# مجلة الهسند

مجلة فصلية محكمة

المجلد: 11 العدد: 3

يوليو-سبتمبر 2022م

مدير التحرير

د. أورنك زيب الأعظمى

المشارك في التحرير

د. هيفاء شاكري

نائب مدير التحرير

د. محمد معتصم الأعظمي

تصدر عن

مولانا آزاد آئيديل إيجوكيشنال ترست بولفور، بنغال الغربية المراسلات المتعلقة بالاشتراك في الطباعة والنشر توجه إلى:

عنوان البريد:

مولانا آزاد آئيديل إيجوكيشنال ترست، بولفور، بنغال الغربية رقم البريد: 731235

#### الهيئة الاستشارية

| د. سناء شعلان (الأردن)            | د. مثنى حارث الضاري (العراق) |
|-----------------------------------|------------------------------|
| السيد محمد دانش الأعظمي (البحرين) | د. صالح البلوشي (عمان)       |

#### هيئة التحكيم

| د. حسن يشو (قطر)              | د. بشري زيدان (مصر)         |
|-------------------------------|-----------------------------|
| د. محمد فضل الله شريف (الهند) | د. عامر خليل الجراح (تركيا) |

#### هيئة التحرير

| د. هيفاء شاكري (المشارك في التحرير) | د. أورنك زيب الأعظمي (مدير التحرير)       |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|
| محمد شفاء الرحمن المدني (عضو)       | د. محمد معتصم الأعظمي (نائب مدير التحرير) |

#### عنوان البريد الإلكتروني:

- aurang11zeb@yahoo.co.in (1)
  - azebazmi@gmail.com (2)

موقع المجلة: www.azazmi.com

الاشتراك السنوي:

1000 روبية (للطلاب) 1500 روبية (للأساتذة والمكتبات)

#### قواعد النشرفي المجلة

بالنسبة للبحوث التي ترسل للنشر في المجلة، يرجى مراعاة القواعد الآتية:

- 1. تقبل المجلة نشر البحوث باللغة العربية، إذا توافرت فيها الشروط التالية:
- أ. أن يتسم البحث بالأصالة والابتكار، والجدة العلمية والمنهجية، وسلامة الاتجاه.
  - ب. أن يلتزم بالمناهج والأدوات والوسائل العلمية والمعتبرة في مجاله.
    - ج. أن يكون البحث دقيقًا في التوثيق والتخريج.
      - د. أن يتسم بالسلامة اللغوية.
- ه. الأفضل أن يتناول البحث موضوعًا جديدًا ذا صلة بالعلوم العربية والإسلامية ومساهمة الهند في مختلف العلوم والفنون والآداب وما إليها.
- 2. ألا يزيد البحث عن خمسين صفحة، والرجاء من الباحثين استخدام (Amiri) على حجم 11.5.
  - ألا يكون البحث قد سبق نشره أو قدّم لأى جهة أخرى من أجل النشر.
    - 4. يرفق بالبحث ملخص له في حدود صفحة.
    - 5. أن يقر صاحب البحث بأن بحثه عمل أصيل له.
  - تخضع البحوث إلى تحكيم لجان علمية أكاديمية متخصصة وفق المعاير المعتبرة.
  - تحتفظ المجلة بحقها في حذف أو إعادة صياغة بعض الكلمات والعبارات التي لا تناسب
     مع أسلوبها في النشر.

تعبر المقالات المنشورة عن آراء كاتبيها واجتهاداتهم الشخصية.

#### مجلة الهند من هذا العدد

## في هــذا العــدد

#### الصفحة

| 7   | - د. أورنك زيب الأعظمي              | الافتتاحية                            |
|-----|-------------------------------------|---------------------------------------|
|     |                                     | مقالات وبحوث:                         |
| 11  | - الشيخ أمين أحسن الإصلاحي          | تفسير تدبر القرآن (21)                |
|     | ترجمة: د. أورنك زيب الأعظمي         |                                       |
| 33  | - ذ. يوسف عكراش                     | آيات السؤال والجواب، دراسة            |
|     |                                     | تفسيرية (2)                           |
| 86  | - د. عامر خليل الجرّاح              | بلاغة الانزياح اللفظيّ للكلمة         |
|     |                                     | الاسميَّة في القرآن الكريم            |
| 101 | - د. إسماعيل صديق عثمان إسماعيل     | أثر التدين في الصحة النفسية           |
|     |                                     | ودلالاته السيكولوجية                  |
| 136 | - د. خالد بريمة يوسف مرجب           | ظاهرة الوقف في اللغة العربية          |
|     |                                     | (دراسة صوتية لنماذج مختارة من         |
|     |                                     | القرآن وكلام العرب)                   |
| 157 | - السيّد محمد سليمان أشرف البهاري   | المبين (2)                            |
|     | ترجمة: د. ضياء القمر آدم علي التيمي |                                       |
| 175 | - الشيخ ماهر القادري                | الدرّ اليتيم (1)                      |
|     | ترجمة: د. عظمت الله                 |                                       |
| 186 | - د. محمد يوسف                      | بدء العلاقات العلمية بين الهند والعرب |
| 201 | - د. محمد عرفان محي الدين           | شعر الرثاء العربي في جنوب الهند في    |

|                    |   |                                        | $\overline{}$ |
|--------------------|---|----------------------------------------|---------------|
| يوليو- سبتمبر 2022 | 4 | ر: <sub>11</sub> — العرو: <sub>3</sub> | المجل         |
|                    |   |                                        |               |

## مجلة الهند - . - . - . - . - . - في هذا العدد

|     |                                        | القرن العشرين                     |
|-----|----------------------------------------|-----------------------------------|
| 222 | 11 2                                   |                                   |
| 232 | - ۱. د. مجیب الرحمن                    | تطوّر الرواية العربية والأردية في |
|     |                                        | النصف الأول من القرن العشرين:     |
|     |                                        | دراسة مقارنة                      |
| 279 | - البروفيسور الحكيم ألطاف أحمد الأعظمي | تخلّف المسلمين، قضايا وحلول       |
|     | ترجمة: محمد شفاء الرحمن                |                                   |
| 307 | - عبد الغفار المدهولي                  | الجامعة الملية الإسلامية (10)     |
|     | ترجمة: د. هيفاء شاكري                  |                                   |
| 320 | - د. محمد فضل الله شریف                | أشهر المترجمين في جنوب الهند      |
| 340 | - الشيخ ضياء الدين الإصلاحي            | العلامة المقريزي وكتابه الخطط     |
|     | ترجمة: د. محمد معتصم الأعظمي           |                                   |
|     |                                        | قراءة في كتاب:                    |
| 368 | - ذ. يوسف عكراش                        | جمالية النظم القرآني في قصة       |
|     |                                        | المراودة في سورة يوسف             |
|     |                                        | قصائد ومنظومات:                   |
| 379 | - الأستاذ أبو الزبرقان عبد الرحمن      | جبل همالا                         |
|     | الكاشغري الندوي                        |                                   |

.

#### مجلة الهند - · - · - · - · - · - · الافتتاحية

ISSN: 2321-7928

#### الافتتاحية

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

قرّاء مجلة الهند الأعزاء،

بين أيديكم العدد الجديد لمجلتكم العزيزة وبعده سنكمل المجلد الحادي عشر ناشرين عدده الأخير الذي سيكون خاصًا بسيرة وأعمال الإمام عبد الحميد الفراهي كما وعدنا قبل سنوات وما زلنا على هذا الوعد الذي قطعناه على أنفسنا، والحمد لله والمنة على هذا الإصدار الجديد.

زيّنًا هذا العدد، كمثل سابقيه، بمقالات وبحوث علمية ودراسات وتعليقات وقصائد غرّاء قرضها أبناء الهند وقاطنوها ممن يفتخر بهم البلاد.

فجمعنا في هذا العدد 14 بحثًا ومقالًا علميًا، وقراءة واحدة تبعتها قصيدة غرّاء قام بكتابتها أحد أبناء دار العلوم التابعة لندوة العلماء بلكناؤ.

فالمقالة الأولى هي الحلقة الحادية والعشرون لترجمة "تفسير تدبر القرآن" العربية وهي تقدّم لنا تفسيراً مقنعًا للآيات 45-63 من سورة آل عمران، والمقالة الثانية هي الحلقة الثانية والأخيرة للبحث عن آيات السؤال والجواب وهي دراسة تفسيرية لجموعة آيات القرآن الخاصة بالسؤال والجواب والمقالة الثالثة عن بلاغة الانزياح اللفظي للكلمة الاسمية في القرآن الكريم للدكتور عامر الجرّاح الذي يؤلّف كتابًا عن الانزياح اللفظي في القرآن الكريم وسنري القرّاء لمحات من هذا الكتاب في حلقات مسلسلة إن شاء الله والمقالة الرابعة تبيّن لنا ما هو أثر التدين في صحة الإنسان النفسية، هذه مقالة علمية نثبت علاقة الدين بالسيكولوجيا والمقالة الخامسة حول ظاهرة الوقف في اللغة العربية وقد قدّم لنا الكاتب نماذج من كل من القرآن الكريم والشعر العربي وأرانا كيف يتوافق القرآن وكلام العرب في قضايا الوقف

المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 العدد:3

والمقالة السادسة هي الحلقة الثانية للترجمة العربية لكتاب "المبين" وسنمتّع القرّاء ببحوث هذا الكتاب القيّم في حلقات مسلسلة ونري من خلاله مدى مساهمة آبائنا في كشف أسرار اللغة ودقائقها والمقالة السابعة هي الحلقة الأولى للترجمة العربية لرواية "درّ يتيم" الأردوية التي كتبها الأديب والناقد الأردوي الكبير ألا وهو ماهر القادري. هذه الرواية عن سيرة النبي العطرة صَاَّلِتَلْتُمَكَيْدِوسَلَّةِ والمقالة الثامنة هي ضميمة مقالة الدكتور محمد يوسف القيّمة التي أشار إليها في مقالته عن "الألفاظ الهندية المعرّبة" فنشرناها هنا لإفادة العامة والمقالة التاسعة تقدّم مساهمات شعراء جنوب الهند في شعر الرثاء خلال القرن العشرين فتتحدث عن عدد شعراء هذه المنطقة وعن أشهرهم الذين أدّوا خدمات جليلة مع أعمالهم في مجال الشعر. والمقالة العاشرة تحدّثنا عن تطوّر الرواية العربية والأردوية في النصف الأول من القرن العشرين وتقدُّم لنا مقارنة عادلة بين النوعين من الرواية والمقالة الحادية عشرة دراسة علمية جميلة لأسباب تخلّف المسلمين وتقدّم لنا حلولًا مفيدة لإزالة هذا التخلف الذي قد ضُربَ على نواصى المسلمين والمقالة الثانية عشرة هي الحلقة العاشرة لكتاب أردوي عن تاريخ الجامعة الملية الإسلامية ألَّفه أحد أساتذتها الذي شهد تطوّرها بأمّ عينيه فهذه بمثابة مصدر أولوي للجامعة والمقالة الثالثة عشر تترجم لنا أشهر مترجمي لغة العرب في جنوب الهند المنطقة التي سبقت مناطق الهند في إشراقها بنور الإسلام والمقالة الرابعة عشر هي دراسة موضوعية شاملة لكتاب "الخطط" للعلامة المقريزي الذي ألَّف عديدًا من الكتب، وهذا الكتاب أهمُّها وأفضلها في الموضوع. كتب هذه المقالة أحد كتَّاب الهند المبرزين. قفّينا هذه البحوث بقراءة مفصَّلة لكتاب "جمالية النظم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف" وبقصيدة جميلة رشقت من قلم الشاعر الكبير أبي الزبرقان عبد الرحمن الكاشغرى الذي خلف ثلاثة دواوين شعر بالعربية.

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . . . الافتتاحية

وأخيرًا نشكر كلَّ من ساهم في هذا العدد من الباحثين والمترجمين وأعضاء هيأة التحرير، وكلَّ من كانت له جهود مضنية في إخراج هذا العدد في صورته الحالية وتقديمه إليكم.

نسأل الله تعالى أنْ يجعله في ميزان حسناتنا يوم نلقاه.

د. أورنك زيب الأعظمي

.

ISSN: 2321-7928

## تفسير تدبر القرآن (تفسير سورة آل عمران)

الشيخ أمين أحسن الإصلاحي أمين أحسن الأردوية: د. أورنك زيب الأعظمى  $^2$ 

\$21) 13- تفسير الآيات (45-63)

والآن يأتي مخ الحديث الذي هو الموضوع الرئيسي للسورة؛ ولقد أشرنا في المدخل إلى أنّ الخطاب في هذه السورة موجه إلى النصارى، والهدف وراء هذه الإشارة كشف حقيقة عيسى عَلَيْهِ السّائرة لهم، فقد مضى آنفًا ذكرُ شجرة نسب آل عمران، ومولد مريم، ونذرها من قبل أمّها، ودعاء زكريا لولد، ومولد يحيى. ذكرت كلّ هذه الأمور كمدخل لقصة عيسى وتمهيد لها والآن يأتي ذكر أنّ الملائكة بشّروا مريم بولد، كما بشّروا زكريا بولد، يولد بكلمة "كُنْ" ويسمّى عيسى ابن مريم. فكما قال عن يحيى أنه يكون سيدًا حصورًا ونبيًا صالحًا فكذلك قال في عيسى إنه يكون صالحًا وجيهًا في الدنيا ومقربًا في الآخرة. وكذا لما تعجب زكريا من بشرى هذا الولد لأجل كبره وعقم زوجته فكذلك تعجبت مريم من مولد ولد بدون الجماع فردّ عليها الملائكة ما ردّوا على زكريا من أنّ عجبت مريم من مولد ولد بدون الجماع فردّ عليها الملائكة ما ردّوا على زكريا من أنّ كل شيء بيد الله وهو مسبّب الأسباب وأنه يكون إذا قال لشيء: "كُنْ". فهو يلد عيسى بهذه الكلمة ويعلّمه الكتاب والحكمة ويبعثه رسولًا إلى بنى إسرائيل.

ثم بلّغ في ثلاث آيات ما بلّغه عيسى من الرسالة إلى بني إسرائيل لإثبات رسالته

المجلد:11 كوليو-سبتمبر 2022

كاتب ومفسر هندي له مؤلفات عديدة ترجم البعض منها إلى العربية والإنجليزية.

<sup>2</sup> مدير تحرير المجلة وأُستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي، الهند

ولإظهار هذا الهدف.

ثم بيّن في آيتين أنه حينما أيئسه علماء وفقهاء بني إسرائيل بغيًا بينهم وعنادًا منهم فتركهم عيسى وجعل الفقراء حواريّيه والذين آمنوا من بعدُ ثم دعاهم لنصر دين الله فعقد هؤلاء الفقراء أواصر الودّ معه ومن ثم بعثهم لتبليغ الدين من قبله.

ثم ذكر في أربع آيات ردَّ فعلِ جهود عيسى النهائية هذه على فقهاء وعلماء وزعماء بني إسرائيل كما أشير إلى نصر الله عيسى وأنصاره وما وعدهم من العون المتواصل في المستقبل.

ثم في خمس آيات جاء التفات إلى النبي صَالِّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقد خوطب فيها النبي وَكشف له أنه لو حاجّك النصارى بعدما ذكر لهم من قصة عيسى السالفة الذكر فابتهل معهم وإن يجتنبوها فاظنن أنهم مفسدون ففوّض أمرهم إلى الله والآن اتلوا الآيات التالية في ضوء هذا المدخل. قال تعالى:

إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتِكِكَةُ يَمَرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَقِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنَهُ ٱلسَّهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبنُ مَرْيَم وَجِيهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ وَيُكِيمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهُلَا وَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ قَالَتُ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدُ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرُّ قَالَ كَذَلِكِ ٱللَّهُ يَحْلُقُ مَا الصَّلِحِينَ ﴿ قَالَتُ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدُ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرُّ قَالَ كَذَلِكِ ٱللَّهُ يَعْلُقُ مَا يَشَاءً إِذَا قَضَى آمُرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ وَكُن فَيكُونُ ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِتَنبَ وَٱلْمِكُمَةَ وَٱلتَوْرَلةَ وَالتَوْرَلةَ وَالْآغِرِلَةُ وَلَيْ إِنِي بَنِي إِسْرَآءِيلَ أَنِي قَدْ جِعْتُكُم بِعَايَةٍ مِن رَبِّكُمْ أَنِي أَنِي أَنْ أَكُمُ وَكُونُ طَيْرًا بِإِذَنِ ٱللَّهِ وَأَبْرِئُ ٱلْأَكْمَةُ وَٱلتَوْرَلةَ وَلَا اللّهِ وَٱلْمَوْنَى بِإِذْنِ ٱللّهِ وَأَنْبِعُكُم بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ ٱللّهُ وَأُنْبِعُكُم بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخُرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ ٱللّهُ وَالْمَعُونِ ﴿ وَلَا لَكُ لَكُمُ الْمُعْرَالِي لَكَيْتَ لَكُمُ أَلْكُمُ اللّهُ وَالْمَعُونِ وَ إِنَّ ٱللّهُ وَلَيْكُمْ وَكُونَ عَلَيْكُمْ وَكُونَ عَلَيْكُمْ وَمِعْتِيلًا فِي وَلَيْكُمْ وَلَاكَ لَاللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ إِنَّ ٱللّهُ وَلَيْكُمْ وَلَاكُ وَلَا لَكُونُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَلْولَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلُولُولُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ و

المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 العدد:3

## مجلة الهنب سورة آل عمران) مجات المارين القرآن (تفسير سورة آل عمران)

رَبَّنَا ءَامَنَا بِمَا أَنزَلْتَ وَأَتَبَعْنَا ٱلرَّسُولَ فَٱحْتُبْنَا مَعَ ٱلشَّهِدِينَ ﴿ وَمَكَرُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ كَفَرُواْ وَجَاعِلُ ٱلَّذِينَ ٱتَبَعُوكَ فَوْقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينِمَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَا مَنْ اللَّذِينَ كَفَرُواْ فَأَعَذِبُهُمْ عَذَابَا شَدِيدَا فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيهِ تَغْتَلِفُونَ ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَأَعَذِبُهُمْ عَذَابَا شَدِيدَا فَا اللَّذِينَ وَٱلْآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِّن نَصِرِينَ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فَيُوقِيهِمْ فَلُ أَلُونَيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِّن نَصِرِينَ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ فَيُوقِيهِمْ فَلَ اللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ فَيُوقِيهِمْ أَجُورَهُمُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَلَكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْآلَاثِينِ وَٱللَّهُ لَكِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ لَكُونُ وَ الْحَقَى مِن مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثُلِ ءَادَمَ خَلَقَهُ ومِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ و كُن فَيكُونُ ﴿ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنَّ ٱللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمٌ بِاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْتُلْعُونَ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَال

#### 14- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَنْيِكَةُ يَهَرُيْمُ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ ٱلسَّمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَجِيهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمِنَ ٱلمُقَرَّبِينَ ۞

إعادة "إذ" دليل على أنّ ما يذكر الآن منفصلُ عما سلف ذكره فأولًا أكّد على مريم أنْ تدعي وتعبدي ثم جاء الملك بهذه البشرى.

وقد ذكرنا آنفًا معنى "كلمة" وفائدة مجيئها مفردة والذي يلفت أنظارنا نظرًا للمحلّ هو أنّ مريم التي هي عذراء وذات حياء بشّرها الملك بكلمة وهي مبهمة وموجزة ولم يقل إنها ترزق الولد بدون الزوج ثم بعد ذلك ذكر اسم تلك الكلمة وصفاتها.

المسيح لقبُّ لعيسى عَلَيْءَالسَّكَمُ ومن أصول اللقب أنه يسبق الاسم وكان من تقاليد بني إسرائيل أنّ النبي كان يمسح رأس النبي القادم بالدهن المقدّس ولما بدأت سلسلة

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

الملك والحكم بقي هذا التقليد وجعلوا يمسحون رأس ولي العهد بنفس الدهن وكان يقوم بهذه الخدمة النبي الحاضر، الأمر الذي كان يبيّن أنّ فلانًا حاكم هذا الوقت وهو من أولياء الله ويبدو من التوراة أنّ النبي سموييل قد جعل طالوت وداؤد على هذه الطريقة، وقد ثبت من الأناجيل عن المسيح أنّ يحيى قد مسحه ولكن لم يأت أيّ ذكر لوضع الدهن على رأسه ولعل هذا حدث لما أنه كان مسيحًا منذ الفطرة فما جاء في البخاري من صورته أنّ رأسه كان يتقطر دهنًا وعلى هذا فقد لقّب بالمسيح وقد استخدمت الأناجيل لقب "مسيح الله" له أيضًا.

وكلمة "وجيه" تشير إلى السيادة التي قد مضى ذكرها في أمر يحيى فيبدو من رواية لوقا أنّ المسيح علم في الهيكل أول مرة في عمر بلغ 12 سنة ولكن بالرغم من صغر السن هذا كان تعليمه متحليًا بالحكمة والمعرفة، والبلاغة والجزالة، وجلالة اللهجة وعظمتها إلى حدّ أنه قد بهت الفقهاء والفريسين والسادة والكهنة وكافة موظّفي الهيكل وكانوا يتساءلون من هذا والذي يتكلم بسطوة ملوكية كأنه قد أمره الله بهذا فلما بدأ بالتبليغ في حيّ اليهودية أثار في كل أنحائه وكان الناس يهرعون عليه ويتهافتون، وكان الفقهاء والفريسيون في حيرة ودهشة وكانوا يطرحون عليه شتى الأسئلة لكي يهزموه ويخدوا ذكره فيما بين الناس إلا أنّ المسيح كان يرد عليهم بجملة أو جملتين يفحمهم بها ولم يجمعوا خواطرهم على أن يقوموا بسؤال آخر وفي غضون مدة قليلة للغاية عمّت الناس وجاهتُه حتى سمّي ملك الشعب وجعلوا ينشدون أناشيد حكمه حتى أصبح هذا سببًا للقلق أمام ملوك الروم الشعب وجعلوا ينشدون أناشيد حكمه حتى أصبح هذا سببًا للقلق أمام ملوك الروم أمثال هيروديس ويبلاطوس إلا أنهم قد بهتوا من عظمة وصدقه وصيته الذائع.

والجانب الآخر لهذه الوجاهة هو أنّ المسيح ولو قد وُلِدَ بدون الوالد ولا يتخيّل أيّ عزة وجاه لمن يولد بدون والد كما هي العادة ولكنه إذ ولد بكلمة "كُنْ" فقد برز أثره المعجز بأنه قد تلقّى من الوجاهة من قبل الناس منذ نعومة أظفاره ما لم يحظ بها أحدُّ في زمانه، ولو أنه أحيط به من قبل أعدائه الألدّاء إلا أنه لم يجترئ أحدً على

المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 العدد:3

أن يطعن فيه فإن اجترأت جماعة من اليهود فقد قاموا بها بعد موته فلم يجترئ أحدً على هذا في حياته، ولقد بُشَّرَتْ مريم بوجاهته حين بُشِّرَتْ بمولدها كيلا يختلج صدرها من هذه الجهة عسى أن يؤثر مولد الولد بدون الوالد فيه أو في وجاهته.

والجانب الثالث لهذه الوجاهة أنها ترد كافة الخرافات التي جاء ذكرها في الأناجيل بأن اليهود قد لطموا سيّدنا المسيح واستهزءوا به وشتموه وبصقوا على وجهه ولكن معظم هذه الخرافات باطلة كما سنثبت فلو أنّ أعداء رسل الله يجترئون على هتك عزتهم وتحقيرهم ويمهلهم الله جلّ جلاله إلى حد ولكن هذا الإمهال ينتهي بعد مضيّ مدة قصيرة ولما يتجاوز قوم هذا الحد فيظلّل الله على رسوله ويغطّيه ثم يدمّ الخصوم وسنوضّح سنة الله هذه فيما يأتي.

وبتلقيب المسيح بابن مريم في هذه الآية قد سدّ القرآن كافة أبواب الاعتراض على مَنْ كان يلجأ إلى تأويل سخيف للغاية فيحاولن تحريفَ القرآن عن مواضعه فإن كان المسيح ابن أحد فلم احتاج القرآن إلى تلقيبه بابن مريم ولم ينسبه إلى والده فأمكن له أن يدعوه بالمسيح بن يوسف ولكن لم يفعل كذلك ولم؟

### وَيُكِيِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهْلَا وَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ١

وكلام سيدنا المسيح في المهد كان معجزة من الله كدليل على أنّ مريم طاهرة غير فاحشة وقد بُشَرَتْ به مريم حين بُشَرَتْ بولدها لكي تطمئن أنه لو جعلها الله وسيلة لبروز هذه الآية الكبيرة فلا يدعها وحيدة تواجه طعن الأعداء بل يعطيها ما تدفع به أقوال المعترضين. والله رؤوف بالعباد فلم يجمل به أن يجعل أمة مؤمنة قانتة له عرضًا لطعن الأعداء واتهامهم ولا يفتح لسنانٌ في الرد عليهم يقوم بقطع دابر كافة الاعتراضات والتهم.

الكهل يعني (Last Stage of Midlife) ولكن يبدو من الأناجيل المتواجدة أنّ المسيح قد غادر هذه الدنيا قبل أن يبلغ سنّ الكهولة بينما تصرح هذه الآية أنّ مريمً

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

## مجلة الهند سورة آل عمران) مجالة الهند سورة آل عمران)

بُشِّرَتْ ببلوغ عيسى سنَّ الكهولة وهذا ما يبدو من سنة الله عن الرسل والأنبياء. ويؤيدها بعض الإشارات التي جاءت في الإنجيل فقد جاء في يوحنا (57/8):

"فقال له اليهود: "ليس لك خمسون سنة بعدُ، افرأيتَ إبراهيم؟"

والبديهي أنّ مثل هذا الحديث لا يوجّه إلا إلى مَنْ قد بلغ الخمسين سنة تقريبًا.

ويبدو من الإحالة إلى حديثه عند الكهولة بجانب الحديث في المهد أنَّ حديثه في المهد لم يكن يشبه حديث الأطفال بل كان مشتملًا على حديث رجل ناضج حكيم كديث الرجل الحكيم الكهل لأنه يأتي من قبل الله جلّ جلاله.

وفي النهاية بيّن من "وَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ"، كما أشرنا آنفًا، أنه يكون من زمرة الصالحين أي أنه لا يحظى بالألوهية على اتصافه بهذه الصفات العليا السامية فهو من عباد الله الصالحين ولا ممن يناصيه ويضاهي به.

قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَهُ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرُ ۚ قَالَ كَنَالِكِ ٱللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَآءُ إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ وَكُن فَيَكُونُ ۞

وقد مضى توضيح أهم أجزاء هذه الآية تحت تفسير الآية 40 إلا أنها بيّنت الكلمة التي ولد بها عيسى عَلَيْهِ السَّلَامُ "إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُو كُن فَيَكُونُ".

#### وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَٱلتَّوْرَلةَ وَٱلْإِنجِيلَ ۞

جاءت كلمتا "التوراة" و"الإنجيل" لتفسير كلمتي "الكتاب" و"الحكمة" والمعنى أنّ الله يعلّمه كلا الشيئين. وأما فيما يتعلق بالكتاب والشريعة فقد كان المسيح متبعًا لشريعة موسى وداعيًا لها فلم يُبعَث بشريعة تختلف عن التوراة وقد أعلن عن هذا بكل شدة وتوكيد مرارًا وتكرارًا ونجد في الأناجيل صراحات عن هذا الواقع إلا أنه قد كشف القناع عن روح الشريعة وحكمتها بأسلوب معجز. والواقع أنّ الأناجيل هي مجموعة حكمه تلك فلقد كان اليهود جعلوا التوراة مجموعة أحكام وأعراف لا روح فيها

المجلد:11 العرو:3 المجلد:11 العروة

فأصبحت شريعتهم خالية عن الحياة وحملًا باهظًا عليهم فأحياها المسيح بحكمته ولو أنّ اليهود لم يزنوه فتيلًا.

وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ أَنِي قَدْ جِعْتُكُم بِعَايَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ أَنِّيَ أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ ٱلطِّينِ كَهَيْءَ ٱلطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَأُبْرِئُ ٱلْأَكْمَة وَٱلْأَبْرَضَ وَأُخِي ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَأُبْرِئُ ٱلْأَكْمَة وَٱلْأَبْرَضَ وَأُخِي ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَأُنْبِئُكُم بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآتِيَةً لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ۞

وقد حُذِفَ فعلُ قبل "رَسُولًا" وهو "يبعثه" أي يبعثه رسولًا فلم يكن المسيح نبيًا كيحيى فقط بل إنه بُعِثَ رسولًا إلى بني إسرائيل كما بعث موسى رسولًا إلى فرعون وقومه، وهناك فرق لطيف بين الرسول والنبي فالقوم الذي يبعث فيهم رسولًا فيكون حجة عليهم فيفصلن عنهم فإن يؤمنوا يُنجَّوْا وإن يكفروا ويحاولوا توجيه الضرر إلى الرسول فيتم تدميرهم، وقد أشار إلى هذا الواقع يحيى بأساليب مختلفة فقال مثلًا "أنا أعده بماءٍ للتوبة ولكن الذي يأتي بعدي ... هو يعمدكم بالروح القدس ونار" أو "قد وضعت الفأس على أصل الشجر" أو "الذي رفشه في يده وسينقي بيدره ويجمع قمحه إلى المخزن وأما التبن فيُحرِقه بنار لا تُطفأ"، وسيأتي تفصيله في غير هذا من المواضع،

فقد اتضح من هذا اقتصار رسالة عيسى في بني إسرائيل وهذا الذي نادى به عيسى ذاته فلما بعث حواريّه لتبليغ الدين منعهم عن أن يتوجّهوا نحوًا غير نحو بني إسرائيل، إنه صرح بالقول "إني لم أرسَل إلا إلى خراف بيت إسرائيل الضالة" ولما طلبت امرأة من القوم غير بني إسرائيل أن يستشفي لها فقال رادًّا عليها: "ليس حسنًا أنْ يؤخذ خبزُ البنين ويطرح للكلاب" وما ذكر في الإنجيل من مثل الضيافة قد أشير فيه إلى نفس الواقع، والأعراف التي بنيت عليها دعوة عيسى عسى أن تكون هجة على بني إسرائيل ولكنها لا تفيد غيرهم من الأمم فكانت هذه الدعوة، من فطرتها، غير جديرة بغير بني إسرائيل فالواقع أنه لم يفهمها غيرهم ممن وجّهت إليهم هذه الدعوة أنه الم يفهمها غيرهم ممن وجّهت إليهم هذه الدعوة أنه الم يفهمها غيرهم المن وجّهت إليهم هذه الدعوة فا

المجلد: 17 كوليو- سبتمبر 2022

#### محلة الهند سورة آل عمران (تفسير سورة آل عمران)

فهموا من الأناجيل سوى أنّ عيسى قد جاء بالعديد من المعجزات ولم تؤثر فيهم هذه المعجزات سوى أنهم قد جعلوه إلمًا يعبدونه.

أَنِي قَدْ جِئْتُكُم بِاَيَةٍ مِّن رَّبِكُمْ: قد حذف هنا جزء قصة المسيح، بعد "رَسُولًا إِلَى بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ"، الذي يتعلق بالفترة ما بين هذه البشرى والقيام فعلًا بدعوة الرسالة إلى بني إسرائيل، ولقد أكثر القرآن من إيراد أسلوب الحذف هذا في بيان قصص الأنبياء، ومن فوائده أنّ القارئ لا يرغب عن الموضوع الرئيسي للحديث ولا يأتي شيء يتخلل في البيان. ونفس الأسلوب استخدم هنا فلما بين هدف بعثته كأنه أقامه بينهم داعيًا بين بني إسرائيل بأنه دعاهم إلى هذه وأراهم هذه الآيات للاحتجاج على رسالته.

والمعجزات التي ذكرت هنا قد جاء ذكر كل منها في الإنجيل سوى الأولى والأخيرة إلا أنّ القرآن قد قيّد كلًا منها بإذن الله ولكن مثل هذه الصراحات لا توجد في الإنجيل وذلك لأنه كلما نشأ في الأذهان فكرة ألوهيّة عيسى حذفت مثل هذه الكلمات التي بدت مخالفة لألوهية عيسى ولكنهم لم يقدروا على حذفها من كل موضع من الإنجيل فنجد فيه حتى اليوم دلائل مبرهنة على توحيد الإله ثم نتعجب من شرك النصارى على الرغم من هذه الشواهد وسنشير إلى بعض الأشياء فيما يأتي.

جِئْتُكُم بِءَايَةٍ: فلا يشير تنكير كلمة الآية على الإفراد بل على التعميم أي إني جئت بالآيات على رسالتي من ربي بصرف النظر عن عدّها.

وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ ٱلتَّوْرَلَةِ وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِى حُرِّمَ عَلَيْكُمُّ وَجِئْتُكُم بِءَايَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ۞

ولو أنّ "مُصَدِّقًا" حال ولكنه عطف على الجملة السابقة لأجل المشابهة وله معنيان قد أوضحناهما في موضع آخر؛ أحدهما: أني أصدّق التوراة وهناك شواهد على هذا التصديق في الأناجيل؛ ولقد كرّر المسيح بكل شدة أني لم آت لكي أنسخ التوراة بل

المجلد:11 العدو:3 العبر 2022

#### مجلة الهند سورة آل عمران) مجلة الهند سورة آل عمران)

لكي أقيمها وكذا قال لن تنسخ نقطة منها (التوراة) ولو زلّت السماء والأرض من مكانهما، حتى يتم كل ما جاء فيها، والشريعة التي اتبعها فعلًا والتي قد أمر حواريّه باتباعها كانت هي شريعة التوراة فما أضافه إلى التوراة ليس من نوع الشريعة بل من نوع الحكمة وذلك لأنه أظهر ما بطن فيها وكان مختفيًا على أعين علماء اليهود وفريسيهم ولقد جعل ينكر أتباعه التوراة علنًا منذ عصر بال.

وآخرهما: أني مصداق ما في التوراة من النبوءات وهي التي تم تصديقها بعد ظهوري ولقد خلف تقدّم عيسى من الأنبياء نبوءات كان اليهود ينتظرونها بكل حفاوة فلما ظهر عيسى جعلت مختلف الدوائر تعلن أنّ مَنْ كنّا ننتظره قد جاء وكان بعضهم يسمّون هذا المنتظر باليليا" وقد جاء في الأناجيل عن يوحنا أنه كلما كان هو مسجونًا بأمر من هيروديس فبعث بعض تلامذته إلى المسيح وسأله "هل أنت هو الذي كنّا ننتظره أم ننتظر أحدًا غيرك؟ فردّ المسيح على من جاءوه سائلين: ارجعوا وبلّغوا ما ترونه من أنّ العرج يمشون، وأنّ العمي ينظرون، فهل تنتظر شيئًا بعد هذا ولقد أحال المسيح إلى أمور تنبأ عنها السالفون من الأنبياء. ذكرت هذه الإحالات في الأناجيل.

"وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِى حُرِّمَ عَلَيْكُمُّ هذه الجملة أيضًا معطوفة معنى والمراد من إحلال بعض ما حرّم عليهم ما قد حرّمه علماء اليهود بفتاواهم المفتريات ومغالاتهم وهي قد دخلت في التوراة كرواية فمثلًا قضية احترام السبت فقد بالغ فيها فقهاء وفريسيّو اليهود حتى يعد استهتاكًا بحرمة السبت إذا دعا أحدُ لشفاء مريض؛ فقد جاء ذكر العديد من المناظرات بين المسيح وعلماء اليهود حول قضية احترام السبت في الأناجيل وكذا ذكر فيها العديد من الروايات التي خالفها المسيح وتلامذته علنًا ولما اتهمهم علماء اليهود بإنكارهم للدين كشف القناع عن ديانتهم الباطلة.

## إِنَّ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَٱعْبُدُوهُ هَاذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ۞

وما تكرّر من التعبير عن أبي وأبيكم في الأناجيل قد صرّح عنه القرآن هنا من أنّ ما

المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 العددة:3

#### محلة الهنب سورة آل عمران) محالة المارة القرآن (تفسير سورة آل عمران)

قال المسيح هو ربّي وربّكم فاعبدوه ولكن النصارى قد اتبعوا المتشابهات وصرفوا النظر عن إرشاداته البيّنة فكلمة "أب" تستخدم بالعبرية لكلا المعنيين: الوالد والربّ كما تستخدم كلمة "ابن" لكلا المعنيين: الولد والعبد، فالبديهي أنّ الكلمة التي تستخدم لمعنيين لا يحدّد أحد معنييهما سوى السياق ولكنهم كلما ابتدعوا عقيدة ألوهية المسيح أيّدوها بما ظنّوه مفيدًا لهم فيها بصرف النظر عن سياقه، ولما لم يبق سوى ترجمة الإنجيل وضاع النصّ الأصلي تغيّر التعبير عن كل شيء تقليب الظهر على البطن ولكن بالرغم من هذه التحريفات كلها فتوجد في الإنجيل صراحات تدلّ على أنّ المسيح قد أراد بالأب الربّ كلما استخدمه لله جلّ جلاله لأنه في بعض المواضع استخدم مرادفها ما يدلّ على ما أريد بها فقد جاء في يوحنا (20: 18):

"ولكن اذهبي إلى إخوتي وقولي لهم: إني أصعد إلى أبي وأبيكم وإلهي وإلاهكم".

يبدو جليًا من هذا القول أنّ المعنى الذي يريد به المسيح باستخدام كلمة "الأب" لله تعالى كان هو أب كلّ خلق ويستخدم هذا عن جهة ربوبيته تعالى لا عن جهة نسبته إليه تعالى وبجانب هذا فهو يستخدم كلمة "الله" لله تعالى وهو يعتبره إلهًا له كما يعتبره إلهًا للناس كافة.

هَدَا صِرَطٌ مُّسْتَقِيمُ: أي الصراط المستقيم إلى الله هو أن نعتبره ربّنا وربّ غيرنا ونعبده فمن أوجد شركاء ووسائل أخرى بينه وبينهم قد ضلّوا عن السبيل واتخذوا المعوجّ منه فتنكير الصراط هنا يدلّ على أهميته وقدره.

فَلَمَّآ أَحَسَّ عِيسَىٰ مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِىٓ إِلَى ٱللَّهِ قَالَ ٱلْحُوَارِيُّونَ خَنْ أَنصَارُ ٱللَّهِ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَٱشْهَدْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ۞ رَبَّنَآ ءَامَنَا بِمَآ أَنزَلْتَ وَٱتَّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ فَٱحْتُبْنَا مَعَ ٱلشَّهِدِينَ ۞

كلمة "الحواري" جاءت في العربية عن طريق العبرية وقد اختلف أصحاب المعاجم

المجلد:11 العدو:3 2022 يوليو-سبتمبر 2022

في معناها اللغوي وعندنا هي تعني الظهير والناصر والمعين والعضد فكما اختصت كلمة "الأنصار" لفدائي المدينة الذين نصروا النبي وأيدوه منذ فجر الدعوة فكذلك استخدمت كلمة "الحواريين" لتلامذة المسيح الذين آمنوا به وأيدوه في كل حزن وسهل وربّاهم بكل نشاط وحماس وسَهِرَ الليالي لتعليمهم وبلغوا كل حيّ وجهة في بني إسرائيل داعين إليه ونقباء له ورسلًا نشطاء، وتجد تفاصيلهم في الإنجيل.

والأنصار جمعُ ناصر ونصير ومعناها بيّن ولا فرق بين معنى الأنصار ومعنى الحواريين عندنا كما أسلفنا ونظرًا لهذا التشابه في المعنى قدّم القرآن نموذج الحواريّين لأنصار المدينة كما سنبيّن في سورة يوسف.

فالآية تعني أنه لما شعر عيسى من خلال معاملة علماء ورؤساء بني إسرائيل بأنهم لا يؤمنون ركز عنايته كلها على حواريّيه الفقراء الذين كانوا يؤمنون به ولو أنهم لم يكونوا ذوي مناصب عليا وأهل قوة وسلطة، وهذه من سنة الأنبياء أنهم بادئ ذي بدء حاولوا أن ينبهوا أقوياء قومه ورؤساءهم ولكنهم حينما شهدوا أنّ هؤلاء لا يستيقظون من نومهم الثقيل تركوا هؤلاء السكارى على ما كانوا وركزوا عنايتهم كلها على أصحابهم الفقراء المؤمنين بهم فما أمر النبي في القرآن مرارًا وتكرارًا بالإعراض عن الكفار وتذكير المؤمنين يتعلق بهذه المرحلة من مراحل الدعوة وفي هذه المرحلة خاطب المسيح من تلامذته الصيّادين للأسماك فقال: هلمّ ورائي، فأجعلكما صيّادي ناس".

هذه الآية تلقي الضوء على معاملة الأنبياء بأنهم لا ييئسون من فساد الظروف وعناد المخاطبين بل هم على الرغم من ذلك كانوا يواصلون جهودهم في سبيل الله فإذا لم ينصرهم الأقوياء فيرافقون أصحابهم الفقراء والموفين بالوعد والصاغرين ويستمرون في مسيرهم فإن ظلام الظروف يخلق فيهم النور، وفساد القوم يزيدهم قوة وعزيمة. وصدق القائل الفارسي:

حدي را تيز تر مي خواں چوں محمل را گراں بيني

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

## محلة الهنير سورة آل عمران) محلة الهنير سورة آل عمران)

وسنفصّل ذكرًا ما جاء في سورة نوح من معاملة الأنبياء هذه إن شاء الله تعالى.

تشير "مَنُ أَنصَارِى إِلَى ٱللَّهِ" إلى الحماس في الدعوة، الذي سبقت إليه الإشارة في جانب وفي جاب آخر إلى إقدامهم وعزيمتهم وجزمهم التي لا نتكل على أحد سوى الله فإن تفكّروا تجدوا أنّ هذا النداء بالدعوة يحتوي كذلك على الصدع بالحق والسير على طريقته فليسرْ سيري مَنْ يطوي بين جنبيه عزيمة وحماسًا.

فعزيمة النبي الفاصلة هذه تقدر على أن تمرّر تيارًا للحياة في الأموات فالذين يوجد فيهم رمق من الحياة لا يستيقظون فقط بل يقلقون وبالتالي يقطعون منازل ممتدة لسنوات في ثوانٍ معدودات فمن يتذوّق العربية ليرون نقطة لغوية بلاغية هنا وهي أنّ المسيح قال: "مَنْ أَنصَارِيّ إِلَى ٱللّهِ" وأما الإجابة على دعوته فلم تكن "نحن أنصارك إلى الله" بل قالوا: "خَنُ أَنصَارُ ٱللّهِ" فقول المسيح يشير إلى مراحل الدعوة وتنوع الصعوبات فيها والتي يعاني منها داع من الدعاة إلى الله ولكن الحواريّين قد أبدوا بقولهم هذا حماسَهم وعزيمتهم ومن ثم فقطعوا هذه المسافة البعيدة في لمحات وهذا ما كان يليق بهم من خلال عاطفتهم للإيمان والإسلام.

ولنلاحظ هنا كذلك أنّ سؤال المسيح يتصف بالإيجاز التام ولكن ردّ الحواريين يحمل تفصيلًا أيّ تفصيل فقد اعترفوا بإيمانهم وأشهدوا على إسلامهم المسيح ودعوا بجانب الاعتراف بإيمانهم واتباع الرسول أن يُكْتَبُوا من بين الشاهدين على الحق.

يبدو من هذا التفصيل أنّ الحواريين كانوا يعرفون جيدًا ماذا يعني كون أحد من أنصار الله وماذا يحويه هذا الإجمال من الأمور والمسؤوليات؛ فظهر أنّ من مقتضياته أن يؤمن أحدً بالله مخلصًا إيمانه، ويطيع أموره بدون سؤال ولا اعتراض، ويؤمن بما أنزل إليه من الله، ويتبع الرسول الذي بعث فيهم، ويشهد بقوله وعمله حياته وموته ما أثمتنه الله وهذه هي الشهادة التي لو قُدِّمَتْ بتضحية النفس لكانت هي الشهادة حقًا.

ولا ننس هنا أنَّ الشيء الذي أشهد الحواريِّين المسيح عليه هو إسلامهم فيبدو من

المجلد:11 العددة:3 كوليو- سبتمبر 2022

#### محلة الهند سورة آل عمران (تفسير سورة آل عمران)

هذا أنّ الحواريين لم يتخيّلوا سوى إسلامهم وكونهم مسلمين لا نصرانيتهم وكونهم نصارى. هذا يتعلق بموضوع هذه السورة الرئيسي ولقد أوضحنا في مدخل تفسير هذه السورة أنّ الموضوع الرئيسي لهذه السورة هو الإسلام.

فَأَصِّتُبُنَا مَعَ ٱلشَّلِهِدِينَ: هذا دعاء منهم لأن يُعدوا من بين الشاهدين على الحق يوم القيامة لا من الكاتمين له، وشهادة الحق هذه هي المسؤولية التي يحمّل الله أمة كلّ نبي فالنبي يشهد بدين الله أمام الأمة مخاطراً بنفسه وبعد موته تُلقّى هذه المسؤولية على أمته بأن يشهدوا الحق بعيدين من كل حرص ولا مخافة، وتطلب شهادة الحق هذه بالمخاطرة بكل من القلب واللسان والقول والعمل والنفس والمال، وضدّها كتمان الحق الذي هو أشدّ جرائم الشريعة الإسلامية فقد ثبت من تاريخ الأديان أنّ اليهود كانوا أكبرهم ارتكابًا لهذه الجريمة وبالتالي فقد استحقوا اللعنة من الله فإن تفكّروا داخل هذا الدعاء للحواريين فستشعرون بأنه تعريض غير مباشر بكتمان اليهود للحق.

وقد جاء هذا المعنى في سورة الصف بتغيير قليل في كلماته فقال تعالى:

"يَنَّائِيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُوَاْ أَنصَارَ ٱللَّهِ كَمَا قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيِّنَ مَنْ أَنصَارِ مَّ لَيَا لَيْكَ أَنصَارُ ٱللَّهِ كَمَا قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيِّنَ مَنْ أَنصَارُ ٱللَّهِ فَاَمَنت طَّآبِفَةٌ مِّنْ بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ وَكَفَرَت طَّآبِفَةٌ ۖ إِلَى ٱللَّهِ قَالَ ٱلْخِيرِينَ قَالَ اللهِ عَلَى عَدُوهِمْ فَأَصْبَحُواْ ظَلهِرِينَ قَ" (سورة الصف: 14)

ولا نحتاج إلى بيان أنّ المراد من نصر الله هو نصر وتأييد وحماية رسول الله، ودينه والذي قد قام بالدعوة إلى إقامته، ويتجلّى هذا الواقع من كلمات "مَنُ أَنصَارِى إِلَى اللهِ فَقَد عبّر الله تعالى عنه بنصره غنيًا عن كل نوع من النصر لأنّ هذا العمل محمود لدى الله وحبيب ويضمنه فلاح عباده ونجاحهم.

وَمَكَرُواْ وَمَكَرَ ٱللَّهُ أَوَاللَّهُ خَيْرُ ٱلْمَكِرِينَ ٥

المكريعني اتخاذ الخطوة الخفية لتوجيه الضرر إلى أحد وقد شابه جانب من الذم بما

المجلد:11 العرو:3 2022 يوليو-سبتمبر 2022

## مجلة الهند سورة آل عمران) مجلة الهند سورة آل عمران)

أنّ اتخاذ التدبير الخفي دليل على ضعف المرء، وبما أنّ المرء الضعيف عادة يختار التدبير الخفي فغلب جانب ذمه على الأذهان وبدأ الناس يظنون أنّ المكر مذموم أصلًا ولكن هذا خلاف للواقع ففي بعض الأحيان يضطر المرء إلى اختيار التدبير الخفي لمواجهة مكر آخر أو للعقاب المنتج منه فإن اتخذت خطوات جزائية ضد مَنْ يختار التدبير الخفي فسيكون هذا ظلمًا عليه بادئ النظر ويعتبره مَنْ جهل عنه على الحق وكذا يتم خيار تدبير خفي ضد عدو تنبيمًا له لكي يعلم أنّ تدبيره الخفي ليس بمختف على مَنْ يتخذه لعدائه فهذا المكر لا يذلّله فحسب بل يحذّره عن اتخاذ مثل هذه الخطوات الخفية في المستقبل شريطة أن يكون لبّه معتبرًا بالأحداث، والمكر الذي عزي إلى الله أريد به هذا المكر الذي يتم خياره لمواجهة تدابير الأعداء الخفية أو لتنبيههم على ما يتخذونه سرًّا فتكون هذه التدابير مصيبة إلى حدّ تصغّر الأعداء كالتبيههم على ما يتخذونه سرًّا فتكون هذه التدابير مصيبة إلى حدّ تصغّر الأعداء كالتبيهم على ما يتخذونه للله لصيانة المسيح فسنردّ عليه في سورة النساء.

الأمر الذي ذُكِرَ في هذه الآية هو واقع مشترك لحياة كافة الأنبياء؛ فتشهد حياتهم أنهم حينما يئسوا عن رؤساء وكبار رجال أقوامهم وركزوا جلّ محاولاتهم على الفقراء وعامة الناس وجعلت دعوتهم تعود بفائدتها إليهم اعتبرها الكبار خطراً كبيرًا على سلطتهم وجعلوا يأخذون أنواعًا من التدابير ضدّ الأنبياء لكي يحتالوا قتلهم فيُفلتوا من هذه المصيبة الطارئة كما يظنون.

ولو أنّ هذه المرحلة من البلاء قد مرّ بها كلّ نبي كما أسلفنا ذكرها ولكننا نريد أن نذكر هنا ما قام به رؤساء اليهود ورجالهم من التدابير ضد سيّدنا المسيح عَلَيْهِالسَّكَمْ.

يظهر من دراسة الإنجيل أنّ كهنة وفقهاء اليهود قد أوثقوا حبالاتهم المختلفة ضده عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلَيْهِ السَّالَةِ.

فأولاها: أنهم اتهموه وأصحابه بترك تقاليد السلف والاستهانة بهم وتحقيرهم لكي يسهل

المجلد:11 العرو:3 24 يوليو-سبتمبر 2022

لهم إثارة عواطف الناس ضدّهم.

وثانيتها: أنهم أرسلوا أناسًا مخصّصين ليطرحوا عليهم الأسئلة والتي تمهّد لهم ردودُه عليها السبيلَ إلى تكفيرهم ولقد أدّى هذه الخدمة فقهاءُ وفريسيو اليهود بكل نشاط فجمعوا من بين أمثال سيّدنا المسيح وتشبيهاته ما يحلّ لهم إصدار الفتوى لقتله.

وثالثتها: بما أنّ الرومان كانوا يحكمون على البلاد في تلك الفترة فوفّروا الموادّ لكي يثيروهم ضدّه فأولًا سألوه عن أداء الخراج، الأمر الذي يثبت أنّ هذا المرء يمنع الناس عن أداء الخراج للقيصر ولكن المسيح قد أفحمهم بردّه على هذا السؤال ثم اتهموه بأنه يدّعي بحكمه على بني إسرائيل ولهذا جمعوا الموادّ من أمثال المسيح فحاولوا أن يثيروا الحكومة الرومية ضدّه.

ورابعتها: أنهم ارتشوا أحد تلامذة المسيح الاثني عشر الذي كان منافقًا وأرضوه بأن يفوح بسرّه ويعينهم في القبض عليه.

ونجد تفاصيل هذه التدابير كلها في الأناجيل ولكن نصرف عنها النظر مخافة التطويل فظننا من الأحسن أن نكتفي بالموجز منها كما فعله القرآن ذاته.

في هذه المرحلة يترك النبي قومَه ويبريء ذمتَه عن الأعداء ويجبر على الهجرة التي لها صور نفصّلها فيما سيأتي.

إِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَنَى إِنِّى مُتَوَقِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَجَاعِلُ ٱلَّذِينَ النَّذِينَ اللَّهُ يَعِيسَنَى إِنِّى مُتَوَقِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُ اللَّهِ عَلَى مَرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا النَّبَعُوكَ فَوْقَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةُ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ٥

والآن يذكر التدبير الخفي الجميل الذي اتخذه الله لصيانة المسيح عن مؤامرة اليهود والذي قد قضى على ما قاموا به من المؤامرة.

"توقّي" يعني لغةً: "الأخذ بالتمام" فلا تأتي لمعنى الإماتة حقيقة بل مجازًا فالكلمات التي

المجلد:11 العدو:3 حق العدو:3 المجلد:11 العدو:3

تستخدم لكلا معنييها الحقيقة والمجاز تحتاج إلى القرائن لتعيين وتحديد معناها المراد. وهنا قرائن تالية تصدّنا عن أن نريد بها الإماتة:

أولاها: أنّ هذه مناسبة تبشير الله المسيح وحواريّيه ووعده للنصر فتشهد قصص كافة الرسل بأنه لما همّت أقوامهم بقتلهم بشّرهم الله بحمايتهم ونصرهم فإن تفكّروا في هذه الآية في هذا السياق فستجدون أنّ الآية كلها بشرى ووعد للنصر فإن أخبره بأنه يميته في هذا السياق فماذا يعني هنا هذا الحبر فكأنه قال ما كانت اليهود يحبّونه من أعماق قلوبهم وليس الفرق سوى أنّ الموت قد وقع على أيدي القدرة لا بأيدي اليهود.

وثانيتها: وإن أريد بها الإماتة فلا تعني شيئًا فقرة "رَافِعُكَ إِلَىّ" وتبقى زائدة فهل يفيد شيئًا أني أميتك وأرفعك إلىّ فيدلّ المحل أنّ فقرة "رَافِعُكَ إِلَىّ" توضّح معنى "مُتَوَفِّيكَ" أي أوفيّك بحيث أني أرفعك إلىّ.

وثالثتها: "رَافِعُكَ إِنَى" لا تعني مجردَ رفع الدرجات. إذًا يبقى "إِلَىّ" زائدًا وليس حرفُ زائدًا في القرآن الكريم فإن أريد بها رفع الدرجات فكفاها "رَافِعُكَ" ولم يحتج إلى "إِلَىّ" واقرأ القرآن فقد جاء هذا الفعل بدون "إلى" حيث ورد لرفع الدجات فقال تعالى مثلًا:

"مِّنْهُم مَّن كُلَّمَ ٱللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَلتٍّ" (سورة البقرة: 253)

"وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ وَ أَخْلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ" (سورة الأعراف: 176)

"وَرَفَعْنَكُ مَكَانًا عَلِيًّا ۞" (سورة مريم: 67)

وإن أردنا أداءَ حتّى "إلى" تمامًا، ولا بد لنا من أدائه، فتعني "رَافِعُكَ إِلَىَّ": إني أرفعك إليَّ بكل عزة وتكريم.

ورابعتها: وقد حذفت كلمة "مُتَوَفِّيكَ" في غير هذا من مواضع القرآن التي جاءت فيها هذه الكلمة فالأمر الذي أثبته بعد نفى القتل والصلب هو رفعه فقال: بل رفعه الله

المجلد:11 العرو:3 كوليو-سبتمبر 2022

إليه وهذه صورة حقة للتوقي. اقرأ الآية، قال تعالى:

"وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِهَ لَهُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِّ مِّنَهُ مَا لَهُم بِهِ عَلَمٍ إِلَّا ٱتِّبَاعَ ٱلظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِيننا ﴿ بَل رَّفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيرًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ عَزِيرًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

هذه أنسب آية ببيان كيفية موت عيسى عَلَيْهِ السَّكَامُ وذلك لأنّ القرآن قد فنّد بكل شدة مَنْ كان يدّعي بقتله أو صلبه فإن مات أو قُتِلَ أو صُلِبَ لصرّح به القرآن بهذه المناسبة ولكن لم يقل القرآن شيئًا من هذا حتى لم يستخدم كلمة "توفّي" سوى "رَفَعَهُ النّهُ إِلَيْهِ" فمن له أدنى إلمام باللغة يسهل له فهم هل المراد من الرفع الموت أو شيء آخر بعد تفنيد القتل والصلب.

وَمُطَهِّرُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ: أي أني أضمّك إلى زمرة الصالحين والأبرار منجيًّا إياك من هذا المجتمع الكدر، وهذه سنة الله بشأن الأنبياء أنهم يقيمون بين ظهراني قوم يرسلون إليهم حتى يبقى أي أمل لإيمانهم ويفشل هذا الأمل حينما يجمعون على قتلهم وآنذاك يهجرونهم بأمر من الله ثم لا يقدّر لهم سوى الهزيمة والذلة كما يترك الجسد للبلى بعد هجرة الروح إياه فيخرج النبي وأصحابه من هذا المجتمع الكدر إلى المجتمع الطاهر والصحيح، الأمر الذي يزيدهم قوة روحية وصحة جديدة وبالعكس من هذا فيحرم أعداء النبي عناصر الحياة المليئة بالروح ويسرعون إلى وادي التهلكة، ولقد تناول الإمام الفراهي بالتفصيل في سورة الكافرون نتائج وعواقب الهجرة تلك. وبما أنّ رفعَ سيّدنا المسيح نوعٌ من الهجرة فقد بشّر بالنصر بعد هجرته هذه كما بشّر وبما أنّ رفعَ سيّدنا المسيح نوعٌ من الهجرة فقد بشّر بالنصر بعد هجرته هذه كما بشّر الآخرون من الأنبياء بعد هجرتهم بالفتح وسيأتي بيان ذلك فيما بعدُ.

وَجَاعِلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوكَ فَوْقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا الآية: هذه الآية تبشّر بأنّ أتباع المسيح يغلبون على منكريه، وهذا واقع تاريخي بأنّ النصارى كجماعة دائمًا غلبوا على اليهود وحتى اليوم حين نرى اليهود قد أقاموا دولة في منطقة ضيّقة يثبت هذا الواقع اليوم

## مجانة الهند سورة آل عمران) مجانة المارين القرآن (تفسير سورة آل عمران)

كما كان من قبل لأنّ دولة اليهود هذه المزعومة قد أقيمت على أيدي النصارى ذواتهم وهي حتى الآن تبقى على تعضيدهم.

إلا أنّ شيئًا يؤذي القلب وهو هل النصارى اتبعوا المسيح يومًا ما. إنهم ابتدعوا المحدثات واليوم ينحرفون عن إرشادات المسيح؟ وللرد على هذا نقول إن "أتَّبَعُوكَ" شملهم من اتبعه مخلصًا أو لم يخلص اتباعه ولنا وجوه لاختيار هذا الرأي كما يلي:

أولها: أنّ "أهل الكتاب" و"الذين أوتوا الكتاب" قد جاءا لمعنيين مختلفين في القرآن ففي بعض المواضع أريد بهم أهلُ الكتاب كجماعة أيًا كانت عقائدهم صحيحة أو فاسدة بينما أريد بهم أهلُ الكتاب المخلصون فـ"الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ" له معنى واسع عندنا ويشملهم كافة أتباع المسيح مخلصين كانوا أم غير مخلصين.

وثانيهما: أنَّ "ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوكَ" يقابله "ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا"، الأمر الذي يظهر أنَّ التقابل جاء بين منكري المسيح ومتبعي المسيح لا بين المخلصين والمبتدعين.

وثالثها: أنه هنا محل البشرى والتي نتطلب التوسع فإن أردنا بـ"الَّذِينَ اَتَبَعُوكَ" مجرد المخلصين من أتباع المسيح فسنضيّق نطاق البشرى مثلما بشّر الله بالرزق لذرية إبراهيم ولكنه لم يضيّق نطاقه للمؤمنين بل عمّمه للمؤمنين ولمن لم يؤمنوا وكذا أريد بـ"الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ" المخلصون من المتبعين وغير المخلصين من أتباع المسيح عَلَيْهِالسَّكَمُ.

وقد أشرنا آنفًا أنّ الذي يحتل منصب الرسالة من بين الأبياء يُبعَثُ حجةً نهائية لقومه فيفصل به بين الحق والباطل فيهم ويغلب الرسول وأتباعه وينهزم أعداؤه سواء كانت هذه الغلبة في حياة الرسول أو بعد مماته، وقد بدا عن المسيح في ضوء تصريح القرآن أنه لم يكن نبيًا فحسب بل كان "رسولًا إلى بني إسرائيل" فكان من مقتضيات منصبه أن يغلب أتباعه على أعدائه، الأمر الذي بشّر به في الآية، ويشير إلى هذه السنة الآية "لأغُلِبَنَّ أَنْ وَرُسُلَيَّ" وقد أشير إلى هذه السنة في الأناجيل غير مرة، نظرًا لهذه الخصوصية

المجلد:11 العدو:3 28 يوليو-سبتمبر 2022

### مجلة الهند سورة آل عمران (تفسير سورة آل عمران)

المشتركة بين الرسل لا يدع الله أعداءهم أن يقتلوهم ولذا فلم يثبت قتل أحد منهم فهذا أيضًا يعارض دعوى النصارى بأنه تمّ صلبه وسنفصّل هذا في سورة المائدة.

فَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَأُعَذِّبُهُمْ عَذَابَا شَدِيدًا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِّن تَنصِرِينَ ۞وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ فَيُوَقِيهِمْ أُجُورَهُمُّ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلظَّللِمِينَ ۞

هذا ظهور تلك الحجة النهائية التي قد أشرنا إليها آنفًا والتي هي نتيجة نهائية لبعثة رسول في قوم ففيها وعيد بعذاب الدنيا وعذاب الآخرة كليهما. وما نزلت على اليهود في هذه الدنيا من الآفات المزلزلة كان معظمها نتيجة كفرهم هذا وكذا يبدو من "وَاللّهُ لَا يُحِبُّ ٱلظَّللِمِينَ" أن من يدّعي بالإيمان بالمسيح إذا سقط في هوة الشرك والبدعة بعد إيمانهم فلا يفلتون من بطشة الله يوم القيامة فإن الله لا يحبّ من يسقط في الشرك والبدعة بعد الإيمان وهكذا فهم يظلمون أنفسهم.

## ذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْآيَتِ وَٱلذِّكْرِ ٱلْحَكِيمِ ۞

في هذه الآية وما يتلوها من الآيات الخمس التفات إلى النبي صَالَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمْ فقد خوطب النبي خلال الحديث وعزي عن معاملة الأعداء لاسيما النصارى كما أرشد إلى بعض الأمور اللازمة والمعنى أنّ ما قصصناه من تاريخ عيسى الكامل هذا هو الحقائق عن المسيح. إنها ليست أساطير وقصصًا مختلقة مثلما افتراه النصارى بل هي آيات من الله وهي مبنية على الحكمة والموعظة أي أنّ النصارى قد جعلوا حياة المسيح أسطورة لا يمكن بها سوى الضلال ولكن الله قد قدّمها من جديد عن طريقك لكي يفتح بها السبيل إلى الحق والهدى والحكمة والموعظة، ونفسَ الالتفات يأتي في الآية فقال تعالى: "تِلْكَ ءَايَتُ النَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالحُقِقِ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلُماً لِلْعَالَمِينَ ﴿ (108) أي كشف الغطاء عن الحق من جديد لكي لا يبقى العذر للناس على اعتكافهم على الضلال وإن استقاموا على الضلال فلا يسأل عنه سوى أنفسهم.

المجلد:11 العدد:3 (29 يوليو-سبتمبر 2022

#### محلة الهند سورة آل عمران) محلة الهند سورة آل عمران (تفسير سورة آل عمران)

إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٍ خَلَقَهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ اللَّهُ عَن فَيَكُونُ اللَّهُ عَن فَيَكُونُ اللَّهُ عَن رَبِّكَ فَلَا تَكُن مِّن ٱلْمُمْتَرِينَ اللَّهُ عَن رَبِّكَ فَلَا تَكُن مِّن ٱلْمُمْتَرِينَ اللَّهُ عَن أَلْمُمُتَرِينَ اللَّهُ عَن أَلْمُمُتَرِينَ اللَّهُ عَنْ أَلْمُعُمْرَ اللَّهُ عَنْ أَلْمُمُتَرِينَ اللَّهُ عَنْ أَنْ أَلْمُمُتَرِينَ اللَّهُ عَنْ أَلْمُ اللَّهُ عَنْ أَلْمُ اللَّهُ عَنْ أَلْمُعُمْرًا عَنْ أَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ أَلْمُعُمْرِينَ اللَّهُ عَنْ أَلْمُ عَنْ أَنْ أَلْمُ اللَّهُ عَنْ أَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَنْ أَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَنْ أَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ أَنْ أَلْمُ لَكُونُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَنْ أَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ الْمُعْمِينَ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللْمُعْمَالِ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعْمَالِعِينَ عَلَيْمُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللْمُعْمِينَ عَلَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَى اللْمُعْمِينَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعْمِينَ عَلَالَعُ عَلَى اللْمُعْمِينَ عَلَى اللْمُعْمِينَ عَلَى اللْمُعَلِّمُ عَلَى اللْمُعْمِينَ عَلَى اللْمُعْمِينَ عَلَى اللْمُعْمِينَ عَالِمُ اللْمُعْمِينَ عَلَى اللْمُعْمِينَ عَلَى اللْمُعْمِينَ عَلَيْمُ عَلَى اللْمُعْمِينَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعْمِينَ عَلَيْمُ عَلْمُ عَلَالِمُ عَلَمْ عَلَا عَلَالَةً عَلَا عَلَا عَلَا عَا

هذه هي خاتمة هذا المبحث وهي تعني أنّ الله كما خَلَقَ آدم من الطين وقال: "كُنْ" فُوجِدَ كذلك خَلَقَ عيسى مولدًا لأنه لم يولد من والد ولا والدة فإن لم يؤمن النصارى بألوهية آدم فلم يؤمنون بألوهية عيسى الذي ولد من أمّ تسمّى مريم.

فكما لا داعي لسوء فهم بأمر الولادة فكذلك عن كلمة "الابن" فإن أخدم النصارى عقولهم فلم يكن لهم الضلال فلم تستخدم كلمة "الابن" لمجرد عيسى بل قد جاء استخدامها لآدم أيضًا فانظروا لوقا (3:48) كما استخدمت للملائكة فانظروا الولادة (6: 2 و4) وليعقوب عَليَهِ السَّلَامُ انظروا التثنية (11: 1) وللنصارى انظروا يوحنا (1: 11-12) فإن كانت هذه الكلمة تكفي عبادة أحد فلم نخص عيسى به فهناك عدد لا يحصى من الآلهة فلم اقتنع النصارى بمجرد عيسى.

فكأنّ البحث قد بلغ نهاية إتمام الحجة ولذا قال القرآن "أَلَحْقُ مِن رَّبِكَ الآية" فأغلق بابَ المزيد من النقاش والمحاجة. وعندنا قد حُدِفَ المبتدأ في هذه الجملة؛ وقد بيّنا في موضع آخر أنه كلما يحذف المبتدأ فلا يراد به سوى تركيز عناية المخاطب على الخبر أي ما بيّنه القرآن الكريم هو الواقع عن عيسى وما غيره فهو افتراء من قبل النصارى، فلو وجّه الخطاب إلى النبي في "فَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْمُمْتَرِينَ" بل أريد به أمته كما ذكرنا في غير موضع من هذا التفسير وهذا هو أسلوب القرآن بأنه يخاطب النبي ولكن يريد به أمته لأنه ناطق عنهم فإن كان هذا الخطاب يطوي شيئًا من العتاب فهو يعود إلى المخاطب ولكنه بما أنهم لا يجدرون بأن يخاطبوا فيوجّه الخطاب إلى النبي ولكن يراد به غيره.

فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَّعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكندِبِينَ ۞

المجلد:11 العددة:30 يوليو- سبتمبر 2022

### مجلة الهند سورة آل عمران (تفسير سورة آل عمران)

وقد تحدّثنا عن كلمة "العلم" في موضع آخر بأنّ القرآن يريد به العلم الحقيقي الذي ينزل من قبل الله في شكل وحي ويقابلها كلمة "الظن".

وقد حذفت فيها أشياء طبقًا لأسلوب اللغة العربية فإن فككنا الحذف فيكون الحديث كله كما يلي: ندع نحن أبناءنا وأنتم أبناءكم ونحضر نحن أنفسنا وأنتم أنفسكم ثم نبتهل نحن وأنتم. ولقد فككنا المحذوف في الترجمة.

"الابتهال" يعني الدعاء والتضرع ولكنه يحتوي على معنى الترك كذلك ولذا فهو يعرف لدعاء أحد على الآخر وبالعكس.

الأمور التي تبنى على المستدل العقلي تعالج فيها القضية بالعقل والاستدلال ولكن التي تتجاوز كافة مراحل العقل والاستدلال ويكون المخاطب بعيدًا عن الدليل والحجة ويكون الحق واضحًا له وضوح الشمس في وضح النهار ولا محيص له من الفرار والاجتناب وهو يعتكف على قوله بغيًا وعنادًا فلا يلجأ إلا إلى الابتهال فقد ثبت تاريخيًا أنّ النصارى لم يجمعوا خواطرهم على مواجهة هذا التصدي، الأمر الذي أوضح للناس أنهم لم يظنوا ما اعتقدوا في المسيح صحيحًا بل كانوا يؤيّدون ذلك لمجرد عصبيتهم الجماعية، وبالعكس من ذلك فهذا التصدي الصريح من قبل النبي صَالَتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ دليل بين على أنه كان متيقنًا تمامًا على صحة موقفه وصدقه.

وضمّ الأهل والعيال والأعزة والأقرباء حين المباهلة يزيد هذه الجدية والأهمية أضعافًا فإنه لا يجترئ أحدُّ عمدًا على أولاده وأهله وأحبّائه وأعزته.

أي ما قد بيّنّاه آنفًا هي الحقائق عن المسيح فهو عبد من عباد الله ورسول من رسله وليس له أي نصيب في ألوهية الرب فلا إله إلا الله العزيز الحكيم. العزيز يعني غالبًا

المجلد:11 العدد:3 المجلد: 11 العدد:3

على الكل وأعلى منهم وأما الحكيم فهو يعني أنّ كل فعله مبني على الحكمة والمصلحة. وهاتان الصفتان تقضيان على الشرك.

وقال في الآية الثانية إنّ المباهلة كانت أخير شكل لمعالجة هذه القضية ولكنهم إذا لم يرضوا عنها فهذا صريح في أنهم لا يريدون اتباع الحق بل يخالفون الحق ويودّون أن يفسدوا في الأرض فإنّ الشرك أصل الفساد كله فلو كانت آلهة عديدة في الأرض والسماء لتفرّق شمل نظام الكون التكويني كله وهكذا لو اعترفنا بمكان ما للشرك في دار الإيمان لتفرّق نظام هذا العالم للعدل والقسط بإسره.

ISSN: 2321-7928

## آيات السؤال والجـواب دراسـة تفسـيرية

- ذ. يوسف عكراش<sup>1</sup>

#### ﴿2﴾ والأخيرة

المبحث الثاني: السؤال عن الأهلة قال تعالى: "يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَّةِ ۚ قُلْ هِيَ مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحُيِّجُ".

المطلب الأول: ذكر تفسير هذه الآية: وهذا السؤال هو أحد الأسئلة التي يُسأل فيها المسلمون نبيهم صَالِّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عن أمور شتى هي الأمور التي تصادفهم في حياتهم الجديدة ويريدون أن يعرفوا كيف يسلكون فيها وفق تصورهم الجديد، ووفق نظامهم ودينهم الجديد، فهم يسألون عن الأهلة، ما شأنها؟ وما بال القمر يبدو هلالًا، ثم يكبر حتى يستدير بدرًا، ثم يأخذ التناقص حتى يعود إلى ما كان عليه ابتداء ثم يختفي يكبر حتى يستدير بدرًا، ثم يأخذ وردت أسئلة أخرى في موضوعات متنوعة في سورة أخرى في القرآن الكريم أيضًا، وهذه الأسئلة ذات دلالات شتى:

فهي أولًا دلالة بروز مجتمع جديد الذي جعل يأخذ شخصيته الخاصة، وقد أصبح أفراده يتعلقون به تعليقًا وثيقًا، فلم يعودوا أولئك الأفراد مبعثرين والقبائل المتناثرة، إنما عادوا أمة لها كيانًا، وهذه الحالة الجديدة أنشأها الإسلام بتشريعاته.

- وهي أيضًا دلالة على يقظة الحس الديني، وتغلغل العقيدة الجديدة في النفوس، فكان المسلمون لا يقدمون على أمر أو يحجمون عليه حتى يستوثق من رأي العقيدة

المجلد:11 العرو:3 عرويو-سبتمبر 2022

أستاذ بالأكاديمية الجهوية للتربية التكوين الدار البيضاء- سطات- المملكة المغربية.

الجديدة فيه، فلم تعد لهم مراجع سابقة في حياتهم يرجعون إليها، وقد انخلعت قلوبهم من كل مألوفاتهم في الجاهلية، ووقفوا ينتظرون التعليمات الجديدة في كل أمر من أمور الحياة، وهذه الحالة ينتشلها الإيمان الحق، عندئذ تتجرد النفس من كل مقرراتها السابقة، وكل مألوفاتها، وتقف موقف الحذر من كل ما كانت تأتيه في جاهليتها وتقوم على قدم الاستعداد لتلقي كل توجيه من العقيدة الجديدة، لتصوغ حياتها الجديدة على أساسها، مبرأة من كل شائبة. نعود إلى الآية وقد سبق الذكر بأنهم سألوا النبي صَيَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن الأهلة ما شأنها؟

والأهلة جمع هلال وهو القمر في أوله فإذا اكتمل بدرًا. والهلال: غرة القمر أو ليلتين أو إلى ثلاثة أو إلى سبع أ وقيل أصله من رفع الصوت بالتهليل، حيث كانوا إذا تراؤه هلل بعضهم لبعض برؤيته.

والمواقيت جمع ميقات. وقد فرق جماعة بين الوقت والمواقيت أي الميقات. قالوا بأنّ الوقت مطلق، الميقات قدر فيه عمل من الأعمال.<sup>2</sup>

- وقد اختلف أهل اللغة في الوقت الذي يسمّى هلالًا، فمنهم من قال: يسمّى هلالًا لليلتين من الشهر، ومنهم من قال لثلاث ليال ثم يسمّى قمرًا، وقال الأصمعي: يسمّى هلالًا حتى يحجر، وتحجيره أن يستدير بخطة دقيقة، ومنهم من يقول يسمّى هلالًا حتى يبهر ضوؤه سواد الليل، فإذا غلب ضوؤه يسمّى قمرًا، قالوا: وهذا لا يكون إلا في الليلة السابعة، وقال الرجاج الأكثر يسمّونه هلالًا لابن ليلتين.3

أما ما ورد بتفسير هذه الآية الكريمة: قال أبو جعفر الطبري: أن رسول الله صَمَّالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سئل عن زيادة الأهلة ونقصانها واختلاف أحوالها فأنزل الله ذكر هذه الآية جوابًا

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> القاموس المحيط، ص 1072

<sup>2</sup> أحكام القرآن للجصاص، 308/1.

<sup>3</sup> القاموس المحيط، ص 162

لهم فيما سألوا عنه.

ثم ذكر بذلك فقال:

- حدثنا بشير بن معاذ قال، حدثنا سعيد، عن قتادة، قوله تعالى: "يَسْعَلُونَكَ عَنِ اللهِ عَلَيْسَتُهُ عَن ذلك: لما اللهِ عَلَيْ قُلُ هِى مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ" قال قتادة سألوا نبي الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَن ذلك: لما جعلت هذه الأهلة؟ فأنزل الله فيها ما تسمعون "هِى مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ" فجعلها لصوم المسلمين، ولإفطارهم، ولمناسكهم وحجهم، ولعدة نسائهم ومحل دينهم في أشياء، والله أعلم بما يصلح خلقه.

- حدثني محمد بن سعد قال حدثني أبي حدثني عمي عن أبيه، عن ابن عباس رَعَوَالِللهُ عَنْهُ قال: سأل الناس أن رسول الله صَالَللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عن الأهلة، فنزلت هذه الآية "يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةُ قُلْ هِى مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ" يعلمون بها حلّ دينهم وعدة نسائهم، ووقت حججهم. قال أبو جعفر: فتأويل الآية- إذا كان الأمر كما ذكرنا عنه قوله في ذلك يسألونك يا محمد عن الأهلة ومحاقها، واستتارها وتمامها، واستوائها، وتغير أحوالها بزيادة أو نقصان ومحاق، واستمرار، والمعنى الذي خالف بينه وبين الشمس التي هي دائمة أبدًا على حال واحدة لا نتغير بزيادة ولا نقصان؟ فقل يا محمد: خالف بين ذلك ربكم لتصييره الأهلة التي سألتم عن أمرها، ومخالفة ما بينها وبين غيرها فيما خالف بينها وبينه مواقيت لكم ولغيركم من بني آدم في معايشهم، ترقبون بزيادتها ونقصانها ومحاقها واستتارها وإهلاكهم إياها، وأوقات حلّ ديونكم، وانقضاء مدة إجارة من استأجرتموه وتصوم عدة نسائكم، ووقت صومكم وإفطاركم، فجعلها مواقيت للناس. واستأجرتموه وتصوم عدة نسائكم، ووقت صومكم وإفطاركم، فجعلها مواقيت للناس. واستأجرتموه وتصوم عدة نسائكم، ووقت صومكم وإفطاركم، فجعلها مواقيت للناس. واستأجرتموه وتصوم عدة نسائكم، ووقت صومكم وإفطاركم، فجعلها مواقيت للناس. والمناجرتموه وتصوم عدة نسائكم، ووقت صومكم وإفطاركم، فجعلها مواقيت للناس. والمناجرتموه وتصوم عدة نسائكم، ووقت صومكم وإفطاركم، فجعلها مواقيت للناس. والمناجريموه وتصوم عدة نسائكم، ووقت صومكم وإفطاركم، فجعلها مواقيت للناس. والمناب عليه ولغيركم والقيت للناس. والمناب عليه والمناب و

قال ابن العربي: والحكمة فيه أنَّ الله تعالى خلق الشمس والقمر آيتين وفي الأثر أنه

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 يوليو- سبتمبر 2022

<sup>1</sup> تفسير الطبري، 6/203-204.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 6/204-203

وكل بهما ملكين، ورتب لهما مطلعين وصرفهما بينهما لمصلحتين، إحداهما دنيوية، وهي كقرونة بالشمس والأخرى دينية وهي مبنية على القمر، ولهذا جعل أهل التأويل الرؤيا ملكًا أعجميًا والقمر ملكًا عربية. أ

وقيل إنّ سؤالهم وقع عن وجه الحكمة في زيادة الأهلة ونقصانها، فأجابهم إنها مقادير لما يحتاج إليه الناس في صومهم وحجهم وعدد نسائهم ومحل الديون وغير ذلك من الأمور، فكانت هذه منافع كثيرة لجميعهم وبها عرفوا الشهور والسنين وما يحصيه من المنافع والمصالح غير الله تعالى.2

ومما يلفت الانتباه في هذه الآية الكريمة أنّ الجواب كان موجهًا إلى الواقع العملي لا إلى مجرد العلم النظري وهذا ما ذكره السيد قطب في تفسيره، فقال وسواء كان هذا الجواب ردًا على السؤال الأول أو على السؤال الثاني، فهو في كلتا الحالتين اتجه إلى واقع حياتهم العملي لا إلى مجرد العلم النظري، وحديثهم عن وظيفة الأهلة في واقعهم، وفي حياتهم ولم يحدثهم عن الدورة الفلكية للقمر وكيف تتم وهي داخلة في مدلول السؤال ما بال القمر يبدو هلالًا...إلخ، كذلك لم يحدثهم عن وظيفة القمر في المجموعة الشمسية أو في توازن حركة الأجرام السماوية وهي داخلة في مضمون السؤال.3

لقد كان القرآن بصدد إنشاء تمور خاص، ونظام خاص، ومجتمع خاص، كان بصدد إنشاء أمة جديدة في الأرض ذات دور خاص في قيادة البشرية، لتنشئ نموذجًا معينًا من المجتمعات غير مسبوق، ولتعيش حياة نموذجية غير مسبوقة، ولنقر قواعد هذه الحياة في الأرض، وتقود إليها الناس.

والإجابة العملية عن هذا السؤال كانت تمنح السائلين علمًا نظريًا في الفلك، إذا هم

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 يوليو- سبتمبر 2022

<sup>1</sup> أحكام القرآن لابن العربي، 140/1.

<sup>2</sup> أحكام القرآن للجصاص، 309/1

<sup>3</sup> في ظلال القرآن، 108/3-181.

استطاعوا، بما كان لديهم من معلومات قليلة في ذلك الحين، إن يستوعبوا هذا العلم، ولقد كان مشكوكًا فيه كل الشك، لأنّ العلم النظري من هذا الطراز في حاجة إلى معدمات طويلة، كانت تعد بالقياس إلى عقلية العالم كله في ذلك الزمان معضلات. أ

### المطلب الثاني: فطرة التوقيت في الإسلام والأمور التي ربطها الشارع به

فلما كان الإسلام دين الفطرة كان التوقيت أيضًا فطريًا وبالتالي يستوي فيه الحاضر والباد، والعالم والجاهل، والصغير والكبير، وقد ارتبطت المواقيت غير الغربية بمنازل الشمس في بروجها ومسيرها العام السنوي، ولكل تاريخ نقطة بداية عن أهل أهله، كالتاريخ الميلادي من ميلاد المسيح.

وكان للعرب توقيت إلا أنه ليست له بداية، وكانت كل سنة وحدة بذاتها، وربما ربطوا بعض السنوات ببعض الأحداث كعام الفيل مثلًا.

وباتفاق جميع الأمم أن السنة هي الوحدة الكبرى للزمن، وعند الجميع اثني عشر شهراً، وكلها -ما عدا الغرب- تعتبر الشهر بحركة الشمس، والسنة عندهم شمسية، بينما العرب تعتبر الشهر بحركة القمر والسنة عندهم قمرية، فجاء الإسلام واعتبر التوقيت بالسنة القمرية، وهذا تميز للعرب ثم للمسلمين عن بقية الأمم.

المطلب الثالث: الأمور التي ربطها الشارع بالشهر وهي متعددة: أما بالنسبة للأمور التي ربطها الشارع بالأشهر، فقط أناطها بالهلال، لظهوره ويسر معرفته على الجميع، كما جعل سبحانه التوقيت محددًا بالأشهر في القرآن الكريم كثيرة 2 ومن ذلك على سبيل التمثيل:

الحج: وهو منصوص عليه في هذا الجواب لقوله تعالى: "ٱلحُبَّجُ أَشْهُرٌ مَعْلُومَتُ "
 (سورة البقرة: 197).

2- الصوم: وهو الوارد قبل هذا السؤال والجواب مباشرة على ما سيأتي وقد

المجلد:11 العدو:3 عرويو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> آيات السؤال والجواب في الكيّاب، ص48- 49.

قال صَّالَلْلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "صوموا لرؤيته" يعني رؤية هلال شهر رمضان، لقوله تعالى: "شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيّ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتِ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلنَّهُ مِن فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّن أَيَّامٍ أُخرُ شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلعُسْرَ وَلِتُكْمِلُواْ ٱلْعِدَّةَ وَلِتُكَرِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَلَعُكَمِلُواْ ٱلْعِدَّةَ وَلِتُكَرِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَلَعَلَّكُمُ وَنَ فَيْ " (سورة البقرة: 185)، وبه يبطل الصوم بالحساب لأنّ الله جعل المواقيت للأهلة وليس للحساب.

- 5- الكفارات: سواء كفارة القتل في قوله تعالى: "لَّا يَسْتَوِى ٱلْقَعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِى ٱلضَّرَرِ وَٱلْمُجَنِهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَنِهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ وَفَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَنِهِدِينَ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ (سورة النساء: 95)، أو كفارة اللله ٱللهُ ٱلمُجَنِهِدِينَ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ (سورة النساء: 95)، أو كفارة الظهار في قوله تعالى: "فَمَن لَّمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَا أَفَهُن لَمْ يَسْتِينَ مِسْكِينَا ذَلِكَ لِتُؤْمِنُواْ بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللّهَ وَلِلْكَنْفِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ (سورة الجادلة: 4).
  - 4- الحمل والرضاع: قوله تعالى: "وَحَمْلُهُ، وَفِصْلُهُ، ثَلَثُونَ شَهْرًاً" (سورة الأحقاف 15).
- 5- وتمام الرضاع: في قوله تعالى: "وَٱلْوَلِدَتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ
   أن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ السورة البقرة 233).
- 6- الأشهر الحرم: وهي ذو القعدة، ذو الحجة، ومحرم، ورجب، وما يهمنا هنا حكم هذا الجواب على سؤالهم، فقى قوله: "قُلْ هِيَ مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِّةِ".

الأول: أنها هي الشهور المعتبرة عند الله من خلق السموات والأرض، ويكفي هذا أصالة لها، وصلاحية. قال تعالى: "إِنَّ عِدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ ٱللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ" (سورة التوبة: 36).

الثاني: لارتباط التشريع بها ولا يجزئ غيرها عنها قطعًا وذلك للآتي.

- 1. ما جاء في نفس هذه الآية منها أربعة حرم، أي: من هذه الاثني عشر لا غيرها، وللأشهر الحرم أحكام في الحرب والسلم على ما سيأتي في موضعها، وقد بيّن الله تعالى أنّ المغايرة فيها تعتبر نسيئًا وهو زيادة في الكفر.
- ما جاء في جواب السؤال، "قُلْ هِي مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِّ"، والحج أعظم أركان الإسلام أحكامًا، كما قال الله تعالى: "ٱلحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَتُ واتفقوا على أنها شوال وذو القعدة وجزء من ذي الحجة، ولا يتأتى الحج في غيرها، ويلاحظ أنها مرتبطة بالأشهر الحرم الممنوع فيها القتال، وذلك لحكمة بالغة، وهي أنهم كانوا يغيرون على بعضهم ويقاتلون فيما بينهم أثناء العام، فإن دخلت الأشهر الحرم كفوا عن القتال وأوقفوا الغارات، وهذا يتأتى لمن أراد الحج أن يسير بين القبائل آمنًا حتى يحج ويرجع، ويلاحظ أنّ تلك الأشهر الحرم كافية لمن في أقصى الجزيرة أن يأتي إلى مكة بحج ويرجع إلى وطنه قبل أن تنتهي الأشهر الحرم، وقد ربط بينها وبين الهدي وبين الكعبة في حرمة كما قال تعالى: "جَعَلَ اللَّهُ ٱلْكَعْبَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحُرَامَ قِيَعَمَا لِلنَّاسِ وَٱلشَّهُرَ ٱلْحُرَامَ وَٱلْهَدْى وَٱلْقَلَدِيدُ ذَلِكَ لِلنَّاسِ وَالشَّهُرَ الْمُورِيقِ عَلَيمً في" للسَّمَونِ وَمَا في ٱلأَرْضِ وَأَنَّ ٱللَّهَ بِحُلِ شَيْءٍ عَلِيمً في الأشهر (سورة المائدة: 97)، أي قيامًا لهم في حياتهم آمنين على أنفسهم في الأشهر (سورة المائدة: 97)، أي قيامًا لهم في حياتهم آمنين على أنفسهم في الأشهر الحرم، كما هم آمنون في جوار الكعبة والبيت الحرام، ومن دخله كان آمنًا.
  - فريضة الصيام محدودة بشهر رمضان ولن يحل محله غيره.
- 4. وكفارات الأيمان شهرين متتابعين، ولا يتأتى ذلك إلا باعتبار الشهور القمرية، ويصح بغيرها لأن غيرها قد نتوالى واحدًا وثلاثين يومًا، أو أحدها ثمانية وعشرون، وهذا مغاير لما بين الله، الشهر الثلاثون يومًا وتسعة وعشرون، فلا يزيد عن الثلاثين ولا ينقص عن التسعة والعشرين.

المطلب الأول: ذكر سبب نزول الآية وبعض الكلام حولها وذكر الأشهر الحرم وبعض أحكامها: والسؤال في هذه الآية الكريمة ليس عن الشهر الحرام لأنه كان معروفًا، ولكن السؤال عن القتال في الشهر الحرام، ونعلم جميعًا أنّ للسنة اثني عشر شهرًا، وقد جعل الله فيها أربعة حرم، شهر واحد فرد وهو رجب وثلاثة سرد وهي ذو المحجة ومحرم.

وكانت ربيعة ومُضَرَ- قبيلتان- يحرمون أربعة أشهر من السنة، وهي ذو القعدة، وذو الحجة، ومحرم، واختلفت ربيعة ومضر في الرابع، وهو رجب فقال مضر: هذي بين شعبان وجمادي، وقالت ربيعة: هو الذي بين شعبان وشوال وقد ثبت في الصحيحين عن أبي بكرة أنّ رسول الله صَالَلتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ قال في خطبة حجة الوداع: "إنّ الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض، السنة اثنا عشر شهرا منها أربعة حرم، ثلاث متواليات: ذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم، ورجب مضر الذي بين جمادي وشعبان فنص على ترجيح قول مضر لا ربيعة وقال الله تعالى: إنّ عِدّة ٱلشّهُورِ عِندَ ٱللّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ ٱللّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ وَقَتِلُواْ ٱلمُشْرِكِينَ كَافّةً مَعَ ٱلمُتَقِينَ في السورة التوبة: 36)

المجلد:11 العدو:3 ط العدو:3 ال

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صحيح البخاري، رقم: 4662، في تفسير سورة البراءة باب 8 ومسلم رقم 1679، في القسامة باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال.

أما الحديث عن سبب نزول هذه الآية فقد جاءت روايات متعددة أنها نزلت في سرية عبد الله بن جحش رَضِيَالِيَّهُ عَنهُ وكان رسول الله صَآلِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قد بعثه مع ثمانية من المهاجرين ليس فيهم أحد من الأنصار ومعه كتاب مغلق وكلفه ألا يفتحه حتى يمضى ليلتين، فلما فتحه وجد به: إذا نظرت في كتابي هذا فامضي حتى تنزل ببطن نخلة- بين مكة والطائف- ترصد بها قريش وتعلم لنا من أخبارهم، ولا تكره أحدًا على السير معك من أصحابك وهذا من قبل غزوة بدر الكبرى، فلما نظر عبد الله ابن جحش في الكتاب قال: سمعًا وطاعة، ثم قال لأصحابه: قد أمرني رسول الله صَاَّلِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَن أمضي إلى بطن النخلة أرصد بها قريشًا حتى آتيه منها بخبر، وقد نهى أن أستكره أحدًا منكم، فمن كان منكم يريد الشهادة ويرغب فيها فلينطلق، ومن كره ذلك فليرجع، فأنا ماض لأمر رسول الله صَآلِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فمضى ومضى معه أصحابه ولم يتخلف أحد منهم، فسلك الطريق على الحجاز حتى إذا كان ببعض الطريق ضل بعير لسعد بن أبي وقاص وعتبة بن غزوان رَضَّاللُّهُعَنَّهُمَّا فتخلفا عن رهط عبد الله بن جحش ليبحثا عن البعير ومضى الستة الباقون، حتى إذا كانت السرية ببطن النخلة مرّت عير لقريش تحمل تجارة، فيها عمرو بن الحضرمي وثلاثة آخرون، فقتلت السرية عمرو بن الحضرمي وأسرت اثنان وفرّ الرابع وغنمت العير، وكانت تحسب في اليوم الأخير من جمادى الأخيرة، فإذا هي في اليوم الأول من رجب، وقد دخلت الأشهر الحرم التي تعظمها وتحرّمها العرب، وجاء الإسلام فعظّمها وأقرّ حرمتها .... فلما قدمت السرية بالعير والأسيرين على رسول الله صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: "ما أمرتكم بالقتال في الشهر الحرام" فوقف العير والأسيرين وأبى أن يأخذ من ذلك عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ شيئًا.

فقالت قريش قد استحل محمد وأصحابه الشهر الحرام، سفكوا فيه الدماء، وأخدوا فيه الأموال، وأسروا فيه الرجال، وقالت اليهود تفاءلوا بذلك على محمد.

ثم الدعاوى الدعايات المضلة على هذا النحو بشتى أنواع وأساليب المكاره التي تزوج في البيئة العربية، وتظهر محمد وأصحابه بمظهر المتعدي الذي يدوس المقدسات من أجل

المجلد:11 العددة:3 عدد عند المعددة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 المعددة:3 المجلد:11 المجلد:11

المصلحة حتى جاء حكم الله في هذه القضية فنزل قوله تعالى: "يَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحُرَامِ قِتَالٍ فِيهِ ۚ قُلُ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٌ ۚ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفْرٌ بِهِۦ" (سورة البقرة: 217).

وذكر السيد قطب في تفسيره نعم نزلت تقرر حرمة الشهر الحرام وتقرر أنّ القتال فيه كبير، نعم ولكن: "وَصَدُّ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْخُوامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ عِنهُ أَحْبَرُ عِندَ اللّهِ وَالْهَتْنَةُ أَحْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ " إنّ المسلمين لم يبدؤوا القتال، ولم يبدؤوا العدوان، إنما المشركون هم الذين وقع منهم الصد عن سبيل الله، والكفر به والمسجد الحرام، لقد صنعوا كل كبيرة لصد الناس عن سبيل الله، ولقد كفروا بالمسجد الحرام، وانتهكوا حرمته، وآذوا المسلمين فيه، وفتنوهم عن دينهم طوال ثلاثة عشر عامًا قبل الهجرة، وإخراج أهله منه، وهو الحرام الذي جعله الله آمنًا، يأخذوا بحرمته ولم يحترموا قدسيته، وإخراج أهله منه أكبر عند الله من القتل في الشهر الحرام، وفتنة الناس عن دينهم أكبر عند الله من القتل، وحرمة الشهر الحرام، ووضح موقف المسلمين في دفع هؤلاء بحرمة المسجد الحرام، وحرمة الشهر الحرام، ووضح موقف المسلمين في دفع هؤلاء المعتدين على الحرمات، الذين يتخذون منها ستارًا حين يريدون، وينتهكون قداستها حين يريدون، وكان على المسلمين أن يقاتلوهم إن وجدوهم لأنهم عادوا باغين أشرارًا، لا يرقبون حرمة، ولا يتحرجون أمام القداسة، وكان على المسلمين لا يدعوهم يحتمون بستار زائف من الحرمات التي لا احترام لهم في نفوسهم ولا قداسة". التحترم في مقون بستار زائف من الحرمات التي لا احترام لهم في نفوسهم ولا قداسة". الشرارًا، لا يرقبون حرمة، ولا يتحرجون أمام القداسة، وكان على المسلمين لا يدعوهم يحتمون بستار زائف من الحرمات التي لا احترام لهم في نفوسهم ولا قداسة". ا

وإذا أجملنا القول في هذه القضية حول الدعايات المضللة التي روّجها المشركون في البيئة العربية، فهي كلمة حق أريد بها باطل، فالحق هو أنّ الشهر الحرام حرمة وقداسة، والباطل يا كفار قريش فتنة المسلمين في دينهم وصدهم عن طريق الله عَزَقِجَلَّ وإهداركم حرمة البيت بما تصنعون فيه من عبادة غير الله وإخراجكم أهله منه، فإنّ هذه الأمور

المجلد:11 العددة:3 عدد عدد العددة:3 العددة: 11 عدد العددة: 11 عددة العددة: 11 عددة العددة: 11 عددة العددة ا

<sup>1</sup> في ظلال القرآن، 226/2

الآثمة هي عند الله أكبر جرما أشد إثمًا من القتال في الأشهر الحرم لاسترداد المسلمين بعض حقهم لديكم، "وهذه شهادة لعبد الله بن جحش وأصحابه بأنهم على الجادة الحقة فقال:مصور هذه الحالة. أ

وأعظم منه لو يرى الرشد راشد وكفر به والله راء وشاهد لئلا يرى لله في البيت ساجد وأرجف بالإسلام باغ وحاسد بنخلة لما أوقد الحرب واقد بنازع غل من القد عارد2

تعدو قتلا في الحرم عظيمة صدكم عما يقول محمد وإخراجكم من مسجد الله وأهله فإن غيرتمونا بقتله سقينا من ابن الحضرمي رماحنا دما وابن عبد الله عثمان بيننا

ثم قال الحق جَلَّوَعَلا: "وَلَا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَىٰ يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَاعُواْ الله وفي هذه الآية الكريمة يكشف ربنا للمسلمين عن عمق الشر والعدوان في قلوب أعدائهم، وأمثال العدوان في نيتهم وخطتهم، كما أنه تقرير من العليم الخبير عن الخبث الذي تكنه صدور أعداء الدين، وعلى فتنة المسلمين عن دينهم، بوصفها الهدف الثابت المستقر لأعدائهم، وهو الهدف الذي لا يتغير لأعداء الدين ضد المسلمين في عصر ومصر، وفيها أيضًا رد الحق سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى سهام المشركين في نحورهم.

إنّ وجود الإسلام في الأرض هو بذاته غيظ ورعب لأعداء هذا الدين، ولأعداء المسلمين في كل حين أنّ الإسلام بذاته يؤذيهم ويغيظهم ويخيفهم، فهو من القوة والمثانة بحيث يخشاه كل مبطل، ويرهبه كل باغ، ويكرهه كل مفسد، إنه حرب بذاته، وبما فيه من حق أبلج، ومن منهج قويم، ومن نظام سليم، إنه بهذا كله، حرب على الباطل والبغي والفساد، ومن تم لا يطيقه المبطلون، والبغاة، والمفسدون، ومن تم

المجلد:11 العددة:3 حدة عند المعددة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 المعددة:3 المجلد:11 ا

<sup>.</sup> قال ابن هشام في الروض الأنف هي لعبد الله بن جمش  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: تَفْسير القرآن العظيم، 366/1-366.

يرصدوه لأهله ليفتنوهم عنه، ويردوهم كفارًا في صورة من صور الكفر الكثيرة، ذلك بأنهم لا يأمنون على باطلهم، وبغيهم، وفسادهم". أ

وقال ابن كثير في تفسير هذه الآية: أي ثم هم مقيمون على أخبث ذلك وعظيمه، غير تائبين، ولا نازعين قال ابن اسحاق: لما نزل القرآن بهذا من الأمر، وفرج الله عن المسلمين ما كانوا فيه من الشقاء.2

المطلب الثاني: اختلاف العلماء في نسخ هذه الآية: وسنكتفي إن شاء الله في هذا المحور بإيراد ما ذكره العلامة أبوبكر العربي في كتابه الشهير "أحكام القرآن". 3

قال: اختلف الناس في نسخ هذه الآية، فكان عطاء يحلف أنها ثابتة، لأنّ الآيات التي بعدها عامة في الأزمنة وهذا خاص، والعام لا ينسخ بالخاص باتفاق.

وقال سائر العلماء: هي منسوخة، واختلفوا في النسخ، فقال الزهري: نسخها قوله تعالى: "وَقَاتِلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَأَفَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَأَفَّةً" وقال غيره: نسخها: "قَتِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِر".

وقال غيره: نسختها غزوة النبي صَالَمْتُدَعَلَيْهُ وَسَلَّمَ ثقيفًا في الشهر الحرام، وقال غيره: نسخها بيعة الرضوان على القتال في ذي القعدة، وهذا لا حجة فيه، لأنّ النبي صَالَمْتَدُعَلَيْهُ وَسَلَّمَ بلغه أنّ عثمان قتل بمكة، وأنهم عازمون على حربه فبايع على دفعهم لا على الابتداء.

وقال المحققون: نسخها قوله تعالى: "فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْتُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَٱحْصُرُوهُمْ وَٱقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ الرَّيَّكُوٰةَ فَخُدُواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ۞". (سورة التوبة: 5) يعني أشهر التسيير فلم يجعل حرمة إلا لزمان التسيير.

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3

<sup>1</sup> في ظلال القرآن، 227/2-367.

<sup>2</sup> تفسير القرآن العظيم، 366/1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ص 266-207.

والصحيح أنّ هذه الآية ردّ على المشركين حين أعظموا عن النبي صَالَلتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللّه تعالى: "وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ وَكُفْرُ بِهِ اللّه وَالْمَسْجِدِ ٱلْحُرَامِ وَإِخْرَامُ أَهْلِهِ عِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ ٱللّهِ وَٱلْفِتْنَةُ..."-وهي الكفر- في الشهر الحرام أشد من القتل، فإذا فعلتم ذلك كله في الشهر الحرام تعين قتالهم فيه.

المبحث الرابع: السؤال عن اليتامى قال تعالى: "فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ۗ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الْمُتَاتِيَ قُلُ إِصْلَاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِحُ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَأَعْنَتَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ (سورة البقرة: 220)

## المطلب الأول: تعريف اليتيم

اليتامى: جمع يتيم، واليتيم الانفراد يقال يتيمة الدهر، حيث لم يوجد مثلها، وبيت يتيم إذا لم يأت في الشعر مثله.

وفي الاصطلاح: اليتم المنفرد عن أبويه، فقد يكون يتيمًا من الأم مع بقاء الأب، وقد يكون يتيمًا من الأب مع بقاء الأم، إلا إذ الأظهر عند الإطلاق هو اليتيم من الأب وإن كانت الأم باقية، ولا يكاد يوجد الإطلاق في اليتيم من الأم إذا كان الأب باقيًا، وكذلك سائر ما ذكره الله من أحكام الأيتام إنما المراد الفاقدون لآبائهم، والدليل عن اليتيم اسم للمفرد تسميتهم للمرأة المنفردة عن الزوج يتيمة سواء كانت كيرة أو صغيرة. أ

#### قال الشاعر:

إن الغيور تنكح الأيامى النسوة الأرامل اليتامى وقال ابن العربي: 2 هو في اللغة عبارة عن المنفرد من أبيه، ويطلق فيها على المنفرد

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3

أحكام القرآن للجصاص، 399/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحكام القرآن لابن العربي، 215/1

من أمه، والأول: أظهر لغة، وعليه وردت الأخبار والآثار، ولأن الذي فقد أباه عدم النصرة، والذي فقد أبه عدم الحضانة، وقد تنصر الأم لكن نصرة الأب أكثر وقد يحضن الأب ولكن الأم أرفق حضانة.

ولفظ اليتيم اسم جنس يطلق على الواحد، ويطلق على الجماعة، ومن إطلاقه على الجماعة، ومن إطلاقه على الواحد المعين قوله تعالى لرسول الله صَلَّالَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمٌ "أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَعَاوَىٰ ۞ "، ومن إطلاقه على الجنس قوله تعالى: "فَأَمَّا ٱلْمِيتِيمَ فَلَا تَقْهَرُ ۞". (سورة الضحى: 9)، وقوله: "كَلَّا بَل لَا تُحُرِمُونَ ٱلْمَيتِيمَ ۞" (سورة الفجر: 17)، والسؤال في هذه الآية جاء بصيغة الجمع إشعارًا بأن الجنس الكثير، ويشكل قضية في مجتمعهم، ولاسيما والحرب دائرة رحالها في القتال المتواصل، وغير ذلك.

### المطلب الثاني: التصرف في مال اليتيم ومتى دفع له

وقد تضمنت هذه الآية ضروبًا من الأحكام أحدها قوله "قُلُ إِصْلاَ لَهُمْ خَيْرٌ فيه على جواز خلط ماله بماله، وجواز التصرف فيه بالبيع والشراء إذا كان ذلك صلاحًا، وجواز دفع مضاربة إلى غيره، وجواز أن يعمل ولي اليتيم مضاربة أيضًا، وفيه الدلالة على جواز الاجتهاد في الأحكام الحوادث، لأن الذي تضمنته الآية إنما هو من طريق الاجتهاد وغالب الظن، ويدل على أنّ لوليّ أن يشتري من ماله نفسه إذا كان خيرًا لليتيم وذاك بأن ما يأخده اليتيم مما يخرج عن ملكه وهو قول أبي حنيفة. وقال الشافعي: لا يجوز ذلك في الذكاح والبيع 2 لأنه لم يذكر في الآية التصرف.

وذكر القرطبي في قوله تعالى "قُلُ إِصْلَاحٌ لَّهُمْ خَيْرٌ" أَنَّ أَبا حنيفة يقول: إذا كان الإصلاح خيرًا فيجوز تزويجه، ويجوز أن يزوج منه، والشافعي لا يرى في تزويجه إصلاحًا إلا من جهة دفع الحاجة، ولا حاجة قبل البلوغ، وأحمد بن حنبل قال:

المجلد:11 العددة:3 حوال المجلد:11 العددة:3

<sup>1</sup> أحكام القرآن للجصاص، 400/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحكام القرآن لابن العربي، 216/1.

يجوز للوصي التزويج، لأنه إصلاح. وللشافعي يجوز للجد التزويج مع الوصي، والأب في حق والده الذي ماتت أمه، لا بحكم هذه الآية، وأبو حنيفة: يجوز للقاضي تزويج اليتيم بظاهر القرآن، وهذه المذاهب نشأت من هذه الآية، فإن تبث كون التزويج إصلاحًا فظاهر الآية يقتضي فساده.

وقوله "خير" قد دل على معان. أمنها إباحة التصرف على اليتامى من الوجوه التي ذكرنا، ومنها أنّ ذلك مما يستحق به الثواب، لأنه سمّاه خيرًا وما كان خيرًا فإنه يستحق به الثواب، ومنها أنه لم يوجبه وإنما وعد به الثواب ومنها فدل على أنه ليس بواجب عليه التصرف في ماله بالتجارة ولا هو مجبر على تزويجه، لأنّ ظاهر اللفظ يدل على أنّ مراده الندب والإرشاد.

قال أبو عبيدة: مخالطة اليتامى أن يكون لأحدهم مال فيشق على كافله أن يفرد طعامه عنه، ولا يجد بدًا من خلطه بعياله، فيأخذ من مال اليتيم ما يرى أنه كافيه بالتحري، فيجعله مع نفقة أهله، وهذا قد يقع في الزيادة والنقصان، فجاءت هذه الآبة ناسخة بالرخصة فيه.

وقوله "فإخوانكم" قال الجصاص: 2 يدل على أنّ أطفال المؤمنين هم مؤمنون في الأحكام، لأن الله سمّاهم إخوانًا لنا، والله تعالى قد قال: "إِنَّمَا ٱلمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ" والله تعالى أعلم.

وذكر ابن العربي في هذه الآية أنه أذن سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في صورة المخالطة، وكل الحاضنين في ذلك إلى أمانتهم بقوله تعالى: "وَٱللَّهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِ" وكل أمر مخوف وكل الله تعالى فيه المكلف إلى أمانته لا يقال فيه أنه يتذرع إلى محظور فيمنع منه كما جعل النساء مؤتمنات على فروجهن، مع عظم ما يتركب على قولهم في ذلك من الأحكام، ويرتبط به من الحل والحرمة والأنساب، وإن جاز أن يكذبن وهذا فن

المجلد:11 العددة:3 حري المعردة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 المعددة:3 المجلد:11 المعددة:3 المجلد:11 المعددة:3 المعد

أحكام القرآن للقرطبي، 451/3.

<sup>2</sup> أحكام القرآن للجصاص، 204/1.

بديع فتأملوه واتخذوه في الأحكام و أملوه، والله الموفق للصواب برحمته. أ

وقوله "وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَأَعْنَتَكُمُّ" يعني لضيق عليكم في التكليف فيمنعكم من مخالطة الأيتام، والتصرف في الموالهم، ولأمر الكل بإفراد ماله، ولكن أباح التصرف في مال اليتيم على وجه الإصلاح، ووعد الثواب، ولم يلزم ذلك على الإيجاب.

أما ما ورد بخصوص هذه المسألة فقد ذكره الله عَزَقِجَلَ في سورة النساء "وَٱبْتَلُواْ ٱلْيَتَامَىٰ حَتَىٰ إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِكَاحَ فَإِنْ عَانَسْتُم مِّنْهُمْ رُشْدَا فَٱدْفَعُوٓاْ إِلَيْهِمْ أَمُولَهُمُ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافَا وَبِدَارًا أَن يَكْبَرُواْ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفٌ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِٱلْمَعُرُوفِ فَإِذَا وَفَعَتُمْ إِلَيْهِمْ أَمُولَهُمْ فَأَشْهِدُواْ عَلَيْهِمْ وَكَفَىٰ بِٱللّهِ حَسِيبًا ۞ (سورة النساء: 6).

وقوله تعالى: "وَٱبْتَلُواْ ٱلْيَتَنَمَىٰ" قال ابن عباس ومجاهد والحسن، والسدي، ومقاتل ابن حبان: أي اختبروهم، والابتلاء: هو الامتحان، والتدريب في القليل من المال ببيع وشراء أو تنمية ليعرف مدى قدرته على إصلاح ماله.

وقوله تعالى "حَتَّى إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ" قال مجاهد: أي الحلم، وقال جمهور من العلماء: البلوغ في الغلام تارة يكون بالحلم، وهو أن يرى في منامه ما ينزل به الماء الدافق الذي يكون منه الولد أو يستكمل خمس عشرة سنة.

وقوله: "فَإِنْ ءَانَسْتُم مِّنْهُمْ رُشُدًا فَٱدْفَعُواْ" أي آنستم منهم رشدًا في عملية الابتلاء، والتجار المتعددة، واطمأننتم إلى حسن تصرفاتهم فادفعوا إليهم أموالهم، أي كاملة غير منقوصة، وهكذا قال الفقهاء: متى أصبح الغلام مصلحًا لدينه وماله وانفك الحجر عنه، فيسلم إليه ماله الذي تحت يد وليه، ثم قال سبحانه في آخر الآية "فَإِذَا دَفَعُتُمْ إليْهِمْ أَمُوالَهُمْ فَأَشْهِدُواْ عَلَيْهِمْ " وهذا الأمر من الله تعالى للأولياء أن يشهدوا على

المجلد:11 العدو:3 48 يوليو-سبتمبر 2022

 $<sup>^{1}</sup>$  أحكام القرآن لابن العربي،  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تفسير القرآن العظيم، 635/1.

الأيتام إذا بلغوا الحلم وسلموا إليهم أموالهم لئلا يقع منه جحود وإنكار لما قبضه وتسلمه. أثم قال وكفى بالله حسيبًا أي محاسبًا ورقيبًا على الأولياء في حال ولايتهم للأيتام، وحال تسليمهم للأموال، هل موفورة كاملة، أم مبخوسة منقوصة.

المبحث الخامس: قوله تعالى: "وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضُ قُلْ هُوَ أَذَى فَاعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرُنَّ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ إِنَّ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرُنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ إِنَّ فِي الْمَحِيْضِ وَلَا تَقْرَبُوهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللْمُ اللللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الل

المطلب الأول: ذكر سبب نزول الآية وتفسيرها

قال الإمام أحمد حدثنا عبد الرحمان بن مهدي، حدثنا حماد بن سلمة عن ثابت، عن أنس: أنّ اليهود كانت إذا حاضت المرأة منهم لم يؤاكلوها ولم يجامعوها في البيوت، فسأل أصحاب النبي صَيَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فأنزل الله عَزَقِجَلَّ: "وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُو فَسأل أصحاب النبي صَيَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فأنزل الله عَزَقِجَلَّ: "وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُو أَذَى فَأَعْتَزِلُواْ ٱلنِسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرُنَّ حتى فرغ من الآية فقال رسول الله صَيَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: اصنعوا كل شيء إلا النكاح" فبلغ ذلك اليهود فقالوا: ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئًا إلا خالفنا فيه، فجاء أسيد بن حضير وعباد بن بشر، فقال يا رسول الله إنّ اليهود قالت كذا وكذا، أفلا نجامعهم، فتغير وجه رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ حتى ظننا أن قد وجد عليهما، فخرجا فاستقبلتهما هدية من لبن إلى رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ فأرسل في آثارهما، فسقاهما، فعرفا أن لم يجد عليهما. 2

وقوله تعالى: "فَاعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ" يعني الفرج لقوله صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ "اصنعوا كل شيء إلا النكاح" ولهذا ذهب كثير من العلماء، إلى أنه تجوز مباشرة الحائض فيما عدا الفرج، 3 وقوله تعالى: "وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ " تفسير لقوله تعالى:

المجلد:11 العددة:3 حوال المجلد:11 العددة:3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تفسير القرآن العظيم، 635/1.

<sup>2</sup> المصدر نفسه، 637/1

<sup>371/1</sup> نفسه، 371/1 <sup>3</sup>

"فَاَعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ" ونهى عن قربهن بالجماع ما دام الحيض موجودًا، ومفهومه حله أي الجماع إذا انقطعت الحيض.

وقوله: "فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمْ" فيه ندب وإرشاد إلى غشيانهن بالاغتسال ذهب ابن حزم إلى وجوب الجماع بعد كل حيضة لقوله تعالى: "فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمْ" وليس له في ذلك مستند لأن هذا الأمر بعد حضر، وفيه أقوال لعلماء الأصول، منهم من يقول: إنه على الوجوب كالمطلق، هؤلاء يميلون إلى جواب ابن حزم، ومنهم من يقول إنه للإباحة وفيه نظر، والذي ينهض عليه دليل أنه يرد عليه الحكم إلى ما كان عليه قبل الحظر، فإذا كان واجب فواجب، وإذا كان مباح فباح، وعلى هذا القول تجمع الأدلة، وقد حكاه الغزالي وغيره، فاختاره بعض الأئمة من المتأخرين وهو صحيح، وقد اتفق العلماء أنّ المرأة إذا انقطع حيضها لا تحل حتى تغتسل بالماء، أو تيمم إن تعذر عليها ذلك بشرطة، إلا يحي بن بكير من المالكية وهو أحد شيوخ البخاري فإنه ذهب إلى إباحة وطئ المرأة بجرد بكير من المالكية وهو أحد شيوخ البخاري فإنه ذهب إلى إباحة وطئ المرأة بجرد وعكرمة، عن طاوس كما تقدم إلا أنّ أبا حنيفة- رَحَمَهُ ألللهُ يقول فيما انقطع دمها لأكثر الحيض، وهو عشرة أيام عنده، إنها تحل بجرد الانقطاع ولا تفتقر إلى غسل، ولا يصح لأقل من ذلك المزيد في حلها من الغسل ويدخل عليها وقت الصلاة إلا تكون دمثة فيدخل بجرد الانقطاع والله أعلم. القول من ذلك المزيد في حلها من الغسل ويدخل عليها وقت الصلاة إلا تكون دمثة فيدخل بجرد الانقطاع والله أعلم. الغسل وتكون دمثة فيدخل بجرد الانقطاع والله أعلم. المن تكون دمثة فيدخل بجرد الانقطاع والله أعلم. المن الغسل ويدخل عليها وقت الصلاة الإ

وقوله تعالى: "فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ" أي فجماعهن وهو أمر مباح، وكفى بالإتيان عن الوطئ، وهذا الأمر يقوي ما قلناه من أنّ المراد بالتطهير الغسل بالماء لأنّ صيغة الأمر من الله تعالى لا تقع على الوجه الأكمل والله أعلم.

أما قوله تعالى: "إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ۞"، فقد اختلف فيه فقيل:

المجلد:11 العدو:3 50 يوليو-سبتمبر 2022

أحكام القرآن للقرطبي، 487/3.

التوابين من الذنوب والشرك والمتطهرين أي بالماء من الجنابة والأحداث، قال عطاء وغيره وقال مجاهد: من الذنوب وعنه أيضًا: من إتيان النسب في أدبارهن. ابن عطية: كأنه نظر إلى قوله تعالى حكاية عن قوم لوط "أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمُّ إِنَّهُمُ أُنَاسُ يَتَطَهَّرُونَ ٣٠ وقيل المتطهرين الذين لم يذنبوا. أ

### المطلب الثاني: تعريف الحيض وذكر أسمائها

المحيض: الحيض وهو المصدر، يقال حاضت المرأة حيضًا، ومحاضًا، ومحيضًا، ومحيضًا، ومحيضًا، ومحيضًا، وحائضة أيضًا عن الفراء وأنشد:

#### كحائضة يزنى بها غير طاهر

ونساء حيض وحوائض، والحيضة المرأة الواحدة والحيضة بالكسر: الاسم، والجمع والحيضة أيضًا: الخرقة التي تستثفر بها المرأة، قالت عائشة -رَضَوَلَيْكَءَهَا- ليتني كنت حيضة ملقاة.

والعرب تقول: حاضت الشجرة والسمرة إذا سالت رطوبتها، وحاض السيل إذا سال. قال الشاعر:

أجالت حصاهن الذواري وحيضت عليهن حيضات السيول الطواحم والحيض هو أحد الدماء الطبيعية الخارجية من المرأة، وهو الدم الأسود الخاثر إيعني غليظ الكريه الرائحة الذي يجري من المرأة من موضع مخصوص في أوقات معلومة. والحيض شيء كتبه الله على بنات آدم جميعًا كما قال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَالَمُ لعائشة، كما في الصحيحين "إن هذا أمر كتبه الله على بنات آدم...". 3

بل إنَّ ابتداء الحيض كان مع حواء- عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ- أيضًا فقد عزاه الحافظ في الفتح

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تفسير القرآن العظيم، 371/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> صحيح فقه السنة، 206/1.

<sup>3</sup> حديث صحيح رواه البخاري ومسلم.

إلى الحاكم وابن منذر بإسناد صحيح عن ابن عباس "أنّ ابتداء الحيض كان مع حواء بعد أن هبطت من الجنة" وقال ابن العربي عن الحيض: وهو عبارة عن الدم الذي يرخيه الرحم فيفيض ولها ثمانية أسماء: 1

الأول: الحائض، الثاني: عارك، الثالث: فارك، الرابع: طامس، الخامس: دارس، السادس: كابر، السابع: ضاحك، الثامن: طامت، وقال مجاهد في قوله تعالى: "فَضَحِكَتْ" يعنى حاضت، ومنه قال الشاعر:

ويهجرها يومًا إذا هي ضاحك وقال أهل التفسير "فما رأينه أكبرنه" حضن وأنشد العرب في نفس المعنى:

يأتي النساء على أطهارهن ولا يأتي النساء إذا أكبرن إكبارا المطلب الثالث: إقبال الحيض وإدبارها

أولًا: يعرف "إقبال الحيض بالدفعة" من الدم في وقت إمكان الحيض وهو دم أسود ثخين منتن.

ثانيًا: يعرف إدبار الحيض أي انتهاء الحيض فيعرف بانقطاع الدم والصفرة والكدرة، وهذا يتحقق بأحد الشيئين كما هو معلوم عن الفقهاء بأمرين:

أ. وهو أن يخرج ما يخشى به رحم جافًا، بمعنى أنّ المرأة في فرجها شيئًا (قماشة أو قطنًا) فيخرج جافًا.

ب. القصة البيضاء: وهو ماء أبيض يخرج من الرحم عند انقطاع دم الحيض.

وقد ورد عن مولاة عائشة أنها كانت قالت: كان النساء يبعثن إلى عائشة أم المؤمنين بالدرجة أي الخرقة فيها كرسف أي قطن فيه الصفرة من دم الحيضة يسألنها عن

المجلد:11 العددة:3 أحجله المعاددة المعا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أحكام القرآن لابن العربي، 1/221-222.

الصلاة فتقول لهن: لا تعجلن حتى ترين القصة البيضاء تريد بذلك الطهر من الحيضة. تجدر الإشارة في هذا الموضع إلى حكم الصفرة والكدرة بعد الطهر من الحيض؟ الصفرة والكدرة هو الماء الذي تراه المرأة كالصديد ويعلوه اصفرارًا.

وهذا إذا رأته المرأة بعد انقطاع الدم بعد أي الجفوف فلا يعد حيضًا، وهي طاهرة فتصلي وصوم ويأتيها زوجها، وذلك لحديث أم عطية -رَضَالِلَتُهُعَنهَا- قال: "كنا لا نعد الكدرة والصفرة (بعد الطهر) شيئًا.

المطلب الرابع: ما يباح للحائض وما يحرم عليها

#### ومما يحرم على الحائض:

أُولًا: الصلاة فقد أجمع العلماء على أنه يحرم للحائض والنفساء والصلاة فرضها ونفلها، وأجمعوا على أنه يسقط عنها فرض الصلاة فلا تقضيه إذا طهرت، فعن أبي سعيد قال: قال النبي صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ "أَلِيس إذا حاضت لم تصل ولم تصم؟ فذلك نقصان دينها.

وعن معاذ أنّ امرأة قالت لعائشة: "أتجري إحدانا صلاتها إذا طهرت؟ فقالت أحرورية أنت؟ كنا نحيض مع النبي صَلَّاتَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فلا يأمرنا به، أو قالت لا نفعله".

ثانيًا الصيام: وقد عقد الإجماع على أنّ الحائض والنفساء تدع الصيام، ولكنها تقضي صيام رمضان وقد قالت عائشة- رَضِيَالِيَّهُ عَنْهَا- كان يصيبنا ذلك {تعني الحيض} فنؤمر بقضاء الصلاة.

ثَالثًا الجماع: وطئ الحائض في الفرج (الجماع) لا يجوز باتفاق الأثمة كما حرم الله تعالى ذلك بقوله "فَأَعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ" وقال عَلَيْهِ الصَّلَامُ: "اصنعوا كل شيء ذلك بقوله "فَأَعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ" وقال عَلَيْهِ الضَّاح. "2 وقال شيخ الإسلام في الفتوى: وجماع النفساء كوطء الحائض حرام

المجلد:11 العددة:3 حق المجلد:31 المج

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صحيح فقه السنة، 208/1.

<sup>2</sup> حديث صحيح رواه البخاري ومسلم.

باتفاق الأئمة.

رابعًا الطواف: وهو محرم على الحائض باجماع، لحديث عائشة أنها حاضت في الحج قال لها النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "افعلى ما يفعله الحاج غير ألا تطوفي بالبيت حتى تطهري".

خامسًا حمل المصحف مباشرة: لأثر عبد الله بن عمر -رَحَوَالِلَهُ عَنْهُ- قال لجارية له: ناوليني المصحف فقالت: إني حائض: ناوليني من علاقته، أي أنّ المصحف في كيس له علاقة يعلقه منها في الجدار ونحوه، فتأخذه بالعلاقة لا تباشر المصحف بيدها.

سادسًا المكث في المسجد: لحديث "إني لا أحل المسجد لحائض ولا لجنب" وأما المرور لحاجة أو ضرورة فلا مانع.

أمور لا بأس بها للحائض:

أولًا: ذكر الله وقراءة القرآن وتقدم أنه يجوز للحائض وللجنب على الأرجح وهو مذهب والمشهور من مذهب الشافعي وأحمد. قال ابن حزم في المحلى: قراءة القرآن والسجود فيه ومس المصحف وذكر الله تعالى أفعال خير، مندوب إليها مأجور فاعلها، فمن المنع فيها في بعض الأحوال كلف أن يأتي بالبرهان.

ثانيًا: السجود إذا سمعت آية سجدة فليس هناك مانع من سجود المرأة إذا سمعت آية سجدة، فليست السجدة بصلاة ولا يشترط لها الطهارة فقد ثبت في صحيح البخاري أنّ النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ تلا سورة النجم فسجد فيها وسجد معه المسلمون والمشركون والجن والإنس. ومن المعنى البعيد أن يقال إن الجميع كانوا على وضوء ثم إن سجدة التلاوة وليست بصلاة و بنحو هذا قال الزهري وقتادة كما في مصنف عبر الرزاق.

قراءة الرجل القرآن وهو في حجر امرأته حائض. لحديث عائشة قالت: "كان النبي يقرأ القرآن ورأسه في حجري وأنا حائض".

ثالثًا: شهود العيدين وهذا لا بأس به، بل يستحب أن يخرجن لشهود العيد لكن

المجلد:11 العرو:3 حل العرو:3 العروة المجلد:11 العروة العرو

يعتزلن الصلاة. وقد قال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "يخرج العواتق وذوات الخدور والحيض ليشهدن الخير ودعوة المؤمن، ويعتزلن الحيض المصلى".

رابعًا: مؤاكلة ومشاربة الزوج للحائض فعن عائشة- رَصَّاَلِيَّهُ عَنْهَا- قالت: "كنت أشرب وأتعرق وأنا حائض ثم أناوله النبي صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيضع فاه على موضع في فيشرب، وأتعرق العرق وأنا حائض ثم أناوله النبي صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيضع فاه على موضع في .

خامسًا: خدمة المرأة الحائض لزوجها كانت تغسل رأسه وترجله وتسرحه، فعن عائشة قالت: "كنت أرجل رأس رسول الله صلى الله وأنا حائض".

سادسًا: نوم الحائض مع زوجها في لحاف واحد فعن أم سلمة قالت: "بينما أنا النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم مضطجعة في خميصة إذا حضت فانسللت فأخذت ثيابي حيضتي، قال أنفست قلت نعم، فدعاني فاضطجعت معه في الخميصة".

المبحث السادس: قوله تعالى: "يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ ۚ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ ۖ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ إِلَّا ثَعْنَا مُقْوِينِينَ ۞ الآية 1 ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ٓ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ۞ الآية 1

المطلب الأول: تعريف الأنفال وذكر تفسير الآية

الأنفال: محركة وهي: الغنيمة والهيبة، وجمعه أنفال ونفال، وأنفلة: أعطا إيّاه. أ

وقال ابن العربي: النفل في اللغة هو الزيادة، ومنها نفل الصلاة وهو الزيادة على فرضها، وولد الولد نافلة والغنيمة نافلة، لأنه زيادة على الولد والغنيمة نافلة لأنها زيادة فيما أحل لهذه الأمة مما كان محرمًا على غيرها. ومنه كذلك النافلة وهي الزيادة على الفريضة وعليه الحديث القدسي "ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل" أي زيادة بعدما فرض الله عليه. وكذلك الآية الكريمة في حق الرسول صَمَالَتَهُ وَسَلَمَ "وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ".

المجلد:11 العددة:3 حق المجلد:11 العددة:3

<sup>1</sup> القاموس المحيط

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحكام القرآن لابن العربي، 375/2.

وسميت الغنيمة نفلًا لأنها زيادة على القيام بحماية الحوزة. وقال الشاعر:

إنا إذا حمر الوغى ذوو الغنى ونعنف عند مقاسم الأنفال قال الشيخ عطية محمد سالم في كتابه: والسؤال هنا باتفاق العلماء متوجه لغنائم بدر، وأكثر المفسرون في ذكر أسباب هذا السؤال، ومجمله أنّ أهل بدر تناولوا الحديث عن مغائمها، بحكم أنها أول غزوة يغزونها، وأول غنيمة يغنمونها، وقد سمعوا رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمً لعير أبي سفيان، فقال لهم رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: "لعل الله ينفلكموها" وإن كانت العير قد ذهبت فقد جاءت قريش بالنفير وحصلت الغنائم، وهم كانوا قد ظفروا بالنصر فقد تطلعوا للغنيمة، وقد كانوا بعد المعركة ثلاثة أقسام: قسم أحاط برسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ خشية أن يأتيه من العدو بأس، وقسم طارد العدو المنهزم يجهز عليه، وقسم اشتغل بجمع الغنائم، وكان يأتيه من العدو، أو لمن حازها وجمعها؟ ولا يفوتنا أن ننوه أن هذا لم يكن عن تحاسد كان يطارد العدو، أو لمن حازها وجمعها؟ ولا يفوتنا أن ننوه أن هذا لم يكن عن تحاسد وطمع فإن القوم ما بين مهاجر ترك ماله ودياره، كما قال تعالى: "لِلْفُقرَاءِ ٱللهُهَجِورِينَ ٱلَذِينَ الْخَرِجُواْ مِن دِيَرِهِمْ وَأُمْولِهِمْ" (سورة الحشر: 8)، ولكنه التساؤل والتطلع والوعد الذي ملأ آذانهم عند خروجهم من ديارهم.

وبعد سؤالهم عن الأنفال جاء الجواب مباشرة بغير واو قال تعالى: "قُلِ ٱلْأَنفَالُ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِّ" أي قل لهم: الحكم فيها لله والرسول لا لكم هكذا فسرها الشيخ علي الصابوني في تفسيره.

المطلب الثاني: القسمات التي تكفل الله بها

ومما ينبغي التنبيه عليه في هذا الموطن، أنّ قسمة المال في الصورة العامة التي تخص شخصًا بعينه، وذلك الذي نتطلع إليه النفوس وتشح فيه، تولاه الله تعالى وهي ثلاثة مواطن.<sup>2</sup>

المجلد:11 العرو:3 حق المجلد:11 العرو:3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> السؤال والجواب في آيات الكتاب، ص 319-320

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 222.

الأول: منها ما تقدم في قسمة الغنائم.

الثاني: المواريث كما جاء في الحديث: "إن الله أعطى لكل ذي حق حقه فلا وصية لوارث" قسمها الله من ثمن وربع ونصف وسدس وثلث.

الثالث: الصدقات كما قال تعالى: "إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَاكِينِ وَٱلْعَلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِى ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةَ مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهِ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلَيمٌ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَالِمُ عَلَيْهِ عَلَيْ

ثم قال الله جَلَوَعَلاَ: "فَاتَقُواْ ٱللّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمْ". أي اتقوا الله في أموالكم وأصلحوا فيما بينكم ولا تظالموا، ولا تخاصموا، ولا تشاجروا، فما آتاكم الله من الهدي والعلم خير مما تختصمون بسببه، "وَأَطِيعُواْ ٱللّهَ وَرَسُولَهُرَ" أي: في قسمة بينكم على ما أراد الله، فإنه إنما يقسمه كما أمره الله من العدل والإنصاف.2

ونذكر حديثًا ذكره ابن كثير في تفسيره ويحسن ذكره في هذا المقام:

عن عيد بن أنس، عن أنس- رَضَيَّاتِهُ عَنهُ-قال: بينما رسول الله صَالَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ جالس إذ رأيناه يضحك حتى بدت ثناياه، فقال عمر: ما أضحكك يا رسول الله بأبي أنت وأمي؟ فقال: "رجلان جثيا من أمتي بين يدي رب العزة تبارك وتعالى، فقال أحدهما يا رب خذ لي مظلمتي من أخي، قال تعالى: اعط أخاك مظلمته قال يا رب لم يبق من حسناتي شيء، قال: رب فليحمل عني من أوزاري" قال ففاضت عينا رسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ بالبكاء ثم قال: "إن ذلك ليوم عظيم" يوم يحتاج الناس لمن يتحمل عليهم من أوزارهم، فقال الله تعالى للطالب ارفع بصرك فانظر في الجنان، فرفع رأسه فقال: يا رب أرى مدائن من فضة وقصورًا من ذهب مكللة باللؤلؤ، لأي نبى هذا؟ لأي صديق هذا؟

المجلد:11 العدو:3 ح ح ح العدو:3 المجلد:11 المجلد:11

<sup>1</sup> رواه النسائي، وابن ماجة، وصححه الترمذي.

² تفسير القرآن العظيم، 419/2.

لأي شهيد هذا؟ قال لمن أعطى الثمن، قال يا رب ومن يملك ذلك؟ قال أنت تملكه قال ماذا يا رب؟ قال: تعفو عن أخيك، قال يا رب فإني قد عفوت عنه، قال الله تعالى: خذ بيد أخيك فأدخله الجنة" ثم قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: "فَأَتَقُواْ ٱللَّه وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمُ أَنَّ، فإن الله تعالى يصلح بين المؤمنين يوم القيامة".

## المطلب الثالث: أغراض هذه السورة

لقد تكلم الإمام محمد الطاهر بن عاشور في تفسيره فقال:

- ابتدأت بيان أحكام الأنفال وهي الغنائم، وقسمتها، ومصرفها.
  - وأمر بطاعة الله ورسوله في الغنائم.
- وأمر المسلمين بإصلاح ذات بينهم، وإن ذلك من المقومات معنى الإيمان، وذكر خروجهم إلى غزوة بدر، وبخوفهم من قوة عددهم، وما لقوا فيها من النصر والتأبيد من الله.
  - ووعدهم بالنصر.
  - وأمر بالاستعداد للعدو في الحرب.
  - وأمر باجتماع الكلمة، والنهي عن التنازل.
  - وأمر بأن تكون نصرة الدين نصب أعينهم.
  - ووصف السبب الذي أخرج المسلمين إلى بدر.
    - وذكر مواقع الجيشين وما جرى من القتال.
- وتذكير النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بنعمة الله عليه إذ نجاه من مكر المشركين به بمكة، وخلصه من عنادهم، وإن مقامه كان حصنًا لأهلها فلما فارقهم فقد حق عليهم العذاب بما اقترفوا بالصيد عند المسجد.
  - والتحذير من المنافقين.

المجلد:11 العدو:3 حج العدو:3 المجلد:11 المجل

- وضرب المثل بالأمم الماضية التي عادت الرسل ولم يشكروا نعمته.
- وأحكام العهد بين المسلمين والكفار وما يترتب على نقضهم العهد، ومتى يحسن السلم.
  - وأحكام الأسرى.
- وأحكام المسلمين الذين تخلفوا في مكة بعد الهجرة، ولا يتهم وما يترتب عن تلك الأولوية.

المبحث السابع: قوله تعالى: "وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجُّ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ۞" (سورة الإسراء: 85).

المطلب الأول: سبب نزول الآية واختلاف العلماء في المراد بالروح فيها

قال الإمام أحمد: حدثنا وكيع حدثنا الأعمش عن إبراهيم عن علقمة عن عبد الله هو ابن مسعود رَعَوَالِيَهُ عَنَهُ قال: كنت أمشي مع رسول الله صَالِيَهُ عَلَيْهُ فَي حرث في المدينة وهو متوكئ على عسيب فمر من اليهود فقال بعضهم لبعض سلوه عن الروح فقالوا: يا محمد ما الروح؟ فما زال متوكما على العسيب قال فظننت أنه يوحى إليه فقال: "وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الرُّوجِ قُلُ الرُّوجِ فَمْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا هِي قال بعضهم لبعض قد قلنا لكم لا تسألوه، ولفظ البخاري عند تفسيره هذه الآية عن عبد الله بن مسعود رَعِيَالِيّهُ عَنْهُ قال: بينما أنا أمشي مع النبي صَالِيّلَةُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ في حرث وهو متوكئ على عسيب إذ أم اليهود فقال بعضهم لبعض سلوه عن الروح فقال ما رأيكم إليه وقال بعضهم لا يستقبلنكم اليهود فقال بعضهم لا يستقبلنكم بشيء تكرهونه، فقالوا سلوه فسألوه عن الروح، فأمسك النبي صَالِيّلَهُ عَنْهُ مَلْ يرد عليه شيئًا، فعلمت أنه يوحى إليه فقمت مقامي، فلما نزل الوحي قال: "وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الرُّوجُ فَلُ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا هَيْ (سورة الإسراء: 85).

وهذا السياق يقتضي فيما يظهر بادي الرأي: أنّ هذه الآية مدنية وأنها إنما نزلت حين سأله اليهود، عن ذلك بالمدينة، مع أنّ السورة كلها مكية. وقد يجاب عن هذا: بأنه قد

المجلد:11 العدد:3 (59 يوليو-سبتمبر 2022

يكون نزلت عليه بالمدينة مرة ثانية كما نزلت عليه بمكة قبل ذلك، أو أنه نزل عليه الوحي بأنه يجيبهم عما سألوا بالآية المتقدم إنزالها عليه، وهذه هي الآية: "وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجُّ" ومما يدل على نزول الآية بمكة ما قال الإمام أحمد: حدثنا قتيبة، حدثنا يحيى بن زكريا، عن داوود، عن عكرمة، عن ابن عباس قال: قالت قريش لليهود: أعطونا شيئًا نسأل عنه هذا الرجل، فقالوا: سلوه عن الروح، فسألوه، فنزلت "وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجُ قُلِ اللهُ وَلِي مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا فَلِيلًا فَالوا: أوتينا علمًا كثيرًا، أوتينا التوراة، ومن أوتي التوراة فقد أوتي خيرًا كثيرًا قال: وأنزل الله: "قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِنَا لَا يُعْمَلُونَكَ مَدَدًا فَالَا.

ثم اختلف المفسرون في المراد بالروح ها هنا على أقوال: قيل أن المراد بالروح أرواح بني آدم. وقيل المراد بالروح ها هنا جبريل قاله قتادة، قال وكان ابن عباس يكتمه. وقيل المراد به ها هنا ملك عظيم بقدر المخلوقات كلها. قال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس قوله: "وَيَسْعَلُونَكَ عَن ٱلرُّوحَ " يقول الروح ملك.

وقال السهيلي: رُوي عن علي أنه قال: هو ملك له مئة ألف رأس لكل رأس منه ألف وجه، وفي كل وجه مئة ألف فم، وفي كل فم مئة ألف لسان يسبح الله تعالى بلغات مختلفة.

المطلب الثاني: تعريف الروح والنفس وهل هما بمعنى واحد أم مختلفان

ذكر صاحب معجم المقاييس: الراء والحاء والواو أصل كبير مطرد، يدلّ على سعة وفسحة وإطراد، وأصل ذلك كله الريح، وأصل الياء في الريح الواو، وإنما قلبت ياء لكسر ما قبلها، فالروح روح الإنسان، وإنما مشتق من الروح.

في الاصطلاح: قال بن قيم الجوزية: والروح في القرآن على عدة أوجه. 2

المجلد:11 العدو:3 (60 ) يوليو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، 98/3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الروح لابن قيم الجوزية، ص168.

أولها: الوحي كقوله تعالى: "وَكَذَلِكَ أَوْحَيُنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَاً" (سورة الشورى: 52). وقوله تعالى: "يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ، عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ،" (سورة غافر: 15) وسمى الوحي روحًا لما يحصل به من حياة القلوب والأرواح.

الثاني: القوة والثبات والنصرة التي يؤيد بها من يشاء من عباده المومنين، كما قال تعالى "أُوْلَتِهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنْهُ اللهِ (سورة المجادلة: 22).

الثالث: جبريل كقوله تعالى: "نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ" (سورة الشعراء: 193- 194) وقال تعالى: "قُلْ مَن كَانَ عَدُوَّا لِّـجِبْرِيلَ فَإِنَّهُو نَزَّلَهُو عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ" (سورة البقرة: 97) وهو روح القدس قال تعالى: "قُلْ نَزَّلَهُو رُوحُ ٱلْقُدُسِ" (سورة النحل: 102).

الرابع: الروح التي سأل عنها اليهود فأجيبوا أنها من أمر الله، وقد قيل: أنها الروح المذكورة في قوله تعالى "يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ صَفَّاً لَّا يَتَكَلَّمُونَ" (سورة النبأ: 38) وأنها الروح المذكورة في قوله تعالى: "تَنَزَّلُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ نَ" (سورة القدر: 4).

الخامس: المسيح ابن مريم، قال تعالى: "إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ٱللَّهِ وَكَلِمَتُهُوَ الْقَلَهُمَّ إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ وَأَما أَرُواح بني آدم فلم تقع تسميتها في القرآن إلا بالنفس. قال تعالى "يَتأَيَّتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ۞" (سورة الفجر: 27) وقوله تعالى: "وَلاَ أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ ٱللَّوَامَةِ ۞" (سورة القيامة: 2). وقوله تعالى: "إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ بِالسُّوءِ" (سورة يوسف: 53). وقال تعالى "كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ " يوسف: 53). وقال تعالى "كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ " (سورة آل عمران: 185). وأما في السنة فجاءت بلفظ النفس والروح.

النفس في اللغة: فقد ذكر صاحب مقاييس اللغة: النون والفاء والسين أصل واحد، يدل على خروج النسيم كيف وكان، من ربح أو غيرها، وإليه يرجع فروعه.

وفي الاصطلاح عرّفها بعضهم: هي الشيء الذي يشير إليه كل أحد بقوله (أنا).

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

وهذه النفس كما ذكر ابن قيم الجوزية، هي: نفس واحدة ولها صفات: فتسمى باعتبار كل صفة باسم، فتسمى مطمئنة باعتبار طمأنينتها إلى ربها بعبوديته، ومحبته والإنابة إليه والتوكل عليه، والرضا به، والسكون إليه، وهي المذكورة في قوله تعالى: "يَـــَّأَيَّتُهَا ٱلتَّهْسُ اللهُ عَلَى قوله تعالى: "وَلَا أَنْمُطْمَيِنَّةُ قَ" وأما النفس اللوامة وهي التي أقسم بها الله جَلَّوَعَلا في قوله تعالى: "وَلاَ أُقُسِمُ بِٱلنَّقُسِ ٱللَّوَامَةِ قَ".

فاختلف فيها، فقالت طائفة هي لا نثبت على حال واحدة، أخذوا اللفظ من التلوم وهو التردد، فهي كثيرة التقلب والتلون، وهي من أعظم آيات الله، نتقلب ونتلون في الساعة الواحدة فضلًا عن اليوم والشهر والعام والفم ألوانًا متلونة.

- وقال طائفة: هي نفس المؤمن توقع في الذنب وتلوم عليه.
  - وقالت فرقة أخرى: هذا اللوم يوم القيامة.
- قال ابن قيم الجوزية: 1 وهي الأقوال كلها حق ولا نتنافى فيما بينها، فإنّ النفس موصوفة بهذا كله، وباعتباره سميت لوامة، ولكن اللوامة نوعان:
  - · لوامة ملومة: وهي النفس الظالمة التي يلومها الله والملائكة.
- ولوامة غير ملومة: وهي التي لا تزال تلوم صاحبها على تقصيره في طاعة الله مع بذله جهده، فهذه غير ملومة، وأشرف النفوس من لامت نفسها في طاعة الله، واحتملت ملام اللائمين في مرضاته...إلخ.
- وأما النفس الأمارة في مذمومة، فإنها التي تأمر بكل سوء، وهذه حالتها إلا من وفقها الله وثبتها وأعانها. كما قال تعالى حاكيًا عن امرأة العزيز: "وَمَا أُبَرِّئُ نَفْسِئَ إِنَّ التَّقْسَ لَأَمَّارَةًا بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّنَ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وقال تعالى: "وَلَوْلَا فَضُلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُو مَا زَكِي مِنكُم مِّنَ أَحَدٍ أَبَدًا" (سورة النور: 21)

المجلد:11 العدد:3 حوليو-سبتمبر 2022

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 239-240.

- وقال لأكرم خلقه عليه: "وَلَوْلَا أَن ثَبَتْنَكَ لَقَدُ كِدتَّ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا ﴿
  (سورة الإسراء: 74). وكان النبي صَالَاللَهُ عَلَيْهِوَسَلَّمَ يعلمهم خطبة الحاجة: "الحمد
  لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا
  من يهده الله فلا مضل له ومن يضلله فلا هادى له". أ
- فالشر كامن في النفوس وهو يوجب سيئات الأعمال فنسأل الله العظيم أن يعيذنا من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا.
  - الروح والنفس هل هما بمعنى واحد أم مختلفان؟
- اختلف العلماء في ذلك فرأى بعضهم أنهما بمعنى واحد فأعطاهما تعريفًا واحدًا وقال البعض إنهما مختلفتان وليستا بمعنى واحد.
- ومن الملاحظ عند الوقوف على هذه المسألة أن العرب تضع النفس موضع الروح، والروح موضع النفس، فيقولون خرجت نفسه، وفاضت نفسه، وخرجت روحه وفاضت روحه، إما لأنهما شيء واحد أو لأنها شيئان متصلان لا يقوم أحدها دون الآخر.
- وقد ذكر السهيلي الاختلاف بين العلماء في أنّ الروح هي النفس أو غيرها، وقرر أن الروح أنها ذات لطيفة كالهواء، سارية كسريان الماء في عروق الشجرة، وقرر أن الروح التي ينفخها الملك في الجنين هي النفس، بشرط اتصالها بالبدن، والاكتساب بها تسببه صفات مدح أو ذم، فهي إما نفس مطمئنة أو أمارة بالسوء، كما أنّ الماء هو حياة الشجرة، ثم يكسب بسببها اسمًا خاصًا، فإذا اتصل بالعنبة وعصر منها، صار إما مصطارًا أو خمرًا، ولا يقال له ماء حينئذ إلا على سبيل المجاز، وهكذا لا يقال للنفس روح إلا على هذا النحو، كما لا للروح إلا باعتبار ما تؤول إليه، فأصل ما نقول: أنّ الروح هي أصل النفس ومادتها، والنفس مركبة منها ومن

المجلد:11 العدو:3 (63 ) يوليو-سبتمبر 2022

صحيح رواه مسلم، كتاب الجمعة باب تخفيف الصلاة والخطبة حديث رقم: 868.

اتصالها بالبدن، فهي من وجه وهذا معنى حسن والله أعلم.

وخلاصة القول أنَّ للعلماء قولين رئيسيين في المسألة ولكل دليل معتبر.

الأول: الروح والنفس شيء واحد.

الثانى: الروح والنفس شيئان مختلفان.

- وقال ابن كثير: وقد تكلم الناس في ما هي الروح وأحكامها وصنفوا في ذلك كتابًا، ومن أحسن من تكلم على ذلك الحافظ ابن منده في كتاب سمعناه في الروح. أ

المطلب الثالث: علاقة الروح بالبدن<sup>2</sup>

يقول الأصوليون إن الحكم على الشيء فرع عن تصوره، والتصور عندهم هو إدراك ماهية الشيء كما هو عليه، والحال هذا في شأن الروح أنّ أحدًا لا يعرف ماهيتها، كما قال تعالى: "قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَقِي" (سورة الإسراء: 85) ولكن العلماء لم يستطيعوا الكف عن التطلع إلى ظواهر الروح مع البدن، حيث شاهدوا بأعينهم ولمسوا بكل جوارحهم آثار تواجد الروح في البدن، من مظاهر الحياة، وآثار مفارقتها إيّاه من الموت، فتساءلوا كيف تكون علاقة هذه الروح بالبدن؟ ونحن لم نشاهد فيه شيئًا زائدًا حال حياته، ولم نلاحظ عليه شيئًا ناقصًا حال الموت، بل قد شاهدنا حالة بين لا هي حالة حياة بكامل إدراكهن ولا هي حالة الموت بكامل سلبيتها، وعليه فلا بد للروح من كيفية تعلق بجسدها فها هي؟

ولعل القرآن الكريم يعطينا مؤشرات دقيقة حول الموضوع في قوله تعالى: "اللّهُ يَتَوَفَّ الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَل مُّسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ قَ" (سورة الزمر: 42).

المجلد:11 العدد:3 64 يوليو-سبتمبر 2022

<sup>1</sup> تفسير القرآن العظيم، 91/3

<sup>2</sup> السؤال والجواب في آيات الكتاب، ص 223

ومن أجمل أقوال المفسرين ما ذكره الإمام فخر الرازي في تفسيره: النفس البشرية عبارة عن جور مشرق روحاني إذا تعلق بالبدن حمل ضوءه في جميع الأعضاء الحياة وهي الحياة، وفي وقت الموت ينقطع تعلقه عن طاهره هذا البدن، وباطنه، وذلك هو الموت، وأما في وقت النوم فإنه ينقطع من جنس واحد، إلا أنّ الموت انقطاع تام كامل، والنوم انقطاع ناقص من بعض الوجوه.

إنَّ القادر الحكيم دبر تعلق جوهر النفس بالبدن على ثلاثة أوجه:

- 1. أن يقع ضوء النفس على جميع أجزاء البدن ظاهره وباطنه، وذلك اليقظة.
- 2. وأن يرتفع ضوء النفس على ظاهر البدن من بعض الوجوه دون باطنه، وذلك هو النوم.
- 3. وأن يرتفع ضوء النفس عن البدن بالكلية وهو الموت، فهو لا يرى فرقًا بين النوم والموت إلا الارتفاع عن البدن ظاهرًا وباطنًا، أو ظاهرًا فقط، وإن علاقة الروح بالبدن علاقة جوهر مشع نواراني.

## المطلب الرابع: مآل الأرواح بعد قبضها.

إنّ فراق الأرواح للأجساد هو الموت الدنيوي، ثم يستغرقها المصير والجزاء، المقدر من الله، على ما قدمت في حياتها الأولى، فإما أن تكون أرواحًا طيبة مسرورة، في نعيم ورياض من رياض الجنة، أو تكون أرواح شريرة خبيثة، تستقر في حفرة من حفر النيران، وتلقي من العذاب ما يشغلها على أن تخرج التجول في الكون. وقد ذكر ابن القيم الجوزية في كتابها، أنّ الأرواح متفاوتة في مستقرها في البرزخ تفاوتًا كبيرًا. أ

أُولًا: فَهٰهَا أَرُواح فِي أَعَلَى عَلِينِ، فِي المَلاَّ الأَعْلَى، وهِي أَرُواح الأَنبياء- صلوات ربي وسلامه عليهم- و هم متفاوتون في منازلهم، رآهم النبي صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، في ليلة الإسراء.

ثانيًا: ومنها أرواح في حواصل طير خضرٍ، تسير في الجنة، حيث شاءت، وهي أرواح

المجلد:11 العرو:3 حق المجلد:11 العروة

الروح، بتصرف من المسألة الخامس عشر، ص103 الروح، المسرف من المسألة الخامس عشر، المسرف المراد المراد

بعض الشهداء، لأنّ من الشهداء مَنْ تحبس روحه عن دخول الجنة، لدين عليه، أو غيره، كما في الحديث أنّ رجلًا جاء إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال: يا رسول الله ماذا لي إن قتلت في سبيل الله؟ قال: الجنة، فلما ولّى قال إلا الذين سارني به جبريل عَلَيْهِ السَّلَامُ آنَفًا. أ

ثالثًا: ومنهم مَنْ يكون محبوسًا على باب الجنة كما في الحديث "إنّ صاحبكم محبوس على باب الجنة في دين عليه". 2

رابعًا: ومنهم من يكون محبوسًا في قبره كحديث صاحب الشلمة (كساء من الصوف) التي علها، ثم استشهد فقال الناس، هنيئًا له الجنة: فقال النبي صَالَلْتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ؛ إلى خبير ففتح الله علينا فلم نغنم ذهبًا، ولا ورقًا، غنمنا المتاع والطعام والثياب، ثم انطلقا إلى الوادي، مع رسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ، عبد له وهبه له رجل من جذام، يدعي رفاعة بن زيد، من بني الضبيب، فلما نزلنا الوادي، قام عبد رسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ، يحل رجله، فرمى بسهم، فكان فيه حتفه، فقلنا له هنيئًا له الشهادة يا رسول الله، قال رسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ، يوم خيبر، لم تصبها المقاسم، قال: يده إنّ الشملة لتلتهب عليه نارًا، أخذها من الغنائم، يوم خيبر، لم تصبها المقاسم، قال: ففزع الناس فجاء رجل بشراك أو شركين، فقال: يا رسول الله أصبت يوم خيبر، فقال رسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ شراك مَن نار أو شراكان من نار". وقال من نار". وسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ شراك مَن نار أو شراكان من نار". وسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ شراك مَن نار أو شراكان من نار". وسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ شراك مَن نار أو شراكان من نار". وسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَا فَا فَنْ مَن نار أو شراكان من نار". وسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَا فَا فَنْ عَلَا فَا فَا فَا مَنْ نار أو شراكان من نار". وسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَا فَا فَا فَا فَا فَا فَا فَا نار أو شراكان من نار". وسول الله صَالَهُ عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ نار أو شراكان من نار". وسول الله عنه عنار أو شراكان من نار" وسول الله عنه عنه عنور عنه الله عنه الله عنه عنار اله عنه عنار أو شراكان عن نار أو شراكان عنار أو شراكان عنار أو شراكان في عنار أو شراكان في المنائلة عن عنار أو شراكان عن

خامسًا: ومنهم من يكون مقره باب الجنة كما في حديث ابن عباس "قال رسول الله صَاَلَسَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ الشهداء على بارق نهر بباب الجنة في قبة خضراء عليهم رزقهم من الجنة بكرة وعشية".4

رواه أحمد في مسنده، 350/4، و في مسند عبد الله بن جحش 19100، قال الهيثمي في مجمع الزوائد (4/
 130) فيه أبو بكر وهو مستور وبقية رجاله ثقات، وقال الألباني في إرواء القليل (95/5) إسناد جيد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> رواه أحمد، والطبري في الأوسط (244/3)، قال الهيثمي في جُمَع الزوائد (199/4)، رواه الطبري في الأوسط وفيه أسلم بن سيل الوسطي قال الذهبي ليله الدارقطني ، وهذه عبارة سهلة في التضعيف ونقية رجاله ثقات، وقال الألباني في "شرح العقيدة الطحاوية (ص 455) صحيح

³رواه مسلم في صحيحه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> إسناده قوي، رواه أحمد في مسنده، 266/1.

مجلة الهناك السؤال والجواب ..... منات السؤال والجواب

سادسًا: ومنها أرواح تكون في تنور وهم الزناة والزواني، وأرواح في نهر من دم تسبح فيه، وتلقم الحجارة، وهي أرواح أكلة الريا، كما في الحديث الصحيح.

المبحث الثامن: قوله تعالى "وَيَسْتَلُونَكَ عَن ذِي ٱلْقَرْنَيْنِ قُلْ سَأَتُلُواْ عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِكْرًا ﴿ المطلب الأول: ذكر خبره واختلاف العلماء في شخصيته

ومن المعروف في قواعد أصول التفسير، أنَّ الذوات التي لا يترتب على بيانها حكم، أو اتخذ منها الحكمة أنها تطوى، ويكون القصد إلى العمل الذي صدر منها أو لها أو عليها. كأصحاب الكهف وأصحاب الأخدود، لم يذكر أسماءهم ولا مواطنهم وهكذا الحال بالنسبة لشخصية ذي القرنين لم يذكر شيئًا عن شخصية، بل ذكر ما كان منه أو معه من الأحداث والمواقف والعلماء- رحمهم الله- يجتهدون ويبحثون في كتب التاريخ بقدر ما يستطيعون معتمدين الأخبار تارة، والقرائن تارة أخرى، وهكذا الحال بالنسبة لشخصية ذي القرنين قال تعالى: "وَيَسْءَلُونَكَ عَن ذِي ٱلْقَرْنَيْنِ ۚ قُلُ سَأَتُلُواْ عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِكْرًا ۞" فقد ذكر الله تعالى ذا القرنين هذا، وأثنى عليه بالعدل، وأنه بلغ المشارق والمغارب، وملك الأقاليم، وقهر أهلها، وسار فيهم بالعدالة التامة، والسلطان المؤيد بالمقسط، والصحيح أنه كان ملكًا من الملوك العادلين.

وقيل أنه كان نبيًا والقائلون بنبوته استدلوا بأنّ الله خاطبه، وأتاه من الأسباب وهي أقوى الأدلة عندهم، فأجيب عن ذلك بما أتيته بلقيس من كل شيء، وقيل أنه كان رسولًا. أ والأغرب من ذلك قيل ملكًا من الملائكة، وقد حُكيَ عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رَضَالِيُّهُ عَنْهُ، فإنه سمع رجلًا يقول لآخر: يا ذا القرنين فقال: مه ما كفاكم أن نتسموا بأسماء الأنبياء حتى تسميته بأسماء الملائكة.<sup>2</sup>

-يوليو-<sup>س</sup>بتمبر 2022 <u> .</u> <u>آ</u>عرو:3 **67** 

ا هذه الأقوال مفصلة في تفسير الطبرى، وابن كثير، والروض الأنف.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الروض الأنف.

ورَوى الحافظ ابن عساكر من حديث ابن محمد بن أبي بن نصر، عن ابن إسحاق بن إبراهيم بن محمد بن أبي ذؤيب، حدثنا محمد بن حماد، أخبرنا عبد الرزاق، عن معمر، عن ابن أبي شنب، عن المقبري، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّة: "لا أدري أتبع كان لعينًا أم لا، ولا أدري ذو القرنين نبيًا أم لا، " لا، ولا أدري دو القرنين نبيًا أم لا، " وروي عن ابن عباس رَحِيَالِيَهُ عَنهُ قال: كان ذو القرنين ملكًا صالحًا، وأثنى عليه في كابه، وكان منصورًا وكان الخضر وزيره، وصح عن مجاهد أنه قال: ملك الأرض أربعة نفر مؤمنان وكافران فالمؤمنان سليمان ابن داوود وذو القرنين، والكافران يختنصر والنمرد بن كنعان، لم يملكها غيرهما. وقال العثيمين هو ملك صالح كان عهد الخليل إبراهيم، ويقال إنه طاف معه البيت، والله أعلم، وهذه الأقوال التي تم إيرادها هنا هي أقوال العلماء في شخصية ذي القرنين، كا اختلفوا في سبب تسميته بذي القرنين.

فقد روى فخر الدين الرازي نحو سبعة عشر وجهًا، أشهرها وأقربها أنه كان له ضفائر الشعر تسمى قرونًا. وقال أنه كان له في رأسه شبه القردين وقال وهب بن منبه كان له قردان من نحاس في رأسه وهذا ضعيف، 3 وقال بعض أهل الكتاب: له ملك فارس والروم وقيل لأنه بلغ قرني الشمس غربًا وشرقًا، وملك ما بينهما.

وقال الحسن البصري: كانت له عذيرتان من شعر يطأ فيهما، فسمي ذا القرنين واختلفوا كذلك في اسمه فروى الزبير بن بكار أنه كان اسمه عبد الله بن الضحاك بن معد.4

وجاء في حديث أنه كان من حمير، وأمه رومية، وأنه كان يقال له ابن الفيلسوف لعقله وقد أنشد بعض الحمر بين في تلك شعرًا بكونه أحد أجداده فقال:

فقد كان ذو القرنين جدًا مسلمًا ملكًا تدين له الملوك وتحشد

المجلد:11 العددة:3 68 يوليو- سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أخرجه أبو داوود، 4674 في السنة، باب في التخيير بين الأنبياء باختصار وفيه عزيز بدلًا من ذي القرنين.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البداية والنهاية، 308/1

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 1/308.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الروض الأنف، 60/1.

# مجلة الهند ......... المؤال والجواب

بلع المشارق والمغاربة يبتغي أسباب أم من حكيم مرشد فرأى الشمس على غروبها في عين ذي خلب وثأط حرمد من بعده بلقيس كانت عمتي ملكتهم حتى أتاها الهدهدة وهنا تجدر الإشارة إلى ما يتوارد على ألسنة من لا علم له بحقائق الأمور أن الإسكندر المقدوني باني الإسكندرية، الذي غزا الصين والهند وبلاد الترك وقهر الملك والفرس، واستولى على مملكتهم هو ذو القرنين، فهو قول باطل مردود، وقد بين ذك المحققون من أهل العلم قال الحافظ بن حجر رَحمَةُ الله الإسكندر الثاني كان قريبًا من زمن عيسى عَليَهِ السّكندر المتأخر لقب بذي القرنين تشبها بالمتقدم لسعة ملكه وغلبته على البلاد الكثيرة، أو لأنه لما غلب الفرس وقتل ملكهم انتظم له ملك المملكتين الواسعتين الروم والفرس فلقب بذي القرنين، والحق أنّ الذي قص القرآن نبأه في القرآن هو المتقدم، والفرق بينهما من أوجه: أحدهما ما ذكرته، والثاني أن الإسكندر كان كافراً، وكان معلمه أرسطاطاليس وكان يأتمر بأمره، وهو من الكفار بلا شك، كان كافراً، وكان معلمه أرسطاطاليس وكان يأتمر بأمره، وهو من الكفار بلا شك،

م قال ربنا جَلَّوعَلَا "إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ وفِي ٱلْأَرْضِ وَءَاتَيْنَنَهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ١٠٠٠ م

#### المطلب الثاني: تتمة تفسير الأحداث ذي القرنين باختصار

وقد ذكر ابن كثير- رَحِمَهُ اللّهُ- في البداية والنهاية تتمة لأحداث ذي القرنين باختصار وهي التي سأوردها في هذا المحور ثم ذكر الله تعالى أنه حكمة في تلك الناحية "قُلْنَا يَذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِّبُهُ وَإِمَّا أَن تَتَخِذَ فِيهِم حُسْنَا ﴿ قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نَعَذِبُهُ وَثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ و عَذَابًا نُكُرًا ﴿ وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُ وَخَرَا اللهُ وهو ثواب الآخرة، وعطف جَزَاءً ٱلحُسْنَى وَسَنَقُولُ لَهُ ومِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا ﴿ فَهِ فِلا يَمان، قال تعالى: "ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَبًا ﴿ "،

المجلد:11 العدد:3 69 يوليو-سبتمبر 2022

أي سلك طريقًا راجعًا من المغرب إلى المشرق، فيقال: إنه رجع في اثنتي عشرة سنة حَقَىٰ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَىٰ قَوْمِ لَمْ نَجْعَل لَهُم مِّن دُونِهَا سِتْرًا ﴿"، أي ليس لهم بيوت ولا أكنان يستترون بها من حر الشمس، وقال كثير من العلماء: لكن كانوا يأوون إذا اشتد عليهم الحر إلى أسراب قد اتخذوها في الأرض شبه القبور، قال تعالى: "كَذَلِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبْرًا ﴿"، أي ونحن نعلم ما هو عليه ونحفظه وتكلؤه في مسيرة ذلك كلها من مغارب الأرض إلى مشارقها.

وقد روي عن عبيد بن عمير وابنه عبد الله وغيرهما من السلف أنّ ذا القرنين هج ماشيًا، فلما سمع إبراهيم الخليل بقدومه، ووصّاه بوصايا، وقيل أنه جيء له بفرس ليركبها، فقال لا أركب في بلد فيه الخليل، فسخّر الله له السحاب، وبشّره إبراهيم بذلك، تحماه إذا أراد.

المبحث التاسع: قوله تعالى: "وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفَا ۞ فَيَذَرُهَا قَال قَاعًا صَفْصَفَا ۞ لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا وَلَا أَمْتًا ۞"

المطلب الأول: تفسير الآية واختلاف العلماء بالمراد في بعض ألفاظها

إِنّ الجبال من الأشياء العظيمة التي تبهر أعين الناظر إليها، ولا عجب أن تحلق الأنظار نحوها ولعدة ساعات لما أودع الله فيها من العجائب والغرائب، وما وهبها الله من الجمال الرباني الذي تصنعه لا يد المخلوقين، ولا تصاميم المهندسين، فمن البديهي أن يأتي السؤال عنها لما أودعه الله فيها، فهي أخذت حيزًا كبيرًا فيما يخالط الإنسان، وقد لفت القرآن إليها نظر الإنسان في معرض بيان القدرة الإلهية، مقرونة مع أخص المخلوقات، وأعمها قال تعالى: "أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى اللهِ بَلِي كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى السَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى الْجَبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴿ وَإِلَى الْمُؤْرِضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴿ وَإِلَى السَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى الغاشية: 21-11)

قال بعض المفسرين بدأ بالإبل كيف خلقت لعجيب خلقها، وهي أقرب إليهم من

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

غيرها، لأنها جزء من حياتهم، وتني بالسماء لأنهم يقلبون النظر إليها رجاء السحاب والمطر والمرعى، فإذا نزل المطر لجئوا إلى الجبال، لكنهم عند المطر، فإذا كف المطر عشوا في الأرض للسقي والمراعي، وكل هذه المسميات، آيات على قدرة الله، فكما أنّ في خلقه الإبل بصورته، وقوته ومنافعه آية، وكذلك رفع السماء مع حفظها على سعتها وارتفاعها، ومرور السنين عليها آية، فكذلك الجبال في إيجادها وصلابتها، وضخامتها.

فلما كانت الجبال بهذه الميزات العظيمة من ضخامة وقوة وصلابة وغيرها من المميزات، فلا شك أنها تسترعي انتباههم، فيسألون عنها وعن أحوالها، وكيف تكون يوم القيامة؟ هل تبقى أم تزول من أماكنه؟ فجاء السؤال بقوله تعالى: "وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلجِبَالِ" ثم جاء الجوب عن سؤالهم مصدرًا بالفاء، وهذه الفاء هي للتعقيب لأن نسقها سيكون يوم القيامة، وهذا في قوله تعالى: "فَقُلُ يَنسِفُها رَبِّي نَسُفَا قَ" وقال ابن جرير الطبري: وقول في تأويل هذه الآية ويسألك يا محمد قومك عن الجبال، فقل لهم يذريها ربي تذرية، ويطيرها يقلعها واستئصالها من أصولها، ولك بعضها على بعض، وتصير إياها هباء منبئًا، فيذرها قاعًا صفصفًا" يقول تعالى ذكره: فيدع أماكنها من الأرض إذا تسفها سفًا "قاعًا" يعني: أرض ملساء "صَفَصَفَا" يعني: مستويًا لا نبات فيها، ولا نشر، ولا ارتفاع. أ

أما قوله: "لَّا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجَا وَلَا أَمْتَا الله التأويل في معنى العوج والأمت فقال بعضهم: عني بالعوج في هذا الموضع الأودية وبالأمت الروابي والنشوز، وقال آخرون: يعني بالعوج في هذا الوضع بالصدوع، وبالأمت الارتفاع من الآكام وأشباهها، وقال آخرون: يعني بالعرج السهول، وبالأمت الأثر وقال آخرون: المحاني والأحداب، وأولى الأقوال من ذلك بالصواب، كما قال ابن جرير قول من عنى

<sup>1</sup> تفسير الطبري، 231/16.

المجلد:11 كويو-سبتمبر 2022

بالمرج الميل، وذاك معروف في كلام العرب. فإن قال قائل: وهل في الأرض اليوم من عوج فيقال: لا ترى فيها يومئذ عوجًا.

وقيل أيضًا: إن معنى ذلك ليس فيها أودية وموانع تمنع الناظر او السائر فيها عن الأخذ بالاستقامة، كما يحتاج من أخذ في بعض سيلها إلى الأخذ أحيانًا يمينًا وأحيانًا شمالًا، لما فيها من الجمال والأودية والبحار. وأما الأمت فهو عند العرب الانثناء والضعف، مسموع منهم: مد حبله حتى ما ترك ما فيه أمتًا، أي انثناء، وملأ سقاه حتى ما ترك فيه أمتًا، ومنه قول الراجز:

### ما في انحدار بسيره من أمت

ومما أعجبني فيما وقفت عليه في تفسير هذه الآية الكريمة ما قاله فخر الرازي في تفسيره: أنه الله أنه تعالى لما وصف أمريوم القيامة حكى سؤال مَنْ لم يؤمن بالحشر فقال: "وَيَسْعَلُونَكَ عَن ٱلْحِبَالِ" وفي تقرير هذه المسألة وجوه:

أحدها: أنّ قوله "يَتَخَنْفَتُونَ" وصف من الله لكل المجرمين بذلك، فكأنهم قالوا كيف يصح ذلك والجبال له حائلة ومانعة من هذا التخافت.

ثانيها: قال الضحاك ونزلت في مشركي مكة قالوا: "يا محمد كيف تكون الجبال يوم القيامة وكان سؤالهم عن سبيل الاستهزاء".

ثالثها: لعل قومه قالوا: إنك يا محمه تقول وتدعي أنّ الدنيا ستنقضي، فلو صح ما قلته لوجب أن تبتدأ أولًا بالنقصان ثم البطلان، لكن أحوال العالم باقية كما كانت في أول الأمر، فكيف يصح ما قلته من خراب الدنيا، وهذه شبيهة تمسك بها جالينوس في أنّ السموات لا تفنى، قال: لأنها لو تفنى لابتدأت بنقصان، أولا حتى ينتهي نقصانها إلى بطلان، ثم أمر الله رسوله صَمَّ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بالجواب عن هذا السؤال وضم إلى

المجلد:11 العدد:3 حري العدد:3 المجلد:11 العدد:3 العدد:3 المجلد:11 العدد:3 العدد:3 المجلد:11 العدد:3 المدد:3 المد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مفاتيح الغيب، 116/24-117.

الجواب أمورًا أخرى من يوم القيامة.

المطلب الثانى: ذكر الجبال في القرآن والسنة وبعض أسمائها ووظائفها

ورد في القرآن الكريم ثلاث مرات من غير تكرار مع تسمية جبلين فقط وهما:

أُولًا: جبل الطور وهو يقع في أرض مباركة وهي شبه جزيرة سيناء، وفي هذه الجزيرة والله والله والله والله بأنه واد مقدس، وفي ذلك الوادي يقع جبل الطور، وقد ذكره الله جَلَّوَعَلَا في ثماني آيات باسم الطور.

كلمة الطور في اللغة هي: كل جيل ثبت وزرع ولكن لما يسمع الإنسان كلمة الطور ينصرف ذهنه إلى الجبل الذي كلم الله فيه أحد أنبياء إسرائيل، وقد أقسم الله باسم هذا الجيل قال تعالى: "وَالطُّورِ ۞ وَكِتَبِ مَّسْطُورِ ۞ فِي رَقِّ مَّنشُورِ ۞ وَالْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ ۞ " (سورة الطور).

ثانيًا: جبل الجودي وهي كلمة أعجمية كما جزم بذلك أهل اللغة، وهو قطعًا الجبل الذي رست عليه سفينة نوح عَلَيْهِالسَّكُمُ إلا أن كلمة العلماء اختلفت فيه، هل هو في العراق أم في تركيا، والذي قطع به أهل الصناعة التاريخية أنه في حدود تركيا والعراق. وعلمه عند الله- وقد تقدم معنا اتفاقًا ذكر الجبال في القرآن، والذي يجب التنبيه عليه أن تلك المواضع لم تكن كلها تتحدث عن الجبال بعينها، فتارة يكون ذكر الجبال في معرض الامتنان على العباد في جعلها مآوى وبيوتا الناس، وتارة للتمثيل بأن أمواج تصير كالجبال بسبب تسخير الرياح عليها، وتارة يذكرها في من يسجد لله ويخشع من خلقه إجلالًا له وتعظيمًا لذاته القدسية العلية.

إلا أنّ الحظ الأوفر من تلك الآيات كانت تصب في وصف يوم القيامة وما فيه من الأموال حتى أنّ أعظم ما خلق الله وهي الجبال تكون كالعهن أي كالصوف المنفوش فتصير هباء منبثًا وتنسف نسفًا قال تعالى: "وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلجِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُعَادِرُ مِنْهُمْ أَحَدَا \!

المجلد:11 العدد:3 حري عدد العدد العد

المطلب الثالث: الرد على بعض المشككين الذين يقولون بتناقض آيات القرآن الكريم في وصف الجبال يوم القيامة

ومضمون هذه الشبهة هو قول بعض المشككين أن هناك تناقصًا في وصف القرآن الريم لحالة الجبال يوم القيامة، فتارة يذكر أنّ الجبال تضطرب حتى تصير رملًا سائلًا في قوله تعالى: "يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ وَكَانَتِ ٱلْجِبَالُ كَثِيبَا مَّهِيلًا فَ" وقوله تعالى: "وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلُ يَنسِفُهَا رَبِّ نَسْفَا فَ فَيَذَرُهَا قَاعَا صَفْصَفَا فَ لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوجًا وَلاَ أَمْنَا فَ" وتارة يذكر أنّ الجبال تكون كالصوف المنفوش، وذلك في قوله: "وَتَكُونُ ٱلجِبَالُ كَٱلْعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ فَ"، وأخرى تكون هباء منبئًا كا في قوله: "وَتَكُونُ ٱلجِبَالُ كَٱلْعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ فَ"، وأخرى تكون هباء منبئًا كا في قوله: "فَكَانَتُ هَبَآءً مُّنبَثًا قَ"، وفي آية أخرى تكون كالسحاب تسوقها الرياح وهي تمرّ مرّ السحاب قال تعالى: "وَتَرَى ٱلجِبَالُ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِى تَمُرُ مَرّ السحاب قال تعالى: "وَتَرَى ٱلجِبَالُ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِى تَمُرُ مَرّ السحاب قال تعالى: "وَتَرَى ٱلجِبَالُ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِى تَمُرُ مَرّ السحاب قال تعالى: "وَتَرَى ٱلجِبَالُ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِى تَمُرُ مَنَ السَّمَانِ هَذَهُ الشَهِ كَالتالِي: أَنْ أَنْ الْمَالُ هَذَهُ الشَبِهَ كَالتالِي: أنه الشبهة كالتالي: أنه الشبهة كالتالي: أنه الشبهة كالتالي: أنه الشبهة كالتالي: المناه هذه الشبهة كالتالي: أنه الشبهة كالتالية الشبهة كالتالية الشبهة كالتالي: أنه الشبهة كالتالية الشبة الشبهة كالتالية الشبه الشبهة كالتالية الشبه الشبهة كالتالية الشبهة كالتالية الشبة الشبة

يجب العلم أنّ الآيات التي تتحدث عن الجبال يوم القيامة كل منها تتحدث عن مرحلة أو حالة مختلفة، لأنّ الجبال يوم القيامة ستمر من مراحل عديدة وهي:

مرحلة النسف وهي حالة تكون عليها الجبال حيث ينسفها الله تبارك وتعالى نسفًا أي: يقلعها قلعًا من أصولها، ويترك موضعها أرضًا ملساء، لا نبات فيها ولا بناء، ولا الخفاض ولا ارتفاع، قال تعالى: "وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلُ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفًا فَقَلُ يَنسِفُها رَبِّي نَسْفًا فَقَدَدُرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا شَ لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجَا وَلَا أَمْتًا فَ" ثم يصيرها المولى جَلَوْعَلا مَلًا قال تعالى: "وَكَانَتِ ٱلْجِبَالُ كَثِيبًا مَّهِيلًا فَ" الكثيب أي الرمل المجتمع، والسهول السائل الذي يمر تحت الأرجل.

المجلد:11 العدو:3 حمير 2022

البيان في دفع تعارض بين آيات القرآن، ص 41-42. البيان في دفع تعارض بين آيات القرآن، ص

ثم تأتي بعد ذلك مرحلة أخرى يصيرها الرب تبارك وتعالى كالعهن المنفوش تطايرها الرياح هنا وهناك، ولا يكون العهن من الصوف إلا المصبوغ الملون بالألوان المختلفة الذي نفش بالمندف. 1

ثم تأتي مرحلة تكون فيها الجبال هباء منبئاً أي غبارًا متفرقًا منتشرًا قال تعالى: "وَبُسَتِ الجِبَالُ بَسَّا ۞ فَكَانَتْ هَبَآءَ مُّنْبَقًا ۞ ثم تأتي مرحلة تصير فيها الجبال كالسراب فبعد أن تقلع الجبال من أماكنها ثم تصير كثيبًا مهيلًا، ثم كالعهن المنفوش، ثم هباء منبئًا، فينئذ يظنها الناظر سرابًا قال تعالى: "وَسُيِرَتِ الجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ۞" فالجبال صارت لا شيء في آخر مرحلة من مراحلها يوم القيامة وهذا يبين مدى قدرت الله جَلَوْعَلا، أما قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى "وَتَرَى الجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِى تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِّ" فهو وصف لجبال الدنيا لا جبال الآخرة، فإنّ الناظر لحال الجبال يراها أمام عينه ثابتة لا تتحرك، في حين أنها تصير سير السحاب.

#### وخلاصة هذا الأمر:

الآيات التي تتحدث عن أحوال الجبال يوم القيامة كل تتحدث عن حالة مختلفة للجبال، وهي:

- اقتلاع الجبال من أصولها ثم جعلها رملًا سائلًا.
- · ثم صيرورة الجبال كالعهن المنفوش وهذا بعد قلعها وتصيرها رملًا.
  - · تم تكون الجبال هباء منبثًا أي غبارًا متفرقًا ومنتشرًا.
    - ثم صيرورة الجبال سرابًا وهي المرحلة الأخيرة.
- أما مرورها مرّ السحاب فهذا وصف للجبال في الدنيا وليس يوم القيامة.

المجلد:11 العددة:3 حري المجلد:11 العددة:3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المندف: خشب يضرب القطن ليرقق

المبحث العاشر: قوله تعالى: "يَشْئَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا ۞"

• المطلب الأول: ذكر سبب نزول الآية وبعض متعلقات الساعة

## أُولًا: ذكر سبب نزول

وورد عن ابن الجوزي أنّ في نزول هذه الآية قولين: أحدهما: أنّ قومًا من اليهود قالوا: يا محمد أخبرنا متى الساعة؟ فنزلت هذه الآية، قاله ابن عباس، والثاني: أنّ قريشًا قالت: يا محمد، بيننا وبينك قرابة، فبيّن لنا متى الساعة؟ فنزلت هذه الآية، قاله قتادة. أما القرطبي فيرى ما قال ابن عباس: "سأل مشركو مكة رسول الله- صَالَالله عَلَيْهُ وَسَلَمَ- متى تكون الساعة؟ استهزاءً".

وما أورده ابن الجوزي في القول الأول من أنّ جماعة من اليهود الذين جاءوا النّبي وسألوه عن يوم القيامة، إلاّ أنّه لمّا كانت السورة نازلة في مكّة، ولم يكن بين النّبي واليهود فيها خصام وجدال، فهذا الموضوع مستبعد جدًّا، مما جعل ثلة من المفسرين استبعاده وعدم قبوله.

وعمومًا فقد نحى مشركو العرب وغيرهم كانوا يسيحون في القبائل والقرى بحثًا وتنقيبًا عن المسائل ملتوية من أجل أن يلقوها على النبي عند رجوعهم إليه، ظنًا منهم أنّ النبي -صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَّا اللهِ وَسَلَّمَ - سيعجز عن إجابتهم عليها، ومن جملة هذه الأسئلة ما كان على هاته الشاكلة وهو سؤالهم عن الساعة، وما تقدم معنى أيضًا سؤالهم عن الروح، وغيرها من الأسئلة التعجيزية، إلا أنّ الوحي الرباني كان يتنزل على النبي - صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهِ وَسَلَّمَ - كلما عرضت عليه مثل هذه المسائل.

#### ثانيًا: مفهومها وأسماؤها والإيمان بها

إنّ الحديث عن الساعة كما عبر عنها القرآن الكريم هو حديث عن يوم القيامة؛ فهي مسميات لمعنى واحد، وهذا اليوم هو يوم البعث الذي يبعث الله الناس ويقومون

المجلد:11 العدو:3 حرف العدو:3

جميعًا لرب العالمين، من أجل الحساب والجزاء، ويسمّى أيضًا يوم القيامة لأنّ فيه أنواع القيام الثلاثة المعرفة والمعهودة لدى المسلمين:

- قيام الناس لرب العالمين من أجل الحساب والجزاء.
- قيام الأشهاد الذين يحاجون الخلائق انتصارًا للأنبياء والرسل، وأنهم قاموا بالوظائف التي كلفوا بها على أكمل وجه وأتم حال.
- وفيه يقوم العدل والحق، لأنّ الناس عهدوا في الدنيا انتشار وسيادة الظلم والجور والبغي، وطمس الحق إلا من رحم ربي.

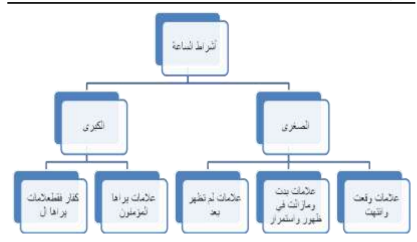
ويسمّى أيضًا باليوم الآخر لأنّ لا يوم بعد هذا؛ حيث يستقر أهل الجنة فيها أبدًا، وخلود أهل النار فيها أبدًا، زمن تسمياته أيضًا يوم الفصل لأنّ الله يفصل فيه بين الخلائق، ويفصل فيه بين الحق والباطل، ويسمّى يوم الدين، يوم الخلود، يوم التغابن، يوم الحساب، يوم الجمع، يوم الحسرة، يوم الوعيد، يوم التلاقي، يوم التناد، يوم الوعيد، والطامة الكبرى، والصاخة، والغاشية، والواقعة، والحاقة والقارعة.

أما الكلام عن الإيمان بالساعة هو كلام عن الإيمان باليوم الآخر، وكما لا يخفى عن صغار المسلمين فضلًا عن كبارهم أنّ الإيمان باليوم الآخر، هو أحد أركان الإيمان، إذ الإيمان باليوم الآخر هو التصديق الجازم اليقيني بهذا اليوم وبكل ما سيحدث فيه من بدء من البحث، مرورًا بالحشر، والحساب والصراط، والميزان، والجزاء إما جنة أو نار.

#### ثالثًا: أشراطها

لا شك أنّ الساعة وعلم بها لا يدرك إلا الله عزّ وجلّ كما ورد في غير آية، وتواتر في أكثر من حديث، إلا أنّ النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قد أخبر بعلاماتها. ومن المعهود أنّ هذه العلامات تنقسم إلى علامات صغرى وكبرى، وكل قسم من هذه العلامات أقسام أخرى ونورد هذا الرسم الإجمالي متبوعًا بشيء من التفصيل لكل قسم على حدة:

المجلد:11 العرو:3 المجلد:11 العروة المجلد: 11 ال



وكما هو مبين في الخطاطة أعلاه فإنّ علامات الساعة الصغرى تنقسم إلى ثلاثة أقسام: أولًا: علامات وقعت وانتهت، ومن أشهرها إرسال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وبعثته، وانشقاق القمر آية ومعجزة له، خروج نار من أرض الحجاز كما في حديث أبي هريرة رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أنّ النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قال: "لا تقوم الساعة حتى تخرج نار من أرض الحجاز وتضيء لها أعناق الإبل ببصرى". أ

ثانيًا: علامات بدت وما زالت في ظهور واستمرار، ومنها بروز مدعي النبوة، وقبض العلم بقبض العلم، وفي مقابله انتشار الجل وشيوعه، والتماس العلم عند الأصاغر، ظهور استحلال المعازف ولهو الحديث وظهور الفتن كالزنى وانتشار الخمور واستهلاكها، كثرة الهرج والمرج، تقارب الزمان، تخويف الأمين وائتمان الخائن، سوء الجوار، قطيعة الرحم، شهادات الزورد، عدم تحري الرزق الطيب، نزع البركة، والموت فيرها من التي ثبتت وصحت عن النبي صَالَيْلَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ.

ثالثًا: أمارات لم تظهر بعد، ومن أشهرها فتح القسطنطينية بدون سلاح أو اقتتال، قتال اليهود مع المسلمين ينتهي بانتصار المسلمين، قتال الأتراك، ارتفاع مهول في عدد النساء

المجلد:11 العددة:3 حمير 2022

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حدیث متفق علیه.

أكثر مما عليه في وقتنا المعاصر، في مقابله قلت الرجال، نفي المدينة لشرارها ويلحقه خرابها، خروج رجل من الحبشة يقال له ذو السويقتين يهدم الكعبة حجرًا حجرًا ثم لا تعمر بعد أبدًا، وما تقدم من العلامات والأمارات الصغرى وغيرها مما لم يسعنا ذكره، فكلها صحيحة صريحة ثابتة عن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وهي مبثوثة في مظانها.

أما الحديث عن الضرب الثاني وهو علامات الساعة الكبرى فقد تقدم أنها تنقسم إلى قسمين: الأول: علامات يراها المؤمنون، الثانى: علامات لا يراها إلا الكفار.

وقبل الخوض في الحديث عن هذين القسمين لاختصار لا بد من العلم أن هذه العلامات هي آخر العلامات ظهورًا على الأرض، وقد اختلف العلماء في ترتيبها اختلافًا متباينًا، ولكل قوله واجتهاده المعتبر، لأنّ الروايات تعددت واختلفت في ذكر ترتيب هذه العلامات، ولذلك توالت جهود العلماء قديمًا وحديثًا في ترتيبها، وعمومًا الله أعلم بها، ومن المأثور أيضًا أنّ هذه الأمارات ستأتي متتابع نتابعًا سريعًا، كما ثبت عنه صَالَسَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمً، ومن تمعن في هذه العلامات ألفاها غير مألوفة لبني البشر، لذا فإنها ستثير فزعًا ورعبًا لم يكن لغيرها من علامات يوم القيامة، وليس بعدها إلا يوم الفزع الأكبر، يوم ترجف الراجفة نتبعها الرادفة، فما إن تظهر آخر علامة حتى يحل النبأ العظيم، وينقلب الكون رأسًا على عقب.

أما قسم العلامات التي يراها المؤمنون فقط فهي تتثل في نزول في ظهور الدجال، ثم نزول عيسى ابن مريم عَلَيْهِمَالسَّلَامُ لقوله تعالى: "وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِهَ لَهُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِهَ لَهُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِ مِنْ عَلْمٍ إِلَّا ٱتِبَاعَ ٱلطَّنِ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينَا ﴿ بَل رَّفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ فَكُلُ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ (سورة النساء: 157-158).

ثم خروج يأجوج ومأجوج؛ لقوله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى: "حَتَّى إِذَا فُتِحَتُ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم

المجلد:11 العدو:3 (79 يوليو-سبتمبر 2022

مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ۞ وَٱقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقُّ فَإِذَا هِىَ شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَوَيْلَنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَاذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمِينَ ۞" (سورة الأنبياء: 96- 97).

ثم طلوع الشمس من مغربها، وبعدها خروج الدابة؛ لقوله تعالى: "وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ بِعَايَتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴿ عَلَيْهِمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ بِعَايَتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴿ عَلَيْهِمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ بِعَايَتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴿ عَلَيْهِمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ بِعَالَى اللَّهُ مَا أَقِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانِ (سورة النمل: 82). ثم ظهور الدخان؛ لقوله تعالى: "فَأَرْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانِ مُمَّيِينِ ﴾ (سورة الدخان: 10).

أما العلامات التي لا يراها إلا الكفار، وهذه العلامات الأربع هي: ثلاثة خسوف؛ خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب. والعلامة الأخيرة هي النار التي تخرج من قعر عدن أو من المشرق لتسوق الناس إلى أرض المحشر، وهذه العلامات الأربع دل عليها حديث رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ الذي عدد فيه العلامات العشر الكبرى، وذكر فيها: "وثلاثة خسوف: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، وآخر ذلك نار تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم". المطلب الثالث: أحداث الساعة باقتضاب

تبدأ من خلال مراحل عظيمة ومواقف هائلة والتي تم ذكرها في نصوص القرآن الكريم والسنة، ومن أهم تلك المراحل هي بعث الناس من قبورهم، يكونوا جميعهم حفاة وعراة ويأتي الأنبياء من أجل الفصل فيما بينهم، ولكن الشفاعة الكبرى

تكون لنبينا محمد صَأَلِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

نتطاير الصحف وكل إنسان يأخذ كتابه إما بيمينه أو بيساره، ومن ثم تنصب الموازين ويتم موازنة الأعمال وكل أمة نتبع ما كانت تعبده في الدنيا، ومن ثم يمرّ الناس على الخوض مع المرور على الصراط، ومن ثم يقف الناجون من تلك المراحل، حتى يصلوا إلى قنطرة المظالم.

رواه مسلم المجلد:11 العدو:3 عرب عرب مسلم عرب العدو:3 مسلم عرب العدو:3 مسلم عرب العدو:3 مسلم عرب العدو:3 مسلم عرب العدو:3

يتم المقاصة فيما بينهم ومن ثم دخول النار أو الجنة، وسوف نتحدث بالتفصيل عن كل نقطة بمفردها بالتفصيل فيما يلي فتابعوا معنا:

النفخ في الصور: حينما يأتي يوم القيامة يتم النفخ في الصور والتي تدل على انتهاء الحياة في الأرض وفي السماء، وبالتالي يموت كل من في السماء وفي الأرض ما عدا الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى ومن يشاء من ملائكته وفقًا لوظيفة كل واحد منهم، تلك النفخة تكون هائلة ومدمرة حينما يسمعها الإنسان لا يستطيع أن يتحرك من مكانه ولا يستطيع أن يفعل شيء.

البعث والنشور: البعث أي إحياء الميت الموجود في القبور بعد موته أما النشور فهي مرادفة لكلمة البعث فهي إحياء الله سُبْحَانَهُوَتَعَاكَ الموتى بعد موتهم، فعندما يريد الله سُبْحَانَهُوَتَعَاكَ يحيي عباده بأمر إسرافيل، حتى ينفخ في الصور مرة أخرى فتعود الأرواح إلى الأجساد فيقوم الناس للقاء رب العالمين.

أرض المحشر: حينما يبعث الناس مرة أخرى وتعود أرواحهم إليهم يتجمع كلهم في أرض المحشر ويقومون فيها قيامًا طويلًا، ومن ثم يتم توجههم إلى حوض النبي الكريم صَاَلَتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ هو وأمته، فيشرب من هذا الحوض كل من مات على نهجه الكريم، وبالتالي يرفع لكل نبي حوض له يشرب منه هو وأمته الذي يصلح منهم.

الشفاعة: حينما يشتد الكرب على أمة المؤمنين في هذا الموقف الكبير والعظيم فيبدأ الله سُنْبَحَانَهُ وَتَعَالَى بمحاسبة الناس حتى تنتهي أحوالهم ومتاعبهم، فيبدأ في الذهاب إلى كل نبي بالترتيب بداية من آدم ونوح، وحتى رسولنا الكريم فكلهم يقولون نفسي نفسي إلا رسولنا الكريم هو من يقول أمتي أمتي.

الحساب والجزاء: حيث يقف جميع الناس بين يدي الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى ويقوم بتعريفهم بكل أعمالهم في الحياة الدنيا وعرض كل صغيرة وكبيرة عليهم، ومن الحساب ما يكون سهلاً وبسيطًا ومنهم من يكون حسابه عسيرًا.

المجلد:11 العدد:3 العام المجلد: 11 العدد: 3 المجلد: 3 ال

الميزان: بعد محاسبة الله للأعمال الخاصة بالناس، يتم وزن تلك الأعمال على ميزان عادل لا يعلم عنه شيئًا إلا الله من أجل تقديم الجزاء لهم، بعد الحساب يتوزع الجميع على الجنة أو النار، والتي يدخلها نبينا محمد عَلَيَّهُ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ، ومن بعده فقراء المهاجرين ومن ثم فقراء الأنصار والأمة وآخر الأشخاص هم الأغنياء الذين يتم محاسبتهم على ما للعباد عندهم ومن ثم يدخلون الجنة تباعًا.

الخاتمة: وفي ختام هذا البحث اليسير الذي لا يدعي الكمال أو الاكتمال بقدر ما يسعى لرسم مقدمة حول ما تضمنه هاته الآيات المختارة من أحكام وحكم وتوجيهات وإرشادات تم وضع مجموعة من التوصيات والمقترحات التي تفتح الباب لكل من أراد الاشتغال على الدراسات القرآنية عامة وعلى آيات السؤال والجواب خاصة ومن جملة التوصيات التي تضمنا بحثي.

- 1. تعميق الدراسة أكثر فأكثر لما اشتملت عليه هذه الآيات من معانٍ زاخرة وفوائد باهرة، وخصوصًا أنها ذات صلة قوية بحياة الإنسان.
- 2. دراسة قضية السؤال والجواب عامة في الكتاب دون تخصيص والعناية بتشريعاتها وتوجيهاتها، والوقوف على عبرها.
- 3. دراسة قضية السؤال والجواب على منوال المنهج الأكاديمي الحديث في البحث.
  - تكميل هذا الموضوع بدراسة كل الأسئلة والأجوبة الواردة في كتاب الله.
    - 5. دراسة قضية السؤال والجواب وربطها بمناهج الفتوى المعاصرة.
- 6. تسليط الضوء على إشكالية السؤال والجواب ودورها في مناهج التربية والتعليم
   سواء في القرآن أو الحديث.

وأخير توصية بالاهتمام وتسليط الضوء على مثل هذا النوع من دراسة وربطها بالواقع الحالي وكل الآفاق من أجل استشراف المستقبل لما في ذلك من خير كثير ونفع عظيم.

#### المصادر والمراجسع

- 1. القرآن الكريم.
- 2. الإتقان في علوم القرآن للحافظ جلال الدين السيوطي، تحقيق: هاني الحاج، الدار التوفيقية للتراث، القاهرة، د.ت.
- 3. أحكام القرآن لأبي بكر الجصاص، ضبط نصه وخرّج آياته: عبد السلام محمد على شاهين، دار العلم، د.ت.
- 4. أحكام القرآن لأبي بكر بن عبد الله المعروف بابن العربي، تحقيق: عبد القادر عطية، دار الكتب العلمية، 2008م.
- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن لمحمد أمين الشنقيطي، دار الفكر، 1995م.
- آیات السؤال والجواب فی الکتاب لمحمد عطیة محمد سالم، دار الجوهر، د.ت.
- 7. البداية والنهاية للحافظ ابن كثير، حققه وخرّج أحاديثه وعلّق عليه: محيي الدين ديب مستو، وعلى أبو زيد ومجموعة من الأساتذة، ط2، دار ابن كثير، 2013م.
- البيان في دفع تعارض بين آيات القرآن للدكتور محمد أبو زيد نور الحديدي، د.ت.
  - 9. تحرير والتنوير لطاهر بن عاشور، دار سحنون تونس، د.ت.
  - 10. التسهيل لعلوم التنزيل لأبي القاسم ابن جزي، دار الباز، د.ت.
- 11. تفسير الطبري المسمى جامع البيان في تأويل القرآن لأبي جعفر محمد ابن جرير الطبري، تحقيق: هاني الحاج، عماد في البارودي، خيري سعيد، المكتبة التوقيفية
- 12. تفسير القرآن العظيم للإمام الحافظ ابن كثير، اعتنى به: محمد أنس الخن، ط1، دار مؤسسة الرسالة الناشرون، د.ت.
- 13. الجامع الصحيح سنن الترميذي لمحمد بن عيسى الترميذي السلمي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د.ت.
- 14. الجامع الصحيح لمحمد بن اسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، دار الشعب، القاهرة، د.ت.

المجلد:11 العدد:3 83 يوليو-سبتمبر 2022

- 15. الجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمنه من السنة وآي الفرقان لأبي عبد الله القرطبي، تحقيق: الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار الرسالة، ط1، 2013م.
- 16. الداء والدواء لابن القيم الجوزية، قدّم له وعلّق عليه: الأستاذ نعيم زرزور، المكتبة المصرية، د.ت.
- 17. الروح لابن القيم الجوزية، تحقيق: محمد محمد تامر، دار التقوى للنشر والتوزيع، د.ت.
  - 18. روض الإفهام في أقسام الاستفهام للعلامة شمس الدين بن الصائع، د.ت.
- 19. سنن ابن ماجة لابن ماجة أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني، كتب حواشه: محمود خليل، مكتبة أبي المعاطى، د.ت.
- 20. سنن أبي داود لأبي داود سليمان الأشعث السجستاني، دار الكتاب العربي، يبروت، د.ت.
- 21. صحيح فقه السنة وأدلته وتوضيح مذاهب الأئمة مع تعليقات فقهية معاصرة للألباني وابن باز والعثيمين، أعده أبو مالك بن سيد سابق، المكتبة التوفيقية.
- 22. صحيح مسلم لأبي عبد الله مسلم بن حجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، دار الجيل، بيروت، د.ت.
  - 23. صفوة التفاسير للشيخ محمد على الصابوني، ط9، دار الصابوني، د.ت.
    - 24. في ظلال القرآن للسيد قطب، دار الشروق، د.ت.
- 25. القاموس المحيط للفيروز آبادي، تحقيق: مركز الدراسات وتحقيق التراث، دار مؤسسة الرسالة، ط2، 2012م.
- 26. لسان العرب لأبي الفضل جمال الدين بن منظور الأفريقي المصري، دار بيروت، ط3، 1994م.
- 27. المجتبى من السنن لأحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، مكتبة المطبوعات الإسلامية، حلب، ط2، 1986م
  - 28. مختار الصحاح، للجوهري، د.ت.
    - 29. مختصر تاریخ دمشق، د.ت.

# مجلة الهند ........ والجواب

- 30. مسند الإمام أحمد بن حنبل لأحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني، مؤسسة قرطبة، القاهرة، د.ت.
- 31. المصباح في المعاني والبيان والبديع لبدر الدين بن مالك الشهير بابن الناظم، تحقيق: حسن عبد الجليل يوسف، ط1، د.ت.
  - 32. مفاتيح الغيب لفخر الدين الرازي، اسم المطبع لم يذكر، ط2، 1895م.

.

ISSN: 2321-7928

# بلاغة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

 $^{1}$  د. عامر خلیل الجرّاح

#### الملخّص

يتنزَّل الحديث عن الانزياح في صلب الدراسات الأسلوبية، وهو صِنوُ الاختيار فيها، ونرى أنَّ الاختيار أسلوب حاضرً في جميع الدراسات النصّيَّة، وأنَّه يظهر في وجوه متعدّدة، وهنا نقف على اختيار الكلمات الاسميّة الانزياحية التي ينزاح فيها اللفظ جرّاء اختيار الكلمات التي تناسب السياق، والانزياح اللفظيّ نتعاور فيه على المستوى الصرفيّ المشتقّات والمصادر، فيبقى الجذر والأصل رابطًا لفظيًّا بين المذكور لفظًا والمراد معنَّى، كما نتعاور فيه الكلمات تعريفًا وتنكيرًا على المستوى النحويِّ، فيأتي التعريف ليعبّر عن دلالة توافق السياق الخاصّ والعام أكثر من التنكير، ويأتى التنكير عندما يكون أنسب للسياق، وقد تُحذَف الكلمة الاسمية من السياق ليكون حذفها تعبيرًا آخر أبلغ من ذكرها، فقوام الانزياح اللفظى على مبدأ تحويل اللفظ من صيغة صرفية إلى أخرى، وهذا مضمون المطلب الأوَّل الصرفيِّ، وعلى مبدأ تحويل صيغة لفظية نحوية بين التعريف والتنكير أو على الحذف، وهذا مختصر المطلب الثاني النحويّ، ونشير إلى أنّ التحويل أو الاختيار أو الاستبدال يتمّ دون المساس بالجذر اللغوي، فيظلّ الرابط لفظيًّا بين ما هو كائن (المُحوَّل إليه)، وما ينبغي أن يكون (المُحوَّل عنه)، هذا إن كانت وجوه الانزياح تحويلية. أمَّا في الحذف فثمَّة اختيار لا تحويل، وهو اختيار الحذف وايثاره على الذكر، ونشير إلى أنَّ ضابط إدراك انزياح الكلمات الاسمية هو الرجوع إلى الأصل لمّا كان الانزياح خروجًا عن أصل أو قياس، وينضاف إلى ذلك مناسبة السياق، فانزياح الكلمات واختيارها يتوافق مع

<sup>1</sup> رئيس قسم الدراسات البلاغية والنقدية والعُروضية في جامعة الزيتونة الافتراضية

## مجائة الانزياح اللفظي للكلمة الاسمية في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظي للكلمة الاسمية في القرآن الكريم

دلالة السياق والمقاصد المتوخّاة، ونوضّح أخيرًا أنّ انزياح التحويل الصرفيّ بأنواعه يظهر الأصل فيه من خلال السياق ودلالاته. أمّا الانزياح النحويّ بالتعريف والتنكير فيكون الأصل بالمخالفة أي مخالفة الضدّ، وأمّا انزياح الحذف فمعرفة الأصل قياسيّة تتمثّل في الذكر حين غياب القرينة.

الكلمات المفتاحيّة: القرآن الكريم، البلاغة، الانزياح اللفظيّ، الكلمة، الاسم، النحو والصرف.

# المبحث الأوّل: الانزياح الصرفيّ

يقوم الانزياح الصرفي على استبدال أو تحويل المصادر والمشتقّات من صيغة إلى أخرى، وتكمن بلاغة الانزياح في أنّ الكلمة المنزاحة تلفت الانتباه في خروجها عن الأصل، وفي أنّها تؤدّي معنى جديدًا ينضاف إلى معنى الأصل، وفي أنّها أدلّ على المعنى، لذلك رَجَعَتْ على الكلمة الأصل. يجري الانزياح على المصادر وعلى وجوه مخصصة من المشتقّات ممّا يصحّ فيها التناوب، ونعني اسم الفاعل واسم المفعول، والصفة المشبّهة، وهو كثير في القرآن الكريم، فقد يحلّ المصدر أو أحد تلك المشتقّات محلّ غيره، وهذا التناوب ينبني على لمح الأصل ولمح المعنى، ويأتي في إطار أسلوب الانزياح لغايات بلاغية سنبيّنها، وبالمثال يتضح المقال كما يُقال.

ذكر المفسّرون آراء عديدة في معنى (الأمين) في قوله تعالى: "وَهَذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ۚ" (سورة التين: 3). وهي كلمة اسمية على صيغة الصفة المشبّهة بالفعل؛ قال الرازيّ: "الأمين: الآمن. قال صاحب (الكشاف): مِن أَمِنَ الرجلُ أَمانةً فهو أمينٌ، وأمانته أن يحفظ مَن دخلَهُ كما يحفظ الأمينُ ما يُؤتمَنُ عليه، ويجوز أن يكون فعيلًا بمعنى مفعول؛ مِن أَمِنَهُ؛ لأنّه مأمونُ الغوائل، كما وُصِفَ بالأمنِ في قوله: "حَرَمًا ءَامِنَا" (سورة العنكبوت: 67) يعني ذا أمن". فقيل في (الأمين): إنّه بمعنى اسم الفاعل (الآمن)،

المجلد:11 العرو:3 عرويو-سبتمبر 2022

<sup>1</sup> التفسير الكبير، 212/32.

## مجلة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

أو اسم المفعول (المأمون)، والمعلوم أنّ الصفة المشبّة باسم الفاعل التي استخدمها القرآن؛ أي: (الأمين) هي أثبت من اسم الفاعل والمفعول، فالصفة تدّل على الثبوت، واسم الفاعل والمفعول يدلّان على الآنية، ولمّا كان (البلد الأمين) اسمًا عَلَمًا على مكت سيتبيّن ذلك في حديث الانزياح النحويّ بالتعريف الآتي- كانت الصفة أنسب لذلك ويورد الطبريّ قاعدة ذهبية في شرط التناوب بين اسم الفاعل واسم المفعول بأن يكون ذلك في سياق (المدح أو الذمّ)؛ قال في تفسير معنى (راضية) في قوله تعالى: "فَهُو فِي عِيشَةِ رَّاضِيَةٍ فَ" (سورة الحاقّة: 21): "في عيشة مرضية، أو عيشة فيها الرضا، فوصفت العيشة بالرضا، وهي مرضية، لأنّ ذلك مدح للعيشة، والعرب تفعل ذلك في المدح والذم؛ فتقول: هذا ليل نائم، وسرّ كاتم، وماء دافق، فيُوجّهون الفعل إليه، وهو في الأصل مقول لما يُراد من المدح أو الذم، ومَن قال في ولا خمّ". فالتناوب أفاد معنى المدح، فإن قيل إنّ في قولكَ: في عيشة مرضيّ فيه ولا ذمّ". فالتناوب أفاد معنى المدح، فإن قيل إنّ في قولكَ: في عيشة مرضيّ عنها دلالةً على المدح، نقُلْ: إنّ في قوله تعالى "في عيشةةِ رَّاضِيَةٍ" مدحًا على مدح. وأمرُ آخر هو أنّ اسم الفاعل يدلّ على الدوام والاستمرار، فذلك رضًا أبديّ، يوافق ما عليه وصف جنة الخلد أو الجنة العالية.

يذكر ابن فارس أنّ العرب تستخدم اسم المفعول بلفظ الفاعل، وأورد الشواهد المذكورة عند الطبريّ آنفًا، كما يذكر أنّهم يعكسون الاستخدام، يقول: "زعم ناسً أنّ الفاعل يأتي بلفظ المفعول به، ويذكرون قوله جلّ ثناؤه: "إِنَّهُ كَانَ وَعُدُهُ وَمُأْتِيًّا قَ" (سورة مريم: 61)، أي: آتياً، قال ابنُ السّكيت: ومنه (عيشُ مغبون)، يريد أنّه غابنُ غيرَ صاحبه". وجعل الثعاليّ من ذلك أيضًا: "حِجَابَا مَّسْتُورًا" (سورة يريد أنّه غابنُ غيرَ صاحبه". وجعل الثعاليّ من ذلك أيضًا: "حِجَابَا مَّسْتُورًا" (سورة

المجلد:11 العدو:3 88 يوليو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جامع البيان عن تأويل آي القرآن، 233/23.

² الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، ص 168.

#### مجلة الله الاسمية في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

الإسراء: 45). أولم يُشر الأخيرانِ إلى قاعدة الطبريّ في اشتراط المدح والذمّ، غير أنَّ الزمخشريُّ أورد قاعدة أخرى هي (المضاهاة)؛ يقول: "للفعل ملابسات شتَّى يُلابس الفاعل والمفعول به والمصدر والزمان والمكان والمسبّب له، فإسناده إلى الفاعل حقيقة، وقد يُسند إلى هذه الأشياء على طريق المجاز المسمّى استعارة، وذلك لمضاهاتها للفاعل في ملابسة الفعل، كما يضاهي الرجل الأسد في جراءته فيُستعار له اسمه، فيقال في المفعول به: عيشة راضية، وماء دافق. وفي عكسه: سيل مُفعَم. وفي المصدر: شعر شاعر، وذيل ذائل. وفي الزمان: نهاره صائم. وليله قائم. وفي المكان: طريق سائر، ونهر جارِ. وأهل مكة يقولون: صلّى المقام. وفي المسبِّب: بنى الأمير المدينة، وناقة ضَبوث وحَلوب".² ويذكر الرازيّ توجيهًا لاسم الفاعل؛ يقول: "ويجيء فاعل ومعناه ذو كذا، كقوله: عيشة راضية؛ أي ذات رضا، وهمّ ناصب: ذو نصب"،3 ويذكر الرازيّ نقلًا عن الزجّاج أنّ هذا مذهب سيبويه، ويذكر أيضًا نقلًا عن الفرَّاء أنَّ أهل الحجاز يجعلون المفعول فاعلًا أكثر من غيرهم إذا كان في مذهب النعت. 4 ولعلَّه أراد بالنعت المدحَ والذمَّ كما رأينا عند الطبريِّ، وحمل ذلك في رأي آخر على المجاز، فقال في قوله تعالى: "خُلِقَ مِن مَّآءِ دَافِقِ ۞" (سورة الطارق: 6): "صاحبُ الماء لمّا كان دافقًا أُطلِق ذلك على الماء على سبيل المجاز".5 وهذا الرأي اعتصم به ابن عاشور، فقال في نحو "عِيشَةِ رَّاضِيَةٍ": "وَصْفُ (عيشة) بـ(راضية) مجازٌ عقليّ لملابسة العيشة حالة صاحبها، وهو العائش، ملابسةُ الصفة لموصوفها... والعيشة ليست راضية، ولكنَّها لحسنها رضى صاحبها، فوصفُها بـ(راضية) من إسناد الوصف

<sup>1</sup> فقه اللغة وسر العربية للثعالبيّ، ص 229.

الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، 51/1. والمفعَم الممتلئ، والذائل المُهان، والضبوث الناقة يُشكُ في سمنها فتُضبَث، أي تُجُسُّ باليد.

<sup>3</sup> التفسير الكبير، 6/505.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، 119/31.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، 119/31.

#### مجلة الله الاسمية في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظي للكلمة الاسمية في القرآن الكريم

إلى غير ما هو له، وهو من المبالغة؛ لأنّه يدلّ على شِدّة الرضى بسببها حتى سرى إليها". الحديث عن تناوب المشتقّات متعدّد ومتشعّب الآراء والمذاهب، ونرى أنّ هذا الأسلوب يثير الانتباه ويحُدِث المفاجأة بسبب المخالفة فيه، وهو يفيد معنينن معنى النائب، ومعنى المنوب عنه، هذا إذا تحدّثنا عن اسم الفاعل واسم المفعول، ويفيد ثلاثة معان مع الصفة المشبّه، وهذا من الإحاطة والتوكيد وإشعاع الدلالات، فتكتسب بكلّ ذلك الكلمة السمة الأسلوبية، والقوّة الحجاجية، ونرى أنّ ارتباط الأسلوب بسياق المدح وسياق الذمّ يكشف لنا عن سرَّ استخدامه، فذانك السياقان يتطلبان توكيدًا وإقناعًا، وكان لمح الأصل في الاستعمال، ولمح المعنى في التأويل، بمعنى استشعار المخالفة، ثمّ الأخذ بقانون المضاهاة والمشابهة إضافةً إلى ملاحظة سياقي المدح والذمّ: كان كلّ ذلك موجّهًا للمفسّرين في فهم المُراد وتقدير العبارة.

كان نصيب المصدر كنصيب المشتقّات في تعدّد الآراء والمذاهب فيه، ونذكر من ذلك تأويل الكلمة الاسمية المصدرية (كَدِب) في قوله تعالى: "وَجَآءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ بِدَهِ كَذِبٍ" (سورة يوسف: 18)؛ ونورد أهم آراء المفسّرين فيها؛ ذكر الطبري في معنى (كَذِب) وجهَينِ: أوّلهما: "قيل (بدم كذب)، لأنّه كُذِب فيه كما يقال: (الليلة الهلال)، وكما قيل: "فَمَا رَبِحَت يِّجَرَتُهُمُّ (سورة البقرة: 16). وذلك قولُ كان بعضُ نحويي البصرة يقوله، والوجه الآخر: وهو أن يقال: هو مصدر بمعنى (مفعول)، وزلا وتأويله: وجاؤوا على قميصه بدم مكذوبٍ عما يقال: (ما له عقل ولا معقول)، و(لا له جَلود). والعرب تفعل ذلك كثيرًا، تضع (مفعولًا) في موضع المصدر، والمصدر في موضع (مفعول)، كما قال الراعي [من الكامل]:

حَتَّى إِذَا لَم يَتْرُكُوا لِعِظَامِهِ خَمَّا وَلا لِفَوَّادِهِ مَعْقُولا

<sup>1</sup> التحرير والتنوير، 132/29.

#### مجلة الله الاسمية في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

وذلك كان يقوله بعضُ نحويّي الكوفة". أحمل الطبريّ استعمال المصدر في مقام المخالفة من باب الاستعارة، وهو مذهب أهل البصرة الذين يميلون إلى القول بفنيّة اللغة وشجاعتها، وإن لم يُسمّ الاستعارة، أو من باب النيابة عن اسم المفعول على مذهب أهل الكوفة الذين يقولون باتساع اللغة، وجعل من استخدام اسم المفعول بلفظ المصدر قولَه تعالى: "وَشَرَوْهُ بِثَمَنٍ بَخْسِ دَرَهِمَ" (سورة يوسف: 20)، أي مبخوس. ولامس الزمخشريّ دلالة المبالغة في استخدام المصدر حين قال معلقًا على الآية "بِدَمِ كَذِبِّ": "وُصِفَ بالمصدر مبالغةً، كأنّه نفس الكذب وعينه، كما يقال للكذّاب: هو الكذب بعينه والزور بذاته، ونحوه [من الطويل]:

رُوْنَ بِهِ جُودٌ وَانْتُم بِهِ بُخُلُ<sup>4</sup>" فَهُنَّ بِهِ جُودٌ وَانْتُم بِهِ بُخُلُ<sup>4</sup>"

وسرّ المبالغة في أنّ المصدر يدلّ على الحدث مجرّدًا من الزمن، ومن ثُمَّ يتجرّد من التجزّؤ والتحوّل، فيكون أقوى إقناعًا وحجاجًا.

نختم هذا المطلب ببيان أنّ المصادر والمشتقّات نتناوب، وهو استعمال عهدته العرب؛ ينقل لنا الرازيّ ذلك في قوله: "قال أصحاب العربية وهم الفرّاء والمبرّد والزجّاج وابن الأنباري "بِدَهِ كَذِبٍّ أي مكذوب فيه، إلّا أنّه وُصِفَ بالمصدر على تقدير (دم ذي كذبٍ)، ولكنّه جعله نفسه كذبًا للمبالغة، قالوا: والمفعول والفاعل يُسمّيان بالمصدر، كما يقال: ماء سكب، أي مسكوب، ودرهم ضَرْبُ الأمير، وثوبُ نَسْجُ اليمنِ، والفاعل كقوله: " إِنْ أَصْبَحَ مَآؤُكُم غَوْرًا" (سورة الملك: 30)، ورجل عَدْلُ وصَوْمٌ، ونساء نَوْح. ولمّا شُمّيا بالمصدر شمّي المصدر أيضًا بهما، فقالوا: للعقول، وللجَلْد المجلود،

المجلد:11 العدو:3 العد

 $<sup>^{1}</sup>$  جامع البيان عن تأويل آي القرآن، 38/13.

<sup>2</sup> يُنظر على سبيلَ المثالُ رأيَّهم في حروف الجرّ، البصريّون يقولون بالمجاز، والكوفيّون يقولون بتناوب الحروف. يُنظر: معاني النحو، 7/3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ينظر: المصدر نفسه، 11/15.

<sup>4</sup> الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، 451/2.

## مجائة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

ومنه قوله تعالى: "بِأَييِّكُمُ ٱلْمَفْتُونُ ۞" (سورة القلم: 6) وقوله: "إِذَا مُرِّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ" (سورة سبأ: 7)". أُ هكذا أصبحت الكلمة ذات حمولة مضاعفة تُغني دلالة السياق.

#### المبحث الثاني: الانزياح النحويّ

يدخل التعريف² والتنكير في خصائص الكلمة الاسمية من حيث مبناها، والواقع أنّ إطلاق وصف الانزياح على هذا الأسلوب النحويّ البلاغيّ قد يُعدّ مجازفة، لأنّ التعريف والتنكير أصلانِ في الاستعمال، وإن رأى سيبويه أنّ "النكرة أخفُ عليهم [أي العرب] من المعرفة، وهي أشدُّ تمُكُنًا؛ لأنّ النكرة أوّل، ثم يَدخلُ عليها ما تُعرَّف به، فين ثمّ أكثرُ الكلام ينصرف في النكرة". فالنكرة أسبق من المعرفة، وهي أكثر في الكلام، كأنّه المناسب للسياق الذي وفقه يكون الاختيار، ونستأنس بالقول: إنّ اختيار أحدهما انزياح عن الآخر بما يتطلّبه السياق، وإنْ كان جملة ما يدلّ عليه التعريف والتنكير من دلالات عامّة أنّ النكرة تأتي للإطلاق، والتعريف للتعيين، فإنّ الانزياح يكمن في إضافة دلالات أخرى خاصّة إلى الدلالات العامّة المذكورة، دلالات أسلوبية تُبرز الأبعاد الجمالية لأسلوبي التنكير والتعريف، وحجاجية تمثّل في مسايرة السياق العامّ، وسنورد أمثلة لذلك ممّا يوقف عليه لاحتماله توسّعاً في الدلالات، ومن ثمّ اتصافه بقوى أسلوبية وحجاجية، وغمّ بعدها للحديث عن أسلوب حذف الكلمة الاسمية، وذلك في سياق المعرفة بها أو ما يُسمّى الاكتفاء حين لا يرد ذكر هما سابق، وسيأتي تفصيل كلّ.

يأتي التنكير للإطلاق في معناه العام، وقد تصاحبه أغراض سياقية أخرى؛ من ذلك إفادة التلطّف والدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة، كما في تنكير (عذاب) في قوله

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:1

<sup>1</sup> التفسير الكبير، 430/18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نقصد بالتعريف تعريف الكلمة الاسمية بأل، بما يقابل تنكيرها بنزع أل، ولا شغل لنا بأنواع المعارف الأخرى، فالاسم المعرفة هنا ما يحتمل التنكير.

<sup>3</sup> الكتاب، 22/1.

#### مجلة الله الاسمية في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

تعالى: "يَتَأَبَتِ إِنِّى آَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَٰنِ وَلِيَّا ۚ " (سورة مريم: 45)؛ يقول ابن الأثير: "فتكر [إبراهيم ﷺ] العذاب ملاطفةً لأبيه". والسياق سياق استدراج إبراهيم لأبيه لغرض الهداية والإيمان، وأردف ذلك بقوله (من الرحمن)، وهذا كذلك من التلطف والحكمة، فلو قال (العذاب) بالتعريف لفهمنا أنّ السياق سياق وعيد وتهديد، فتنكير الكلمة عزّز أسلوب الإقناع الذي امتد أثره على الآيات.

وقد تفيد النكرة التخصيص، يقول الجرجانيّ في تنكير (حياة) في قوله تعالى: "وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ ٱلنَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ" (سورة البقرة: 96): "إذا أنتَ راجعتَ نفسك وأذكيتَ حسَّك، وجدتَ لهذا التنكير وأنْ قيل: (على حياة)، ولم يقل: (على الحياة)، حُسْنًا وروعة ولطف موقع لا يُقادر قدْرُه، وتجدُكُ تعدم ذلك مع التعريف، وتخرج عن الأريحية والأنُس إلى خلافهما، والسبب في ذلك أنَّ المعنى على الازدياد من الحياة لا الحياة من أصلها، وذلك أنه لا يَحْرِصُ عليه إلاّ الحيُّ، فأمّا العادِمُ للحياة فلا يصحُّ منه الحرْصُ على الحياة ولا على غيرها... فكما أنك لا تقول ههنا: (أن يزدادوا إلى حياتهم الحياة) بالتعريف، وإنما تقولُ: (حياةً) إذْ كانَ التعريفُ يَصْلحُ حيثُ تُراد الحياةُ على الإطلاق". في الحياة بها هي ضدّ الموت، فالتعريف يفيد حيثُ تُراد الحياةُ على الإطلاق". في الحياة بما هي ضدّ الموت، فالتعريف يفيد الموتهم، والتنكير يخصّص، أي اليهود يحرصون على حياة خاصّة؛ تلك التي يكون فيها الازدياد من العيش وإطالة العمر خوفًا من الموت والحساب بدليل تمام الآية: "يَودُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُرَحْزِحِهِ عِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ وَاللّهُ بَصِيرُ بِمَا يَعْدَلُ وَاللهُ والمياق على على المياق معنى آخر هو الإهانة والتحقير، واليهود يحرصون على حياة والإهانة والتحقير، والمهود يحرصون على حياة والما المعنى نرى أنّ التنكير أفاد معنى آخر هو الإهانة والتحقير، واليهود يحرصون على حياة تافهة بلا إيمان ولا يقين ولا توبة ولا إنابة، فالسياق سياق فياق فياه في المياق سياق فياق فيا في السياق سياق فيا في المياق سياق فياق فيا في المياق سياق فيا في في المياق سياق في في المياق سياق في المياق في المياق في المياق فياق في في المياق فياق فياق فياق في في المياق فياق في في المياق في في المياق فياق في في المياق في في المياق في في المياق فياق في في المياق ف

المجلد:11 العدد:3 و عدد عدد عدد عدد العدد:3 المجلد:11 المج

<sup>1</sup>المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، 207/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> دلائل الإعجاز لعبد القاهر ص 288-289.

<sup>3</sup> يُنظر: تفسير ابن كثير، 334/1.

## مجائة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

توبيخ لليهود الذين ظهر أذاهم وارتدادهم وتكذيبهم في كثير من آيات سورة البقرة التي سُميّت بهم؛ أي: سورة بني إسرائيل، فجاء تنكير كلمة (حياة) دالًا ومنسجمًا مع السياق العامّ، ولعلنا أن نكتفى بذَينكَ المثالينِ، لننتقل إلى التعريف.

قلنا إنَّ التعريف يأتي بمعناه العامّ للتعيين، وسنضرب مثالًا نعرَّج فيه على التنكير كذلك، وهو كلمة (البلد) التي وردت غير مرّة في القرآن الكريم تعريفًا وتنكيرًا، وكان التعريف خارجًا إلى معنى التعيين الوسميّ، بمعنى أنّ (البلد) صار وسمًا لمكّة المكرّمة وعَلَمًا عليها، فبدأ ذَكُ الكلمة في القرآن نكرةً في سورة البقرة؛ "وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمْ رَبِّ ٱجْعَلْ هَدَا بَلَدًا ءَامِنَا" (سورة البقرة: 126)، ثمّ صار معرفةً في سورة إبراهيم؛ "وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَٰذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا" (سورة إبراهيم: 35)، ثمّ صار يُشارُ إليه في سورة البلد، وصارت الإشارة إلى البلد (هذا البلد) في سياق مطلق تُشير إلى مكَّة؛ "لَا أُقْسِمُ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ ۞ وَأَنتَ حِلُّ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ٢٠ (سورة البلد: 1-2)، ثمّ في سورة التين صار البلد معرَّفًا بأل وموصوفًا بالأمين، وهنا تظهر إجابةُ الله دعاءَ إبراهيم عَلَيْهِالسَّلَامُ، ويظهر إقرار الإجابة؛ إذ صار البلد الأمين عَلَمًا لمكَّة دون أن يقترن بمحدَّدات ومعيّنات؛ "وَهَلذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ۞" (سورة التين: 3). ولنقرأ ما يقوله ابن كثير في تفسير تنكير (البلد) وتعريفه في الآيتين الأوليَينِ: "وقال في هذه السورة [البقرة]: "رَبِّ ٱجْعَلْ هَنذَا بَلَدًا ءَامِنَا" أي: اجعل هذه البقعة بلدًا آمنًا، وناسب [التنكير] هذا؛ لأنه قبل بناء الكعبة. وقال تعالى في سورة إبراهيم: "وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِكُمُ رَبِّ ٱجْعَلُ هَلِذَا بَلَدًا ءَامِنَا"، وناسب [التعريف] هذا هناك؛ لأنه- والله أعلم- كأنه وقع دعاء ثانيًا بعد بناء البيت واستقرار أهله به". أ ونستبعد رأيًا ذكره الرازيّ مع إيراده الرأي الذي سبق، وذلك قوله: "فإن قيل: أي فرق بين قوله: "ٱجْعَلْ هَلْذَا بَلَدًا ءَامِنَا" (سورة البقرة: 126) وبين قوله: " ٱجْعَلْ هَلذَا بَلَدًا ءَامِنَا). قلنا: سأل في الأول أن يجعله من جملة البلاد التي يأمن أهلها فلا يخافون، وفي الثاني: أن يزيل عنها الصفة التي كانت

<sup>1</sup> المصدر نفسه، 425/1.

المجلد:11 العددة:3 94 يوليو- سبتمبر 2022

#### مجلة الانزياح اللفظى للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظى للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

حاصلة لها، وهي الخوف، ويحصل لها ضد تلك الصفة وهو الأمن؛ كأنه قال: هو بلد مخوف فاجعله آمنًا". أ وعرّز دلالة التعريف على الاسمية العلمية إلحاق البلد بوصف الأمين، وهو صفة مشبّه تدلّ على الثبوت كما أسلفنا في المطلب الصرفيّ السابق.

ومن دلالات التعريف أيضًا (الكمال)، وهو استعمال أسلوبيّ حجاجيّ، وهو يقوم على جعل الخبر معرفةً فيفيد كمال الصفة، ورد ذكره عند سيبويه في تعليقه على المثال: (هذا عبد الله كلُّ الرجل)؛ قال: "فليس في الحُسْن كالألف واللام؛ لأنَّك إِنَّمَا أَردتَ بهذا الكلام هذا الرجل المبالغ في الكمال، ولم تُرِد أن تجعل (كلَّ الرجل) شيئًا تعرف به ما قبله وتبيّنه للمخاطب، كقولك: هذا زيدُّ. فإذا خفتَ أن يكون لم يُعرَف قلتَ: الطويلُ، ولكنك بنيتَ هذا الكلام على شيء قد أثبتَّ معرفته، ثم أخبرتُ أنَّه مستكلُّ للخصال". 2 وتحدّث عنه عبد القاهر بطريقة أخصّ حين حصره بالخبر وذكر له وجوهًا؛ نذكر منها ما سمَّاه (الموهوم)؛ قال: "اعلمْ أنَّ للخبر المُعرَّف (بالألف واللام) معنًى غيرَ ما ذكرتُ لك، وله مسلكُ ثُمَّ دقيقٌ ولمحةُ كالخَلْس، يكون المتأمِّل عنده كما يقال: (يَعرِف ويُنكر)، وذلك قولك: (هو البطل المحامي) و(هو الْمُتَّقَى الْمُرتَجَى)، وأنتَ لا تقصدُ شيئاً مما تقَدَّم، فلستَ تشير إلى معنى قد علم المخاطَبُ أنه كان، ولم يعلم أنه ممَّن كان... ولا تريدُ أن تقصُرَ معنًى عليه على معنى أنه لم يحصُلْ لغيره على الكمال، كما كان في قولك: (زيد هو الشجاءُ)، ولا أن تقول: ظاهر أنه بهذه الصفة، كما كان في قوله: (ووالدُكَ العبد)، ولكنَّك تريد أن تقول لصاحبكَ: هل سمعتَ بالبطل المحامي؟ وهل حصَّلتَ معنى هذه الصفة؟ وكيف ينبغى أَن يكون الرجل حتى يستحقُّ أن يُقالَ ذلك له وفيه؟ فإنْ كنتَ قتلتَه علماً، وتصوَّرْتَه حقَّ تصوَّره، فعليكَ صاحبَكَ واشدُدْ به يدَك، فهو ضالَّتُكَ وعندَه بُغْيتُكَ". \* ثمَّ نراه

<sup>1</sup> التفسير الكبير، 100/19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الكتاب، 12/2.

<sup>3</sup> دلائل الإعجاز، ص 182.

## مجلة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

يذكر ضربًا من ذلك يزدادُ فيه المعنى ظهورًا بأن تكونَ الصفةُ التي يُراد الإخبار بها عن المبتدأ مُجْراةً على موصوف، ويمثّل لذلك بقول ابن الرومي [من الطويل]:

هُوَ الرجُلُ المَشْرُوكُ فِي جُلِّ مالِهِ ولكنّه بالجَّدُ والجَّد مُفْرَدُ يقول: "هو الكامل في هذه الصفة". وننتقل إلى القرآن الكريم وتوظيف المعرفة ودلالاتها، ونبدأ بذكر دلالة الكمال في تعريف (الكتاب) في قوله تعالى: "ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدَى لِلْمُتَقِينَ ۞" (سورة البقرة: 2). فالمعنى: أنّه الكامل في كونه كِتَابًا، على الرأي الراجح في كون (الكتاب) خبرًا لاسم الإشارة المبتدأ به، وهو ما بينه الطبري حين نقل عن مجاهد والسدّي وعكرمة وابن عبّاس أنّ معنى ذلك الكتاب أي هو هذا الكتاب، وتبنى هذا الرأي. وذكره الزنخشري مع قول آخر بأنّ (الكتاب) قد يأتي صفة، فقال في معنى أن يكون خبرًا معرفة يفيد الكمال: "ومعناه: أنّ ذلك الكتاب هو الكتاب الكامل، كأنّ ما عداه من الكتب في مقابلته ناقص، وأنّه الذي يستأهل أن يُسمّى كتابًا، كما تقول: هو الرجل؛ أي الكامل في الرجولية". وهكذا نرى أن التعريف أفاد إلى جانب معناه العام الذي هو التعيين معاني أخرى ممثّلة في التوسيم كما في (البلد)، والكمال كما في (الكتاب)، وهي معان ذات طبيعة أسلوبية انزياحية؛ تنزاح (البلد)، والكمال كما في (الكتاب)، وهي معان ذات طبيعة أسلوبية انزياحية؛ تنزاح فيها الدلالات، وهي مع ذلك حجاجية تقويّ دلالة الكلمة، كما تقوّي مقصد السياق.

ننتقل بعد ذلك إلى ضرب آخر من الانزياح النحويّ للكلمة الاسمية، وذاك الحذف، ويكون الحذف على درجة عالية من الانزياح عندما لا يدلّ عليه دليل بنيوي مذكور في السياق، فلم يسبق أن ذُكرَ فيعود الضمير إليه، وليس له نظير يبيّنه، وهو إنّما يُدرَك لوضوحه ذهنيًّا بمعونة ذكر الفعل إذا كان المحذوفُ الفاعل، وهو الغالب فيه، ولنا أن نسمّيه الاكتفاء الذهني بمقابل الاكتفاء (البنيوي) التابع لإيجاز الحذف الذي يُدرَك

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 183.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: جامع البيان عن تأويل آي القرآن، 228/1.

<sup>3</sup> الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، 33/1.

#### مجلة الانزياح اللفظي للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظي للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

فيه المحذوف من بنية الكلام، أولن نتكلم على الاكتفاء البنيوي لأنّ مجاله التركيب، بل نقف على ما سمّيناه الاكتفاء الذهنيّ، ونبدأه بإيراد مثالَينِ من الشعر قديمه وحديثه، لنبيّن أنّه أسلوب تعرفه العرب، فمن القديم قول حاتم الطائيّ يحذف كلمة (النفس) [من الطويل]:

لَعَمْرُكَ مَا يُغْنِي الثَّرَاءُ ولاَ الْغِنَى إذَا حَشْرَجَتْ يَوْماً وضَاقَ بَهَا الصَّدْرُ ومِن الحديث قول عمر أبو ريشة يحذف (الطائرة) [من الرمل]:

وَثَبَتْ تَسَقُرِبُ النّجَمَ مِجَالاً وتهادَتْ تَسْحُبُ الذيلَ اختيالاً إِنّ لأسلوب الحذف هذا نظائر عديدة في القرآن الكريم، ومن ذلك حَذْفُ (الأرض) من الآية: "كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ قَ" (سورة الرحمن: 26). وبلاغة حذف الكلمة في أنها معروفة ابتداءً، وفي أنّ الاستغناء عنها لا يؤثّر في المعنى، وأمر ثالث أنّ حذفها يعني انعدام معروفة ابتداءً، وفي أنّ الاستغناء عنها لا يؤثّر في المعنى، وأمر ثالث أنّ حذفها يعني انعدام أهيّها قياسًا إلى المذكور، وهو الفانون والفناء، فالسياق يركّز على الحدث وأصحابه، ولا يهم موقعهم أين، بل المهم مآلهم إلى أين، فالمكان (الأرض) لا شيء بالنسبة إلى المآل الفناء والآخرة)، والله أعلم، ومن ذلك أيضًا حذف (الشمس) من الآية: "فَقَالَ إِنّ أَخْبَبُثُ حُبَّ الحَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبّي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ قَ" (سورة ص: 32)، أي: توارت الشمس في الحجاب، بمعنى غابت، والخير هنا الخيل، شغلت سليمان عَليَوَالسَكَمُ عن الصلاة، فضرب أعناقها وعراقيها بالسيوف، وقيل: معنى مسحَها: وسَمَها بوسوم الوقف والمبة في سبيل الله، "وذكر غير واحد من السلف والمفسّرين أنّه اشتغل بعَرْضها حتى فات وقت صلاة العصر، والذي يُقطع به أنّه لم يتركها عمدًا بل نسيانًا". الحذف هنا لكثرة وقت صلاة العصر، والذي يُقطع به أنّه لم يتركها عمدًا بل نسيانًا". الحذف هنا لكثرة وقت صلاة العصر، والذي يُقطع به أنّه لم يتركها عمدًا بل نسيانًا". الحذف هنا لكثرة وقت صلاة العصر، والذي يُقطع به أنّه لم يتركها عمدًا بل نسيانًا". الحذف هنا لكثرة وقت صلاة العصر، والذي يُقطع به أنّه لم يتركها عمدًا بل نسيانًا". الحذف هنا لكثرة وقت صلاة العصر، والذي يُقطع به أنّه لم يتركها عمدًا بل نسيانًا". والمذي يُقطع به أنه به أنه لم يتركها عمدًا بل نسيانًا". والمؤلف والمؤلف والمؤلف والمؤلف والمؤلفة والمؤلف

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:11

الاكتفاء "داخل في باب المجاز، وفي الشعر القديم والمحدث منه كثير، يحذفون بعض الكلام لدلالة الباقي على الذاهب: من ذلك قول الله عنّ وجلّ: "وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانَا سُيِرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ كُلِمَ بِهِ ٱلْمَوْقَقُ " (سورة الرعد: 31). كأنه قال: لكان هذا القرآن". العمدة في محاسن الشعر وآدابه، 251/1. وانظر: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، 283/2-284.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تفسير ابن كثير، 65/7.

#### مجلة الله الاسمية في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظي للكلمة الاسمية في القرآن الكريم

الاستعمال كما يقول ابن عاشور، وذكر ما يرشّح معناها، فقال: "الإضمار للشمس في ذكر الأوقات كثير في كلامهم... والكلام تمثيل لحالة غروب الشمس بتواري المرأة وراء الحجاب، وكلَّ من أجزاء هذه التمثيلية مستعار، فللشمس استُعيرت المرأة على طريقة المكْنية، ولا ختفائها عن الأنظار استُعير التواري، ولأفق غروب الشمس استُعير الحجاب". أوأرى أنّ الحذف يفيد معنى آخر، وهو أنّ سليمان عَلَيَهِ السّائلام ندم لانشغاله عن صلاة العصر بحبّ الخيل حتى غابت الشمس، فالندم يتلخص في أمرين: الانشغال عن الذكر، وفوات الوقت، ولمّا كان أمر العودة إلى الذكر أمرًا مقدورًا عليه، ظلّ أمر فوت الوقت، وهذا السبب الأعظم لندمه وحزنه وغضبه، فأد فَ لفظ الشمس لارتباطه بهذا السبب، كأنّ في ذلك تخفيفًا على نفسه، وتنفيسًا عن غضبه، وتعبيرًا عن ندمه، وتضافر ذلك الحذف مع عبارات تدلّ على الإخفاء (توارت)، و(الحجاب). ومن ثُمَّ يتربّح أنّ الضمير في قوله في الآية التالية: تردّوهَا عَلَىً أن يعود إلى الشمس، أي ردّوا الشمس، "يكون الأمر مستعملًا في التعجيز، أي المنتطيعون أن تردّوا الشمس بعد غروبها، كقول مهلهل [من المديد]:

يا لِبَكْرٍ أَنشروا لي كليبًا [يا لِبَكْرٍ أَيْنَ أَيْنَ الفِرارُ]"2

ونذكر أيضًا من الأمثلة حذف (النفس) من الآية: "كُلَّا إِذَا بَلَغَتِ ٱلتَّرَاقِيَ اللهِ" (سورة القيامة: 26). هكذا نجد أنّ الانزياح النحوي القائم على الحذف نتعدّد فيه الدلالات ونتعمّق، ولا يكون ذلك مع الذكر، ولا شكّ في أنّ ذلك يكون منه بمؤازرة السياق ودلالته، والأمر نفسه رأيناه في أسلوبي التعريف والتنكير، وهو أمر عامّ في سائر ضروب بلاغة الكلمة الاسمية في القرآن الكريم على ما أظهرناه وما سيظهر، ونشير إلى أهميّة الوقوف على ظاهرة التعدّد في القرآن الكريم إن في الدلالات وإن في الألفاظ، وأنّ ذلك يحتاج دراسة خاصّة يكون مجالها الأساليب إن يسّر الله.

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> التحرير والتنوير، 256/23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 257-256/23.

#### مجلة الاسمية في القرآن الكريم بالغة الانزياح اللفظيّ للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

الخاتمة: إنّ مصطلح (الانزياح اللفظيّ)، وكذلك مصطلح (الكلمة الاسمية) من المصطلحات التي ابتكرناها، فالانزياح معروف بين الدارسين الأسلوبيين بأنّه ينقسم إلى انزياح دلالي، وانزياح تركيبي، أمّا الانزياح اللفظي فلم يلتفتوا إليه، وهو انزياح يرتبط باللفظ أكثر من المعنى أو الدلالة؛ لأنّ التغيير فيه يحدث في بنية اللفظ تصريفًا، أو تعريفًا وتنكيرًا، أو حذفًا. أمّا المصطلح الآخر؛ أي: الكلمة الاسمية، فهو من الكلمة الاسم، وهي تقابل الكلمة الفعليّة، والكلمة الحرفيّة، لمّا أنّ الكلمة تنقسم في عُرْف النحويين إلى اسم وفعل وحرف.

لقد ظهر لنا من ملاحظة الانزياح الذي يصيب الكلمة الاسمية في الاستخدام القرآني الكلمات الاسمية استعمالات أسلوبية خاصة تقوم على التحويل أو الحذف اللفظي، وأنّ ذلك جاء متسقًا منسجمًا مع دلالات السياق، وأنّ الكلمة المختارة في السياق أنسب من الأصل أو القياس الذي خرجت عنه وأكثر إدلالًا، بل إنّها جعلت اللفظ يختزن معاني كثيرة تقوّي دلالة السياق وتؤكّدها، فكما أنّ المعنى الواحد يحدّد الدلالة، فإنّ المعاني الكثيرة المتحصّلة من الأصل والخارج عنه في الانزياح الصرفيّ يقويّ الدلالة، ومعاني الانزياح النحويّ المتمثّل في التعريف والتنكير توافق دلالة السياق وتعزّزها، وتكشف لنا دلالات جديدة غير دلالاتها الأصلية المتجلّية في التعيين في المعرفة، والإطلاق في النكرة، ويبقى الحذف أسلوبًا يتناسب مع المقصد والسياق، فيظهر لنا الكلام من حيث لا كلام، وهذا باب عجيب من أبواب الاستعمال اللغويّ. وأخيرًا فإنّ باب الانزياح اللفظي للكلمات الاسمية في القرآن الكريم هو باب يسير من أبواب الاستعمال، وهو يكشف لنا عن بلاغة القرآن وأسرار بيانه وعجائبه التي لا تنقضي، ذكرنا فيه بعض الوجوه وأهمها، وتطرقنا لبعض الأمثلة من القرآن وبلاغته، والله المستعان. ذكرنا فيه بعض الوجوه وأهمها، وتطرقنا لبعض الأمثلة من القرآن وبلاغته، والله المستعان.

#### مجلة الانزياح اللفظي للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم بالاغة الانزياح اللفظي للكلمة الاسميّة في القرآن الكريم

#### المصادر والمراجسع

- 1. القرآن الكريم
- 2. التحرير والتنوير «تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد» للطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر، تونس، 1984هـ.
- تفسير القرآن العظيم لابن كثير، تحقيق: سامي بن محمد السلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط2، 1999م.
- 4. التفسير الكبير (مفاتح الغيب) لفخر الدين الرازيّ، دار إحياء التراث العربي، يبروت، ط3، 1420هـ.
- جامع البيان عن تأويل آي القرآن للطبريّ، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركى، دار هجر للطباعة والنشر، ط1، 2001م.
- و. دلائل الإعجاز لعبد القاهر الجرجاني، تحقيق، محمود شاكر، مطبعة المدني-دار المدنى، القاهرة- جدّة، ط3، 1992م.
- الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها لابن فارس،
   دار الكتب العلمية، ط1، 1997م.
- 8. العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده لابن رشيق القيروانيّ، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الجيل، ط5، 1981م.
- 9. فقه اللغة وسر العربية للثعالبيّ، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، إحياء التراث العربي، ط1، 2002م
- 10. الكتاب لسيبويه، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط3، 1988م
- 11. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل لمحمود بن عمر الزمخشري، (ومعه حاشية الانتصاف لابن المنيّر)، دار الكتاب العربي، بيروت، ط2، 1407هـ.
- 12. المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر لابن الأثير، قدّمه وعلّق عليه: أحمد الحوفي، بدوي طبانة، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة، د.ت.
- 13. معاني النحو لفاضل السامرائيِّ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، الأردن، 2000م.

ISSN: 2321-7928

#### أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

 $^{1}$ د. إسماعيل صديق عثمان إسماعيل  $^{1}$ 

المستخلص: تناول هذا البحث والذي جاء بعنوان "أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية" تعريفات ومفهوم النفس والصحة النفسية في الإسلام. كما وقف على مفهوم ودلالات الدين والتدين. وبيّن أثر التدين في الصحة النفسية وختم الباحث بالوقوف على الدلالات السيكولوجية للدين. ولعل من أهم أسباب اختيار هذا الموضوع سعى المنهج الإسلامي التربوي إلى تحقيق أركان الصحة النفسية للمساعدة في بناء شخصية سوية من خلال تقوية الصلة بالله عَزَّوَجَلَّ، وبيان لأهم المشكلات النفسية التي تعتبر من أقدم المشكلات التي عانى منها الإنسان في كافة مراحل تاريخه وعبر سنين هذه المعاناة تنقل الإنسان من طريقة إلى أخرى بحثًا عن علاج يخرجه من هذه المعاناة. وقد هدفت الدراسة إلى تقصى ملامح التدين العامة للمجتمع البشري بالتركيز على الإسلام الذى أولى الصحة النفسية اهتمامًا خاصًا لتحقيق مقاصد الإنسان الدنيوية والأخروية، والعاقل هو من يفسر ويشرح على ما تأتى به الحواس من المدركات الحسية الخارجية أو الداخلية. فسيكولوجية التدين تشكل القوة الكامنة في تحقيق المدركات الحسية والمعنوية للإنسان، والعقل هو الذي يرتفع بالإنسانية إلى الخيرية إن دلّ على الحكمة والموعظة الحسنة. وتتمثل أهمية الموضوع في فائدته العامة للإنسانية؛ فالإنسان في أحيان كثيرة قد يخرج عن جادة الصواب، ويضيع وقته في متاهات الخرافة والشعوذة والدجل متصلًا بالضلال والانحراف، والذي يتخذ من رسالات الرسل والأنبياء عليهم السلام طريقًا للشفاء من أمراض الأبدان والأنفس، ويتبع سبيل الهدى، ويتخذ من

المجلد:11 العدو:3 (99 يوليو-سبتمبر 2022

أ أستاذ مشارك، قسم مقارنة الأديان، كلية العلوم الإنسانية، جامعة بحري، السودان

# مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · — · أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

الأسباب الموجبة للشفاء باستخدام المنهج الرباني هو الإنسان الأكثر صحة في نفسه وعقله. ولتحقيق المرامي التي يسعى إليها الباحث سيتبع المنهج الوصفي التحليلي من خلال أاسلوبي الاستنباط والاستقراء.

مقدمة: عرّفت موسوعة علم النفس والتحليل النفسي الصحة النفسية Psychological Health بأنها: "التوافق السليم والشعور بالصحة والرغبة في الحياة"، وتختلف تعريفات الصحة النفسية باختلاف البيئة والمجتمع والثقافة، ولكن المتفق عليه أنَّ الصحة النفسية هي الحالة المستمرة التي يكون فيها الفرد مستقرًا ومتوافقًا نفسيًا واجتماعيًا، مع شعوره بالراحة والسعادة ومقدرته على إثبات ذاته وكيفية استغلاله لوقته ومهاراته وقدراته للوصول إلى أهدافه. ويسعى المنهج الإسلامي التربوي إلى تحقيق أركان الصحة النفسية للمساعدة في بناء شخصية سوية من خلال تقوية الصلة بالله عَزَّوَجَلَّ والثبات والتوازن الانفعالي، وبالصبر عند الشدائد والتفاؤل وعدم اليأس وفطرة الإنسان بالدين تقوم على الاعتراف بوجود الإله، ولكن تلك العلاقة قد نتعرض للانحراف فينحو فيها الإنسان نحو الكفر والإلحاد. والمتأمل لحركة التاريخ يجد أنَّ الدين قد لعب دورًا كبيرًا في الحفاظ على فكرة بناء المؤسسات الاجتماعية، فالتراث الأخلاقي الذي يدعي الإنسان المعاصر أنه نتاج اجتهاده سوف يكشف بسهولة أنَّ ذلك التراث هو أحد نواتج الدين، فالصدق والأمانة والحب والتسامح والسلام وإتقان العمل والنظام ...إلخ. كل هذه القيم حثَّت عليها الأديان السماوية قبل أن يصبح للإنسان تراثُ أخلاقي أو حضاري. فالقيم والعادات والتقاليد والقوانين والنظم الدينية والاجتماعية والاقتصادية كلها عصارة عملية نتيجة لاقتراب الإنسان من سيكولوجية التدين، وقد فضل الله الإنسان بالعقل وميزه عن سائر المخلوقات، وبهذه الخصلة أصبح الإنسان خليفة الله في الأرض وسخر له ما في البر والبحر وكلفه بعبادته وطاعته وتكفل برزقه. ومن السنن الكونية التي لا مناص منها هي أن فكرة الدين صفة متأصلة في النفس الإنسانية منذ نشأتها الأولى، وتختلف هذه النزعة باختلاف البيئة

## مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · — · أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

والثقافة والحضارة التي تسود في كلّ مجتمع، إذ إنّ التعاليم الدينية واضحة في هذا المجال، فالإنسان ابن بيئته فمتى ما كانت البيئة صالحة يصلح الإنسان، ولا شك في أنّ المعتقدات الدينية تلعب دورًا متعاظمًا في تقويم سلوك الفرد في كافة الجوانب السيكولوجية التي ترتبط بالمسؤولية الاجتماعية والانتماء الديني والالتزام الاخلاقي، فالتقوى تدل على قوة الناحية الروحية والمادية معًا. والدين كمؤسسة اجتماعية لا يمكن أن تستغنى عنها أية جماعة بشرية مهما كانت بدائية أو متحضرة، وقد دلّت بعض الدراسات الآثارية والفسيولوجية والأنثربولوجية على أنّ البشر حتى في أدوار ما قبل التاريخ كانوا متأثرين بفكرة التدين حتى جاءت الرسالات السماوية، فأصبح الدين من أكبر المؤسسات التي لا تضاهي قوتها كلّ المؤسسات الاجتماعية الأخرى.

تعتبر المشكلات النفسية من أقدم المشكلات التي عانى منها الإنسان في كافة مراحل تاريخه، وقد زادت في عصرنا الحالي لجنوح أفراده للمادية، وعبر سنين هذه المعاناة. وعلى تنقل الإنسان من طريقة إلى أخرى بحثًا عن علاج يخرجه من هذه المعاناة. وعلى الرغم من أنّ الإنسان في أحيان كثيرة قد يخرج عن جادة الصواب، ويضيع وقته في متاهات الخرافة والشعوذة والدجل متصلًا بالضلال والانحراف، فالذي يتخذ من رسالات الرسل والأنبياء (عليهم السلام) طريقًا للشفاء من أمراض الأبدان والأنفس، ويتبع سبيل الهدى، ويتخذ من الأسباب الشرعية الموجبة للشفاء، باستخدام المنهج الرباني هو الأكثر صحة في نفسه وعقله.

استخدم الباحث المنهج الوصفي والتحليلي لمعرفة اللوازم الدينية العقدية التي يجب أن نتوفر عند كل من يحمل في جوانحه النزعة الدينية. ويمكن ألا نتفق المجتمعات أو الثقافات المختلفة وحتى الأفراد المختلفين في الثقافة ذاتها بشأن تحديد العوامل المؤثرة لفكرة التدين التي تؤدي إلى الوضع الأمثل من الناحية النفسية. وقد أثبتت بعض الدراسات السيكولوجية أن الثقافات تختلف فيما بينها في الأهمية النسبية التي توليها لبعض المفاهيم، مثل، السعادة أو الاستقلال الذاتي أو العلاقات الاجتماعية وغيرها.

#### مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية . · · · · · · أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

وقد هدفت الدراسة إلى تقصي ملامح التدين العامة للمجتمع البشري بالتركيز على الإسلام، والوقوف على مفهوم النفس والصحة النفسية في الإسلام، ومفهوم ودلالات الدين والتدين، وأثر التدين في الصحة النفسية والدلالات السيكولوجية للدين، فالعاقل هو من يفسر ويشرح ما تأتي به الحواس من المدركات الحسية الخارجية أو الداخلية، وسيكولوجية التدين تشكل القوة الكامنة في تحقيق المدركات الحسية والمعنوية للإنسان، فالعقل هو من يرتفع بالإنسانية إلى الخيرية إن دلّ على الحكمة والموعظة الحسنة، وقد قسم الباحث هيكل البحث إلى ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: مفهوم النفس والصحة النفسية في الإسلام.

المبحث الثاني: مفهوم ودلالات الدين والتدين.

المبحث الثالث: أثر التدين في الصحة النفسية والدلالات السيكولوجية للدين.

#### المبحث الأول: مفهوم النفس والصحة النفسية في الإسلام

أولاً: النفس في اللغة والإصطلاح: النفس بمعنى الروح، يقال: خرجت نَفْس فلان؛ أي: روحه (ابن منظور، 1958م: 234)، ومنه قوله تعالى: ".....وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ ٱلْكِتَبَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ قَ". (سورة البقرة: 44)؛ أي: تتركون. وقوله تعالى: "أللَّهُ يَتَوَقَى ٱلْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَا". (سورة الزمر: 42)؛ يريد خروج الروح. والنفس بمعنى "حقيقة الشيء وجملته، يقال: قتل فلان نَفْسه؛ أي: ذاته، وأهلك نَفْسه؛ أي: أوقع في الهلاك بذاته (الجوهري، 1978م: 265)، أما اصطلاحًا: فـ "النَّفْس هي الجوهر اللطيف، والحامل لقوة الحياة والحس والحركة الإرادية، وسمّاها الحكيم: الروح، فهو جوهر مشرق للبدن، فعند الموت ينقطع ضوؤه عن ظاهر البدن وباطنه، وأما في وقت النوم، فينقطع عن ظاهر البدن دون باطنه (الجرجاني، 1989م: 36)، وقد ذكر العلماء المعاصرون أنّ للنفس عدة تعريفات؛ منها: أنها هي جوهر الإنسان، ومحرك أوجه نشاطه المختلفة؛ إدراكيةً، أو حركية، أو فكرية، أو انفعالية، أو أخلاقية؛ سواء أكان

## مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية - · · · · · · أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

ذلك على مستوى الواقع، أو على مستوى الفهم، والنفس هي الجزء المقابل للبدن في تفاعلهما وتبادلهما التأثير المستمر، مكونين معًا وحدةً متميزة نطلق عليها لفظ (شخصية Personality) تُميز الفرد عن غيره من الناس، وتؤدي به إلى توافقه الخاص في الحياة (زقزوق، بدون تاريخ: 36)، وفي القرآن الكريم: تعدُّدت معانيها بحسب سياق الآيات الكريمة الواردة فيها فالنفس بمعنى الإنسان؛ أي: الشخصية البشرية بكامل هيئتِها، وهي الإنسان بكامل دمه ولحمه وشخصيته، وهذا كثير وغالب في القرآن، فمن ذلك الآيات التالية: يقول الله تعالى: "وَأَتَّقُواْ يَوْمَا لَّا تَجُزى نَفْسٌ عَن نَّفْسِ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةُ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلُ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ١٠٠٠ (سورة البقرة: 48)، وقوله تعالى: "وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَّا بإِذْنِ ٱللَّهِ كِتَنْبَا مُّؤَجَّلاًّ". (سورة آل عمران: 145). وقد شاع استعمالُ النَّفْس في الإنسان خاصة؛ حيث تطلق ويراد بها هذا المركّب المشتمل على الجسم والروح، ويظهر هذا في غير ما سَبَق، كما جاء في قوله تعالى: "قَالَ رَبِّ إِنِّي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ؟. (سورة القصص: 33)، والمقصود هنا الرجلُ القبطى الذي قتله موسى عَلَيْهِالسَّكَرُمُ في أرض مصر (القرطبي، بدون تاريخ: 1356). والنفس بمعنى القوى المفكرة في الإنسان، ومنه قوله تعالى: "تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ۚ". (سورة المائدة: 116)؛ وقال ابن عاشور في تفسيره:" والنَّفْس تُطلَق على العقل وعلى ما به الإنسان إنسان، وهي الروح الإنساني، وتطلق على الذات، والمعنى هنا: تعلم ما أعتقده؛ أي: تعلم ما أعلمه؛ لأن النفس مقرُّ العلوم في المتعارف، وإضافة النفس إلى اسم الجلالة هنا بمعنى العلم الذي لم يطَّلِع عليه غيره؛ أي: ولا أعلم ما تعلمه؛ أي: مما انفردت بعمله، كما أشار إليه في الكشاف (ابن عاشور، بدون تاريخ: 345). والنفس بمعنى قُوى الخير والشر في الإنسان: النفس بمعنى قوى الخير والشر لها صفات وخصائص كثيرة؛ منها: القدرة على إدراك الخير والشر، والتمييز بينهما، والاستعداد لهما؛ قال تعالى: "وَنَفْسِ وَمَا سَوَّلَهَا ﴾ فَأُلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُولَهَا ۞". (سورة الشمس: 7، 8)،

#### مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية . · · · · · · . أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

وقال سبحانه: "وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ۞". (سورة البلد: 10)؛ أي: بيَّنا له الطريقين، طريق الخير وطريق الشر، وهذا إلى جانب الاستعدادات الفطرية الكامنة القوةُ والمدركة في الذات الإنسانية، فمن استخدم هذه القوة في الخير وغلَّبها على الشر، فقد أفلح، ومَن أظلم وجنح نحو الشر فقد خاب وخسر (سيد قطب، 1385هـ: 236). وقد أكدت دراسة جديدة (الصنيع، بدون تاريخ: 54) بأنه كلما ارتفع مقدار حفظ القرآن الكريم ارتفع مستوى الصحة النفسية. وهناك الكثير من الدراسات الأجنبية والإسلامية التي تؤكد على أهمية الدين في رفع المستوى النفسي للإنسان واستقراره وضمان الطمأنينة له. ولما كانت هذه المفردة- النفس- تأخذ أبعادًا متنوعة ومختلفة فقد تحدث القرآن الكريم عنها وعن مدلولاتها وخصها بالتفصيل والإسهاب لما لها من قوة ومكانة في الإنسان حيث ورد ذكر لفظ النفس وما يشتق منها في (313) موضعًا في القرآن واتخذت معاني كلية وجزئية، قال تعالى: " وَفِيَّ أَنفُسِكُمُّ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۞" (سورة الذايات: 21)، في هذه الآية يحدثنا الله سبحانه وتعالى على التفكير والتدبر في أنفسنا لأنَّ فيها العبر الكثيرة حيث تبين عظمة الخالق على المخلوق، وقدرته الباهرة في خلق الناس واختلاف ألسنتهم وألوانهم وما جبلوا عليه من الإرادات والقوى، وما بينهم من التفاوت في العقول، والسعادة والشقاوة. فالإنسان الناجح هو من يعرف إيجابيات نفسه ويدعمها، ويحاول الابتعاد عن سلبياتها.

ثانيًا: مفهوم الصحة النفسية والصحة النفسية في الإسلام: عرّفت موسوعة علم النفس والتحليل النفسي الصحة النفسية Psychological Health بأنها: التوافق السليم والشعور بالصحة والرغبة في الحياة (النابلسي، 1992م: 24). وعرّفت لجنة خبراء الصحة العالمية في منظمة الصحة العالمية بأنها: قدرة الفرد على تكوين علاقات ناجحة مع الآخرين، والمشاركة في تغيير وبناء البيئة الاجتماعية والطبيعية التي يعيش فيها، من خلال إشباع حاجاته الأساسية بصورة متوازنة، وإنماء شخصية قادرة على تحقيق الذات بصورة سوية (لانش، 2005م: 44). فالصحة النفسية هي حالة من التكامل

## محلية السينية السينية . · · · · · · · أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

المستمر مع الفرد في نموّ وإشباع جوانبه الجسمية والروحية والعقلية والانفعالية والاجتماعية بشكل سوي (درويش، بدون تاريخ: 14). ولا خلاف بين العلماء والأطباء على أنَّ الصحة الجسدية هي سلامة أعضاء الجسم من الأمراض؛ وتمام سير العمليات الحيوية بشكل سليم. فالصحة النفسية هي اللبنة الأساسيّة للمجتمع وجوهر بنائه، فالإنسان السوي هو مصدر النهضة والفكر والتقدّم، ولكي يقوم الفرد بأداء واجباته ومهامه الذاتيّة والاجتماعيّة على أكمل وجه لا بد أن يكون متمتّعًا بصحة نفسيّة عالية تخلو من الاضطرابات والمشاكل التي تؤثر بشكل سلبيّ في بذله وعطائه وإنجازاته، فالفرد المصاب باضطراب أو خلل نفسيّ له أثر سلبي يعود على ذاته وعلى الآخرين من حوله فيقف عائقًا في وجه تقدّمه وإنجازاته، لذا ظهرت الأهميّة الكبيرة لدراسة الصحة النفسيَّة التي تصل بالفرد إلى الانسجام والتوافق النفسي والاجتماعي، والقدرة العالية على الإنتاجية والسعادة والعطاء. أيضًا تُعرَّف الصحَّة النفسيَّة، بأنها هي مجموعة من الإجراءات والطرق التي يتّبعها الأفراد في المحافظة على صحتهم النفسية، حتى يتمكَّنوا من إيجاد الحلول المناسبة للمشكلات التي تواجههم، وتُعرف أيضًا بأنها قدرة الفرد على التعامل مع البيئة المحيطة به، وتغليب حُكم العقل على الانفعالات التي تنتج نتيجة لتأثّره بالعوامل التي تدفعه للغضب، أو القلق، أو غيرها (حنفي، 1995م: 44). وقد اهتمَّت مجموعة من المدارس النفسية بوضع تعريفات للصحَّة النفسية، منها:

- مدرسة التحليل النفسي: يمثّل هذه المدرسة عالم النفس (فرويد)، والذي عرّفَ الصحة النفسية: "بأنها القدرة على القيام بالعمل، طالما أنّ الإنسان لا يُعاني من أيّ مرض يمنعه من ذلك"، وبالتالي تعتبر هذه المدرسة بأنها نقيض للمرض.
- المدرسة السلوكية: عُرّفت الصحة النفسية بأنها: "اختيار الفرد السلوك المناسب مع المواقف التي تواجهه، بالاعتماد على الأفكار الاجتماعية التي يكتسبها الفرد من المجتمع الذي يعيش فيه".
- المدرسة الإنسانية: يمثل هذه المدرسة العالم (ماسلو)، والذي عرّف الصحة

## مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية . · · · · · · أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

النفسيّة بأنها: "امتلاك الإنسان شخصية سوية، تساعده على التعامل مع الأحداث التي تحدث له، وتختلف عن الشخصيّة غير السوية والتي لا تتمكّن من التعامل بشكل جيّد مع الأحداث المحيطة بها" (غدنر، 2005م: 34).

إذن الصحة النفسية هي الصورة المعنوية والحسية للجسد؛ فليس من السهل قياسها ولكن تكون دلالتها من خلال أفعال وردود أفعال الفرد وسلوكياته وأسلوبه في التعامل. ومن هنا تختلف تعريفات الصحة النفسية باختلاف البيئة والمجتمع والثقافة، ولكن المتفق عليه أنّ الصحة النفسية هي الحالة المستمرة التي يكون فيها الفرد مستقراً ومتوافقًا نفسيًا واجتماعيًا مع الشعور بالراحة والسعادة والمقدرة على إثبات ذاته وكيفية استغلاله لوقته ومهاراته وقدراته للوصول إلى أهدافه. وبشكل عام هي مقدرة الفرد في فهم شخصيته وذاته من خلال التحكم في مشاعره وعواطفه التي تسيطر على انفعالاته ومشاعره بصورة إيجابية أو سلبية.

حياة الفرد الاجتماعية والنفسية والبيئية تؤثر سلبًا أو إيجابًا في معدل الصحة النفسية التي يتمتع بها، حيث أكدت منظمة الصحة العالمية في تقريرها المختصر عن الصحة النفسية على اختلاف وتنوع العوامل المؤثرة في الصحة النفسية، كالاعتلالات الجسمية، وأمراض القلب، والاكتئاب، والأنماط الصحية غير السليمة، وتعاطي المخدرات والأدوية وغيرها، هذا بالإضافة إلى المؤثرات الطبيعية التي هي من صنع الإنسان كالفقر، والحروب، وفقدان الأمن، وانتشار اليأس، وتدني الدخل، وانتشار البطالة، وانتهاكات حقوق المرأة والطفل، وأساليب التنشئة الأسرية العنيفة غير السليمة.... وغيرها، جميع هذه العوامل البيئية والنفسية والاجتماعية من شأنها حمان الأفراد من التمتع بالاستقرار النفسي والصحة النفسية وبالتالي يصبح انتشار وظهور الانحرافات؛ والأنماط السلوكية غير السليمة؛ وحالات القلق من أكبر وهناك اعتقاد شائع حتى يومنا هذا عن أنّ الاضطرابات تنتج عن نقاط ضعف

# مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية . · · · · · · · أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

وراثية تكشفها عوامل الضغط البيئية. ومع ذلك، فإنه يتضح في كثير من الدراسات الاحصائية أنّ اضطرابات الصحة النفسية في الثقافات الغربية أكثر انتشارًا، وأنّ هناك علاقة قوية بين الأشكال المتنوعة للاضطراب النفسي الحاد والمعقد في سن البلوغ حيث نتعرض الأطفال لاعتداء أو إساءة معاملة (جسدية أو جنسية أو انفعالية) أو الإهمال خلال مراحل النمو المبكرة (Koenig, 2004:44).

يسعى المنهج الإسلامي التربوي إلى تحقيق أركان الصحة النفسية للمساعدة في بناء شخصية سوية من خلال الآتي:

- تقوية الصلة بالله عَرَّفِجَلَّ: وهي أم أساسي في بناء المسلم في المراحل الأولى من عره حتى تكون حياته خالية من القلق والاضطرابات النفسية، وتتم هذه العملية بتنفيذ ما جاء عن الله تعالى وعن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، حين قال لعبد الله بن عباس: "يا غُلامُ إني أُعَلِّمُكَ كَلِمات: احْفَظِ الله يَحْفُظُكَ احْفَظ الله تَجِدهُ تُجُاهَك، إذا سَألت فاسأل الله، وإذا اسْتَعنت فاسْتَعِنْ بالله، واعْلَم أنّ الأُمّة لو اجْتَمَعت على أنْ يَنْفُعوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفُعوكَ إِلاّ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله لك، وإن الجُتَمعوا على أنْ يَضُرُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُوكَ إِلا بِشَيْءٍ قد كَتَبَهُ الله كَالله عَلَيْك، ويَعتب الأقلام وَجَفّتِ الصَّحُفُ"، (رواه الترمذي)،
- الثبات والتوازن الانفعالي: الإيمان بالله يشيع في القلب الطمأنينة والثبات والاتزان، ويقي المسلم من عوامل القلق والخوف والاضطراب، قال تعالى: "يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلقَالِبِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةً (سورة إبراهيم: 27) وقال تعالى: "فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُزُنُونَ "" (سورة البقرة: 38)، وقال تعالى: "هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ ٱلسَّكِينَة فِي قُلُوبِ ٱلمُؤْمِنِينَ لِيَرْدَادُواْ إِيمَننَا مَّعَ إِيمَنهِمُ ". (سورة الفتح: 4)
- الصبر عند الشدائد: يربي الإسلام في المؤمن روح الصبر عند البلاء عندما

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

# مجلية النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · — أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

يتذكر قوله تعالى: "وَالصَّدِيرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسُِّ أُوْلَـنِكَ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَأُوْلَـنِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ ﴿ "و (سورة البقرة: 177)، وقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "عَبًا لأمر المؤمن إن أمره كله خير؛ وليس ذلك لأحد إلّا للمؤمن إن أصابته سرّاء شكر فكان خيرًا له وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له". (رواه مسلم)

- المرونة في مواجهة الواقع: يحصن الإنسان أمره من القلق أو الاضطراب حين يتدبر قوله تعالى: "وَعَسَىٰ أَن تَحْرَهُواْ شَيْئَا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمُ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُواْ شَيْئَا وَهُو خَيْرٌ لَّكُمُ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُواْ شَيْئَا وَهُو شَرُ لَّكُمُ وَأَللَهُ يَعْلَمُ وَأَنتُم لَا تَعْلَمُونَ إِنَّ (سورة البقرة: 216)
- التفاؤل وعدم اليأس يجب أن يكون المؤمن متفائل دائمًا لا يتطرق اليأس إلى نفسه، لقوله تعالى: "وَلَا تَاْيْتَسُواْ مِن رَّوْجِ ٱللَّهِ إِلَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ
- توافق المسلم مع ذاته انفرد الإسلام بأن جعل سن التكليف هو سن البلوغ الذي يأتي في الغالب مبكرًا عن سن الرشد، وبذلك يبدأ الفرد حياته العملية وهو يحمل رصيدًا مناسبًا من الأسس النفسية السليمة التي تمكنه من التحكم والسيطرة على نزعاته وغرائزه، وتمنحه درجة عالية من الرضا النفسي بفضل الإيمان والتربية الدينية الصحيحة التي توقظ ضميره؛ وتقوي صلته بالله سبحانه وتعالى.

# مجلة السينة ودلالاته السيكولوجية — · — · — · أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

#### المبحث الثاني: مفهوم ودلالات الدين والتدين

## أولاً: مفهوم التدين ونظريات تفسير نشأة الدين:

التدين لغة واصطلاحًا: إنَّ دراسة الدين في مساره التاريخي ليس إلا دراسة لأنماط التديّن الفعلية كما جسدتها الخبرة التاريخية وهي دراسة تتميز عن دراسة الدين نفسه وفي بنيته النسقية. فالتديّن هو تطبيق لما هو نظري في الإيمان أي أنه سلوك وليس قولًا أو تصورًا، وهذا السلوك هو غاية النظرية العقدية. جاء في قاموس المنجد: تدين: أُخذ دينًا (معلوف، 1966م: 231). ويعرف التدين لدى الغربيين بأنه صفة للشخصية تعود إلى توجهات عقلية (معرفية) عن الحقيقة الواقعة وراء نطاق الخبرة والمعرفة والتي تقع ضمن عوامل تؤثر على الحياة اليومية للفرد، وذلك من خلال مشاركته في تطبيق الشعائر الدينية" (Richerad,1975:136). وفي الإسلام حتى يكون الفرد متدينًا يجب أن يجمع بين الاعتقاد الصحيح والقول والعمل الصالح، قال الله تعالى: "فَاعْلَمْ أَنَّهُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَثْوَىٰكُمْ ١٠٠ (سورة محمد: 19). وقال القرطبي: "وإن كان الرسول صَلَالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عالماً بالله من خلال ثلاثة أوجه: يعني اعلم أن الله أعلمك أن لا إله إلا الله، والثاني- ما علمته استدلالًا فأعلمه خبرًا يقينًا، الثالث- يعني فاذكر أن لا اله إلا الله؛ فعبر عن الذكر بالعلم لحدوثه عنه". وعن سفيان بن عيينة أنه سئل عن فضل العلم فقال: ألم تسمع قوله حين بدأ به "فَاعْلَمْ أَنَّهُۥ لَا إِلَنَهَ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ" فأمر بالعمل بعد العلم. (القرطبي، 1407هـ، 16: 242-241). وعلى هذا نعرف التدين بأنه: التزام المسلم بعقيدة الإيمان بالله عَزَيْجَلَّ، وظهور ذلك على سلوكه من خلال ممارسة ما أمر الله به، والانتهاء عما نهي الله تعالى عنه.

ومن نظريات نشأة الدين: الدين والتدين أمر فطري، لقوله تعالى: "فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفَاً فِطْرَتَ ٱلدِّينُ ٱللَّهِيمُ خَنِيفَاً فِطْرَتَ ٱلدِّينُ ٱللَّهِمَ اللَّهِ ٱلَّتِينُ ٱللَّقِيمُ

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

# مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ (سورة الروم: 30)، وما تشير إليه الآية أنَّ الإنسان بدأ حياته مستقيمًا على الحق، أما الانحراف والاختلاف إنما جاء عرضًا، لقوله تعالى: "وَمَا كَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا أُمَّةَ وَاحِدَةً فَالْخُتَلَفُوْا وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ لَقُوله تعالى: "وَمَا كَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحِدَةً فَالْخُتَلَفُواْ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ لَقُوله تعالى: "وَمَا كَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحِدَةً فَالْخُتَلَفُواْ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ لَقُوله تعلى أَن الجماعة الإنسانية الأولى لم تترك وشأنها، تستلهم غرائزها بغير مرشد أو دليل، بل تعهدتها إله السماء بنور الوحي من أول يوم، فكان أبو البشر هو أول الملهمين، وأول المتضرعين الأوابين إلى الله سبحانه وتعالى.

- النظرية الروحية: حاول أصحاب هذا المذهب تأكيد أن التدين ظاهرة نفسية اجتماعية، وأن الخشية من المجهول هي التي جعلت الإنسان يلجأ إلى الدين، وهي نظرية قديمة ظهرت في العصور اليونانية والرومانية القديمة، فالناس في تلك المجتمعات البدائية وبسبب ظروفهم القاسية تحت ضغوط المرض والجوع والحروب القبلية والتخلف والجهل يسعون إلى كسب عطف القوى الغيبية لتأمين سلامتهم وتجنب سخط هذه القوى من خلال إرضائها والتقرب منها بالعبادة والطقوس وتقديم القرابين، ومن أهم الطقوس الروحية الدينية في هذه المجتمعات طقوس المرور أو الانتقال إلى المقدس وغير المقدس.
- النظرية الحيوية: ومن رواد هذه النظرية تايلور Taylor وأوكست كونت Comte وهربرت سبنسر Spencer وهي تميل إلى أن الإنسان البدائي يضفي على الظواهر الطبيعية، وأنه كان ينسب لها شخصيات حتى تصبح قوى روح غيبية تنشأ معها علاقات تشبه العلاقات القائمة بين الكائنات الإنسانية، تذهب هذه النظرية إلى أنّ الاعتقاد بالأرواح هي التي أوجدت فكرة الدين، وهو أول وعي لهذا الدين الذي أخذ بالتطور نتيجة للمؤثرات الشخصية والاعتقادات المحلية (Richerad1975:5).

# مجلية النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · — أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

- النظرية الأنثروبولوجية: يذهب أصحاب هذه النظرية بشكل عام إلى أنّ فكرة القوى الروحية والقوى الشخصية أو الخارقة للطبيعة هو أساس كل الأديان، كما يعتقد مؤيدي هذه النظرية أنّ هذه القوى وجدت مع بعضها البعض ولم تنشأ إحداهما عن الأخرى، فقد لاحظ الأنثروبولوجيون من خلال دراساتهم للقبائل والمجتمعات البدائية وتعمقهم في نظام حياتها؛ إن هذه القبائل والجماعات تدرك العالم الذي تعيش فيه بأنه ينشطر إلى شطرين المقدس وغير المقدس، ففي الشطر المقدس تدخل بعض الأشياء والأماكن والكلمات والأشخاص والتي يتفاعل معها الأفراد على أساس صفة التقديس، وهناك من يتعامل معها الأفراد دون أن يكون لها الصفة القدسية، وبذلك فقد ركز يتعامل معها الأفراد دون أن يكون لها الصفة القدسية، وبذلك فقد ركز أساسيتين هما: العقائد، والطقوس أو الشعائر، وهما ركان يكملان بعضهما بعضًا في أديان المجتمعات البدائية، كما لوحظ أن النظم الروحية البدائية لا تقتصر على العقائد الدينية فقط بل تضم أيضًا العقائد والممارسات السحرية إضافة إلى الأساطير (الهاشمي، 1963م: 67).
- النظرية الثقافية: يرى أصحاب هذه النظرية بأن الدين ما هو إلا عنصر ضروري من عناصر الثقافة فهو يقدّم مفهومًا وتكوينًا أخلاقيًا وشيئًا من التكوين الانفعالي للثقافة، وأنّ الدين في الثقافة أمل ومستقبل الأمة. فالدين والثقافة هما مظهران لشيء واحد، لذلك لا يمكن حفظ الثقافة وتنميتها إلّا عبر الدين، وأن المحافظة على الدين ورعايته يحتاج إلى الثقافة الدينية (مصطفى، بدون تاريخ: 190).
- نظرية التحليل النفسي: من رواد هذه النظرية "فرويد" وترجع هذه النظرية إلى أن الدين هو الاضطراب أو المرض النفسي أو الصراع القائم في نفس الإنسان، هذا الصراع ينتج عن تباين في وظائف الشخصية الإنسانية الثلاثة: الهو بما يحمل

## مجلية المسند . . . . . . . . . . أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

من رغبات جنسية محرمة، والأنا بما يمثله من قيم وتقاليد ومعايير المجتمع، والأنا الأعلى بما يمثله من ضمير والمثل العليا للفرد. ويذهب فرويد أن هذا الصراع يبدأ في السنة الخامسة من العمر، وأسماه بالمرحلة الأوديبية، ويحل الفرد هذا الصراع عادة باستخدام آلية الكبت الذي يؤدي بهذه الخبرات إلى حيز اللاشعور، وتظهر هذه الخبرات المكبوتة في حياة الفرد عن طريق دافعين أو غريزتين هما الجنس والعدوان (Ross,1990:236).

النظرية الإجتماعية: ويرى أصحاب هذه النظرية بأن الدين وجد من أجل ترسيخ مفهوم التضامن الاجتماعي في المجتمعات البدائية، ويدل على ذلك كثافة الطقوس الروحية التي تمارس في هذه المجتمعات، فالنظام الغيبي في هذه المجتمعات يعتبر قوة موحدة وفاعلة في زيادة التآزر والتضامن الاجتماعي، وتذهب هذه النظرية إلى اعتبار أنّ ظاهرتي الزواج والموت وما يتبعهما من طقوس احتفالية وتأبينية تشكل أهم المظاهر الاجتماعية التي تشير إلى أهمية المخافظة على التضامن الاجتماعي بين الأفراد والجماعات (الهاشمي، 1964م: 256).

من ناحية أخرى فإنّ دراسة الدين كصيرورة اجتماعية يمكّن الإنسان من فهم أنماط التديّن الاجتماعية على ضوء فهم الدين كعملية تمايز للمقدس عن ما هو دنيوي؛ فنصوص الدين تجعل الذات الإلهية متعالية ومتباينة للعالم الوجودي كله، وبمرور الوقت نتشكل في المخيال هوة هائلة بين المتعالي والدنيوي، بل تظهر دوره في تحديد ما يناسب كل مجال من أعمال وسلوكات، ولهذا يميل كثير من الباحثين إلى دراسة الدين من خلال فهم التمايز بين المجالات والوعي بها، وهذا التمايز هو بالضبط ما يجعل للتديّن قيمة إضافية (النشار، بدون تاريخ: 66). فإذا كان الدين ببنيته العقدية يجعل الإله خارج الدنيا، أي أنه يميز بين الوجود الدنيوي والوجود الأخروي؛ فإن التديّن يشكل عودة الوصل للفصال، فهو بموضع المقدس داخل في

المجلد:11 العدد:3 العد

## مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية . · · · · · · . أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

قلب الدنيوي، لا بذاته ولكن بصفاته وأحكامه، أما في المسيحية فالوضع مختلف لأنّ قاعدة الإيمان المسيحي لا تخلق التمييز بين الإله والدنيوي؛ فالتجسيد أي حلول الإله في جسد الآدمي، هو حضور للمتعالي مباشرة في العيني، وعلى منوالها وجدت مذاهب وتيارات تقول بالحلول والاتحاد في كل الأديان والعقائد الأخرى، كمذهب وحدة الوجود الذي فيه وحدة تامة للموجودات كلها، لكن من يعتمد الفصل، فإنه يضطر إلى القول بالتوسط والواسطة، بمعنى أنّ هناك واسطة بين الإله والعالم تتمثل في النبوة أو الإلهام والوحي المتلقي، لذلك لا يمكن حصر أنماط التدين كافة، في صيغها التاريخية أو حتى الواقعية الراهنة منها، وقد أكد بعض علماء النفس أنّ نشاطات الإنسان النفسية يمكن حصرها في ثلاثة جوانب: الجانب المعرفي الفكري، والجانب العاطفي الوجداني، والجانب المتعلق بالسلوك، وبالطبع ليس كل أنماط التدين دافعها خارجي؛ بل قد يكون لبعضها منشأ داخلي (ذاتي)؛ فكثير من الشباب في مجتمعنا المعاصر يمكن تصنيفهم ضمن منشأ داخلي (ذاتي)؛ فكثير من الشباب في مجتمعنا المعاصر يمكن تصنيفهم ضمن الجهاد؛ في إطار فكرهم الأممي ورفضهم لمفهوم الدولة الوطنية.

ومن المعلوم أنّ عموم الأديان لجميع الأمم لا يعني خضوع كل أفرادها لنزعة التدين وهماً فلا تخلو أمة من منكرين وساخرين يحسبون الحياة لعباً ولهواً، ويتخذون الدين وهماً وخرافة، لكن هؤلاء لا يشكلون إلا جزءًا قليلًا في كل أمة، وهم في الغالب من المترفين الذين لا يضعون للحياة قيمة ولا يدركون أن هنالك أزمات وتحديات قد تعوق مصير الإنسانية. وقد جاء في معجم (لاروس) للقرن العشرين: "إن الغريزة الدينية هي صفة مشتركة بين كل الأجناس البشرية، وتختلف ممارستها حسب التقدم الفكري والعلمي للدين، وتختفي وتضعف هذه النزعة عندما يبتعد الإنسان عن التزاماته الدينية (Commitment Religion) (لاروس، بدون تاريخ: 27).

# مجلة النفسية ودلالاته السبكولوجية — · — · — · أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السبكولوجية

المبحث الثالث: أثر التدين في الصحة النفسية والدلالات السيكولوجية للدين

أولاً: سيكولوجية المتدين والوظائف النفسية للدين: يسعى المتدين لاستكال نزعته الدينية بالاعتماد على النصوص الدينية التي شرعت له وجوده في العالم ويضغط هذا المتدين باتجاه تقديم حالته السيكولوجية دون تأخير حالته المعرفية للنصوص الدينية، لأنّ بعض النصوص الدينية أو الكثير منها بالأحرى، تُشرّع لنفسها حمولة قدسية مبدئية دون الحجر على أذهان الناس وسلوكياتهم على أرض الواقع، ولتنظيم شؤون مبدئية دون الحجر على أذهان الناس وسلوكياتهم على أرض الواقع، ولتنظيم شؤون عياتهم يدرك بأن الإنسان يقع تحت وطأة الجزاء الدنيوي والأخروي في الزمان والمكان المحددين، ففي عالم آخر، يبقى المرء مُهددًا أو تحت رحمة التهديد، بما يجعله يُفكر بآليات الحلاص من هذه العقوبات، لا بآليات بناء الحضارة الإنسانية (موسى، يُفكر بآليات الخلاص من هذه العقوبات، لا بآليات بناء الحضارة الإنسانية (موسى، تمثل الظواهر الدينية تمثلًا كاملًا في الحياة العامة، هي بمثابة مشكلة المسلمين اليوم، لا مشكلة الإسلام، فالتطبيقات العملية للنصوص الدينية يشوبها ما يشوبها من النقص بشكل مستمر لتأثير التيارات الفكرية المعاصرة على النزعة الدينية.

هناك علاقة تنافسية بين علم النفس والدين لأنّ محورهما بناء السلوك الإنساني، فكلاهما يشكلان نظرة كونية شاملة، فعلم النفس علم عقلاني وتجريبي محوره الأساسي الإنسان، في حين أنّ محور الدين هو تنمية الإنسان في سعيه نحو تحقيق مبدأ الاعتراف بوجود الله سبحانه وتعالى (المنهج الإيماني)، وقد تحول هذا التنافس إلى صراع حين أعطت المدرسة التحليلية (القوة الأولى في علم النفس) والمدرسة السلوكية (القوة الثانية) صورة سلبية للدين فوصفاه بأنه وهم، وأفيون الشعوب، وخداع وعصاب جماعي، ووسواس قهري، وتفكير غير منطقي، واضطراب انفعالي وقالوا إنّ الأشخاص المتدينين يتسمون بالمسايرة والجمود والتعصب والشك والتشاؤم والقمع والاعتمادية والتطرف...إخ. وقد وجه هذا التيار المعادي للدين برد فعل مساو من علماء الدين فوصفوا علماء النفس، وحذروا

المجلد:11 كوليو- سبتمبر 2022 كالم المجلد:114 ك

الناس من تأثيره على معتقداتهم. وظل هذا العداء قائمًا إلى أن جاءت المدرسة الإنسانية (القوة الثالثة) التي نظرت إلى الدين بشكل إيجابي، ووجدت فيه خبرة إنسانية فريدة وفلسفة حياة ومصدرًا للتوافق الشخصي والاجتماعي الكوني؛ وباعثًا على الاستقرار النفسى والاجتماعي؛ ومفجرًا أساسيًا لنوازع الخير في الإنسان (عبد العزيز، 1988م: 236). وعلى ذلك رأى علماء النفس عدم وجود صراع بين المنهج العلمي والتعاليم الدينية، بل خلو التعارض بين الأخلاق الدينية ونتائج البحوث النفسية في المجالات التربوية والاجتماعية والسياسية والأدبية والفنية، وفي مجال الدعوة أيضًا. ومن هنا بدأ التلاقي والتعاون بين العلوم الدينية والعلوم النفسية في بناء القواسم المشتركة بينهما مع احتفاظ كل منهما بخصوصية أهدافه ومنهجه. ويؤكد التصور الإسلامي للدين على وجود علاقات وثيقة بين تمام الإيمان، وحسن النظر والعمل، وحسن التفكير في الظواهر الكونية والحياتية المختلفة، فالإنسان في التصور الإسلامي مخلوق لديه استعداد فطري للخير والشر، وقد منح الإسلام الحرية للإنسان في الاختيار ليفعل الخير وينفع الآخرين فيثاب أو يفعل الشر ويضرهم فيعاقب (دراز، 1982م: 21). فالدين من وجهة نظر الإسلام يعم أرجاء الحياة، وهو الذي يصوغ سلوك الإنسان نحو سبيل الرشاد، وهو المعيار الذي يحتكم إليه في كل ما يصدر عنه لتحديد الاضطراب والانحراف عن الغاية والوظيفة التي خلق من أجلها، وبذلك يعتبر الدين هو الأساس الذي يبني عليه الفرد فلسفته الدينية كما يساعده على إقامة علاقات اجتماعية ذات معنى ومغزى في الحياة. فالدين من أهم الدعامات للنفس الإنسانية، ويظهر أثره أكثر وضوحًا في أوقات الشدائد والأزمات. وهو الذي يعطى تصورًا كاملًا عن النفس وعلاقتها بالآخرين وبالكون. كذلك هو الذي يجيب على الكثير من الأسئلة الصعبة التي لا يستطيع العلم الإجابة عليها مثل: معنى الحياة والموت، الحساب، الخلود، الغيب والله والملائكة والجن...إلخ. وبغير المعرفة الدينية يتعرض البناء الفكري الإنساني لهزات عقلية يصعب علاجها، وبالتالي يكون أكثر عرضة للاضطرابات النفسية.

# مجلة النفسية ودلالاته السبكولوجية — · — · — · أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السبكولوجية

كما يعطى الدين إطارًا مهمًا للحياة الاجتماعية حيث ينظم علاقات الأفراد والجماعات، ويهتم بطقوس الزواج والطلاق والتكافل والتراحم وكل مظاهر الدعم الاجتماعي، ويحدد إلى درجة كبيرة ما هو مقبول وما هو مرفوض في حياة الناس، ويدعم بذلك نوازغ الخير في البشر، ويجنب نوازع الشر لديهم.. والدين يدعم الإنسان في مواجهة ضغوط الحياة وأزماتها وكوارثها حيث يشعر الإنسان في النهاية أنّ كل شيء يحدث لحكمة، وأنَّ الله هو مدبر شؤون الكون؛ وأنه قادر على أن يفرج الكرب حين تعجز كل الوسائل البشرية. فالتصور الديني يجعل الدنيا مرتبطة بالآخرة وبذلك يعطي رحابةً في الرؤية واتساعًا في الحدود، بعكس التصور الدنيوي الذي يجعل الإنسان مخنوقًا في فترة عمره الزمني المحدودة. فالمتأمل لآثار الحضارات القديمة يلحظ بشكل واضح إلحاح الأفكار الدينية وغلبة الرموز الدينية على النقوش والتماثيل، وهذا يؤكد أن ثمة احتياج نفسي أصيل لفكرة الدين والتدين، وهذا الاحتياج يتجاوز حدود الثقافات والبيئات المختلفة ليثبت أنه احتياج نفسي إنساني عام وأصيل. لذلك فإن الدين هو منبع أصيل للكثير من الدوافع النفسية الإيجابية، والتي كثيرًا ما أسهمت في تطور الحياة الإنسانية على الأرض في شتى جوانبها الأخلاقية والقانونية والفنية والعملية. وحين تغيب التصورات الدينية فإن الإنسان يقع في دوامة اللامعنى؛ ويصبح في مواجهة قاسية مع ضغوط الحياة بدون دعامات، وبالتالي يفضل الموت على الحياة في مواجهة تلك الأزمة الوجودية. وعلى الرغم من كل هذه الآثار الإيجابية للدين في حالة تناوله الصحيح من مصادره الصحيحة إلا أن هناك وجهًا آخر للدين يختلف عن كل ما سبق ذكره، ويؤدي إلى عكس كل ما ذكرت، ويحدث هذا حين تكون هناك علة في مصدر الدين أو في محتواه أو في طريقة تناوله، وفي هذه الحالات يقع الميزان العقلي تحت طاولة التشوهات المعرفية والوجدانية والسلوكية، وهذا يمثل مكمن الخطر في التفكير العقلي السليم لخاصية الوجود. يقول ابن القيم: "وقد ركب الله سبحانه في الإنسان نفسين: نفسًا أمارة، ونفسًا مطمئنة،

# مجلة النفسية ودلالاته السبكولوجية — · — · — · أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السبكولوجية

وهما متعاديتان، فكل ما خف على هذه ثقل على هذه، وكل ما التذّت به هذه تألّمت به الأخرى، فليس على النفس الأمارة أشق من العمل لله وإيثار رضاه على هواها، وليس لها أنفع منه، وليس على النفس المطمئنة أشق من العمل لغير الله، وما جاء به داعي الهوى، وليس عليها شيء أضر منه، والملك مع هذه عن يمنة القلب، والشيطان مع تلك عن يسرة القلب، والحروب مستمرة لا تضع أوزارها إلا أن يستوفى أجلها من الدنيا، والباطل كله يَحيّز مع الشيطان والأمارة، والحق كله يتحيّز مع الملك والمطمئنة، والحرب دول وسجال، والنصر مع الصبر، ومن صبر وصابر ورابط واتقى الله فله العاقبة في الدنيا والآخرة". (ابن القيم، بدون تاريخ: 176).

ثانيًا: أثر التدين في الصحة النفسية: كشفت العديد من الدراسات النفسية عن وجود علاقة مهمة بين التدين والصحة النفسية، ولا ينحصر هذا الرأي على العلماء الباحثين في عجال العلوم الشرعية فقط، بل شمل عددًا من الباحثين في حقل العلوم الطبية أيضًا، فالبحوث التجريبية التي أجريت في هذا المجال أثبتت أن الذين يتمتعون بمستوى عال من التدين في العقيدة والمواظبة على أداء العبادات والدعاء... إلخ، هم أقل تعرضًا للضغوط النفسية والاكتئاب والقلق، وأقوى على مقاومة الضغوط النفسية، وأقل محاولة للانتحار (درويش، 1992م: 89). فالذين يتعرضون لأمراض الصحة النفسية هم الذين لا يولون الاهتمام بممارسة الشعائر الدينية، بل أنهم يجحدون العلاقة الإيجابية بين التدين والصحة النفسية، ويذكر (Koenig) الذي هو من أولائل المتخصصين في هذا المجال أنّ كثيرًا من الدراسات أظهرت أنّ هناك علاقة بين الدين والصحة النفسية فالذي يقرأ الأدلة والشواهد الإلهية سواء من القرآن الكريم أو الدينة والسيرة النبوية يستدرك تلك العلاقة الكبيرة.

إن التدين حقيقة قديمة ترقى في قدمها إلى قدم الإنسان نفسه، وأصبحت جزءًا من حياته، وإن الدين والمذهب يُشكلان ركنين أساسيين في ثقافة الشعوب والمجتمعات، ويمنحها هويتها وانسجام أفرادها مع بعضهم البعض، وإن الشعائر الدينية من

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 يوليو- سبتمبر 2022

# مجلية النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · — أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

الأسباب المؤثرة في علاج الاختلالات النفسية والوقاية منها، وكذلك يمكن توظيفها للارتقاء بسلامة الأفراد على نحو مؤثر وبشكلِ ملحوظ. فالدين باعتباره مجموعة من المعتقدات والأفكار تفرض على الأفراد سلوكيات تساعد الباحثين في العلوم السلوكية والمعالجين النفسيين إلى لعب دور كبير في الوقاية من الأمراض الجسدية والنفسية وعلاجها، بحيث يذهب البعض إلى أن غياب هذه المعتقدات الدينية قد يؤدي إلى تفشي الأمراض النفسية. وينصح العلماء بضرورة اللجوء إلى التعاليم الدينية لعلاج الاختلالات النفسية. وقد أثبتت الكثير من الدراسات في هذا المجال الصلة الوثيقة بين هذه المعتقدات؛ والرؤى السيكولوجية للمتدين، وبين ارتفاع مستوى السلامة النفسية والجسدية. وقد توصل كوهين (Cohen) ومساعدوه عام 1995م إلى وجود علاقة بين الكآبة والانحراف عن الدين، حيث أثبتت هذه الدارسة أن المتدينين قلما تظهر عليهم أعراض الكآبة، مثل: فقدان الرغبة في ممارسة الشعائر العبادية التعبدية، وإيثار العزلة، والشعور بالحزن والاضطراب والإحباط. وهذا ما توصل عليه (ويلتز وكرايدر) أنّ هناك صلة بين الرؤية الدينية والسلامة النفسية (فرويد، بدون تاريخ: 134). كما أكدت بعض الدراسات الفلسفية أنَّ هنالك علاقة بين الدين وطمأنينة النفس، لقوله تعالى: "أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَبِنُّ ٱلْقُلُوبُ ۞" (سورة الرعد: 28). ويرى سبنسر ودوركاهيم أنّ الإنسان البدائي الأول يعتمد في معتقداته الدينية على السلوكيات المرتبطة بالشعور الإيجابي لدى الفرد في بناء العلاقات الاجتماعية (الهاشمي، 1963م: 88).

تعتبر المشكلات النفسية من أقدم المشكلات التي عانى منها النفس البشرية في كافة مراحل تاريخها وعبر سنين هذه المعاناة تنقل الإنسان من طريقة إلى أخرى بحثًا عن علاج يريحه من هذه المعاناة، فوجد أنّ التمسك بفطرية التوحيد قد يخرجه إلى بر الأمان، فتمسك برسالات السماء من خلال رسالات الأنبياء والرسل عليهم السلام، فوجد الشفاء من أمراض الأبدان والأنفس؛ فاتبع الهدى وفعل الأسباب

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

## مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية . · · · · · · . أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

الموجبة للشفاء، امتثالاً لقوله تعالى: "فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَىٰ "" (سورة طه: 123)، وقد كان ظهور الرسالة المحمدية إيذانًا بقدوم منهج مستمر للبشرية لا يتبدل ولا يتغير إلى أن تقوم الساعة، لقوله تعالى: "إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِى أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ۞". (سورة الإسراء: 9)، فهذا المنهج الرباني احتوى على كل ما يحتاجه إليه الإنسان ما دام على قيد الحياة في أيّ مجال من مجالات حياته، ومن هذه المجالات المهمة مجال الصحة النفسية، مما تعانيه من علل تعكر صفو الحياة وتعيقها عن المضي نحو الهدف الذي رسم لها لتحقيقه في وجودها على هذه البسيطة وهي العبادة لله تعالى.

وقد أظهرت بعض الدراسات أنّ هنالك علاقة بين تخفيف الاضطراب وتحمل الضغوط النفسية بعد الامتثال للشفاء، وأن المتمسكين بالتقاليد الدينية أقل ابتلاءً بالاضطرابات مقارنة بغيرهم. وإن المعتقدات والشعائر الدينية تؤدي إلى الاطمئنان وتخفيف الاضطراب من خلال توسيع العلاقات الاجتماعية، وتوفير الأجواء للتعبير الحر عن المشاعر الكامنة، ورغبة الفرد في الحياة (دراز، 1970م: 66). وقد اعتبرت زيارة الأقارب من جملة المناسك الدينية والتجارب الفردية التي تحظى اعتبرت زيارة الأقارب من جملة المناسك الدينية والتجارب الفردية التي تحظى عحوائجه، قال صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ: "من سره أن ينسأ له في إثره ويوسع له في رزقه فليصل رحمه" (رواه مسلم) ففي زيارة الأرحام طمأنينة نفسية، وهنا يفرغ الشخص ما يختزنه في نفسه من مشاعر كامنة أثناء الزيارة، الأمر الذي يرفع من رصيد الفرد في تقته بنفسه، وسلامته النفسية.

وقد اهتم الباحثون الغربيون بالصلاة وأثرها الإيجابي على صحة الإنسان النفسية، ومن ذلك ما قاله ألكسيس كاريل عن أهمية الصلاة حيث يقول: "فالصلاة، كما يجب أن تفهم، ليست مجرد ترديد آلي للطقوس، أنها استغراق الشعور في التأمل على مبدأ السمو

المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 يوليو-سبتمبر 2022

# مجلية النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · — أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

وارتفاع مكانته". ومثل هذه الحالة السيكولوجية لا يفهمها الفلاسفة والعلماء، كما أنها صعبة المنال عليهم. ولكن يبدو أن الشخص المتجرد من حب متاع الدنيا يشعر بوجود الله عَزَقِجَلَّ بالسهولة لأنه يملك في نفسه نزعة التدين. (سفرين، 1987م: 118). كما يقول عالم النفس سيرل بيرت عن الصلاة: "الصلاة كلمة يستعملها الكتاب الدينيون في معنى اصطلاحي واسع، فهي لا تعني مجرد دعاء لفظي، ولا مجرد تعبير عن الحمد والثناء"، فتلك ليست إلا أمثلة محدودة من الحالة العقلية العامة التي تفسرها كلمة الصلاة فهى إحساس بهيج عن الإشراق الروحي كما يؤكدها المتعبدون أنفسهم، فليست في أنّ الدعوة قد حققت بمعجزة، ولكن في أنّ المصلّى نفسه يحسّ بأن هنالك قوة أعلى من قوته، فالصلاة- ولو لم تنتج أثرًا ماديًا- قد تحدث تغييرًا روحيًا. ومن المعلوم أن هنالك فرقًا كبيرًا بين الصلاة عند الغربيين القائمة على الحضور للكنسية في يوم الأحد كل أسبوع، وترديد بعض الأدعية والاستماع لموعظة القسيس، بينما في الإسلام هي عبادة عظيمة ملازمة للمسلم كل يوم خمس مرات، ومتضمنة لأقوال وأفعال محددة، وهي صلة للمسلم بخالقه حيث يدعوه ويطلب عونه ومساعدته، كما أنها تطهر النفس وتجلب السكون والطمأنينة. وأيضًا الزكاة لها أثر إيجابي على نفس المسلم المؤدي لها على العكس من ذلك الذي لا يؤدي الزكاة، قال الله تعالى: "فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَٱتَّقَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بٱلْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَىٰ ۞ وَكَذَّبَ بِٱلْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيَسِّرُهُ و لِلْعُسْرَىٰ ١٠٠٥ (سورة الليل: 5-10) قال سيد قطب حول تفسير هذه الآيات: "والذي يعطى ويتقى ويتصدق بالحسني يكون قد بذل أقصى ما في وسعه ليزكي نفسه ويهديها. عندئذ يستحق عون الله وتوفيقه الذي أوجبه- سبحانه- على نفسه بإرادته ومشيئته. والذي بدونه لا يكون شيء، ولا يقدر الإنسان على شيء (سيد قطب، بدون تاريخ: 578). وهكذا، فالمتصدق يذهب عنه العسر والقلق والمشقة التي عادة ما تصاحب المال، فتأتي الصدقة فتدفع عنه كل ذنب اقترفه. أما عبادة الصوم فهي عبادة عظيمة فيها تزكية وتقوى لنفس الصائم قال الله تعالى: "يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

# محلة النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ (سورة البقرة: 183). وللصيام فوائد كثيرة منها: أن الصوم مدرسة أخلاقية، وقيم سلوكية، وتقرب إلى الله تعالى، هذا إلى جانب فوائده الصحية المختلفة كالانضباط النفسي الذي هو الدرس الأول والهام في هذه المدرسة المقدسة...وهناك دور هام يلعبه الصوم بالنسبة للكيان النفسي في الإنسان كالصدق والأمانة... ولا شك أن الصائم يعيش في ظل مبادئ وأجواء روحية مشبعة بالثقة والإيمان بالله، والالتزام بالامتناع عن الطعام والشراب وشهوات الجسد كل هذه الأعمال يقوى إرادة الإنسان، ويجعله صلبًا قويًا في مجابهة مشاكل الحياة، بل أنه يملئ نفس المؤمن باليقين والرضا، ويذهب عن نفسه الوساوس، ويزيل الأوهام، ويحو عن المؤمن المخاوف والهواجس النفسية، ويجد دائمًا الدرجة، بعبادته وصلاته وقراءته للقرآن، يكون قد وصل إلى درجة المحسنين (مرسي، الدرجة، بعبادته وصلاته وقراءته للقرآن، يكون قد وصل إلى درجة المحسنين (مرسي، 1979م: 14-52). فالصوم يجلب لنفس المسلم الراحة، ويبعد عنها القلق والضيق، ويعود النفس على الصبر على ما يقابها من مشاق الحياة مما يجعلها أقدر على التصدي ويعود النفس على العبر على ما يقابها من مشاق الحياة مما يجعلها أقدر على التصدي دلالة على أهمية العبادات في التداوي من الاضطرابات النفسية.

ويرى كثير من الباحثين الغربيين أنّ الدين له أثر إيجابي على صحة الفرد النفسية، ومن ذلك ما ذكره فيكتور فرانكل زعيم مدرسة العلاج النفسي عن دور الدين في تخليص الفرد من القلق والاضطرابات النفسية حيث يقول: "ويمكن أن نقول إن اهتمام الإنسان بالحياة وقلقه بشأن جدارتها وحتى يأسه منها لا يخرج أحيانًا عن كونه ضيقًا معنويًا روحيًا؛ وليس بالضرورة أن يكون مرضًا نفسيًا بحال من الأحوال، وهنا يكون تفسير هذا الضيق المعنوي أو الروحي على أنه مرض نفسي هو ما يدفع الطبيب إلى أن يدفن اليأس الوجودي عند مريضه تحت كومة من العقاقير المهدئة، ولكن مهمته هي بالأحرى أن يقود المريض من خلال أزماته الوجودية إلى النمو والارتقاء".

المجلد:11 كوليو-سبتمبر 2022

(فرانكل، 1416هـ: 138). ويرى بعضهم أن العلاقة بين التدين والاضطرابات النفسية تقوم على الارتباط العكسي بين المتغيرين، النفسي والديني، ومن ذلك دراسة برسمان Pressman، وليونس Lyons، ولارسون Larson، جارتنر Gartner، حيث وجدوا أنّ هنالك علاقة وثيقة بين التدين وكلٍ من القلق والخوف وخرجوا بنتيجة عامة من خلال نتائج تلك الدراسات تميل إلى تأييد الارتباط العكسي بين التدين وكل من الصحة النفسية (الصنيع، 1420هـ: 98-105).

اللوازم الدينية ودورها في الصحة النفسية: يقصد باللوزام الدينية أتباع الفرد للتعاليم الدينية من مصادرها المختلفة من خلال علاقاته بربه وعلاقاته مع الآخرين بعد توفر اللوازم التالية:

- اللازم الإيماني أو العقدي: كما جاء عن النبي صَالَلتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَةٍ عندما سأله جبريل عَلَيْهِ السّيكمُ عن الايمان قال: "أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وأن تؤمن بالقضاء خيره وشره". (النيسابوري، 1377هـ: 8).
- اللازم التعبدي: وهو أصل الدين، فمن أجله خلق الله الخلق، وخلق الجنة والنار وأعطى صفة السعادة والشقاء بجانب الالتزام بالدين لقوله تعالى: "أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ الله الآيات تدل على اللهُ أَنِي لَكُم مِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ٥". (سورة هود: 2)، فدلالة الآيات تدل على أن منهجية العبادة شاملة لا تختصر على ممارسة الشعائر التعبدية التي تواضع عليها الناس بل تشمل كل الأركان العبادية من الأعمال والأفعال لقوله تعالى: "قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ١٤٥٠. (سورة الأنعام: 162). فاللازم التعبدي يشمل كل لوازم الحياة التي ترتبط بالنزعة الدينية لكل إنسان سرًا وعلانيةً في كل زمان ومكان. (قطب، 1983م: 66).
- اللازم التشريعي: وهو أمر إلهي يختص بعباده باعتباره المصدر الأول والأخير في تحكيم شرعه وإتباع منهاجه قال تعالى: "إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ بِٱلْحَقِّ

المجلد:11 العدو:3 العدو:3 المجلد:11

# مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · — أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

لِتَحْكُمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَآ أَرَكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِّلْخَآبِنِينَ خَصِيمًا ﴿ ". (سورة النساء: 105). فعندما كانت الجاهلية الأولى لا تستمد الشرع من الأحكام الإلهية، ساءت الحياة واختلت الموازين فجاء الإسلام مصححًا لكل تلك الانحرافات مستندًا على أحكام التشريع، (سيد قطب، 1982م: 623).

- اللازم الأخلاقي: الخلق هو هيئة راسخة في نفس الإنسان تصدر من خلال الأفعال الإرادية والإختيارية، وقد دعا الإسلام إلى التحلي بالخلق الحسن وتنميته أسوة بالرسول صَلَّالَتُهُ عَلَيْوَسَلَمُ قال تعالى: "لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِسَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْلاَخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ١٠٠٠ (سورة الأحزاب: 21). وقد أم عَزَقِهَلَ بحاسن الأخلاق لقوله تعالى: "وَلا تَسْتَوِى الْحُسنَةُ وَلا السَّيئةُ وَلا السَّيئةُ الْوَلهُ عَلاَقٌ كَانَّهُ وَلِيُ حَمِيمُ ١٠٠٠ ادْفَعْ بِاللَّتِي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ وَبَيْنَهُ عَدُوقٌ كَانَّهُ وَلِيُ حَمِيمُ ١٠٠٠ (سورة فصلت: 34). كما جعل الأخلاق الفاضلة سببًا في دخول الجنة لقوله تعالى: "وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوتُ وَاللَّرْضُ أُعِدَتُ لِلْمُتَقِينَ ١٠٠٠ (سورة ال عمران: 133). وقد بين صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَةٍ محاسن الأخلاق حيث قال: "وسورة ال عمران: 133). وقد بين صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّ محاسن الأخلاق حيث قال: "ما من شيء أثقل في الميزان يوم القيامة من حسن الخلق". (رواه الترمذي) وهذا ما بعث عليه رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّةً حين قال: "إنما بعث عليه رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّةً حين قال: "إنما بعث الخلق أنواع، خلق في الحلم والصبر والشجاعة والعدل والإحسان. الأخلاق" فالخلق أنواع، خلق في الحلم والصبر والشجاعة والعدل والإحسان. (الجزائري، 1998م: 193).
- اللازم الفكري: وهو من اللوازم الضرورية لأنه يرتبط بالمنهج الرباني، الذي يدعو كل مؤمن أن يتأمل ويتدبر في ملكوت السموات والأرض ليرى الدقة المتناهية في النشأة والخلق لقوله تعالى: "ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَنذَا بَطِلَا سُبْحَننَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّار ۞". (سورة آل عمران: 191).

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

## مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية . · · · · · · . أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

ثالثًا: الدلالات السيكلوجية للدين: توصلت بعض الدراسات النفسية إلى نتيجة مفادها أن هناك تلازمًا تاريخيًا بين الإنسان والدين وقد ظهرت في ضوء ذلك آراء ونظريات فلسفية لتفسير الدين، حيث بدأت هذه الأفكار بتعريف الدين بأنه عبارة عن عبادة الأسلاف (الخشاب، 1993م: 44)، وقد ذهب (يونج Young) أنّ التجربة الدينية هي شيء تسيطر عليه قوى خارجية، وأن مفهوم اللاشعور ليس مجرد جزء من العقل فقط، وإنما هو قوة تسيطر على الإنسان بأشكال متعددة منها الأحلام والتخيل والأوهام، وهي جميعها من وجهة نظره مظاهر للدين، وأنَّ الخبرة الدينية تتسم بضرب خاص من الخبرة العاطفية في الخضوع لقوى أعلى. أما وليام جيمس James فيعرف الدين بأنه محادثة اختيارية بين الفرد وقوة غامضة يشعر فيها الإنسان بأن مصيره مرتبط بها، وأنه يعتمد عليها وتتحقق هذه الصلة عن طريق الصلاة والعبادة (مرسى، 1977م: 77). ويرى دوركايم أن الدين هو مصدر لكل ما يعرفه الإنسان من ثقافة عليا؛ وأنه منبع لكل الأشكال الثقافية المتعالية والسامية. أيضًا يميل دوركايم إلى الاعتقاد بأن الدين هو عبارة عن منظومة من المعتقدات والممارسات التي تنسب إلى ما هو مقدس، وأن هذا المقدس وهو الذي يوضع بشكل يبدو وكأنه فوق المجتمع رغم أنَّ هذا المقدس بما يحمله من أوامر وعبادات ما هو إلا عملية تعبير رمزية عن حقائق وممارسات اجتماعية قائمة ومعمول بها، وبدون هذه الممارسات والحقائق الاجتماعية الموجودة والمعمول بها والراسخة في الذهنية الجمعية للمجتمعات تكون هذه الأديان بدون معنى (Dukrheim1976:79). ويرى سكينر Skiner أنَّ الكائن البشري يولد وهو يمتلك الاستعدادات العقلية التي تجعل النمو نحو الدين مُكُمًّا (محمود، 2003م: 33). فالتجربة الدينية تجربة إنسانية عالمية، لا يوجد هناك شعب يخلو تراثه من الاعتقاد الديني الذي يتعامل به الناس كمسلمات، حتى أن البعض يصف الغريزة الدينية بالفيصل بين الكائن الانساني والحيواني، وأنه كلما ارتقى الإنسان وجدانيًا كلما كانت له إشراقات فياضة، وكونية يرتبط بقضاياه الروحية وهنا

# مجلة النفسية ودلالاته السبكولوجية — · — · — · أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السبكولوجية

تختلف سيكولوجية الإنسان المتدين، أو العابد أو المؤمن، ويملك من الدوافع الإيمانية بما يلائم شخصيته وسلوكه وثقافته ومقامه الاجتماعي، وقد يكون الإيمان عنده بدائيًا متوجهًا نحو قوى الطبيعة الخارقة، كالشمس والكواكب أو النار والأشجار، أو أن ينتسب إلى الطور التوطمي الذي يشمل روح إنسان أو أي كائن حي، ليستشعر فيه أمانًا يوفر له الشعور بالتضامن والتماسك والانتماء.

# رابعًا: نماذج من الأمراض النفسية التي يعالجها الدين:

 الاكتئاب: من المعلوم أن الاكتئاب يأتي على رأس قائمة الأمراض التي تهدد إنسان هذا العصر؛ فلقد ثبت أن الملايين من عدد سكان العالم يعانون من هذا المرض. فهو من الأمراض الأكثر انتشارًا وخاصة بين المسنين. فنسبة المسنين الذين يعانون من هذا المرض وإن كان قليلًا مقارنة بمجموع الفئات العمرية الأخرى، إلا أنه إذا قورن بالمسنين الذين يتلقون العلاج في المستشفيات ترتفع النسبة إلى 35%. وخاصة إن الأعراض الاكتئابية تظهر فيهم بنسبة أعلى. فمعظم الأمراض الاكتئابية لا تشفى تمامًا، فقد ثبت أن ثلثي مرضى الاكتئاب الذين يتلقون العلاج قد أصيبوا بهذا المرض مرة أخرى في أقل من ثلاثة أشهر، وهذا الوضع يؤثر سلبًا من الناحية الاقتصادية والاجتماعية. فهل هناك تأثير إيجابي للدين على مرض الاكتئاب؟ يرى (Koenig) الذي له بحوث كثيرة في موضوع العلاقة بين الاكتئاب وبين الذين يذهبون إلى الكنيسة، توصّل إلى أن نسبة عدم الاستقرار النفسي النابع من الاكتئاب لدى الذين يكثرون من المشاركة في طقوس العبادات الدينية أقل من غيرهم، وبالتالي فهؤلاء يقل لديهم ظهور أعراض هذا المرض. ومن أوسع البحوث في هذا الميدان هو ما قام به (Larson) و(Koenig) سنة 2001م، حيث قاما بالبحث عن علاقة التدين بالصحة النفسية من أبعاد مختلفة، وتوصلا إلى أن هناك علاقة إيجابية بين التدين والرضى عن الحياة (Koenig,2004:190).

عدو:3 كوليو-سبتمبر 2022 كوليو-سبتمبر 2022

# مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية — . — . — . أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

وأن ثلثي التجارب أظهرت أن الذين نسبة التدين لديهم عالية هم أقل تعرضًا للاكتئاب والقلق، وأن نسبة التعرض للاكتئاب أقل في الذين يشاركون في النشاطات الدينية، وأن لهذا الأمر تأثيرًا إيجابيًا على المعاقين بدنيًا، وأن للتدين تأثيرًا أكبر ما ليس لغيره من العوامل كالتعليم، والجنس والزواج وعدمه، ويرى بعض مؤرخي الأديان أن الأمر يرتبط بالأمن الفكري والروحي للإنسان، فالمتدينون هم أكثر قربة لله بالدعاء والعبادة، فالذين لا يتعاونون فيما بينهم أقل ثقة بأنفسهم معنويًا هم أكثر عرضة ولذلك تقل لديهم الأفكار والمشاعر الإيجابية، ويكثر بينهم الإحساس بالعزلة والضعف الاجتماعي، وعدم التفاؤل مع المتغيرات البيئية، وغياب الأهداف الموضوعية، خصوصًا إذا اعتبرنا أن من أسباب الاكتئاب هو الشعور بالوحدة، والانعزال عن المجتمع، وضعف من أسباب الاكتئاب هو الشعور بالوحدة، والانعزال عن المجتمع، وضعف الروابط الاجتماعية أو انعدامها كلية (Cummings,2003:55).

القلق: هو حالة انفعالية تتميز بالخوف مما قد يحدث" (الدسوقي، 1999م: 756)، أو هو حالة من الخوف الغامض الشديد، الذي يمتلك الإنسان، ويسبب له كثيرًا من الكدر والضيق. أو شعور عام غامض غير سار مملوء بالتوقع، والخوف، والتحفز، والتوتر، مصحوب عادة ببعض الإحساسات الجسمية، يأتي في شكل نوبات تكرر من نفس الفرد" (الدسوقي، 1999م: 756)، ويعرف القلق بصفة عامة بأنه: التغيرات الجسمية، والعقلية الانفعالية والسلوكية التي تنشأ عن تعرض الفرد لخطر يهدده داخليًا أو خارجيًا، سواء أكان الخطر معلومًا أو مجهولًا مع مصاحبة ذلك بالتشاؤم، وعدم التفائل بالأحداث، مع استمرار ذلك مدة لا تقل عن شهر واحد (Diener, 2009: 33)، ويُعد القلق شعورًا إنسانيًا طبيعيًا يختبره الجميع بشكل يومي، وتختلف اضطرابات القلق، لأنها تُعرض الشخص لضغط عصبي، وتمنعه من ممارسة حياته الطبيعية، وتتمثل أنواعه في: اضطراب الهلع، اضطراب القلق العام، ومن أهم أنواع

عدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

## مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية . · · · · · · . أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

القلق لدى الإنسان الخوف من الموت؛ فالموت الذي هو خارج إرادة الإنسان يبعث في نفس كثير من الناس القلق ومع ذلك فالخوف من الموت يختلف من شخص لآخر، وهناك عوامل عديدة تؤدي إلى زيادة الخوف من الموت أو قلته، ويأتي على رأس هذه العوامل مستوى التدين والإيمان باليوم الآخرة، وقد أكدت بعض الدراسات السيكولوجية إلى أنّ العامل الحاسم في الخوف من الموت هو النضج النفسي والاجتماعي والتأثير بعامل العمر، وعندما يغفل الإنسان الدين في جانب من جوانب حياته، ينحرف عن تحقيق هدفه وجوده على هذه البسيطة، وبالرغم من أنّ الدراسات النفسية الغريبة لم تعط الدين المكانة التي يستحقها أثناء دراستها للسلوك الإنساني، إلا أن الدراسات الحديثة أكدت أهمية الوازع الديني في بناء السلوك، ويرى "دوركايم" أن للتنظيمات الدينية عوامل مهمة في حماية منتسبيها من الانتحار". وعمومًا فالتدين يؤثر لا محالة على صحة المتدين النفسية إيجابيًا.

الخاتمة: وبعد ... فقد وقفنا على أن الدين واقع طبيعي ومؤثر في حياة الإنسان ولا ينفك عنها؛ ففضلًا عن دور الدين باعتباره منظمًا لحياة الفرد والمجتمع من خلال مبادئ وقوانين أخلاقية، اتضح جليًا أن له جوانب مفيدة على الصحة البدنية والنفسية، فهناك دول عديدة أخذت تطبق شتى الأساليب البديلة عن الطب الحديث، وللدين موقع مهم من بين تلك الأساليب؛ فالدين بما يضع من أسس اعتقادية وعملية، يقدم أسلوب حياة صحية، وعن طريق الدعم الاجتماعي يشجع الوحدة والسعادة الاجتماعية، ومن خلال الدعاء يحد من القلق والضغوط النفسية، وبفتحه للناس أبواب الأمل والرجاء يضفي على الحياة المعنى والهدف، وقد اتضح من خلال الدراسة أنّ الدين يلعب دورًا جوهريًا في حياة الإنسان والمجتمع، إذ يساعد على دعم أسس التكامل والاستقرار الاجتماعي وتحقيق الرفاهية وتدعيم عوامل الأمن والأمان، وبناءً على ذلك فالدين يضع الأسس والقواعد والتعاليم التي يجب أن يتبعها الإنسان لكي يحقق الرفاهية والسعادة لنفسه، ومن ثم الرخاء

المجلد:11 العرو:3 المجلد:11 العروة

# مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

والاستقرار لمجتمعه. وقد توصل الباحث إلى جملة من النتائج أهمها:

- خ تختلف تعريفات الصحة النفسية باختلاف البيئة والمجتمع والثقافة، ولكن المتفق عليه أن الصحة النفسية هي الحالة المستمرة التي يكون فيها الفرد مستقرًا ومتوافقًا نفسيًا واجتماعيًا.
- تعتبر المشكلات النفسية من أقدم المشكلات التي عانى منها الإنسان في كافة مراحل تاريخه، وقد زادت في عصرنا الحالي لجنوح أفراده للمادية.
- أن الغريزة الدينية هي صفة مشتركة بين كل الأجناس البشرية، وتختلف ممارستها حسب التقدم الفكري والعلمي للدين، وتختفي وتضعف هذه النزعة عندما يبتعد الإنسان عن التزاماته الدينية Commitment Religion .
- ♦ هناك علاقة تنافسية بين علم النفس والدين لأن محورهما بناء السلوك الإنساني، فكلاهما يشكلان نظرة كونية شاملة، فعلم النفس علم عقلاني وتجريبي محوره الأساسي الإنسان، في حين أن محور الدين هو تنمية الإنسان في سعيه نحو تحقيق مبدأ الاعتراف بوجود الله سبحانه وتعالى.
- كشفت العديد من الدراسات النفسية عن وجود علاقة مهمة بين التدين والصحة النفسية، ولا ينحصر هذا الرأي على العلماء الباحثين في مجال العلوم الشرعية فقط، بل شمل عددًا من الباحثين في حقل العلوم الطبية أيضًا. فالبحوث التجريبية التي أجريت في هذا المجال أثبتت أن الذين يتمتعون بمستوى عال من التدين في العقيدة والمواظبة على أداء العبادات والدعاء... إلخ، هم أقل تعرضًا للضغوط النفسية والاكتئاب والقلق، وأقوى على مقاومة الضغوط النفسية.
- ❖ توصلت بعض الدراسات إلى وجود علاقة بين الكآبة والانحراف عن الدين،
   حيث أثبتت هذه الدارسات أن المتدينين قلما تظهر عليهم أعراض الكآبة.
- المتمسكون بالتقاليد الدينية أقل ابتلاءً بالاضطرابات مقارنة بغيرهم. وإن

# مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · — · أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

المعتقدات والشعائر الدينية تؤدي إلى الاطمئنان وتخفيف الاضطرابات.

- للصلاة أثرها الإيجابي على صحة الإنسان النفسية، فالصلاة ليست مجرد ترديد آلي
   للطقوس، وإنما هي استغراق الشعور في التأمل على مبدأ السمو وارتفاع مكانته.
- برى بعضهم أن العلاقة بين التدين والاضطرابات النفسية تقوم على الارتباط العكسي بين المتغيرين، النفسي والديني.

# مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · — · أثر التدين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

#### المراجع

- 1. الإنسان يبحث عن معنى: مقدمة في العلاج بالمعنى، التسامي بالنفس لفيكتور فرانكل، ترجمة: طلعت منصور. دار القلم، الكويت، ط2.
- بحوث ممهدة لدراسة تاريخ الأديان لمحمد عبد الله دراز، دار المعرفة الجامعية،
   الإسكندرية، ط2.
  - تاریخ الأدیان وفلسفتها لطه الهاشمی، دار مکتبة الحیاة، بیروت، ط1.
    - 4. التعريفات للجرجاني، د.ت.
    - تفسير القرآن العظيم لابن كثير، دار الأندلس، بيروت، ط3.
- 6. التوافق النفسي والاجتماعي للسيد الطيب، مجلة دراسات نفسية، الجمعية النفسية السودانية، الخرطوم، ط2.
- 7. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان لعبد الرحمن السعدي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط4.
- 8. الجامع لأحكام القرآن لأبي عبد الله القرطبي، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، ط2.
- 9. دراسات في الاجتماع الديني لسامية مصطفى الخشاب، دار المعارف، بيروت، ط2.
- 10. دراسات في التأصيل الإسلامي لعلم النفس لصالح بن إبراهيم الصنيع، دار عالم الكتب، الرياض، ط1.
- 11. دليل تعليمات مقياس الرضا عن الحياة للدسوقي، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، د.ت.
  - 12. سنن أبي داود، دار الحديث، بيروت، ط2.
  - 13. سنن النسائي. المطبعة الحديثة الرياض، ط3.
- 14. سيكلوجية الدين. الموسوعة النفسية لعبد المنعم حنفي، مكتبة مدبولي، القاهرة، ط1.

المجلد:11 العدو:3 العدو:3 المجلد:11

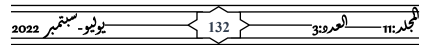
### مجلية النفسية ودلالاته السيكولوجية . · · · · · · . أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

- 15. سيكولوجية التدين لرشاد موسى، مجلة التقويم والقياس النفسي والتربوي، غزة، م. 5 ، ع.
- 16. الشعور الديني لدى أطفال ما قبل المدرس لعبد الرازق محمود، الشبكة العالمية للمعلومات، القاهرة، ط1.
  - 17. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية للجوهري، د.ت.
    - 18. صحيح البخاري، دار القلم، القاهرة، ط2.
  - 19. صحيح مسلم. كتاب الذكر والدعاء والتوبة، دار الجيل، بيروت، ط3.
- 20. الضغوط النفسية وتحليل مسارها في علاقاتها ببعض المتغيرات لعلي حسين بداري، مجلة التربية العدد الرابع، جامعة المنيا، مصر، ط1.
- 21. عصر الإيمان لوول ديورنت، ترجمة: سايمون وشوستر، دار العلم، بيروت، ط2.
- 22. علم الاجتماع لأنتوني غدنر، ترجمة: فايز الصياغ، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، ط4.
- 23. علم النفس الإسلامي لمحمد راتب النابلسي، موسوعة النابلسي للعلوم الاسلامية، د.ت.
- 24. علم النفس الدعوة لرشاد علي عبد العزيز، المكتب العلمي للكمبيوتر للنشر والتوزيع، الأسكندرية، ط1.
- 25. علم النفس الديني لسيريل، ترجمة: سمير عبده. دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط2.
  - 26. في ظلال القرآن لسيد قطب. دار العلم، جدة، ط12.
- 27. القلق وعلاقته بالشخصية في مرحلة المراهقة: دراسة تجريبية لكمال إبراهيم مرسي، دار النهضة العربية، القاهرة، ط1.
  - 28. لسان العرب لابن منظور، دار العلم، بيروت، ط3.
- 29. مدى فعالية العلاج الديني في تخفيض القلق لدى طلاب الجامعة لمحمد درويش، جامعة الأزهر، ط1.
  - 30. المسند لأحمد ابن حنبل، الكتيب الإسلامي، بيروت، ط5.
- 31. مشروع اخلاق عالمي لكنج هانس، ترجمة: جوزيف معلوف وآخرون، المكتبة البوليسية، لبنان بيروت، ط1.

المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 المجلد:1

# مجلة النفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · — · أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

- 32. المعجم الوسيط لأحمد مصطفى وأحمد الزيات، وآخرين، المكتبة الإسلامية، أستانبول، ط1.
- 33. مفهوم النفس الإنسانية في الفكر التربوي الحديث دراسة تحليلية في ضوء الفهم المعاصر لمحمود درويش، الجامعة الاسلامية، غزة، ط1.
- 34. المنجد في اللغة والأدب والعلوم للويس معلوف، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، ط1.
  - 35. الموسوعة الإسلامية العامة لمحمود حمدي زقزوق، د.ت.
  - 36. نشأة الدين لعلى سامي النشّار، دار نشر الثقافة، القاهرة، ط1
- 37. Blatny, M. (2001). Personality determinants of self-estee and life satisfaction: gender differences. Ceskoslovenska Psychologie, Vol. 45, No. 5, 385 392.
- 38. Cavell, T. A. (1990). Social adjustment, Social performance, and social skills: Atria Component model of social competence. Journal of Clinical Child Psychology, Vol. 2.
- 39. Cohen, A. B. & H. G. Koenig. (2003). Religion, religiosity and spirituality in the biopsychosocial model of health and ageing. Ageing international.
- 40. Diener. E. & Diener, M. (2009). Cross-Cultural Correlates of Life Satisfaction and Self-Esteem. Social Indicators Research Series, Vol. 38, 2009, pp 71-91.
- 41. Durkheim, Emile (1976). The Elementary Forums of the Religions Life. London, Allen and unwin, first pub.
- 42. Frederick A. Weiss (1961). Self-alienation: Dynamics and therapy. The American Journal of Psychoanalysis. Vol. 21 (2), 207.
- 43. Hackney, C. H. & G. S. Sanders. (2003). Religiosity and mental health: a meta-analysis of recent studies. Journal for the scientific study of religion.
- 44. Koenig, H G. (2002). Religion and medicine II: religion, mental health, and related behaviors. International journal of psychiatri in medicine.



# مجلة السنفسية ودلالاته السيكولوجية — · — · — أثر الندين في الصحة النفسية ودلالاته السيكولوجية

- 45. Koenig, H. G. (2004). Religion, spirituality, and medicine: research findings and implications for clinical practice. Southern medical journal.
- 46. Koenig, H. G., L. K. George & B. L. Peterson. (1998). Religiosity and remission of depression in medically ill older patients.
- 47. Ross, C. E. "Religion and Psychological Distress." Journal for the scientific study of Religion, 29, No. 2 (1990).

ISSN: 2321-7928

# ظاهرة الوقف في اللغة العربية (دراسة صوتية لنماذج مختارة من القرآن وكلام العرب)

- د. خالد بريمة يوسف مرجب<sup>1</sup>

المستخلص: اللغة العربية لغة نتعدد فيها الظواهر اللغوية، وقد حظيت تلك الظواهر اللغوية المتعددة بالبحث والدراسة من العلماء قديمًا وحديثًا، وظاهرة الوقف كغيرها حظيت بدراسات كثيرة ومتنوعة، ولأهمية ظاهرة الوقف وما يترتب عليها في اللغة جاءت هذه الدراسة مكملة لسوابقها من الدراسات ومبينة لما لهذه الظاهرة اللغوية من أثر بالغ في معرفة سنن الكلام وتمامه وكمال وتوجيه معناه، وقد اتبعت الدراسة المنهج الوصفي التحليلي الذي بموجبه يتم النظر في الجملة اللغوية ويعرفها ثم تقوم بعد ذلك بتحليلها لمعرفة دور الوقف في جمال وجلال اللغة نظمًا ووضوحها بيانًا، ومن خلال الوصف والدراسة والتحليل للشواهد اللغوية توصلت الدراسة لعدة نتائج أهمها غيمثل في ضرورة مراعاة ظاهرة الوقف اللغوية واكتمالها نظمًا ومعنيًا.

الكلمات المفتاحية: ظاهرة الوقف، ظاهرة الوصل، ظاهرة الابتداء.

#### ظاهرة الوقف في اللغة العربية

المقدمة: الوقف من الظواهر الصوتية التي تستحق الوقوف عندها ودراستها دراسة صوتية عميقة لما لها من عظيم الأثر في رحاب الدراسة اللغوية، حيث ترتبط فيها جميع فروع اللغة العربية من نحو وبلاغة وغيرهما من الفروع.

كما أنّ العلم بمواقع الجمل والوقوف على ما يجب الوقوف عليه ووصل ما يجب أن يوصل من أصعب الأمور وأعقدها، ولا يستطيع معرفة ذلك إلا مَنْ كان له قسطً

المجلد:11 العدو:3 العدو:3 المجلد:11 المجلد:1

.

أ أستاذ علم اللغة المشارك، كلية التربية، جامعة غرب كردفان، السودان

وافرُّ من المعرفة باللغة العربية وأسرارها، وفي ذلك قال بعض العلماء: "حد البلاغة معرفة الفصل والوصل".

وجاء في الأثر، إنّ أكثم صيفي قال: "أفصلوا بين كل منقضى معنى وصلوا إذا كان الكلام معجونًا بعضه ببعض"، وفي موضع آخر قال: "إذا نزع بك الكلام إلى الابتداء بمعنى غير ما أنت فيه، فأفصل بينه وبين تبعيته، وإذا مدحت رجلًا وهجوت آخر فاجعل بين القولين فصلًا". أ

وقال المأمون: "إنّ البلاغة إذا اعتزلتها المعرفة بمواقع الفصل والوصل كانت كالآلي بلا نظام"<sup>2</sup>، وللوقف عظيم الأثر في الكلام لا من ناحية الأصوات فحسب بل من ناحية التركيب والدلالة أيضاً.

سبب اختيار الموضوع: من خلال مدارسة كتب اللغة والاطلاع وجدت أنّ الوقف كظاهرة لغوية لها عظيم الأثر في الكلام، وهذا التأثير ليس من نافلة الأصوات فحسب بل التركيب والدلالة أيضًا فالسامع يمكنه بمساعدة هذه الظاهرة تحديد المعنى المراد في الجملة اللغوية، وهذا ما دعاني إلى دراسة هذه الظاهرة في كلام العرب والقرآن الكريم.

أهمية الدراسة: تنبع أهمية الدراسة من كونها نتناول ظاهرة الوقف وبيان أهميتها في رحاب الدراسة اللغوية وذلك من خلال دراسة الشواهد اللغوية ومناقشتها وتحليلها وصولًا للقواعد اللغوية التي تضبط هذه الظواهر وتقننها.

مشكلة الدراسة: ظاهرة الوقف ظاهرة لغوية تناولتها مختلف الدراسات في رحاب علم اللغة وعلم التجويد، ومن خلال تلك الدراسات المستفيضة لهذه الظاهرة في مجال القرآءات القرآنية يتبادر للمطلع كأن هذه الظاهرة شأنً من شأن القرآء، لذلك

المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 المجلد:1

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الصناعتين، ص 497.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 499.

جاءت هذه الدراسة لتبيّن أهمية دراسة هذه الظاهرة في رحاب علم اللغة، وبيان أهميتها لكل لغوى.

الهدف من الدراسة: تهدف هذه الدراسة إلى الآتى:

- التعريف بظاهرة الوقف لغة واصطلاحًا في التراث العربي.
  - 2. تناول ظاهرة الوقف وبيان أهميتها في اللغة.
- دراسة الشواهد اللغوية التي اشتملت على ظاهرة الوقف ومناقشتها وتحليلها وصولًا للقواعد اللغوية التي تضبط ظاهرة الوقف في اللغة.
  - 4. بيان أهمية معرفة الوقف في اللغة لكل لغوي.
  - 5. البحث والدراسة في ظاهرة الوقف، وذلك لأهميتها في بيان معاني الألفاظ.

منهج الدراسة: اتبعت الدراسة المنهج الوصفي التحليلي وأحسب أنه المنهج الأنسب لمثل هذا النوع من الدراسات، وذلك بالنظر في كتب التراث اللغوي العربي وصفًا وحصرًا ثم تحليلًا وتذوقًا لإدراك ثمرة البحث المرجوة والمتمثلة في التعريف بظاهرة الوقف في اللغة وبيان أهميتها.

#### الدراسات السابقة:

- الوقف عند ابن جني، دراسة صوتية دلالية (رسالة ماجستير)، الباحث محمد أحمد محمد أحمد، أ.د أحمد محمد عبد العزيز كشك (مشرف)، قسم اللغة العربية، كلية التربية، جامعة عين شمس، عام 2009م.
- 2. الدرس الصوتي عند علماء القرن الخامس الهجري (أطروحه دكتوراه)، الباحث أبوعناني سعاد آمنه، الجزائر، عام 2011م.
- 3. ظواهر لغوية في الوقف والإبتداء، دراسة نحوية صوتية دلالية، بحث منشور،

المجلد:11 العرو:3 العر

مجلة جيل. ع 2015م.

- 4. الوقف والسكت في العربية وأثرهما في النحو، عمار ربيح، بحث منشور في مجلة الأثر، 2018م.
- 5. ظاهرة الوقف بين القدماء والمحدثين، دراسة موازنة، حيدر حمود عبد الأمير
   الأسدي، العراق، بحث منشور في مجلة دواء، ع 26، 2020م.

اطلع الباحث على جميع هذه الدراسات السابقة التي تناولت ظاهرة الوقف في جميع المستويات الصرفية، النحوية، والدلالية وقد بسطت هذه الدراسات القول في ظاهرة الوقف والتعريف به وبيان أنواعه كما أوردت له الشواهد من القرآن الكريم وكلام العرب على مر العصور.

وبفضل الاطلاع على هذه الدراسات وغيرها تكونت لدى الباحث رؤية عميقة عن ظاهرة الوقف في اللغة فكانت هذه الدراسة التي جاءت تحت عنوان "ظاهرة الوقف دراسة صوتية لنماذج مختارة من القرآن وكلام العرب"، وعلى نسج تلك الدراسات السابقة وضع الباحث للدراسة الفصول والمباحث واختار لها من النماذج والشواهد التي وردت في تلك الدراسات السابقة ما يكسبها صفة العموم وهذا ما لم تذهب إليه معظم تلك الدراسات السابقة حيث اختصرت تلك الدراسات الوقف في جانب من جوانبه أو عند عالم من علماء اللغة.

واتسم أسلوب الدراسة بالبساطة والخلوّ من التعقيد الذي طغى على بعض كتب اللغة حتى صار فهمها يحتاج إلى بذل جهد وطول إمعان، وعلى هذا الدرب سارت كثير من الدراسات السابقة.

هذه الدراسة هي بمثابة المحصلة لجملة من الدراسات السابقة فعلى هدى تلك الدراسات وضعت أهداف الدراسة وعن طريق الشواهد والتحليلات مع بعض الإضافات تحققت النتائج المرجوة من تلك الدراسة، فهي في مجملها إضافة لاحق إلى

المجلد:11 العرو:3 العرو:3 العروة المجلد:11

سابق والله نسأله أن تكون إضافة في مجال البحث اللغوي.

#### تعريف ظاهرة الوقف:

الوقف في اللغة: الوقف لغةً: يعني الحبس أو الكف، والوقف مصدر يراد به اسم المفعول بمعنى الشيء الموقوف عليه، أوقال ابن فارس: (الواو والقاف والفاء) أصل واحد يدل على تمكن في شيء ثم يقاس عليه، والوقف مصدر من وقفت الدابة أقفها وقفاً وكذلك كل شيء حبسته.

ويقال: إن الوقف سوار من عاج، والعرب يقولون: (وقف الدار للساكنين، بمعنى جعلها موقفة عليهم، وأوقفت عن الأمر الذي كنت عليه، أي: أقلعت عنه).3

واصطلاحًا: يقول ابن الجزري: الوقف اصطلاحًا هو: قطع الصوت عن الكلمة زمنًا يتنفس فيه عادةً بنية استئناف القراءة إما بما يلي الحرف الموقوف عليه أو بما قبله... لا بنية الإعراض. ويزيد علماء التجويد على قول ابن الجزري بأن الوقف: هو قطع الصوت زمنًا يتنفس فيه القارئ (عادة) بنية استئناف القراءة، وهو جائز مالم يمنعه مانع، ولا بد أن يتنفس القارئ عند الوقف، فإذا لم يتنفس القارئ كان ذلك سكمًا، والابتداء: هو استئناف القراءة بعد الوقف.

والوقف عند علماء اللغة والقرّاء هو ظاهرة لغوية نتعلق بالقراءة وترتبط بالمعنى، والإخلال بها يؤدي إلى تحريف المعنى. 5

وتعتبر ظاهرة الوقف في اللغة من الظواهر الأصلية، وهي نتصل بالجوانب الصوتية

المجلد:11 العرو:3 العر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لسان العرب، مادة (وق ف).

 $<sup>^{2}</sup>$  معجم مقاييس اللغة، مادة: ( و ق ف).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> مختار الصحاح، ص 733.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> النشر في القراءات العشر، 120/2.

أثر القراءات في الأصوات والنحو العربي، ص 198.

والنحوية والدلالية، كما تساعد هذه الظاهرة في تحديد المعنى المقصود من خلال السماع، كما أن مخالفة هذه الظاهرة تؤدي إلى اختلال الدلالات والمعاني.

وقد ربط علماء اللغة بين ظاهرتي الوقف والوصل في اللغة فمتى ما ذكر الوقف ذكر معه الوصل.

ظاهرة الوصل: الوصل في اللغة: يعني الربط، ومن ذلك قولهم وصلت الشيء بغيره وصلًا فاتصل به، ومنه صوم الوصال وهو أن يصل صوم النهار بإمساك الليل مع صوم الذي بعده دون أن يفطر شيئًا، ومنه أيضًا وصلت المرأة شعرها بشعر غيرها وصلًا فهي واصلة، ومنه ما رواه ابن عمر رَضَيَالِلَهُ عَنْهُمَا أنّ رسول الله صَلَّالِلَهُ عَلَيْهُ قال: (لعن الله الواصلة والمستوصلة).

الوصل اصطلاحًا: يعني عطف بعض الجمل على البعض بالواو خاصة.

والوصل هو جمع وربط بين جملتين (بالواو) خاصة لصلة بينهما في الصورة أو دفع اللبس.

تحذف ألف الوصل بعد الساكن لأنّ من كلامهم أن تحذف بعد الساكن، فلما كان ذلك من كلامهم حذفوها منها وجعلوا المتحرك للساكنة الأولى، حيث لم يكن يلتقي ساكنان وجعلوا هذا سبيلها ليفرقوا بينها وبين الألف المقطوعة.

وقد تناول الجرجاني هذه الظواهر اللغوية في كتابه (دلائل الإعجاز) وذكر:

معنى الجمع- وانفصام النفس بين الجملتين، وانفصام العقل، قال تعالى: "وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِ عَالَيْتُنَا وَلَى مُسْتَكُبِرًا كَأَن لَّمْ يَسْمَعُهَا كَأَنَّ فِى أُذْنَيْهِ وَقُرَّا فَبَشِّرُهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ۞". فهنا التشبيه الثانى لم يعطف على الأول، لأنّ المقصود من التشبيه الثانى لم يعطف على الأول، لأنّ المقصود من التشبيه الثانى التوكيد.

والأشياء التي تحكم فصل الكلام أو وصله، هي صيغة الخطاب، فإذا كانت الصيغة

<sup>1</sup> سورة لقمان: 7.

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11

\_

متماثلة حكاية أو خبرًا وصل، وإن كانت غير متماثلة فصل. أ

ومن دواعي فصل الكلام عن آخر سابق، وجود سؤال متعدد غير مرتجل في سطح الخطاب والذي يدعو إلى تقدير هذا السؤال هو بناء الخطاب على شكل زوج مكون من سؤال مقدر وجواب ظاهر ومن أمثلة ذلك في القرآن الكريم: "قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلصَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ أَ إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ١٤٠٥ فهنا لا يوجد رابط شكلي بين السؤالين، ولكن يبدو الخطاب شكليًا بالنسبة للمتلقي.

وربط علماء التجويد بين ظاهرتي الوقف والابتداء.

ظاهرة الابتداء: والابتداء لغةً: هو البدء والشروع وهو ضد الوقف، تقول بدأت الشيء فعلته إبتداءً، والبدء هو فعل الشيء، والبدء في رحاب الدراسات القرآنية يعني أن تبدأ بكلمة بينها وبين ما قبلها تعلق معنوي ولفظي، ولا يصح أن تبدأ بها دون أن تصلها بما قبلها لأنّ ذلك يُعطي معنى ناقصًا كقوله تعالى: "وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَرَىٰ نَحُنُ أَبُنَـرُوا ٱللَّهِ".

والابتداء اصطلاحًا: هو الشروع في القراءة سواء كان بعد قطع وانصراف عنها أو بعد وقف بنية استئناف القراءة.<sup>5</sup>

#### أقسام الوقف:

1- اضطراري: وهو ما يعرض القارئ بسبب ضرورة كضيق ونسيان ونحوهما.

2- انتظارى: أن يقف على كلمة يعطف عليها غيرها عند جمعه لاختلاف الروايات.

المجلد:11 العدد:3 العدد:3 المجلد:11 ال

<sup>1</sup> دلائل الإعجاز، ص 179.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الشعراء: 23-24.

 $<sup>^{6}</sup>$  لسان العرب، مادة: (ب د ا).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة المائدة: 18.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الغاية في علم التجويد، ص 233.

## مجلة العني ..... . ... . ... . ... ظاهرة الوقف في اللغة العربية

3- اختياري: أن يقف على كلمة ليست محلًا للوقف عادة ويكون ذلك في نظام الاختيار أو التعلم.

\* الوقف بالحذف في اللغة العربية وينقسم إلى قسمين:

1- حذف الحركة: نحو- الحركة الصغيرة- حذف صلة ضمير الغائب- حذف ياء المنقوص- حذف الحركة الطويلة.

2- حذف الصامت: نحو- (حذف التنوين).

ويتم إبدال التنوين ألفًا في حالة النصب، وإبدال تاء التأنيث المتحركة هاءً (هاء السكت). وأهم ما يميز الصوت عند الوقف هو حذف حركته، والصوت الموقوف عليه لابد أن يكون آخر الأصوات في الكلمة، وحركته يليها الوقف. وعكس ظاهرة الوقف تأتي ظاهرة الوصل. والجمل من حيث الوقف وعدمه على ثلاثة أضرب:

- 1. جملة حالها مع التي قبلها حال الصفة مع الموصوف، والتأكيد مع المؤكد فلا يكون فيها العطف البتة.
- 2. جملة حالها مع التي قبلها حال الاسم يكون غير الذي قبله، إلا أن يشاركه في حكم ويدخل معه في معنى مثل أن يكون كلا الاسمين فاعلًا أو مفعولًا فيكون حقه العطف.
- 3. جملة ليست شيئًا في الحالتين بل سبيلها مع التي قبلها، سبيل الاسم مع الاسم لا يكون منه في شيء فلا يكون إياه ولامشاركًا له في معنى وحق هذا ترك العطف.
  - الحالة الأولى يسميها السكاكي (كمال الاتصال).
    - الحالة الثانية يسمّيها السكاكي (بين بين).

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> علم الأصوات (كمال بشر)، ص 215-220.

## مجلة العني ..... . ... . ... . ... ظاهرة الوقف في اللغة العربية

• الحالة الثالثة يسمّيها السكاكي (كمال الاتصال).

أنواع الوقف: للوقف أنواع متعددة ومن أشهر أنواعه:

- الوقف التام: ويكون عند استيفاء الإعراب وتمام المعنى، نحو: عليك بالصبر،
   "يَكَأَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ قَ".
   (سورة البقرة: 153)
- 2. الوقف الناقص: ويكون بتجزئة الكلام المنطوق والمتصل معنى وإعرابًا وذلك لغرض الإيضاح.
- 3. الوقف المعلق: ويكون بين الجمل التي استوفت الإعراب، وتم بعضها بعضًا في المعنى، ويكون بين الجملة إذا تباعد طرفاها وبين الشرط وجزائه، يقول عمر بن الخطاب: "إنه والله ما فيكم أحد أقوى عندي من الضعيف، حتى آخذ الحق له، ولا أضعف عندي من القوى حتى أخذ الحق منه". 2
- 4. الوقف القبيح: وهو الذي يكون بين الجار والمجرور، وبين الاسم الموصول وجملة الصلة، وبين كلمتين متلازمتين.

#### المواطن المحببة للوقف:

- عند التعداد والتقييم، قال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "آية المنافق ثلاثة، إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا أؤتمن خان". 3
  - 2. بعد النداء: أيها الناس، عليكم أنفسكم.
  - 3. بعد فصل القول: قال تعالى: "قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ۞".

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المفتاح، ص 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الكامل في اللغة والأدب، 14/1

<sup>3</sup> صحيح البخاري، 3/805

### مجلة العني ..... . ... . ... . ... ظاهرة الوقف في اللغة العربية

- 4. في التفصيل بعد الإجمال، مثل: منهومان لا يشبعان، طالب علم، وطالب مال.
  - قبل الجملة الاعتراضية، مثل: إن الله، جلت قدرته، يبسط الرزق.
    - 6. بين الشرط والجزاء: إذا حلمت عند الغضب، فعد.
      - 7. بعد القسم والله...
    - قبل الجملة الفعلية: إياكم والظلم، فإنّ الظلم ظلمات يوم القيامة.

وقال ابن الجرزي: "فاعلم أن للوقف في كلام العرب أوجهًا متعددة والمستعمل منها عند أئمة القراءات تسعة وهي، السكون، الروم، الإشمام، الإبدال، النقل، الإدغام، الخذف، الإثبات والإلحاق". أ

وفي اللغة تأتي كلمة القطع قريبة في معناها من كلمة الوقف.

القطع في اللغة: يعني الإبانة والإزالة فتقول: قطعت الشجرة إذا أبنتها أو أزلتها.

والقطع في الاصطلاح يعني: قطع القراءة والانصراف عنها إلى أمر خارجي لا علاقة له بها فإذا عاد إليها القارئ مرة ثانية استحب له أن يستعيذ، ولا يكون القطع إلا في أواخر السور أو على رؤوس الآيات.2

وباختلاف أحكام الوقف اختلفت مظاهره الصوتية وتعددت صوره اللغوية، ومن أشهر صوره التي وردت في القرآن الكريم وكلام العرب، نجد:

1. التسكين: والعرب في كلامهم لا يقفون على متحرك، وعندما ينتهي كلامهم على على حرف متحرك نجدهم يلجأون إلى طرق أخرى للتخلص من الوقف على المتحرك، ومن أشهر تلك الطرق اللجوء إلى التسكين في آخر الكلمة، فعند وقوفك على (زيدً) في جملة (قام زيدً) تقول: (قام زيدً) بتسكين الدال،

المجلد:11 العدد:3 عدد:3 المجلد:11 العدد:3 المجلد: 145

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النشر في القراءات العشر، 121/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البرهان في علوم القرآن، 415/1.

والأصل في هذا التسكين أن يقع في حال الوقف وإلا يقع في حال الوصل، والحرف الذي سكن لأجل الوقف قد يحرك عندما يليه حرف آخر في الوصل، وهذا التحريك من قبل الاتباع الحركي، أو تتخلص من التقاء الساكنين، ويصنف ذلك تحت ما يعرف بـ (نقل الحركة) وقد جاء في القرآن الكريم قوله تعالى: "أمّ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُركُونُ..." وقوله تعالى: "أَوَكُلَّمَا عَهَدُواْ عَهَدًا نَّبَذَهُ وَريقُ مِنْهُمْ بَلُ أَحْبُرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ \$\tilde{\textsuperscript{1}}\text{...}

ومما جاء في الشعر العربي، قول الشاعر:<sup>3</sup>

عجبت والدهر كثير عجيبه من عنزي سبّني ولم أضربه والقياس عند العرب هو الوقف على السكون، وهذا ما عليه أكثر العرب.

ومما جاء في الشعر قول حسان بن ثابت:4

إذا ما ترعرع فينا الغلام فما أن يقال له من هوه وهنا الوقف جاء على السكون (هوه) لا المتحرك (هو)

2. هاء السكت: وهي عبارة عن ها تزاد عند الوقف وفق ضوابط معينة ولاتدخل هذه الهاء على المعرب ولا على ما تشبه حركته حركة الإعراب.

وقد وردت زيادة هذه الهاء في حالة الوصل الذي جرى مجرى الوقف، كما في قوله تعالى: "وَٱنشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَهِيَ يَوْمَبِذِ وَاهِيَةٌ شَ"، 5 فجميع الآيات هنا تنتهي بالمقطع (به) وهذا التناسب لا يخفف إلا بزيادة هاء السكت التي جعلت

<sup>1</sup> سورة العنكبوت: 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة البقرة: 100.

<sup>3</sup> شرح شافية ابن الحاجب، 322/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ديوانه، ص 258

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الحاقة: 16 وما بعدها.

تناسبًا صوتيًا بين قوائم الآيات ومفاصل السورة، ووجه زيادتها في الوصل إنها جارية فيه مجري الوقف. (الزجاج¹)، وهذا وجه واردفي الكلام الفصيح وقرأ جمهور القراء بذلك.

ومما جاء في الشعر العربي، قول عروة بن حزم العزري:2

فإن عفراء من الدنيا الأمل يا مرحباه بحمار عفراء إذا أتى قريته بما شاء من الشعير والحشيش والماء

فهنا أثبت الشاعر هاء السكت في (مرحباه) مع كونه جاري مجرى الوصل. ومن ذلك يقول الرضي الاستراباذي وأينانها في الوصل مجرى الوقف... والكوفيون يثبتونها وصلًا ووقفًا في الشعر وغيره".

3. إبدال التنوين ونون التوكيد الخفيفة ألفًا: جرى العرب في كلامهم على تبديل التنوين ونون التوكيد الحقيقة ألفًا عند الوقف وذلك كراهية منهم أن يكون التنوين بمنزلة النون اللازمة للحرف منه، أو زيادة فيه لم تجيء علامة للمنصرف، فأرادوا أن يفرقوا بين التنوين والنون.5

ولم يكتف العرب بذلك بل وقفوا بالألف عوضًا عن نون التوكيد الخفيفة، بشرط أن يكون ما قبلها مفتوحًا، وهذا ما نراه ماثلًا في رسم المصحف، وذلك في قوله تعالى: "كلَّ لَبِن لَّمْ يَنتَهِ..." حيث رسمت "لَنَسْفَعًا" بالألف والأصل فيها أن ترسم بنون التوكيد الخفيفة.

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

-

<sup>1</sup> معانى القرآن واعرابه

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> خزانة الأدب، <sup>2</sup> 7/270

<sup>3</sup> الكتاب، 159/4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> شرح شافية ابن الحاجب، ص 272

<sup>-</sup>5 شرح المفصل، 286/4

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة العلق: 15.

ولم يقتصر الأم على رسم المصحف بل تعداه إلى القراءات، قال ابن جني: قرأ الحسن (ألقيا في جهنم) بالنون الخفيفة (القيا-بدلاً من القين) حيث أجرى الوصل مجرى الوقف.

ومما جاء في الشعر العربي قول الأعشى:1

وذا النسك المنصوب لا تسكنه ولا يفيد الشيطان والله فاعبدا (فاعبده-صارت فاعبدا).

وقول امرئ القيس:

قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل (قفا بدلاً عن قفن).<sup>2</sup>

والتنوين يلحق بالكلمة ويكون في الوصل ويحذف في الوقف وقد تنوب الفتحة الطويلة عن التنوين عند الوقف على المنصوب المنون، فقال بعضهم إن هذا من باب العوض، وابن جنى قال بالاثنين معًا. 3

4. إبدال تاء التأنيث هاء: والعرب من عاداتهم في الكلام تبديل تاء التأنيث التي تلحق الأسماء ها عند الوقف، وترسم بصورة التاء المربوطة، نحو: (معلمة)، ومنهم من أبدل هذه التاء ها في الوصل، وهذا موجود في كلامهم، ومما جاء في الشعر قول منظور الأسدي:

لما رأى أن لادعه ولاشبع إلى أبطاه حقف فاضطجع والأصل (دعه) بالتاء، فأبدلت ها وبقيت ها في الوصل، ويقول في هذا

المجلد:11 العدد:3 العدد:3 المجلد:11 ال

-

<sup>1</sup> ديوانه، ص 175

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ديوانه، ص 317.

<sup>3</sup> الحصائص، 36/3.

الشأن سيبويه: (وزعم من يوثق بعربيته، أنه سمع من العرب من يقول (ثلاثه-أربعه)، طرح همزة أربعة على الهاء ففتحها ولم يحولها تاء، لأنه جعلها ساكنة فسكنت تاء التأنيث فصارت هاءاً.

أنا): العرب في كلامهم يقفون على الضمير (أنا): العرب في كلامهم يقفون على الضمير (أنا)
 بالألف، بيد أن هذه الألف لا تلفظ عند الوصل، فهي تشبه ها السكت إلى حد ما وجرى الرسم على كتابة هذه الألف في حالتي الوصل والوقف (ها) ومما جاء في الشعر العربي قول حميد بن ثور:

أنا سيف العشيرة فاعرفوني حميداً قد تذربت السناما<sup>2</sup> وقد عقب ابن جني على هذا البيت بقوله: "فأنه أجراه في الوصل على حد ما كان عليه في الوقف"<sup>3</sup> والبيت شاهد على أن ثبوت ألف (أنا) في الوصل عند غير بنى تميم لا يكون إلا في الضرورة.<sup>4</sup>

حذف الواو والياء: تحذف العرب الياء عند الوقف في عدد من المواضع، ومما ورد في كتاب سيبويه: "إنك إذا سكت لم تذكر الياء وذلك لأن الذي يقول: زهي أمة الله يقول إذا سكت زه، وسمعنا العرب الفصحاء يقولون زه أمة الله فيسكنون الهاء في الوصل، وفي هذا دليل على أنّ سيبويه قد سمع من العرب من يجريه في الوصل مجرى الوقف، ومما جاء في القرآن الكريم قوله تعالى في سورة الإسراء: " وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهُتَدِّ....... الشاهد في كلمة (المهتد) فقد وقفوا

المجلد:11 العددة:3 العددة:3 المجلد:11 العددة:3 العددة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 ال

<sup>1</sup> الكتاب، باب الهمزة

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ديوانه، ص 149.

<sup>3</sup> المنصف، ص 43.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> شرح المفصل، 43/3

<sup>5</sup> الكتاب، 144/3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة الإسراء: 97.

عليها بدون الهاء وقد حذفت الواو على شاكلة يجره الوصل مجرى الوقف، أومما جاء في الشعر العربي؛ قول أعشى ميمون يهجو رجلًا بأنه لئيم الأصل فقال:

فاله من مجد تليد وماله من الريح فضل لا الجنوب ولا الصبا<sup>2</sup> حيث حذفت الواو من ها الضمير (ومالهو) فصارت (ماله)، فذكر سيبويه أنهم يجرونه في الوصل على حاله في الوقف.<sup>3</sup>

7. إبدال الألف واواً أو ياءً: من العرب من يبدل الألف واواً عند الوقف، وبعضهم يبدل الألف ياءً، ففي (أفعى) هناك من يقول: (أفعى) وهناك من يقول: (أفعى) وبذلك قال سيبويه، فذكر وقال: "حدثنا الخليل وأبوالخطاب الهاء لغة لفزارة وناس من قيس وهي قليلة إبدالها ياءً"، وزعموا أنّ بعض طي تستبدل الألف واوا (أفعى-أفعوا) لأن الواو أبين من الياء لذا اختاروا الواو، والواو والياء تشبهان الألف في سعة المخرج والمد وهنّ أخوات يبدل بعضها مكان بعض.

وقبائل بني سعد يبدلون الجيم مكان الياء في الوقف فيقولون (تميج) بدلًا من (تميمي)، (علج) بدلًا من (عرباني).

ومما جاء في هذا الجانب قول الراجز:4

خالي عويف وأبوعلج المطعمان الشحم بالعشج وبالغداة كتل البرنج وفي جميع هذه النماذج أبدلت الياء جيمًا.

<sup>1</sup> الكتاب، 174/3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> خزانة الأدب، 353/3

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 172.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> شرح كتاب سيبويه، 35/5.

التشديد: من العرب من يقف على الكلمة متحركة الآخر بالتشديد، وذلك بغرض التفريق بين متحرك الآخر وساكنه، قال سيبويه: "فأما الذين أشموا فأرادوا أن يفرقوا بين ما يلزمه التحريك في الوصل وبين ما يلزمه الإسكان على كل حال..."، واعتبر البعض أن هذا النوع من الوقف أو الوصل من ضرورات الشعر وخصوه بحالتي الرفع والجر، لأن الوقف على تنوين النصب يكون بالألف، وفي ذلك يقول ابن يعيش: "وهذا التضعيف إنما هو من زيادة الوقف، فإذا وصلت وجب تحريكه، وسقطت هذه الزيادة، وربما استعملوا ذلك في القوافي... فأثبتوها في الوصل هنا ضرورة كأنهم أجروا الوصل مجرى الوقف". و الله من من المناهدة ال

والعرب في الشعر تقول (سبسب) وهى تريد (السبسب) وتقول (عيهل) وهى تريد (العيهل) وذلك لأن التضعيف من كلامهم في الوقف والمقصود بالتضعيف هنا صوت صامت يتبعه صويت في الوقف، وليس المقصود تضعيف الحرف، وهو عباره عن قلقله بطيئة للحروف الموقوف عليها وبذلك يكون تضعيف غير المضعف في الوقف ضرورة، ومما جاء في الرجز قول رؤبة: 3

تترك ما أبقى الدب سبسبا

وقوله أيضًا:

أضخم يحب الخلق الأضخما

و. ألف الإطلاق: وهي ألف تزاد في آخر الكلمة لغرض تخفيف السجع أو التناسب الصوتي، وقد اختلف العلماء قديمًا في شأنها، فبعضهم ذهب إلى أنها مختصة بالشعر، والبعض الآخر لم يقصرها عليه.

المجلد:11 كويو-سبتمبر 2022

<sup>1</sup> الكتاب، 148/3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شرح المفصل، 209/5.

<sup>3</sup> ديوانه، ص 169.

يقول السيرافي (ت368هـ): "وإنما جازت هذه الزيادة في الشعر في القوافي، لأنهم يبرعون بالشعر ويحددون به، ويقع فيه تطريب، لولا يتم ذلك إلا يجرون المد وأكثر ما يقع ذلك في الأواخر..."، أ وقد وردت هذه الألف في مواضع كثيرة ذهب العلماء إلى أنها إجراء للوصل مجرى الوقف، ومما جاء في الشعر قول جرير: أ

## أقلى اللوم عاذل والعتابا...

والقوافي يدخلها من الواو والياء ما لا يدخل في الكلام وذلك لإطلاق القافية.

10. حذف الهمزة: يتصف صوت الهمزة بالثقل، وبصعوبة النطق، لذلك نجدها تخفف وذلك اقتصارًا في الجهد المبذول عند النطق، يقول سيبويه: "وأعلم إن الهمزة إن فعل بها هذا من لم يخفضها؛ لأنه بعد مخرجها ولأنها نبرة في العدد تخرج باجتهاد، وهي أبعد الحروف مخرجًا، فصعب عليهم ذلك، لأنه كالتهوع". وجاء بعد ذلك المحدثون ومنهم إبراهيم أنيس، فقال في شأن الهمزة ومخرجها: "ولا شك أن انحباس الهواء عند المزمار احتباسًا تامًا ثم انفراج المزمار فأة عملية تحتاج إلى جهد عضلي قد يزيد على ما يحتاج إليه أي صوت آخر، مما يجعلنا نعد الهمزة أشق الأصوات...". 4

وقد ورد حذف الهمزة في القرآن الكريم وفي بعض القراءات، حيث قرأ الشعبي "مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً" بغير الهمزة في آخر (ماء) في قوله تعالى: " إِذْ يُغَشِّيكُمُ ٱلنُّعَاسَ...".5

ومن خلال ما تقدم نرى أنّ الوقف عند القراء فنُ جميل وجليل يعرف به كيفية أداء

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ما يحتمل الشعر من الضرورة، ص 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ديوانه، ص 58

<sup>3</sup> الكتاب، 148/3.

 <sup>4</sup> علم الأصوات (إبراهيم أنيس)، ص 154.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الأنفال: 11.

القراءة ومعرفة المواضع التي ينبغي الوقوف عندها عند قراءة القرآن الكريم، وقد ذهب القراء في الوقف إلى مواقف شتى ولكل إمام من الائمة المشهورين مذهبه في ذلك فالإمام نافع كان يراعي محاسن الوقف والإبتداء بحسب المعنى أما ابن كثير فقد كان يقف عن انقطاع النفس وفي رواية أخرى أنه كان يراعي الوقف على رؤوس الآية مطلقًا ولا يتعمد أواسط الآية وقفًا وأبو عمر كان يتعمد الوقف على رؤوس الآية ويقول هو أحب الى، أما عاصم والكسائي فكانا يطلبان الوقف من حيث يتم المعنى، أما حمزة فكان يقف عند انقطاع النفس...الخ، وهكذا تباينت مواقف القراء مع الوقف. أما في الشعر فالوقف يعني قطع سير الإيقاع في المنتصف بين الأشعار وذلك لتسهيل قراءة الشعر وبيان مواطن الجمال فيه، فالوقف في الشعر لا يراعي نهاية الجملة بل لتسهيل قراءة الشعر والبيت، والشاعر يلجأ إلى الوقف ليجعل منه مرتكزًا لبثّ أحاسيسه.

فالوقف في اللغة ظاهرة جليلة واللغة العربية جمالها وكمالها يكمن في معرفة مواضع الوقف وعدمه، وقد ارتبطت هذه الظاهرة ارتباطًا وثيقًا بظاهرة الصوت في اللغة لفظًا ومعنى.

الخاتمة: بحمد الله وتوفيقه قمت بتناول ظاهرة الوقف في اللغة، فهي ظاهرة ذات إمكانات أسلوبية كبيرة كيف لا وهي تعتمد على تفصيل الأدوات الرابطة في اللغة وعدم تفصيلها وهذا ما يطلق عليه في اللغة العربية (حروف المعاني).

ومن خلال البحث والدراسة استطعت أن أجسد العديد من الشواهد اللغوية التي وردت فيها ظاهرة الوقف وذلك بغية الوصول إلى نتائج لغوية لتكون بمثابة الإضافة اليسيرة للدراسات اللغوية السابقة في هذا الججال.

وقد توصلت الدراسة إلى عدة نتائج منها:

.. ظاهرة الوقف لها أهمية كبرى في اللغة لذا دارت حولها العديد من الدراسات اللغوية قديمًا وحديثًا.

| يوليو- سبتمبر 2022 | 153           | <u> ا</u> لعرو: <sub>3</sub> | المجلر:11 |
|--------------------|---------------|------------------------------|-----------|
|                    | $\overline{}$ |                              |           |

- 2. من خلال دراسة الشواهد اللغوية التي اشتملت على الوقف تبين للباحث أن كلام العرب قد حفل بصور متعددة لظاهرة الوقف وفي كل موقف جعلوا للوقف ضوابط تضبطه.
- لعرفة ظاهرة الوقف والإلمام بمواضعها يتباين الناس في تمكنهم من ناصية اللغة.
- 4. معرفة ظاهرة الوقف تساعد في استنباط المعاني، فكثير من المعاني تستدرك عن طريق الوقف.
  - 5. مواطن الوقف في الكلام تعكس السمه الجمالية للغه صوتًا ومعنَّى.

.

#### المصادر والمراجسع

- 1. القرآن الكريم
- 2. أثر القراءات في الأصوات والنحو العربي لعبد الصبور شاهين، د.ت.
- خزانة الأدب لأبي بكر بن على بن حجه الحموي، تحقيق: محمد هارون، د.ت.
- 4. الدرس الصوتي عند علماء القرن الخامس الهجري لأبي عناني، رسالة دكتوراه لسعاد آمنه، الجزائر، 2011م.
- دلائل الإعجاز لعبد القاهر الجرجاني، مكتبة سعدالدين، دمشق، سوريا، 1987م.
  - ديوان الأعشى، دار الثقافة، بيروت، 1963م.
  - 7. ديوان امرئ القيس، دار المعرفة، بيروت، ط2، 1435هـ
  - 8. ديوان حسان بن ثابت، تحقيق: وليد عرفات، دار صادر، بيروت، 2006
- 9. ديوان حميد بن ثور، تحقيق: عبد العزيز الميمني، دار الكتب، القاهرة، 1371هـ
- 10. ديوان رؤبة بن العجاج، شرح: محمد بن حبيب، مكتبة دار السلام، الأسكندرية، د.ت.
  - 11. الصناعتين لأبي هلال العسكري، مطبعة محمود على، القاهرة، ط2، 1960م.
- 12. ظاهرة الوقف بين القدماء والمحدثين، دراسة موازنة لحيدر حمود عبد الأمير الأسدي، بحث منشور في مجلة دواء، ع 26، 2020م
- 13. ظواهر لغوية في الوقف والابتداء، دراسة نحوية صوتية دلالية لمحمود الحريبات، بحث منشور في مجلة جيل ع: 2015.
  - 14. علم الأصوات لإبراهيم أنيس، دار اللغة العربية، القاهرة، 1961م.
    - 15. علم الأصوات لكمال بشر، دار قريب، القاهرة، مصر، 2000م.
    - 16. غاية المريد في علم التجويد لعطية قابل، دار بن حزم، 2009م.
  - 17. الكتاب لعمرو بن عثمان سيبويه، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط1، 1966م.
    - 18. لسان العرب لابن منظور، باب القاف

المجلد:11 العرو:3 العر

- 19. ما يحتمل الشعر من الضرورة لأبي سعيد الحسن بن عبد الله السيرافي، تحقيق: عوض بن حمد الفوزي، 1412هـ.
  - 20. مختار الصحاح لمحمد بن أبي بكر الرازي، دار النهضة للطباعة، القاهرة، د.ت.
- 21. مفتاح العلوم ليوسف بن أبي بكر بن محمد السكاكي، دار الكتب العلمية، يبروت، ط2، 1987م.
- 22. النشر في القراءات العشر لشمس الدين أبي الخير بن الجزري، تحقيق: برجستر اسر، لبنان، 2006م
- 23. الوقف عند ابن جني، دراسة صوتية دلالية لمحمد أحمد محمد أحمد، جامعة عين شمس، كلية التربية عام 2009م.
- الوقف والسكت في العربية وأثرهما في النحو لعمار ربيح، بحث منشور في مجلة الأثر، 2018م.

ISSN: 2321-7928

#### المبين

- السيّد محمد سليمان أشرف البهاري<sup>1</sup> ترجمة من الأردوية: د. ضياء القمر آدم علي التيمي<sup>2</sup> ﴿2﴾

#### الباب الثانى

### في مخارج الحروف وصفاتها وإعرابها

قاعدة عامة وسهلة: وتذكر- الآن- قاعدة لا تحتاج الإفادة منها إلى أن تتم المعرفة بمخارج الحروف وصفاتها أيضًا؛ وإنما هي قاعدة عامة وسهلة؛ يتمكن دارسو كتاب "المنشعب" من فهمها والاطلاع عليها بسهولة؛ بشرط أنّ الأستاذ نبَّهم عليها.

عيَّنتِ العرب لزنة الكلمات ثلاثة حروف؛ الفاء، والعين، واللّام، وعدَّت الأولى والأخيرة منها ضعيفة، وأما اللام فهي نتعرض للحذف وغيره- في أغلب الأحيان، وعدَّتِ العين قويَّة بالنسبة إليهما؛ إذ إنها نتوسط، و-أيضًا- إنها لا نتعرض للحذف وغيره إلا في قليل من المواضع؛ فإذا أتت كلمة قد كرّرت عينها، فتكرار القوي هذا يشير إلى أنه يتوافر في معناها: الشدة، أو التكرار، أو المبالغة بوجه من الوجوه؛ فإذا كرّرت العين- مثلًا- على أنه لم يفصل بينهما بحرف غير مماثل يدغم بعضهما في بعض- لا محالة، وفي هذه الحالة، تصير الكلمة مشدَّدة العين، وتدلّ على معنى: الشدة أو التكرار، مثل: تحلّم، وتشجّع، وكسّر، وقطّع، وصرَّف، فتكرير العين وتشديدها في هذه الأمثلة دلَّ على: التكلف والتكرار أحسن دلالة، ولكن إذا كرّرت العين-

المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 المج

<sup>1</sup> الرئيس الأسبق لقسم العلوم الإسلامية بجامعة على كره (الهند)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أستاذ اللغة العربية ٰوآدابهاٰ، كلية اللغة العربية والدراسات الإسلامية، الجامعة المحمدية منصوره ماليغاون، مهاراشترا، الهند.

بحيث إنه قد فصل بينهما بفاصل من الحروف الأجنبية- بغض النظر عن أنّ لام الكلمة حرف زائد أم غيره- تدلّ الكلمة- في هذه الحال- على المبالغة؛ مثل: "خشن" أي: صار صلبًا، و"عَشب": الكلأ الأخضر، و"غدن": النمو أو العلق، وعلى هذا الأساس؛ فإذا كان في طبع أحد قسوة كثيرة، أو في مكان أعشاب تكثر وتنمو، أو في جسم أحد أشعار تطول وتنسدل، فتضاف إلى الكلمتين: الأولى [خشن]، والثانية [عشب] حرف الدالّ الذي هو عين الكلمة، ويستفاد من هذا التكرير معنى المبالغة؛ مثل: اخشوشن الرجل؛ أي: صار شديد القسوة، واعشوشب المكان، أي: صار ذا عشب كثير، واغدودن الشّعر؛ أي: انسدل الشعر كثيرًا، وهكذا: غَشَمْشَم: شديد الشجاعة، وعَصبْصب: شديد الحر، ودَمَهُك: شديد القسوة، وعَرُكُك: بعير شديد القوة.

وليفهم من هذه القاعدة، أنه إذا جاءت كلمة ثلاثية على وزن رباعي فيراعي فيهامع هذا الإلحاق اللفظي- الجانب المعنوي- أيضًا، ويكمن- فيما وضعه الصرفيون من
خواص الأبواب الصرفية- أنّ زيادة الحروف تدل على زيادة المعنى، كما هو معروف
لدى كل مَنْ يطالع كتاب الرضي ومغني اللبيب، وقد صرح ابن جني بهذه المسألةأيضًا- بجلاء؛ حيث قال: إنّ كل مصدر رباعي تكرّر فيه الحروف لا بد أن يدلّ على
معنى: التكرير؛ بوجه من الوجوه؛ وذلك مثل "زَعْنَعَة": هزّ الربح شيئًا، و"جُرجر":
صوت يردده البعيرُ في حَنجرته، و"قَلْقَلَة": أي تصويت، و"قَرْقَرة": صوت الحمام إذا
هدر، أو صوت الفحل، أو البطن، أو القهقهة، و"صَلْصَلَة": أي صوت الجرس

فلسفة الإعراب والحركات: ولكن في ضمن ذلك، أشار ابن جني إلى نقطة مهمة يهتدى بها إلى أنّ وضع إعراب كلمة عربية وحركاتها- أيضًا- ليس خارجًا عن قواعد وأصول، ولم يتم تعيين الحركات والسكون في الفعل الماضي والمضارع وغيرهما من

المشتقات بالتفاهم والاتفاق المتبادل، وإنما مناسبة الدلالة - أيضًا عامل مهم في تحديد الحركات وتعيينها. خذ - على سبيل االمثال - الفعل الماضي الذي يبنى آخره على الفتحة، والفعل المضارع الذي يضم آخره؛ فإنه خصص الفعل المضارع بحركة الضمة؛ لكونه يتضمن زمني الحال والاستقبال، وخصص الفعل الماضي بحركة الفتحة؛ إذ يكشف فيه حال ما مضى، ويشعر بأنه تم الحصول عليه، وانصرم.

تخيَّلُ معنى لفظة "الفتح" و"الضم"، ثم انظرْ إلى مناسبته مع الفعل الماضي والمضارع، يتبينْ لك ما في المرفوعات والمنصوبات والمجرورات من أسرار كامنة؛ فسمُوُّ الفاعل يتطلب أن يكون مرفوعًا، وقبول المفعول أثرَ الفاعل يتطلب أن يكون منصوبًا. ولاحظُ معنى "الرفع" و"النصب"، ثم تأمَّلُ في أصل الفاعل والمفعول، واعترف بأنّ في وضع الإعراب والحركات أصولًا حكيمة.

ويجر المضاف إليه بالجر، ويقال إعرابه "جرًا"، ومعنى "الجر": الجلب والنزوع، وهذا يجلب المضاف وينزعه إليه، ولذا صار الجرحركة له.

ولاحظُ- الآن- التلبيح الخفي لابن جني الذي أشار إليه في كتابه المهم: "الخصائص" فقال: إنّ "فَعَلَان" واحد من أوزان المصادر، و"فَعَلَى"- أيضًا كذلك، وعلى هاتين الزنتين، تأتي صيغ للصفات- أيضًا، وتشترك هاتان الزنتان في أمر، وهو نتابع الحروف المتحركة، أي: تتحرك الفاء والعين واللام متوالية فيهما، فلم تسكن إحداها ولم نتنوع حركاتُها، وإنما حركت الحروف الثلاثة بالفتحة، وتعدُّ الفتحة أخفَّ الحركات الثلاث: الضمة والكسرة والفتحة.

زيدت- في الوزن الأول- الألف والنون بعد لام الكلمة، وزيدت- في الثاني- الألف المقصورة فحسب؛ فالآن إذا جاء مصدر من المصادر أو صيغة من صيغ الصفات على هذه الزنة يفهم مَن له فكرة وقّادة وقريحة نقّادة من شكلها البادي من توالي الإعراب أنّ الوزن الأول يشعر بمعنى التوالي والتتابع، والوزن الثاني يشعر- لتتابع

المجلد:11 العدد:3 (159 يوليو-سبتمبر 2022

## مجلة الهند - - - - - - - - - المبين

فتحته وقصر ألفه المقصورة-بمعنى: السرعة والخفة؛ مثل: "عَلَيَان": و"فَورَان"، و"غَشَيَان"، و"جَمَزَى": و"وَلَقَى" وَ"بَشَكَى".

والأمر الملاحَظ أنه إذا لم تكن للحركة مناسبة مع المعنى؛ فما خصيصة هذين الوزنين؟ وما ميزتهما؟ هل اعتد ابن جني بالخصيصة الطارئة من المحاسن والفضائل؟! كلا. وحاشا.

بل الواقع أنه كما لحروف الكلمة علاقة بالمعنى فكذلك تختص حركات الكلمات بخصائص، ولذلك ذكرت مناسبة حركات الفعل الماضي والمضارع والفاعل والمفعول والمضاف إليه مع معانيها؛ ليدعم بذلك ما قاله ابن جني في: "فَعَلَان" و"فَعَلَى". والمزيد من التفاصيل مفوَّض إلى القوة الفكرية من ذوي العلم والمعرفة. فتفكَّر وتشكَّر.

الفائدة الأخرى المعنوية لمخارج وصفات الحروف: لاحظُ فائدة معنوية أخرى يتمتع بها مخارج الحروف وصفاتها، يمكن تحديد الكلمات الفصيحة وغير الفصيحة من خلال دراسة ومطالعة تعابير المتحدثين الأصليين في كل لغة، ولا يمكن الحكم على كلمة- بمجرد سماعها- بأنها فصيحة أو غير فصيحة، أو بأنها في المحادثات والحوارات كلمة- بمجرد سماعها- بأنها فصيحة أو غير مقبولة، غير أنّ الألفاظ العربية لها خصائص ومزايا لو لاحظها السامع بدقة يتجلى له، هل هذه الكلمة فصيحة أو غير فصيحة؟. خذ- على سبيل المثال- أية كلمة ثلاثية، وتأمَّلُ في مخارج حروفها، فإن كان ترتيبها من الأعلى إلى الأوسط فالأدنى؛ فالسهولة في أدائها دليل على أنها فصيحة؛ وذلك مثل كلمة: "العذب" التي تحمل معنى: الماء الصافي أو الحلو؛ حرفها الأول: عين، مثل كلمة: "العذب" التي تحمل معنى: الماء الصافي أو الحلو؛ حرفها الأول: عين، ومخرجها: الخلق؛ أي: الأوسط، وحرفها الثالث: الباء، ومخرجها: الشفة، أي: الأدنى؛ فإن لم يكن السامع على علم بدلالة هذه اللفظة، ولا بأنّ كلمة: "العذب" هذه فصيحة أو التعربة في التعبيرات العربية، ولكنه على إلمام بخارج حروفها ومواضعها؛ فيمكنه التعرف- بمجرد ترتيب المخارج- على أنها فصيحة.

وقد ذكر جلال الدين السيوطي هذه الخصيصة بنوع من التفصيل في كتابه اللامثيل "المزهر" ملخصه: إن كان الارتفاع والانحدار في مخارج الحروف من غير طفرة كانت الكلمة أخف على اللسان وفصيحة في الرتبة، ولكن إذا كان فيها طفرة كان أثقل وأقل فصاحة بالنسبة للأولى.

ومعنى الطفرة- في اللغة-: الوثوب، ولكن يراد منها في باب بيان المخارج ترك الحروف مخارجَها، وبلوغها مخارجَ بعيدة عنها، ومخارجَ غير مؤانسة، مثل أن يأتي المخرج من الأدنى إلى الأعلى أو من الأعلى إلى الأدنى، فيترك المخرج الأوسط؛ وهذا ما يسمّى بالطفرة.

وهنا- الآن- ينقل تركيب الكلمة الثلاثية وائتلافها بالحروف من كتاب: "المزهر"؛ تسهيلًا للتعليم، وليتمكن الطالب ذو الكفاءة المتوسطة من الظفر بفهم مرتبة فصاحة الكلمة إلى حدّما.

"فإن كانت الكلمةُ ثلاثية فتركيبها اثنا عشر:

الأول- الانحدارُ من المخرج الأعلى إلى الأوْسط إلى الأدنى نحو (ع د ب).

الثاني- الانتقالُ من الأعلى إلى الأدنى إلى الأوْسط نحو (ع ر د).

الثالث- من الأعلى إلى الأدنى إلى الأعلى نحو (ع م هـ).

الرابع- من الأعلى إلى الأوْسط إلى الأعلى نحو (ع ل ن).

الخامس- من الأدنى إلى الأوْسط إلى الأعلى نحو (ب دع).

السادس- من الأدنى إلى الأعلى إلى الأوسط نحو (بع د).

السابع- من الأدنى إلى الأعلى إلى الأدنى نحو (ف ع م).

الثامن- من الأدنى إلى الأوسط إلى الأدنى نحو (ف د م).

التاسع- من الأوسط إلى الأعلى إلى الأدنى نحو (دع م).

العاشر- من الأوسط إلى الأدنى إلى الأعلى نحو(د مع).

الحادي عشر- من الأوسط إلى الأعلى إلى الأوسط نحو (ن ع ل).

الثاني عشر: من الأوسط إلى الأدنى إلى الأوسط نحو (ن م ل).

أثر مخارج الحروف وصفاتها على فصاحة الكلمة: نعم! إنّ معرفة مخارج الحروف بطريقة صائبة تكون معينة لفهم فصاحة الكلمة؛ بشرط أن تكون صفات الحروف مصونة بصحتها أيضًا، فهناك مثلًا مقولة لأعرابي: (تركتُ ناقتِي تَرْعِي الْمُخَع).

إن كلمة "هخع" مؤتلفة من ثلاثة حروف؛ هي كلها حلقية، وائتلاف كلمة من حروف مخرج واحد يدل على ثقلها وعدم فصاحتها، وبالإضافة إلى ذلك أنّ الحروف الثلاثة فيها مصمتة، وائتلاف كلمة بحروف مصمتة فحسب دون حروف مذلقة دليل على عدم فصاحتها؛ فالرباعية والخماسية إن كانت مؤتلفة من حروف مصمتة فحسب لا يعتد بها العرب من قبيل ألفاظ لغتها. اللهم، إذا كانت ثلاثية فيعتدون بها من ألفاظها، ولكن- بالرغم من ذلك- يعدونها ثقيلة وغير فصيحة، وهذا ما حدث بالواقع- في كلمة: "مستشرر"؛ في شعر امرئ القيس:

#### غدائره مستشزرات إلى العلى ...

إذ الشين من الحروف التي من صفاتها همس ورخوة، والتاء من الحروف التي هي همس وشدة، والزاء من الحروف التي من صفاتها جهر؛ وهي وقعت متوسطة؛ فاختلاف صفات هذه الحروف الثلاثة جعلت الكلمة غير فصيحة. تلفَّظُ أنت هذه الكلمة تلاحظُ أنّ اللسان لا يتمكن من أدائها إلا بجهد ومعاناة.

إنّ الأصول والأنظمة التي وضعها الأدباء لمعرفة فصاحة الكلمات يمكن- بالتأمل فيها- المعرفة بمدى دور مخارج وصفات الحروف في تكوين الكلمات فصيحة؛

فقرروا أنه إن وجد في كلمة حروف يتنافر بعضها عن بعض، أو أنه يصعب على اللسان النطق بها فذلك دليل على أنه لم تلاحظ المناسبة فيما بين الصفات والمخارج؛ وهذا الدليل يدلنا على أنّ الكلمة فصيحة وثقيلة. ومثال ذلك أننا لو وجدنا كلمة تم تأليفها من حروف مخارج جميعها آلة للصوت واحدة، أو مخارجها متقاربة، أو جميع حروفها مصمتة، أو اجتمعت فيها حروف ذوات صفات متعددة، ففي هذه الأوجه يمكن أن يقال: إنها لغة غريبة، وكلمة حوشية، أهمل استخدامها. ويكفي لفهم هذا القدر ما يملك الطالب من البراعة التامة في المعرفة بصفات الحروف ومخارجها.

وقد نالت جملة لعيسيى بن عمر النحوي شهرة فائقة في مثال الألفاظ الغريبة؛ وهي أنه- ذات يوم- سقط من الفرس مغشيًا؛ فاجتمع الناس حوله؛ فلما أفاق من غشيته رأى الناس مزد حمين حوله؛ فقال غاضبًا: "ما لكم تكأكأتم علي كتكأكؤكم على ذي جنة افرنقعوا". نتضح غرابة هذه الألفاظ بجلاء لكل طالب يملك قدرًا بسيطًا من المعرفة باللغة العربية، حتى ولو لم يكن على علم بمعاني هذه الكلمات. فلو عبر النحوي عن ذاك الخيال بهذه الكلمات: "ما لكم اجتمعتم علي كاجتماعكم على ذي جنة تنحوا" لما استعصى على السامع فهمها، ولم يعزّ على المتكلم النطقُ بها، ولم تعتد العرب بها من الألفاظ الغريبة.

العدل مطلوب إلى أيّ مدًى، أفادت اللغة العربية من مخارج حروفها الهجائية وصفاتها؟! أول الأمر أداء الحروف، ثم وضع القواعد المحكمة، التي صوّر بوساطة قواعدها صوت كل حرف، ثم اكتسابها فائدة للمعنى، وأخرى للمعرفة بفصاحة الكلمة وعدمها.

اللغة العربية وإحاطتها بآلات الصوت: والآن، إذا وصلت النظرة- في أنّ اللغة والألفاظ مواضعة وضعها الإنسان أنفسهم- إلى مستوى البحث والتحقيق، واكتسبت مكانة الاعتقاد، فيلزم عليها- أيضًا- أن تعترف بأنّ أصول الوضع وقواعده

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

.

التي وضعها واضعو قوانين اللغة العربية لم يتم وضع قانون وضابط- حتى الآن- في لغة أخرى يكون أفضل منها أو مساوية لها، حتى أنقص منها، لا داعي إلى بيان أنّ كمال كل عضو هو أن يؤدي خدمته الموكلة إليه؛ بحيث لا يُحرم حتى أصغر جزء منه من المشاركة في أداء تلك الخدمة، وفي الوقت نفسه، أن يقام بذلك العمل نفسه- أيضًا على وجه لا يفوت جانب من جوانبه، حتى ولو كان هذا أكثر حربًا. خذ- على سبيل المثال- أنه قد أعطي الإنسان عينًا، وفوضت إليها خدمة الرؤية والبصارة، فالآن كلما تصبح عين شخص تلسكوبًا، أو مجهارًا، أو دقيقة النظر، أو بطيئة النظر، تعتبر رؤيته أقوى وأكمل بقدر ما تزداد قوة البصارة فيها، ويعتبر ما هو أقل منها أنقص، وكذلك يفضل من له عينان على من له عين واحدة؛ بغض النظر عن أنّ واحدة من عينيه تعرضت للتلف، أو أنه تعود الإبصار بعين واحدة، على كل حال؛ فإن العجز والعطلان كلاهما من صور النقص والضعف.

وعلى هذه القاعدة الأساسية، اتخذْ قرارًا في آلات الصوت بأنّ كلام أيّ قوم من الأقوام، استعمل كلَّ جزء من أجهزتهم الصوتية استعمالًا لم يمكنه أن يترك أيَّ جزء من أجهزة الصوت عديم الفائدة؟

ثم ألقِ نظرة على أنّ أصوات الإنسان؛ التي حظيت التفوق على أصوات حيوان غير عاقل، إذا صدرت من فم الإنسان صارت تدل على معنى مقصود؛ بغض النظر عن أنّ هذا المعنى طبعيًا أو وضعيًا، أو مطابقيًا، أو تضمنيًا، أو التزاميًا، ثم انظرْ بإمعانٍ إلى أنّ لغة أيّ قوم من الأقوم نالت مكانة النطق هذه؟

دلالة الألفاظ على معانيها بطريقة أنّ الحرف الأول منها ينبئ عن علامة المعنى الأولية والثانوية، ثم ترتيب الحروف فيها وتركيبها ينبئ عن درجة فصاحتها هي خصيصة فذة لم ينلها إلا العربية.

هل يقال علماء الألسنة أمناء إن جعلوا العربية مثيلة للغة أخرى؟ وهل بإمكانهم أن

يأتوا بدلائل على ما ادعوا من أنّ هناك لغةً سوى العربية أحاطت بآلات أصواتها بهذا القدر من الاعتناء، ويكشف عن دلالات كلماتها وقدر فصاحتها ترتيبُ حروفها وتركيبها؟ لو تمكن هذا الأمر المستحيل من إثبات شيء من ذلك لمّا أعلن صناديد الغرب فكرتهم الصبيانية أنّ اللغة الإنسانية قد تكونت بالتفاهم، وجاءت في حيز الوجود بالآراء المتبادلة.

وإنه لمن الصدق أنّ التطور في الماديات، والازدهار في علم الكيمياء وعلم الدخان، والمعرفة بتفاصيل الصوت والضياء شيء، والسعادة بحقائق اللطائف العلمية والاستمتاع بها شيء آخر.

مناسبة الهيئة الصوتية مع المعنى والمدلول: إلى وقت أنْ كانت العربية منحصرة في جزيرة العرب، كانت عرب العرباء نتعرف على كمال لغتهم وفضلها بأحسن وجه، ولكن لما قامت بركات الإسلام بإبلاغ تيارات هذا البحر الفياض إلى الأعجميين احتيج إلى أنْ يفهّم الأعجميون- مع دروس العربية- ترتيب حروف الكلمات العربية وخصائصها هذه؛ فأسس الخليل وسيبويه هذا العلم، وبنى عليه ابن جني بناء، جعله شرح جلال الدين السيوطى وتفسيره بيت تصاوير.

ما مناسبة هيئة الكلمة الصوتية بمعناها ومدلولها ؟ أشار إليها الخليل وسيبويه إشارة دقيقة وقالا: إنّ الجراد الذي يقال بالعربية "الجندب" أيضًا، يتوافر في صوته استطالة، ويتوافر في صوت البازي تقطيع؛ فلذا وضع العرب للأول: صَرّ، وللثاني: صَرْصَر.

اكتفى الخليل وسيبويه بسرد هذين المثالين فحسب؛ مشيرَيْنِ بهما إلى نكتة نادرة؛ وهي أنّ حرف الصاد صفته صفيرة؛ فابتداء الكلمة بحرف صفير للطيور الصغيرة ينبئ عن معنى عجيب، والحرف الثاني الراء، وقد شدت في الأولى وامتدت، وسكنت في الثانية، قد قطعت الاستطالة مثل ما يتوافر في صوت البازي تقطيع، بالإضافة إلى أنّ الراء حرف مكرر، وهو ما تتجلى مناسبته للأصوات جليًا واضحًا.

المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 العددة:3

.

## مجلة الهند - - - - - - - - المبين

تأمّل علماء الأدب في هذه النكتة؛ فأضافوا إليها أمثلة ثلاثة أو أربعة؛ لتتبدى المسألة بوضوح أكثر؛ فمثلًا أطلقوا كلمة: "قضم" على كل ما هو يابس، أو صلب صالح للمضغ بالأنياب، ولكنه إذا كان لينًا أو رطبًا؛ فأطلقوا عليه كلمة: "خضم"؛ إذ يتوافر في حرف الحاء ليونة، وهو ما يعتد به من الحروف الرخوة؛ التي يعنى بها الليونة، وفي حرف القاف صلابة، وهو ما يعتد به من الحروف الشديدة، التي يعنى بها الصلابة. وكذلك إذا قطع شيء عرضًا فيطلق عليه: "قطّ"، وإذا قطع طولًا فيطلق عليه: "قطّ"، وإذا قطع حرف الطاء سرعة، وفي صوت الدال طول، ولشدة حرف القاف للصلب اليابس في المثال الأول، ورخوة الحاء للشيء اللين في المثال الثاني مناسبة واضحة تستغني أن تذكر، وكذلك سرعة حرف الطاء، وطول حرف الدال مناسبة قتص بالطول والعرض.

وفي ضمن ذلك سرد المتأخرون مثالَين آخرين في المسألة؛ هدفًا لمزيد من التوضيح والشرح للدارسين الذين لهم موهبة متوسطة؛ وهما: "شَدّ" و"جرّ"؛ يعنى بالأول: ربط الشيء وحزمه، وبالثاني: جلب الشيء. إنَّ حرف الشين الذي ابتدي به الكلمة حرف تفشي، والدال في نهايتها حرف شديد مكرر، فصارت الكلمة مشددة بسبب التداغم، ومجيء الشين في أول الكلمة ينبئ عن معنى: الانتشار والفضفاض، ثم تكرير وإدغام الدال التي هي حرف شديد مرآة لحقيقة الاستحكام والقيد.

وإنّ حرف الراء في كلمة: "جرّ" الذي يقال حرف تكرير، يبدي تكريره ثم إدغامه معنى: الجلب؛ الجيم حرف شديد ابتدي به الكلمة. و"الجر" و"الجلب" يشعرنا بالحاجة الملحة إلى الشدة والقوة، والشيء الذي يجر لا بد فيه من تكرار المرور بعد أن تقطع مسافة؛ وهذا ما أبداه حرف التكرير.

وعلى أساس هذه الأمثلة، يبدأ أساتذة فن الأدب ينشؤون ذوق الفحص والبحث عن مناسبة اللفظ للمعنى وربطه به؛ في قلوب الطلاب الذين يدرسون كتاب "بنج

غنج"؛ في أثناء دراستهم لمبحث مخارج الحروف. وهذا يعدّ أول كتاب في الصرف بعد كتاب "الميزان والمنشعب" في المقرر الدراسي في المدارس الأهلية.

وفي هذه المرحلة، يحفظ الطلاب أقسام الفعل أولًا، ثم صيغه المختلفة الناشئة من قواعد ألفاظ المعروف والمجهول، والإثبات والنفي والمؤكد وغير المؤكد، وإعرابها ومعانيها بألفاظ جلية وبأسلوب سهل، ويسمّى هذا الجزء للتعليم "الميزان"، ويأتي- بعد ذلك- دور حفظ الأبواب الثلاثية، والرباعية، والمجرد، والمزيد فيه، ويسمّى هذا الجزء "المنشعب"، ثم يدرسون قواعد يتعرفون بها على ما يحدث في الصيغ من التغيرات التعليلية، وقد ضم هذا الجزء من التعليم إلى تعليم "بنج غنج"؛ إذ يدخل هذا الكتاب في المقرر المدرسي في المدراس الأهلية بعامة.

والخطوة الثالثة- بعد التعليل- تعليم الصرف؛ فالكتاب الذي يتوافر فيه هذا المبحث لا يكتفي الأستاذ بتحفيظ مخارج حروفه فحسب؛ بل يشعر الطلاب بالنكتة العلمية التي تكمن في ترتيب الحروف في كلمة؛ ليتمكنوا- مع حفظ قواعد المعاني- من فهم هذه المناسبة. ولكن التعليم لو جرى تجاريا- كما هو معمول به منذ زمن غير قصير- لايزال الطلاب يستغربون حقائق وأسرار العلوم العربية، ويبدون عدم حبهم بها؛ حتى بعد تخرجهم- أيضًا. ويتضح ذلك جليًا من المقالات والبحوث التي تبرز فيها محاسنها وفضائلها؛ من خلال هذه الأمثلة العدة، التي مر ذكرها عند الحديث عن: صر، صرصر، وخضم، وقضم، وقد، وقط، وشد، وجر؛ إذ هم لم يكونوا على علم بأنّ أي صفة يشعر بها الحرف الأول للكلمة؟ وأي صفة يشعر بها الحرف الأخير للكلمة؟

ولذا رأيت مناسبًا أن أصرح ببعض الإشارات؛ ليعثر الدارس والمدرس على الحقيقة والواقع، ومن ثم ينبعث فيهم الفحص والبحث الصادق عن الحقيقة الأصيلة، الذي به ينفتح لهم أبواب بعض الخزائن العلمية الكامنة التي عزّ وجودها بريشة القلم، والتي يكون نثرها في الأطراس مترادفًا للهلكة.

#### الباب الثالث

## في تركيب الحروف

أثر تركيب الحروف على تقريب المعنى: وبعد ذاك المبحث علينا أن نتقدم- الآن-إلى خطوة أخرى؛ فنطالع خصيصة غراء للكلمات العربية؛ وهي أنه كيف يجعل امتزاج الحرفين كلمة أقرب إلى معناها؟

كيف يدل الحرف الأول على مؤشرات المعنى وعوارضه؟ فله يجب أن يُراعى فيها جميع صفات هذا الحرف، ولكن إذا أريد أن يلاحظ معنى كلمة رُكِّبَتْ من حرفين أو أكثر، فلا يراعى- عندئذ- صفاتُ كلِّ حرفٍ على حدةٍ، وإنما يراعى فيها ما نشأ بعد امتزاج حرفين أو أكثر من شكل مركّب، ثم يبحث عن المعنى.

ويُحسن فهمَ هذه التغييرات الكيمياوية للألفاظ العربية كلُّ مَنْ له ذهن يتشبَّث بعلم الكيمياء؛ إذ إنه تحصل له أمثال هذه التجارب في معمله يوميًا؛ فيتعرف على أنّ امتزاج أية صفات للشيئين يخلق شيئًا ثالثًا؟ ولكن- مع ذلك- لو وضعنا أمامنا مثالًا حسيًا؛ ليترسخ هذا التغيير في أذهاننا، وتتبدى لنا المسألة بجلاء.

ومثال ذلك أنّنا إذا خلطنا لونًا أصفرَ وأزرقَ بالماء؛ فيحدث منه لونً ثالثٌ؛ وهو أخضرُ. ثم إذا أردنا البحث فيه عن أصفرَ وحده، أو أزرقَ وحده؛ فلا يخلونَّ بحثنا هذا من أن يوصف بالعبث والسفاهة والغباوة؛ إذ أزال هذا الخلط والتركيب وصف كلّ من اللّونين، وحوَّله إلى لونِ ثالثِ.

وهكذا حال دلالات الكلمات العربية؛ فإذا أخذنا أوَّل حرفٍ للكلمة نبحث عن مناسبة صفات ذلك الحرف في المعنى، ولكن إذا أخذنا مجموع الحرفين لكلمة ما؛ فلا نراعي صفاتِ كلِّ حرفٍ على حدةٍ؛ وإنما نراعي ما نشأ بعد امتزاج كلِّ من الحرفين بالآخر من شكلِ مركّب، خذ- على سبيل المثال- حرفي الجيم والميم:

| جلد: <sub>111</sub> العرو: <sub>3</sub> العرو |        |                                         |                              |             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-----------------------------------------|------------------------------|-------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | و. سبت | $\longrightarrow$ 168 $\longrightarrow$ | <u> ا</u> لعرو: <sub>3</sub> | المجلر:11 — |

الجيم: صفاتها جهرً، وشدَّةً، واستفالً، وانفتاحً، وإصماتً، وقلقلةً. الميم: صفاتها توسُّطُ، وانفتاحً، وإذلاقً، وجهرً.

تشترك الصفات الثلاث منها في كلا الحرفين، والصَّفات الباقية تختصُّ بكلّ حرفٍ منهما وتنفرد به؛ فإذا اختلطت هذه الصِّفات المشتركة والمنفردة فيما بينها انعدمت الأوصاف المنفردة؛ بالكسر والانكسار والفعل والانفعال، وحدث بسبب الامتزاج صفة جديدة ومن هنا يقال: إنَّ كلَّ كلهة اجتمع فيها جيم وميم توحي بمعنى: الجمع والاجتماع؛ ومثال ذلك كلمة: جَمْع، وجُمْعَة، وجَمَاعَة، وهناك ألفاظ أخرى تدلُّ على ما ذهبنا إليه؛ وهي:

جُمْ: كثيرُ.

جُمْهُرة: الرملة المجتمعة.

جُمُعُد: أحجار مجتمعة.

الجُمْزَةُ، بالضَّمِّ: الكُثْلَة من التَّمر والأقط، وبُرْعُومُ النَّبت؛ الَّذي فيه الحبَّةُ.

جَمَد: الأرض المرتفعة.

جَمْح: الجري بقوَّةٍ شديدةٍ.

رُّهُ وَ التَّرابِ المِجتمعِ. جُمثُورَة: التَّرابِ المِجتمعِ.

جِمُّ: جماعة الشَّياطين.

جَمَالً: كامل الجسم؛ وهو أعلى مرتبةٍ للحسن؛ الذي يتوافر فيه جميع شروط الجمال والحسن؛ ولذا يصحُّ قولك: الله جميلً، ولا يصحُّ: الله حسينً.

جَمَلُ: الإبل؛ وهي توفِّر للعرب كلَّ ما يحتاجون إليه في حياتهم؛ حليبها غذاؤهم، ويصنعون من صوفها ثيابهم، ويتخذون من بعرها وقودًا، ويصنعون من إهابها مخيماتهم؛ الَّتي هي بيوت أهل البوادي والقرى. بل الإبل نفسها مطيَّةُ لهم.

المجلد:11 العدد:3 (169 يوليو-سبتمبر 2022

وإنه لمن العسير القول- اعتمادًا على قاعدة كلية- بأنه كيف تنشأ صورة واحدة بعد الكسر والانكسار والفعل والانفعال؟ لأنّ العلم به يقتصر على ملكة راسخة تنشأ بحفظ صفات الحروف واستحضارها وتطبيق المعنى عليها، غير أنه لو أراد طالب أن يكتسب المهارة في هذا النوع الخاص من العلم فعليه أن يطالع اللغات العربية بالتمعن، بحيث يأخذ بالحرفين، ثم يبحث عن القدر الذي يشترك في المعنى بتأمل صحيح، في كل من الأسماء والأفعال التي تنطوي على ذينك الحرفين، ثم إنه سيبرع- تدريجيًا- في إدراك المعنى والاهتداء إليه، وبالتالي يدوّن أمثلة أخرى، تسهيلًا على الطلاب الذين يريدون التمرين عليها، والبحث على أمثالها:

الهمزة والباء: كلُّ كلمةً اجتمع فيها الهمزة والباء، توحي بمعنى: البُعد، والفِراق، والتَّنافر، والوحشة؛ ومثال ذلك:

أُبُّ: تَّهَيَّأُ للرُّجوع

أَبُّ: اشتدُّ النَّهار؛ فكسدت التَّجارة

أَبِدَ: توحَّش، وفَرَّ

أُبُرُ: وَثُبِ الظَّبِي

أَبْسَ: خَوَّف

أَبْقَ: هَرَب الغلام من سيده.

أَبُّه عن الشَّيىء: بَعُد وتنحَّى.

أَبَى: كُرهَ وأَنْكُرَ.

الهمزة والزاء المعجمعة: كل كلمة اجتمع فيها الهمزة والزاء تدل على معنى: الضيق، وسوء القلب؛ وذلك مثلًا:

أَزُءَ: ساء قلبه.

أُزِب: رجل بخيل ولئيم

أُزِجَ: تكاسل

أُزِحَ: عبس

أَزِرَ المكان: ضاق المكان على الرجال

أَزِقَ صدره: ضاق صدره

أَزُلَ: ضاقت حاله وساءت بسبب الإفلاس.

أَزُمَ: اشتد القحط أو اشتد الإفلاس.

الباء والحاء: كل كلمة اجتمع فيها الباء والحاء فهي تدلّ على معنى: البحث والفحص؛ وذلك مثل:

بَحَت: الصِّرف والخالص من كل شيء

بُحَث: طلب الشيء في التراب

بحج: إخراج الصوت الغليظ والثقيل

رَ بحر: شق.

الباء والدَّال المهملة: كلُّ كلمةٍ اجتمع فيها الباء والدَّال تدلُّ على معنى: البداية، والظُّهور؛ ومن أمثلة ذلك:

بَدْء: الابتداء.

بَدَحَ بِالسِّرِّ: إذا أفشاه.

بَدُّ: فَرَّقَ بعضَه عن بعضٍ.

بَدَرَ: أَظْهَرٍ.

بِدْعُ: شيءُ لم يوجد قبلُ.

المجلد:11 العدد:3 (171 يوليو-سبتمبر 2022

.

بَدَلُّ: التوجع في المفاصل واليدين.

بَدُد: ظَهَر.

الباء والدَّال المعجمة: كلُّ كلمةٍ اجتمع فيها الباء والذَّال تدلُّ على معنى: إخراج شيءٍ

بَذْء: النُّطق بكلمة رديئة

بِذْحٌ: شقاق في اليد والرجل أو إعطاء الشيء لأحد.

بَذَر: إفشاء السِّر.

بَذَع: بَذَع ماءُ القِربة؛ أي: سال.

بذلُّ: عطيَّة.

الباء والرَّاء المهملة: كلُّ كلمةٍ اجتمع فيها الباء والرَّاء يدلُّ على معنى: الظُّهور، ومثال ذلك:

برء: ظهر.

بَرَتَ: تَـمُهَّر في صناعة ما.

رُج: البروج والظُّهور.

بَرْخ: الزِّيادة والنَّماء.

بُرُوز: الظّهور.

بَرْش: ظهور وَسْمَةٍ في شيءٍ ما.

بَرَضُ: بياضٌ يظهر في البدن.

بَرَض: خروجَ الماء من الينبوع قليلًا قليلًا

الباء والزاء المعجمة: كلّ كلمة اجتمع فيها الباء والزاء تدلّ على: الخروج والإظهار، ومثال ذلك:

بَرَج: فاخر، وأظهر فضائله

المجلد:11 العرو:3 المجلد:11

بَزُر: بذر حَبًّا للنبات

بزُّ: أخذ شيئًا بحفاء

. بُزع: تكلم الغلام ولا يستحيي

بَزُغ: طلع طلوعًا

بَزُق: ضَاءَ

بَزُلَ: إذا فطر ناب البعير في تاسع سنيه.

بَرُمَ: عضّ بمقدّم أسنانه

بَازَقَ بالحق: أظهر الحق.

الحاء والجيم: كلُّ كلمة اجتمع فيها الحاء والجيم تدلُّ على معنى: المنع، ومثال ذلك:

رر ر ررر حجب: منع

الاحتجاب: المنع والإيقاف

حَجُر: منع

هَجُز: منع

حِجل: سلسلة

الحاء والراء: كلّ كلمة اجتمع فيها الحاء والراء تدلّ على معنى: الجمع، ومثال ذلك:

ر بر حف: جمع

حَفِظ: حفظ شيئًا من الدروس

حفل: مجتمَع

حفنة: ملأ الكفين من شيء

الحاء والقاف: كلّ كلمة اجتمع فيها الحاء والقاف تدلّ على معنى: الثبوت والوجود؛

المجلد: 173 كوليو- سبتمبر 2022

.

ومثال ذلك:

حق: موجود أو ثابت

حَقْر: أرض صالحة للزراعة

حقاب: حبل يشد في الخاصرة ليتقى به من سوء النظر

الخاء والدال: كلّ كلمة اجتمع فيها الخاء والدال تدلّ على معنى: التأثير في الشيء، ومثال ذلك:

خدب: شق اللحم

خدش: أثر الجرح المتبقى

خدع: خادع وغش.

### مجلة الهند. . . . . . . . . . . . . . . . . . الدرّ اليتيم

ISSN: 2321-7928

# الدرّ اليتيـــم (للشيخ ماهر القادري) ﴿1﴾

# ترجمة من الأردوية: د. عظمت الله <sup>1</sup> صباح التضحية

خرج من مصابيح النجوم المنطفئة، ما يشبه دخانًا، فهذا صباح كاذب! لقد امتزج السواد والبياض فيما بينهما، كادت الشمس أن تُطِلَّ من نافذة الشرق، ويستعد القمر والنجوم لشد الرحال كمسافري الليل، والليل على وشك الرحيل، وكانت فرائصه ترتجف من تلقاء نفسها، نسمات لطيفة من نسيم الصباح تملأ الجسم فرحة ونشاطًا. ويريد عدد قليل من الناس أن يستيقظوا من هذا النوم الهادئ، وتهمس تجاعيد الفراش إلى النائم بألا تهجرني فجأة، لم تسفر طلائع النهار بعد، دع الشمس تشرق جيدًا فانهض واذهب من هنا، تقلب على الفراش تقلباً ممتعًا، وامتد على مضجعك، ولتكن مستلقيًا على الفراش حتى بعد حكّ العيون ذات النعاس بكف اليد. لم العجلة! دع البراعم نتفتح، ولم تغسل الندى بعد، وجوه الأزهار نصف المتفتحة جيدًا. ولم يُشعر بلذة النوم إلا بعد الاستيقاظ، فتنبه لئلا تترك هذا الاستمتاع غير مكتمل، ومن نهض من الفراش فورًا إثر فتح العيون، يحرم من لذة آخر النوم. كان هذا صبحًا كاذبًا لمكّة، والناس نيام في حضن الربح الباردة، ولم ينته هدوء الليل كاملًا. وكانت أصداء الجرس المربوطة في عنق الإبل تأتي من طريق ما \_\_\_ مثل كاملًا. وكانت أصداء الجرس المربوطة في عنق الإبل تأتي من طريق ما \_\_\_ مثل وكانت بيوت أهالي مكة قد غشًاها صمت النوم، في حين كان رجل وقور، جالسًا متكاً وكانت بيوت أهالي مكة قد غشًاها صمت النوم، في حين كان رجل وقور، جالسًا متكاً

أ أستاذ مساعد (متعاقد)، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيودلهي، الهند.

بظهره على الجدار، قرب باب بيت بني هاشم الواسع الكبير، وقد تلحف ببطانية سوداء. غارقًا في تفكير عميق، وكانت التجاعيد تظهر على جبينه بسرعة ثم تمتد، كانت قد أثقلته أعباء الخواطر والتفكير، فأحيانًا يلمع في عينيه برق، وأحيانًا يسبح فيهما ظلام. وكانت الأفكار نتفرع تفرعًا، فينهض بغتة ويبدأ يتجول في الفناء مسرعًا.

لقد انتشر ضوء الشمس جيدًا، وكانت أشعة الشمس قد كتبت شعرًا ذهبيًا على قمم أي قبيس، وكانت الطيور نتغرد، والشاة تمأمئ، والإبل تبخبخ، ولكن هذا الشخص كان غارقًا في أفكاره، وقد شغلته شدة التفكر والتأمل عن حركة الصباح، وكان أفراد العائلة ينظرون إليه نظرة الحيرة والاستعجاب، هل نشب نزاع مع بني أمية على أم ما، هل تخرج سيوف أخلاف أمية وهاشم من أغمادها؟ أو نهبت الإبل التي كانت تقل أموال التجارة من الشام؟ أو أنه مع اقتراب موسم الحج يفكر في إدارة شؤونه! ولم يُر عبد المطلب غارقًا في التفكير إلى هذا الحد قط، إنه لم يذهب إلى دار الندوة أيضًا حيث ينتظره زعماء قريش، وكان الناس يخنون حسب تفكيرهم، ولم يكن أحد ليتجرأ على الحديث مع عبد المطلب.

مسح عبد المطلب عرق ناصيته، وأحكم كفه وفتحها أكثر من مرة، ثم تكلم رافعًا ثوبه الطويل:

"أين عبد الله؟ أرسلوه لأوفي نذري اليوم بذبحه في ظلّ جدار الكعبة".

بدأ أفراد العائلة كلهم ينظرون إلى وجوه بعضهم البعض، وقد اصفرت وجوههم فجأة إذ سمعوا قرار عبد المطلب على نحو كأنّ في أجسامهم ماءً وليس فيها دم. وكان هناك محراب كبير في الجدار قرب رحال الجمل في فناء البيت، كان فيه أوعية من الطين، وأحبال، أكياس خالية من دقيق الحمص، وخوذة حديدية، وقطع من الدرع المكسور وبعض الأسلحة الحديدية. أخرج عبد المطلب من المحراب مدية وبدأ يفحص شحذه، بينما كان السنَّ حادًا إلا أنّ عبد المطلب بدأ يَدلُكه على حديد الدرع من باب الحيطة.

المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 المجلد:1

لقد انتشر الخبر كالبرق في كل حدب وصوب في آن واحد. بأنّ عبد المطلب الذي قد كان نذر بأنه إذا رزقه الله عشرة بنين، فإنه سيذبح أحدهم تقربًا إلى الله، يستعد اليوم لإيفاء ذلك النذر. ويشحذ سن المدية. وقد بعث شخص ليدعو عبد الله، وإن أفراد الأسرة الهاشمية هم أصحاب القوة الإرادية والعزم الحازم، أما عبد المطلب فإنه رئيس قريش، ومن الصعب جدًا أن يتغير عزمه.

بعد قليل، وصل عبد الله برفقة الحارث وأبي طالب والإخوة الآخرين إلى حضرة أبيه. ولم يمض على وصولهم إلا قليلًا حتى قدم أهل أم عبد الله بعد أن سمعوا نبأ تضحية حفيدهم، وكان عبد الله واقفًا في زاوية، صامتًا وساكتًا. والجميع ينظرون إليه، حتى كانت أنظار الجميع ترنّ إليه، نظرة عطف، ونظرة استعطاف، يا ليت يسلب أحدهم المدية من يد عبد المطلب.

نظرًا إلى هذا المنظر من تعاطف الناس، قال عبد المطلب واضعًا قدمه على رحل الإبل:

"اجتمعتم هنا لتجعلوني جبانًا! هل هذه هي طريقة فريدة للتعاطف ليتم منع شخص نبيل من إيفاء العهد ومن وفاء النذر! والجميع يعرفون نذري. كنت قد قمت بإخراج قرعة في الليل. وتمت القرعة بكل حيطة ومسؤولية، وبرز اسم عبد الله في القرعة. فاليوم سأوفي بنذري من خلال ذبحه، فمن كان جبانًا وقليل الهمة ليضع أكام قميصه على عينيه، ومَن لا يستطيع أن يسمع صيحات الذبيح، عليه أن يُدخل القطن في أذنه. الناس يتعاطفون مع شرفي وغيرتي. فويل لأبناء عدنان! كم أصبحتم قليلي الهمة، يا ليت أن يشقّ صدر أبو قبيس لينضم إليه جبناء قريش كلهم".

كان عبد المطلب يمس لحيته مرارًا وتكرارًا ويقلّب المدية ليمثل ثبات عزمه! وحال أهل أم عبد الله وكذلك على وجه الخصوص أبو طالب دونه، لأنه لا يمكن القيام بذلك. ولن نسمح بتنفيذ هذا العمل. أولا، أمرّ المدية على حلقومنا ثم امسس جسد عبد الله، وقد ساء الأمر، حيث كان عبد المطلب ثابتًا على عناده بأنه لا يمكن أن

### مجلة الهنب. . . . . . . . . . . . . . . . . الدرّ اليتيم

نتغير أرادتي حتى ولو قامت الدنيا أو قعدت. وقول الرجال يكون قولًا حاسمًا وقويًا. ولن أدعه ليكون خفيفًا نزولًا عند رغبة الأقرباء والأعزة. لقد أعطاني الله عشرة أبناء من لدنه. وإذا راح أحدهم في سبيل الله فماذا يحدث، زد على ذلك، إن إيفاء النذر أكثر أهمية من كل محبة وعلاقة.

لقد اشتد الوضع صراعًا إذ لم يكن أحد الطرفين مستعدًا ليتنازل عن عزمه بأيّ حد. فها هو ذا مدية في يد، وفي جانب آخر كان هناك عشرات الصدور المستعدة لتفدي عبد الله.

وقال عربي عجوز، بفك الحبل من خصره: يا سيد قريش، هل أقول لك قولًا، إذا قبلت؟ . فردّ عبد المطلب قائلًا: "لا تطلب منى أي عهد، أيها العجوز! قل ما تشاء".

فسأل العجوز: "هل تعرف الكاهنة التي تعيش في حي بني عامر؟"

"لماذا أنا، إنما تعرفها مكة بأسرها، ليس لها مثيل في الكهانة اليوم. يتردد عليها أهالي اليمن ونجد لغرض العرافة، صرح بذلك عبد المطلب إدخالًا نصل المدية في الجدار.

"ليس بهذا الحد فحسب! إنّ ملوك غسان وسيمانه يرسلون هدايا ونذورًا إلى خدمة هذه الكاهنة. فلنذهب إليها لنقدم هذه القضية أمامها، وسنقبل ما تلفظ من قول، إذ ليس لها حرص على شيء وليس لديها خوف، وقرارها قرار حاسم".

وعلى قول العجوز، ترك عبد المطلب من يده، ذيل قميصه الذي رفعه، كأنه مستعد للذهاب إلى الكاهنة ويقبل هذا الحديث.

ضع هذه المدية في البيت، قال أحد الأقرباء بلهجة منزعجة.

"لا، كلا، لن تنفصل هذه المدية عن يد عبد المطلب حتى يصدر قرار الكاهنة، ولا تجبروني لكل أمر". أجاب عبد المطلب وهو يخرج من باب بيته.

وأخذ بعض الناس من بني هاشم، عبد المطلب إلى الكاهنة التي كانت امرأة

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11

#### مجلة الهند. . . . . . . . . . . . . . . . . الدرّ اليتيم

متوسطة العمر، شعثاء وغبراء، عاريًا نصف جسدها، وفي عنقها عقد قبيح المنظر من عظام الإبل، وفي يدها ورجلها وكتفها أساور ضخمة من الحديد، وكان وجهها مرعبًا ومدهشًا للغاية، وعيونها حمراء وصفراء، وأجفانها ممتدة، وعلى ناصيتها تجاعيد، وشفتها زرقاء، وخدها ممتد، كأنها ليست امرأة إنما هي جنية عملاقة، وهذا الشكل السيء قد جعل الناس مغرمين بالكاهنة، لأن عبّاد اللات والعزى يتخيلون بأنه لا يمكن للإنسان العادي أن يتنبأ بأمور الغيب، بل ينبغي أن يكون الإنسان مختلفًا عن الجميع في وجهه ومظهره لهذا العمل.

لقد وقف الجميع حول الكاهنة باحترام وتقدير، وأشارت بخشبها المطلي بزيت الزيتون، للجميع بالجلوس على الأرض. وجلس عبد المطلب، متكمًّا على المدية بعد أن غرزها في الأرض. وانحنى شخص قصير القامة وجلس جلسة القرفصاء، ورُفعت القضية أمام الكاهنة، والتي بدأت تسمعها بكل انتباه، وقد أغمضت عينيها، يبدو كأنها على الأرض ولكن عقلها يسبح في السماء، وأمور الغيب المكتوبة مفتوحة أمام العيون ذات البصارة. نحن نود أن تُحمى نفس عبد الله بأي حال من الأحوال و.. لم يكتمل كلام الرجل الهاشمي حتى قطع عبد المطلب الكلام فجأة:

"لا تهتمي (مخاطبًا الكاهنة) بقولهم، وأظهري كل ما يتضح على نفسك وعلى قلبك وخاصة على علمك"، وعلى هذا قهقهت الكاهنة، حتى جعلت صفرة أسنانها الكبيرة هذه القهقهة المتصنعة مرعبةً، وإنها تكلمت بلهجتها الخاصة:

يمكن إيفاء النذر الآخر أيضًا! وأقرعوا القرعة بين اسم عبد الله والإبل أيضًا حتى يظهر اسم الإبل على اسم عبد الله فتذبح الإبل وسيُوفى النذر.

فعاد الجميع مسرورين إلى البيت وشرع الاقتراع. وبدأت القرعة بعدد 10 إبل، وكل مرة كان يظهر اسم عبد الله، فشحِبت وجوه أفراد الأسرة حتى خرج القِدح على الإبل بعدد 100 إبل بدلًا من عبد الله. فذبح عبد المطلب مئة إبل.

نجا عبد الله اليوم من تحت المدية، وكان قد ظفر بالحياة مرة أخرى، وكل فرحة أصبحت صغيرة أمام هذه الفرحة، وبدأت الفتيات العذاري يغنين أغاني الفرح والغطبة، وبدأ الأطفال يلعبون برماحهم وأقواسهم الصغيرة، وقد تحول بيت عبد المطلب إلى دار الضيافة، بحيث كانت ترى قدور، وأطباق، وأخباز، وصحون للإدام في كل مكان، وكانت قريش من نسل رئيس قبيلة قصي الشهير والذي خاطب قبل مئات السنين، بجع أفراد القريش بأن الناس يأتون من كل فج عميق، قاطعين المئات والآلاف من الأميال لأجل زيارة الحرم، فيجب علينا أن نوقر لهم الطعام والشراب، وأثر خطاب القصي في قلوب الجميع تأثيرًا بليغًا، فبدأت قريش يجع النقود طوال السنة، ليطعموا الحجاج وتم إعداد الأحواض الكبيرة ذات الجلود، وكان عبد المطلب خلفًا صادقًا لجده القصي، فيا له من نفس الوقار وحسن الضيافة وغني النفس، وكل ما يقوم به من خدمة يعتبره قليلًا.

وقد نجا عبد الله بعد أن كان على وشك الذبح، واستوفى النذر في شكل آخر. وقد خلت بضعة آلاف من السنين إذ وقع حدث "الذبح العظيم" الهام مع سيدنا إسماعيل عليه السلام في نفس هذه مكة المكرمة، وأعاد التاريخ نفسه بطريقة مختلفة قليلًا بحيث أنّ السلالة هي نفس السلالة، والعائلة هي نفس العائلة، والمدينة هي نفس المدينة، ولكن كانت الطبيعة لاتزال تلقي بظلالها نورًا على هذا السر المكتوم، وكانت أنظار الشمس والقمر تطمع إلى ظهوره بشوق.

## عبد الله الصالح العفيف

كان لعبد المطلب عشرة أبناء وليس واحدًا، ومنهم عبد الله والذي كان أكثرهم وجاهة، ووسامة، وجمالًا، وهذا هو الذي كان والده قد أمسك المدية بيده ليذبحه. حيث كان وجه أبي لهب أيضًا أحمر إلا أنه مثل الجمرة الحمراء اللاهبة، والتي لم تكن تشعر الطبيعة في رؤيتها بأنس بل بالعكس برعب ورهبة، وكان في شكل عبد الله

غاية من الجاذبية والجمال الفاتن. وكان في ناصيته لمعان عجيب لم يُر في ناصية أيّ فتى من فتيان قريش. وكانت ناصيته ومضة من النور يبتسم فيها الكثير من جوّ الصباح. ذات يوم، جاء راع من قريش يسعى إلى بيته وقت الظهيرة، وقال لأهله إنني رأيت أمرًا عجيبًا اليوم، فقدمتُ من المرعى إلى القرية الآن لأخبركم هذا، قبل قليل كنت أرعى الغنم إذ مرّ بنا عبد الله بن عبد المطلب وكانت الشمس مشرقة بشدة والسماء صافية تمامًا، وكانت أشعة الشمس تحرق الأجسام، إذ رأيت أنّ قطعة من السحاب تلقى بظلالها على رأس عبد الله، وهذا الغيم يسير معه.

وبدأ الناس يبتسمون بأن راعي الغنم قدم بعد أن رأى حلمًا أو قد خطفت أبصاره في الشمس فإنه رأى شيئًا عكس ما تراه العيون. واستهزأ الناس بكلام الغلام، حيث قال راعي الغنم بلهجة رادعة: أنتم تعتبروني كاذبًا. ولم تخدع عيوني أي خدعة. لو لا نثقون بهذا لأعيدن نفس القول متمسكًا بستار الكعبة أو لأقسمن بلمس أقدام اللات وهبل. طبعًا إنّ الأمر لعجيب جدًا ولكن كيف أكذب على عيوني.

وعلى هذا، قال عربي كبير السن بضغط كوع يده على القوس:

"تظل آلهتنا اللات والغزى تحترق في الشمس، ولا تحظى أية قطعة من السحاب بأن تلقي عليها بظلالها، بينما أنّ هذه الأصنام تسدد حاجاتنا. وبفضلها تمور مكة ناضرة ويخضر الزرع في الطائف. وهذه الآلهة تنصرنا في الحروب. فهل ابن عبد المطلب هذا أكثر تقدسًا وتقربًا من اللات والعزى أيضًا. ولا يمكننا- المفكرين- أن نخدع بقول هذا الغلام حديث العهد".

بدأ الجميع يضحكون، ورجع راعي الغنم إلى المرعى خجلًا.

وكانت بيئة مكة قد اجتاحها الفسق والفجور، ولكن طبيعة عبد الله تميل إلى العفاف والتقى منذ الصبا. وكان يغمض عينيه أثناء طواف الكعبة حينما يسمع وقع

المجلد:11 العدو:3 العالم العدو:3 العالم العدو:3 العدو:

أصوات النساء العاريات، وكانت طبيعته تستغني استغناء تمامًا، عمّا يترفه شبان قريش من فجور ولذات، وكان أترابه يستهزئون به ليبقى عبد الله في البيت مرتديًا الأسورة والخمار، ولا توجد فتوة الشباب لدى هذا الابن الخجول لعبد المطلب، وإنه بغاية من الحماقة وسوء الحظ أن يعيش الفتى حياته في الشباب مثل الرهبان، وهذه هي أيام الترف والتمتع، آه! يا له من شباب المسكين عبد الله! خشن، انعدام المتع، خال عن اللذات، كم تكدرت الليالي بدلًا من النهار، كأن الربيع لم يحل في هذا البستان.

ذات يوم، كان عبد الله يمر بحي من أحياء مكة، كان أثر أقدام الإبل بارزًا على غبار الطريق، فيما يبدو أنّ بعض الإبل قد مرّت لتوها بهذا الطريق، وكانت عيون عبد الله مرتكزة على هذه الآثار، إذ فتح باب بيت، رأى عبد الله أنّ فتاة شابة لرامر الخثعمية) كانت وافقة فاتحة مصراع الباب. ما أروع الجمال والشباب والانسجام والطفولة والاتزان! كانت الفتاة من قمة الرأس إلى أنجمس القدم صورة تجتذب إليها القلوب، أوقفته الفتاة بإشارة، ودعت إلى شهواتها الطامعة، وكانت هذه مبادرة الجمال والشباب. وكان الجمال يتقدم تلقائيًا. وفي صدر عبد الله قلب شاب، ملتهب بعواطف دافئة، وشاءت النفس أن ترغبه بأن مثل هذه الفرصة الرائعة لا تسنح بيسر كل يوم، تميل جماعة كبيرة من فتيان قريش إلى هذه الجميلة، وكل شخص يطمع بقلبه إليها بسرية، أما أنت فإنها نتقدم إليك من تلقاء نفسها، فلا تفوتك، لا تشغل عنها، لا تُرفض رغبات الشباب والجمال، إلا أنّ عبد الله نبه ضميره.

وضغط على شرايين الحياء والغيرة، فلم يقبل عبد الله بسمة هذه الفتاة الفاتنة من العرب، وكانت بنت خثعمية الجميلة واثقة تمامًا بأنّ عبد الله سيلبي مبادرتها بلهف وشوق، ولكن عندما باءت محاولاتها بالفشل عكس ما كانت نتوقع، تململ الجمال على هذا الفشل، واحمر بياض الخدود بشدة الغضب، وكانت الفتاة ذكية، ما أذكى هذه الفتاة! إنها أخفت الاستياء بغاية من الصبر والحلم، وقد أغرته بالجمال الحمر مع شهوات

المجلد:11 العدد:3 العدد:3 المجلد:11 العدد:3

الجمال والشباب. ولكن ردًا على هذا، مضى عبد الله نحو الأمام منشدًا هذا الشعر:

| ُ رَ<br>دُونَه  | لَمَاتُ                                       | فَااْ  | الْحَرَامُ | أمَا       |
|-----------------|-----------------------------------------------|--------|------------|------------|
| فَأَسْتَبِينَهُ | <u>.                                     </u> | á-     | Ý          | وَالْحِلُّ |
| تبغينه          | الَّذِي                                       | الأمرُ | لِي        | فَكَيْفَ   |

تحيرت الفتاة إذ غادر عبد الله المكان، وما كانت هناك إلا آثار أقدام عبد الله الذي رفض الشهوات رفضا تامًا.

وصل لحم الصيد إلى أسرة عبد المناف، وضعت القدور على النار، وتدير امرأة كبيرة السن ماء القدر بملعقة خشبية. وأهل الأسرة جالسين على الأرض بانتظار الطعام. وأطباق فخار كبيرة وضعت أمامهم.

ما هو الجواب الذي بعثتُه إلى عبد المطلب؟ سأل رجل عربي في منتصف العمر.

"أنا راضٍ تمامًا، دعني يومًا أو يومين ليرجع خلاله عمي من نخلة فأستشير ه، وإن لفي الاستشارة من الكبار والمسنين خيرًا". أجاب الرجل العجوز.

"أقول إن التأخير في هذا العمل الخير ليس بمناسب" والفتيات لعبد الله بن عبد المطلب كثيرات في مكة، كم يتمنى الناس ليتم تزويج بناتهم لعبد الله. لو تبذلون كل غال ونفيس في البحث عن مثله ما وجدتم فتى مثل عبد الله في العرب أجمع، وأسرته لمن أكثر الأسر احترامًا في قريش، وأبوه عبد المطلب سيد القريش، وليزيدنه شرفًا بأن بئر زمزم التي كان قد أغلقها عمرو بن الحرث الجرهمي ولم يتذكر أحد هل كان هناك أي بئر بهذا الاسم، كشف عنها عبد المطلب وحفرها مع ابنه الحارث، يا ابن عمي! استعجِل، ليتلألأ حظ نجم آمنة".

لقد تقرر الأمر، وبعث الرد إلى عبد المطلب بأننا نوافق على هذه الخطبة. فبسطت الأفراح مصراعيها على كلا الجانبين. وكان عبد الله من أحب الأبناء لأبيه والطفل

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

#### مجلة الهند الدرّ اليتيم عبد الدرّ اليتيم

الذبيح. والذي تحلف قريش بخلقه وصلاحه، وكانت السيدة آمنة سليلة من بيتها، يا لها من إنسانة اتسمت بعفة وحياء وتقى. وكانت نساء العرب يشاركن في الطقوس بوقاحة، وكانت تسخن حفلات الأكل والطرب واللهو واللعب في قريش إلا أن طبيعة آمنة كانت مختلفة ومنفردة تمامًا في مثل هذه الأمور، إنها تستحي بالحديث مع أقربائها. ولم يكن بالإمكان أن ينزلق الخمار عن رأسها، لذا كانت نساء العرب يقلن إن آمنة عروسة حقًا، قليلة الكلام، وقورة وصاحبة الرزانة والحلم، ولم تكن قليلة الحياء مثل البنات الأخر، وأفراد عائلة آمنة لم يكونوا يحبّونها فحسب بل كانوا يحترمونها.

وصل عبد المطلب برفقة رؤساء قريش، إلى بيت خطيبة عبد الله، فاستقبل أهل الخطيبة الوافدين، وكانوا مرتدين أثوابًا طويلة والأحبال شدت حول خواصرهم، وفي أياديهم سيوف، وعلى أكاف بعضهم أردية يمنية، وكانت رقاب الأثواب لبعض منهم مزركشة بخيوط ذهبية سورية أيضًا، وكان في بيت الخطيبة غناء ومزمار، وكانت البنات الصغيرات ينشدن أغاني على الدفوف، تنطق بعظمة الكعبة وبفخر قريش نسبًا، وبمدح أبي قبيس، وبرفاق الإبل معهم، حتى كانت أشعار بعضهن تشيد بمغامرة قريش بحيث إن سيوف قريش نتلألأ بامتصاص الدماء، وإن معارضتهم بمثابة معاداة السماء والأرض كلها، ولم تكن أبيات البنات منسجمة جدًا، إلا أنّ في الأصوات لحلاوة وتأثيرًا كبيرًا، وكانت العرب تستمتع بها، وتضاعفت الفرحة والسعادة بفضل هذه الأغاني، بما أنّ الأغنية تخلق الفرح والسرور، وتنفجر من وقعها بهجة وسعادة.

وعقد القران على الطريقة القديمة لدى العرب، وذلك بغاية من البساطة والسهولة، وأُعلن بأنّ عبد الله بن عبد المطلب وآمنة بنت وهب لقد تزوجا، فبارك الناس لعبد المطلب، ونظر سيد قريش إلى السماء معربًا عن شكره إذ التقى نجما القدر، وقد أصبحت الحياتان شريكة لبعضهما البعض.

المجلد:11 العدد:3 العدد:3 المجلد:11 المج

#### مجلة الهند. . . . . . . . . . . . . . . . . . الدرّ اليتيم

وصلت آمنة إلى بيت زوجها، فاستقبلت نساء البيت زوجة الابن ذات الحظ السعيد، ورحَّبن بها أجمل ترحيب، وجاء على لسان الجميع أنه لم ير أحد مثل هذا الزوج السعيد من العروسين إلى يومنا هذا، فإن كان عبد الله شمسًا فآمنة بدر كامل. كلاهما نموذج من التقى والحياء والنزاهة والغيرة! الأول مثيل للآخر، فاكتموا هذا وأخرجوا ذاك.

أقام عبد المطلب مأدبة لكل من الأقرباء والأعزاء والأصدقاء، وكانت قدور كبيرة مملوءة بالإدام، وقد غمس فيه الخبز ليصبح طعامًا مفضلًا لدى العرب "الثريد"، والذي وضع في أطباق كبيرة، وجلس عدد من الرجال حول طبق واحد، وكان يدور بينهم حديث الفكاهة والمزاح.

"هذا لحم الإبل والذي أتى بلبان وعطور وبخور".

نعم، نعم، لذا هذا اللحم يفوح عطرًا. (قهقهة)

"أبا قارعة! انظر إلى هذا العظم، هذا مثل السيف الحاد، يبدو أنّ صاحب هذا الإبل كان يمتهن بحدادة،" (بدأ الشباب يضحكون)

يا وليد، تكلم بصوت خافت، هذا بيت عبد المطلب، وليست خمارة لرضاعة بن قمية، وإنه لمن ميزة هذه الأسرة وقار وحلم.

وطاف عبد المطلب بالكعبة مع عبد الله والأبناء الآخرين، طواف شكر! وكان مفعمًا بالمحبة والاحترام والحماس القلبي، حيث كان الحمام الجميل يرقص على أطراف الكعبة كأنه يرافق الطائفين، ويقول بحال لسانه بأن تعتبرونا شركاء في هذه المسرة.

.

ISSN: 2321-7928

ملحق المقالة: "الألفاظ الهندية المعرّبة"

#### بدء العلاقات العلمية بين الهند والعرب

 $^{1}$ د، محمد يوسف  $^{1}$ 

من المعروف أنه لم يكن هناك اسم واحد يطلق على الشبه قارة الهند والباكستانية بأكملها بل كانت الأقاليم المختلفة تعرف بأسمائها كل على حدة وربما شمل اسم العاصمة جميع المناطق الواقعة تحت سلطتها أو نفوذها. وكان نهر "السند" الذي يذكره العرب القدماء باسم "مهران"- معروفًا باسمه الحالي إلى أن امتد إليه نفوذ أهل فارس في العصر القديم فسموه "هندهو" جريًا على عادتهم في إبدال السين في السنسكرتية بالهاء، ولذلك أمثلة كثيرة في اللغة الفارسية القديمة. ثم جاء العرب فأقروا اسم "السند" للأراضي الواقعة على ضفتي ذلك النهر وبدأوا يطلقون "الهند" على ما وراءها. 2

كان العرب قد عرفوا الهند قبل الإسلام وأحبّوها إلى حد أنهم اتخذوا منها اسمًا لنسائهم، ولكنهم إنما عرفوا عطورها وأحجارها وسيوفها وثمارها، ولما كانت تجارتهم عن طريق البحر كان من الطبيعي أن يقتصر اتصالهم على الشواطئ والسواحل، ولاسيما الساحل الغربي والجنوبي، لا أدلّ على ذلك من أسماء في العربية، هي في الأصل أسماء للأمكنة التي كانت تستورد منها مسمياتها، مثل المندل والهيل. ثم جاء الإسلام فصارت هذه المعرفة والصلة التجارية من أهم ما وجه المسلمين من عرب عمان والمناطق الساحلية المجاورة لها إلى شن الغارات البحرية بغية تأسيس دعائم

المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 المجلد:11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أستاذ اللغة العربية، جامعة كراتشي (باكستان)

<sup>2</sup> السيد سليمان الندوى: عرب وهند كي تعلقات، ص 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> على الترتيب، العود المستورد من "كورمندل" كان العرب يطلقون عليها "المعبر" أيضًا وفوه "هال" أو "هبل" (بالعامية: حب هان) المستورد من رأس هيلي أو "أيلي" بجنوب الهند بالقرب من كورومندل. كانت ميناء ومدينة عامرة أيام زيارة ابن بطوطة لها، راجع الرحلة، 4/81.

حكمهم على مواقع من ساحل السند وكجرات بالقرب من بومباي وبهروج (بروص) ودبيل بالقرب من كراتشي. وكان ذلك في عهد الخليفة الثاني عمر بن الخطاب الذي كان شديد الحذر من (حمل الدود على العود)، ثم تكررت محاولة من هذا القبيل في عهد عثمان أيضًا، ولكن لم يكن لهذه الغزوات أثر يذكر، ومضى العرب في هذه الأثناء قدمًا من نصر إلى نصر حتى تمّ لهم فتح بلاد فارس كلها، وصارت حدود دولتهم الشرقية نتأخم حدود مملكة السند الغربية مباشرة بحيث تسنى للبغاة والطغاة التسلل عبر الحدود والالتجاء بملك السند، مما زاد في اهتمام العرب بتجارتهم، وفي الوقت الذي كانت الممالك الشرقية للدولة الأموية قد استكملت قوتها واستعدادها لشنّ هجوم شامل برًا وبحرًا معًا بعد أن انتظمت أمورها، وسلست صعابها تحت إمرة حاكمها الحازم ذي البأس الشديد الحجاج بن يوسف الثقفي، في ذلك الوقت سبّبت الصلة التجارية بصورة مألوفة في التاريخ القديم والحديث على السواء، التدخل السياسي والعسكري من جانب العرب، وذلك بأنَّ بعض القراصنة استولوا بالقرب من ديبل على مركب كان ينقل إلى العراق عددًا من الأرامل واليتامى لبعض التجار العرب الذين وافتهم آجالهم في جزيرة سيلان، ثم اعتذر داهر ملك السند بعجزه عن تنفيذ طلب الحجاج بمعاقبة المجرمين وتسليم الأسرى، فلم يكن منه هو الآخر إلا أن ندب ابن أخيه الشاب محمد بن القاسم الثقفي لغزو السند نهائيًا. أ

دخل محمد بن القاسم السند في سنة 89هـ ووفّق في إنجاز مهمته توفيقًا تامًا فإنه تمكن في بحر خمسة أعوام من القضاء على مملكة داهر، وفتحها المسلمون من منابع نهر جهيلم بكشمير في الشمال إلى البحر في الجنوب وإلى حدود مملكة قنوج (كنوج) بالقرب من ملتان وحدود كجرات في الشرق، ومنذ ذلك الحين ظل إقليم السند جزءًا من الدولة الأموية تعاقب على حكمه عددً من الأمراء العرب سعى بعضهم لتوسيع نطاقه في الشرق، وعلى ساحل كجرات فلم يلقوا في ذلك كبير نجاح، ولكنهم على كل حال بقوا

<sup>1</sup> الفتوح للبلاذري، 431-432 و435

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

أقوياء قادرين على إخماد الثورات مالكين لأزمة الأمور في الداخل.

وهكذا أصبحت للعرب علاقات سياسية وطيدة مع الهند بعد أن كانت لهم علاقات تجارية قوية معها فيما قبل الإسلام، وكان من المحتوم على هذه القاعدة الجديدة للعرب داخل أراضي الهند أن تصبح مبدأ خط لسير العلوم والآداب الهندية إلى عاصمتهم، ولكن الحركة- لأسباب طبيعية عامة- إنما نمت وازدهرت في العهد العباسي الأول، أما في العهد الأموي فلا يلفت نظرنا إلا ظواهر معينة هي بمثابة المقدمة لما نحن بصدده في مقالنا هذا.

كان العرب قد عرفوا من قبل الزط (جات) والميد، وهما قبيلتان من قبائل السند عرفتا بالغزو والتهور والشراسة، فجندهما الفرس، وربما كثر احتكاكهما بالعرب حتى أننا نجد عبد الله بن مسعود- رضي الله عنه- يقول عن بعض من رآهم في صحبة النبي صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ رجال كأنهم الزط أشعارهم وأجسامهم (سنن الترمذي، باب الأمثال) مما يدل على أنهم كانوا معروفين لدى العرب تمامًا في ذلك الوقت. أ

ثم بعد أن تم قتح فارس على أيدي العرب انخرطت هاتان القبيلتان، ولا سيما الزط في جنود الإسلام. استخدمهم سيّدنا علي بن أبي طالب- رضي الله عنه- لدراسة أموال البصرة في وقعة الجمل، وأنزلهم معاوية في مدن الشام الساحلية لمواجهة الروم، وعمرهم وليد ابن عبد الملك في أنطاكية. هذا ما يتعلق بالعصر الذي سبق فتح العرب للسند. أما بعد ذلك فقد تيسّر للعرب أن يعرفوا لا الزط المحاربة فحسب، بل السنديين عامة، ومن أهم ما ساعد على ذلك نقل عدد كبير من العبيد والإماء أسرى الحرب إلى

المجلد:11 العدو:3 العجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:1

. .

<sup>1</sup> يرجح أنّ الامام أبا حنيفة كان من سلالة هؤلاء الزط، فإنه ذكر أنّ جده زوطي كان من كابل (حسب الرواية المشهورة، راجع ابن خلكان وتهذيب الأسماء للنوي) نقل إلى الكوفة بين أسرى الحرب، أما ادعاء حفيده إسماعيل بن حماد، الانتساب إلى أسرة مالكة في الفرس فتلك محاولة معروفة حاولها كثير من الموالي لإثبات أصالتهم في العزالذي نالوه في الإسلام.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البلاذري: الفتوح، 375-379.

العاصمة، أ وبعض المدن الكبيرة الأخرى، وهنالك بدأ العرب يتبعون خصائص وعوائد هذا العنصر الجديد بعناية كبيرة، كما أنّ أولئك الدخلاء أقبلوا على الأخذ بأسباب الحضارة العربية بجد واهتمام، ولم يلبث العبيد من أهل السند أن بدأوا يساهمون مساهمة فعالة في الحوادث الجارية حتى أنه ذكر أنّ أحدًا منهم (ابن زياد بن أبي كبشة) اشترك في قتل الخليفة الوليد بن يزيد في سنة 126هـ، أما مدى سرعة تعربهم واندماجهم في المجتمع والثقافة العربية، فيمكن أن نقدرها بوجود علماء أجلاء أمثال أبي معشر نجيح بن عبد الرحمن السندي، قوابن الأعرابي، ورجال الحكومة مثل السندي بن شاهك، وشعراء أمثال أبي عطاء السندي وأبي الأصلع، كله موال المحدروا من أصل سندي، لم يتجاوز عهدهم جيلين وثلاثة على فتح السند، وقد استغنيت بذكرهم عن التعرض للذين نشأوا فيما بعد.

لا شك أنّ الأرقاء وغيرهم من عامة أهل السند لم يكونوا ليعرفوا العرب إلا برطانتهم، وجعلهم الجيم زاء وببعض الملح نتعلق بالعجائز والخصيان منهم، وما إلى ذلك من عجائب العوائد وغرائب الأخلاق كما أشرت إليه آنفًا، وربما كان وجودهم مثار التساؤل بين أهل الفكر عن مدى الحضارة والعلوم وحكمة الهند ومبعث تطلع الأذهان إلى الوقوف عليها، ولكن التبادل العلمي ونقل الآداب الهندية إلى العربية

المجلد:11 العدو:3 العجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:1

أ انظر قوِل أبي النجم العجلى: علقت خودًا من بنات الزط إلخ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن الأثير، 5/217

<sup>3</sup> شذرات الذهب، \$1/27 سمع عنه الواقدي بالمدينة

 <sup>4 &</sup>quot;كان أبوه زياد عبدًا سنديًا" ياقوت: معجم الأدباء.

السندي بن شاهك مولى جعفر المنصور كان أميرًا على دمشق فأخرب سورها في فتنة أبي الهندام في سنة ست وسبعين مئة في خلافة هارون ولي القضاء ببغداد وكانت وفاته هناك. ترجمته في مرآة الزمان نسخة دار الكتب المصرية الجزء السادس الورقة 42 وكان للسندي هذا ابن يسمى إبراهيم روى عنه الجاحظ كثيرًا (البيان والتبيين، 141/1)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> أبوعطاء معروف ترجمته في الأغاني وأبو الأصلع الهندي له ذكر في المرزباني، ص 513. (أبو الضلع كذا في الفهرست، ص 164) والحيوان، 7/171.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> البيان والتبيين (تحقيق عبد السلام هارون)، 1/10، 74، والحيوان، 1/118.

أنما كان يتوقف- ولا غرو في ذلك- على الجمع بين الخاصة وأهل العلم من الطرفين العرب والهنود، وهل يتأتى ذلك إلا إذا استقرت الأحوال الداخلية وتفرغ أولو الأمر لتشجيع الحركات العلمية ورعاية الأدب وذويه.

كانت أواخر أيام بني أمية الوهن والاختلال والفتن أعقبها الانقلاب العباسي، فلاقى أبو مسلم الخراساني بعض العناء في إخضاع منصور بن جمهور الكلبي ذلك الطاغية الذي كان قد اغتصب ولاية السند منذ زمن غير بعيد، ولكنه نجح أخيرًا في ضمّ هذه الولاية للسفاح على يد موسى بن كعب التميمي في سنة 134هـ، وقد اقترن ظهور العباسيين بنقل العاصمة من دمشق إلى بغداد فازداد التقارب من السند جغرافيًا، مع ما هو معروف عن الخلفاء العباسيين وأعيان السلطنة في عهدهم من الميل الشديد إلى الفرس والعجم وحضاراتهم وآدابهم.

لم تكد الأمور تنتظم في العهد الجديد حتى نرى وفدًا من أهل السند يفد على السفاح، وذلك قبل موته بثلاثة أيام، لا نعلم إذا كان هذا الوفد يضم أحدًا من أهل العلم، ولكن على كل حال لم يكن له أثر يذكر لمصادفة وصوله في وقت غير ملائم.

ثم استمرت الأحوال تتهيأ لجلب العلوم من الخارج في عهد المنصور مما حفز أهل العلم في المسند إلى عرض ما لديهم، فوصل أحد منهم كان متضلعًا في علم الهيئة والرياضيات، إلى بغداد في سنة 154هـ، فتقدم إلى الخليفة بكتاب "سدهانت" (السند هند²) الذي قام إبراهيم الفزاري بترجمته إلى العربية، واطلاع العرب على "سدهانت" يعد نقطة هامة لا من حيث كونه بداية حسنة للتبادل العلمي بين الهند والعرب فحسب، بل من حيث الآثار المترتبة على ذلك أيضًا، فإنه وأن يعلم بالضبط متى تعلم العرب، "الأرقام الهندية" فالمظنون أنهم تعلموها عن طريق ترجمة "سدهانت" الذي يحتوي البابان

المجلد:11 العدو:3 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تاريخ اليعقوبي، 2/433

<sup>2</sup> قال البحتريّ (د. الجوائب، 160/2): ألست بالسند هند ذا بصل إن لم تفق حاسبيه تنتصف.

<sup>3</sup> البيروني: كتاب الهند، ص 208

الثالث عشر والرابع والعشرون منه على بسط وبيان لتلك الأرقام، على كل حال نال "سدهانت" من إقبال العرب وتقديرهم ما كان سببًا لرفع صيت الهند إلى درجة عالية، آية ذلك أنهم قاموا في مدة قصيرة بترجمة كتابين آخرين في علم الهيئة هما "أرجبهذ" (الأصل: أرية بهت) و"أركند" (الأصل كهند اكهنديك Khanda - Khadyaka) نقل الأول أبو الحسن الأهوازي والثاني يعقوب بن طارق في سنة 161هـ. 2

وعلى إثر هذه البداية الحسنة لا بد أنّ الأمراء وأهل العلم في بغداد قد عرفوا واعترفوا ببراعة أهل الهند في ميادين أخرى، ولاسيما الطب، فلذلك نراهم يشيرون على هارون الرشيد إبان مرضه باستخدام الطبيب الهندي الشهير "منكه" (مانك) وورد الطبيب الهندي فنج في علاج الخليفة وحظي عنده وبقي يشرف على نقل الكتب السنسكريتية. وفي هذه المرحلة أي بعد أن كان الطريق قد مهد لحركة نقل العلوم من الهند إلى بغداد

أعرب و هند كے تعلقات، ص 134، هذه الأرقام معروفة عند العرب بـ"الأرقام الهندية" وعند الإفرنج بـ"الأرقام العربية" (Arabic figures) لأنهم بدورهم أخذوها من العرب، أعني عرب الأندلس وربما سماها عرب الأندلس "حساب الغيار" لأن الهنود كانوا يرسمونها على التراب أو الرمل بدل اللوحة أو السبورة لتعليم الأولاد كما يشاهد ذلك في بعض أرياف الهند إلى يومنا، انظر قول الشاعر يصف التخت الذي يضرب عليه حساب الهند.

| تراب     | ٥      | ئوقلم |      |      |
|----------|--------|-------|------|------|
| حساب     | لطورها | س     | صحف  | في   |
| والإضراب | لمحو   | .1    | فيها | يكثر |
| الكتاب   | يسود   | أن    | غير  | من   |
| والثواب  | الحق   |       | يبين | حتى  |
| إعراب    | ولا    | ام    | إعجا | وليس |
| ارتياب   | ولا    | شك    | ولا  | فيه  |

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> هناك الألفاظ الهندية التي بقيت كمصطلحات علم البيئة بالعربية: "كردجه" (الوتر المستوي) أصلها بالسنسكريتية "كرمجيا": "جيب" أصلها "جيوا" "اوح" أصلها "اوج" بالجيم الفارسية "ارين" من "اجين" اسم بلدة في وسط الهند، "ادماسة" أصلها "ادهماسا".

المجلد:11 العددة:3 العام العددة:3 العدد

-

<sup>3</sup> ابن ٰأبي أصيبعة، 2/33

يطالعنا التاريخ بظاهرة قوية، يجدر بنا أن نقف عندها لعلنا نكتشف حقيقة طالما غمضت على كثير من المؤرخين القدماء والمحدثين، وتلك الظاهرة هي التي أشار إليها ابن النديم بقوله: "الذي عنى بأمر الهند في دولة العرب يحيى ابن خالد وجماعة البرامكة واهتمامها بأمر الهند واحضارها علماء طبها وحكمائها" (كذا/الفهرست 345).

فما هو مبعث هذه النزعة إلى الهند وعلومها في نفوس البرامكة؟

لنبحث عن أصل البرامكة حتى نصل إلى جواب لهذا السؤال.

البرامكة من أصل بوذي لا مجوسي: المعروف عن البرامكة أنَّ أجدادهم كانوا يتولون قبل الاسلام معبدًا للمجوس ببلخ، وكان "برمك" لقبًا لرئيس سدنة ذلك البيت الذي كان يسمّى "نوبهار". أما أصل كلمة "برمك" من ناحية اللغة فلم يتعرض له القدماء. وجاء المتأخرون من المؤرخين وأصحاب المعاجم من الفرس فقالوا بأن الكلمة مشتقة من المصدر "برمكيدن" أي المص بالفارسية وأيَّدوا قولهم هذا برواية مؤداها أنَّ أول "برمك" أسلم (بعد أن خرب قتيبة بن مسلم "نوبهار" في سنة 86هـ) لما وقف أمام الخليفة اضطر إلى الاعتراف بأنه كان يحمل معه سمًا في خاتمه حتى يمصه (بالفارسية: "برمكم") إذا وجد الموت خيرًا من حياة الخزى. وهذه الرواية مختلفة بدليل أنَّ المؤرخين مجمعون على أنَّ "برمك" لقب قديم كان يلقب به رؤساء "نوبهار" قبل الإسلام بكثير. وقال بعض آخرون إنّ برمك اسم لمكان والنسبة إليه "برمكي" وأتى ابن الفقيه الهمداني وياقوت بتعليلين في منتهى الغرابة حينما قال الأول إنّ "برمكة" يعني حاكم مكة، أ وذلك لأنّ معبد بلخ كان قد أنشئ ليكون نظيرًا لمكة، وقال الثاني إن "بر" هنا بمعنى الابن وأن "برمكة" إنما يعنى ابن مكة. 2 وهذه الأقوال كلها ظاهرة البطلان لا تستحق التعليق عليها بشيء.

-يوليو-<sup>سبتمبر</sup> 2022 العرو:3-192

<sup>1</sup> كتاب البلدان ص 323 "فسمّوا سادنها الأكبر برمكًا" أي أنه باب مكة ووالي مكة فصار كل من وتِّي منهم ذلك يسمَّى برمكًا".

<sup>2</sup> معجم البلدان (نوبهار) "كانوا يسمون السادن الأكبر "برمكًا" لتشبيههم البيت بمكة يسمّون سادنه ابن مكة فكان كل من ولي منهم السدانة برمكًا".

وذهب الكاتب الهندي عبد الرزاق مؤرخ "البرامكة" (باللغة الأردوية) إلى أنّ أصل "برمك" هو "برمغ"- "بر" يعني كبير و"مغ" (magos باليونانية و"مجوس" بالعربية) يعني عبدة النار، وعلى هذا "برمك" يكون معناه "رئيس المجوس" وهذا القول يظهر أنه قريب جدًا إلى الصواب، مع أنه لم يعرف بعد مثال آخر لإبدال "الغين" "بالكاف" في التعريب، إلا أنه قد بقي أن نتأكد إذا كان معبد بلخ معبدًا للهجوس يعبدون فيه الأصنام ويعبدون فيه الأصنام أو "البد" على حد تعبير المؤرخين العرب،

من حسن الحظ أنّ بأيدينا وصفًا مسهبًا لهذا المعبد عند المسعودي والهمداني وياقوت يمكننا، إذا أمعنا النظر فيه، من الاهتداء إلى جواب على هذا السؤال وهاك ما يقوله ياقوت عنه: "قال عمر بن أزرق الكرماني: كانت البرامكة أهل شرف على وجه الدهر ببلخ قبل ملوك الطوائف. وكان دينهم عبادة الأوثان... ونصبوا حوله (أي حول بيت النوبهار) الأصنام وزينوه بالديباج والحرير وعلقوا عليه الجواهر النفيسة... وكانت الفرس تعظمه وتحج إليه، وتهدي له وتلبسه أنواع الثياب وتنصب على أعلى قبته الأعلام: وكانوا يسمون أعلى قبته "الاستن" وكانت مئة ذراع في مثلها وارتفاعها فوق مئة ذراع بأروقة مستديرة حولها وكان حول البيت ثلثمائة وستون مقصورة ليسكنها خدامه وقوامه وسدنته، وكان على كل واحد من سكان تلك المقاصير خدمة يوم لا يعود إلى الخدمة حولًا كاملًا، ويقال إن الريح ربما حملت الحرير من العلم الذي فوق القبة فتلقبه بترمذ وبينهما اثنا عشر فرسخاً... وكانت ملوك الهند والصين وكابل شاه وغيرهم من الملوك تدين بذلك الدين وتحج إلى هذا البيت، وكانت سنتهم إذا هم وافوه أن يسجدوا للصنم الأكبر ويقبل يد "برمك".

هذا الوصف لياقوت في معجم البلدان (النوبهار) يطابق لفظًا ما أورده الهمداني (البلدان ص 3-322) بحيث يصبح من المؤكد أنهما استقياه من مصدر واحد وأن لم يذكر هو الآخر اسم عمر بن أزرق الكرماني كما فعله ياقوت هو الأول. كذلك يوافق

المجلد:11 العدد:3 (193 عدد:3)

هذا الوصف معنى ما جاء في مروج الذهب- 4/48- للمسعودي (أيضًا: آثار البلاد للقزويني 221) ومما يجدر بالملاحظة والتنبيه عليه في هذا الوصف.

أولًا: لم يرد فيه ذكر للنار حتى يقال إن النوبهار كان بيتًا من بيوت النار.

ثانيًا: بالعكس نص فيه على أنّ معبد بلخ لم يتجاوز أن يكون بيتًا لعبادة الأوثان والأصنام التي كان من بينها "الصنم الأكبر" الذي كانت سنتهم إذا هم وافوه أن يسجدوا له.

ثالثاً: من المعروف أنّ "ملوك الهند والصين وكابل شاه" ولنضف إليهم نيزك طرخان ملك تركستان الذي جاء عنه في الهمداني وياقوت (وستنقل هذه القطعة فيما بعد) أنه غضب من قبول البرامكة الإسلام وزحف إليهم بجيشه ونكل بهم كل هؤلاء الملوك لم يكونوا يدينون إلا بالدين البوذي (Budhism).

رابعًا: إنّ "الأستن" "آسبت" "أست" ليست إلا أشكالًا محوفة لكلمة "أستب" بالأصل "أستوب" (stupa) وهي تطلق على معبد البوذيين الذي أودع فيه رماد جثة بوذا، وقد كان الرماد قسم ودفن داخل قباب مبعثرة، في عدد من الممالك التي كانت البوذية سائدة فيها، ولا تزال المعابد من هذا النوع موجودة في الهند منها "أستوب سانجي" بالقرب من مسقط رأسي مدينة بوفال في وسط الهند. يظهر أن الكتّاب كانوا أعرف بكلهة، "الأستن"، أي العامود بالفارسية فحرفوا "أستب" إلى ذلك الشكل ثم هناك أدلة أخرى ترشدنا إلى الجزم بأن معبد بلخ إنما كان معبدًا للبوذيين وهي:

(أ) إنّ بلخ جزء من إقليم خراسان وما وراء النهر ومن المحقق أنّ "على هذا المذهب السنية أى البوذية كان أكثر أهل ما وراء النهر قبل الإسلام". (الفهرست 345).

(ب) يزيد المسعودي في وصف النوبهار فيقول: "وقد ذكر بعض أهل الرواية والتنقير أنه قرأ على النوبهار ببلخ كتابًا بالفارسية ترجمته: قال بوذاسف أبواب الملوك تحتاج

المجلد:11 العدد:3 العدد:3 المجلد:11 المج

إلى ثلاث خصال عقل وصبر ومال، وإذا تحته بالعربية 1 كذب بوذاسف الواجب على الحر إذا كان معه واحدة من هذه الخصال أن لا يلزم باب السلطان".

أما "بوذاسف، فلا شك أنّ المراد منها "بوذا" لا غير ولعل أصلها "بودهاستور" كما ذهب إليه المحقق زخاؤ: (أنظر مقدمة الترجمة الإنجليزية لكتاب الهند).

وقد وردت هذه الحكاية أيضًا في مسالك الأبصار (224/1) لابن فضل الله العمرى وهناك "سوراشف" بدل "بوذاسف" مصحفًا.

(ج) قال العمري أيضًا: "بناه منوشهر الهندي وكان يأتيه من الصائبة من يتقرب بالقمر لا يستبعد أن يكون المراد من المتقربين بالقمر" الهندوس لا غير بناء على أنّ البعض يرون أنّ أصل "هندو" هو "أندو" أي القمر (قارن السعودي: "النوبهار- بناه منوشهر ... على اسم القمر".

(د) قد ورد لهذا المعبد ذكر كمعبد البوذيين في مذكرات السائح الصيني هوان كوانك الذي زار بلخ في القرن السابع الميلادي أي قبيل أو بعيد فتح العرب لها (دائرة المعارف الإسلامية "Barmakids").

فهل من شك في أنّ النوبهار لم يكن بيتًا من بيوت النار يعبد فيه المجوس بل أنما كان معبدًا للبوذيين يعبدون فيه الأصنام أو "البد" وإذا وثقنا من هذا فليس من الصعب الاهتداء إلى أنّ أصل النوبهار هو "نووهار" وهار اسم معروف لمعبد البوذيين والخانقاه حوله ولا يزال إقليم الهند الشمالية الذي ولد فيه بوذا يسمى بهار (Bihar) إلى وقتنا هذا، وليس بمستغرب أن خفي الأمر على العرب فإنهم كانوا أعرف بكلمة "بهار" الفارسية فلذلك قالوا: "وتفسير النوبهار البهار الجديد لأن "نو" الجديد، وكانت سنتهم إذا بنوا بناء حسنًا أو عقدوا بابًا جديدًا أو طاقًا شريفًا كلّلوه بالريحان وتوّجوا

المجلد:11 العدد:3 العد

-

<sup>1</sup> مسالك الابصار: "ثم لما ملك الإسلام مدينة بلخ، كتب تحت هذه الكتابة بالعربية ... إلخ.

ذلك بأول ريحان يطلع في ذلك الوقت، فلما بنوا ذلك البيت جعلوا عليه أول ما يظهر من الريحان، وكان البهار فسمي نوبهار لذلك" (ياقوت)، هذا وقد اتفق للعرب إبان فتحهم للسند "أن عرفوا معابد للبوذيين من قبيل وهار، وهاك ما أورده البلاذري في وصف واحد منها:

وكان بالديبل بد عظيم عليه دقل طويل وعلى الدقل رأية حمراء إذا هبت الريح أطافت بالمدينة، وكانت تدور، والبد فيما ذكروا منارة عظيمة يتخذ في بناء لهم فيه صنم لهم أو أصنام ليشهر بها وقد يكون الصنم في داخل المنارة أيضًا، وكل شيء أعظموه من طريق العبادة فهو عندهم بد والصنم بد أيضًا".

أو لا تؤكد المقارنة بين وصف معبد البوذيين هذا وبين وصف النوبهار بأنّ الواحد لم يختلف عن الآخر؟

كذلك نرى العرب يخبطون خبط عشواء في تفسير "برمك" فإنهم لم يكونوا ليتصوروا أن تكون كلمة "مك (مكا)" غير "مكة" فاضطروا إلى القول أنّ البرامكة "وصفت لهم مكة وحال الكعبة بها ولما كانت قريش ومن والاها من العرب يأتون إليها ويعظمونها فاتخذوا بيت النوبهار مضاهاة لبيت الله الحرام" (ياقوت) أما "بر" فقد كان في متناولهم كلمة "بور" بمعنى الابن بالفارسية فلجأوا إليها. ثم جاء المؤرخون واللغويون من الفرس فلم يكن منهم إلا أن اعتمدوا على علمهم باللغة الفارسية فتخرصوا بأن تكون "برمك" مشتقة من "برمكيدن" ثم دعموا هذا التخرص برواية مختلفة كما من ولكن الحقيقة التي تنسجم "وهار" وأباها هي أنّ "برمك" أصلها باللغة السنسكريتية "برمك" ومعناها الصدر أو ذو الرئاسة العليا، لم يلقب بهذا اللقب أحد من سدنة بيوت النار أو معابد المجوس، بل إنما اختص به رؤساء النوبهار لأسباب ذكرناها آنفًا ولعل من الواجب في هذا المقام أن أثبت أنّ أول من أشار إلى كون "النوبهار" معبدًا للبوذيين (وهار) هما المستشرقان زخاو (مقدمة الترجمة الإنجليزية "النوبهار" معبدًا للبوذيين (وهار)

المجلد:11 العرو:3 العرو:3 المجلد:11 المجلد:1

لكتاب الهند، ص 31) وبرتهالد (Barthold) (دائرة المعارف الإسلامية) (Barmakids) كما أنّ الأول هو الذي بحث عن الأصل السنسكريتي لكلمة "برمك" ثم نتبع نتائجهما الكاتب الهندي الدكتور السيد سليمان الندوي الذي يرجع إليه الفضل في بسط الدلائل كما قد اقتبستها هنا من كتابه "عرب وهند كي تعلقات الفضل في بسط الدلائل كما قد اقتبستها هنا من كتابه "عرب وهند كي تعلقات النظر إلى أنّ القول بانحدار البرامكة من أصل إيراني ينتقض أيضًا بما جاء به ابن الفقيه الهمداني (وياقوت حرفًا بحرف) وهذا نصه:

"فلم يزل يليها برمك إلى أن فتحت خراسان أيام عثمان بن عفان وقد صارت السدانة إلى برمك أبي خالد فوجه برمك إلى عثمان في الرهائن فورد المدينة ورغب في الإسلام فأسلم وسمّي عبد الله ورجع إلى ولده وصارت البرمكة في بعض ولده فكتب بعض الملوك إلى برمك يعظم ما أتى من الإسلام ويدعوه إلى الرجوع في دين آبائه فكتب إليه برمك أبي إنما دخلت فيه اختياراً وعلماً بفضله عن غير رهبة (ولا رغبة) ولا أرجع إلى دين بادي العوار متهتك للأستار فغضب الملك وزحف الى برمك بجمع كثيف فكتب إليه برمك قد عرفت حبي للسلامة وإني إن والمتبحدت عليك الملوك أنجدوني فانصرف وإلا صرت إلى لقائك، فانصرف عنه ووادعه ثم لم يزل ذلك الملك واسمه نازك (نيزك) طرخان يغتر برمك ويطلبه حتى بيته وقتله وعشرة بنين له فلم يبق لهم برمك سوى برمك أبي خالد فحملته أمه وهربت به وكان صغيراً إلى بلاد قشمير، فنشأ برمك وتعلم النجوم والطب وأنواع الحكمة، وبقي على شركه وأصابهم وباء فتشاءموا بمفارقة دينهم فكتبوا إلى برمك فقدم عليهم فأجلسوه في موضع أبيه فتوتى أمر النوبهار فسمي برمكاً وتزوج ابنة ملك الصغانيان فلادت له الحسن وبه كان يكنى وخالداً وعمراً وأمّ خالد، وسليمان بن برمك من فولدت له الحسن وبه كان يكنى وخالداً وعمراً وأمّ خالد، وسليمان بن برمك من

المجلد:11 العدو:3 العبر 2022 العبر 2022

<sup>1</sup> كذا. زيادة في ابن الفقيه لا توجد في ياقوت.

امرأة غيرها من أهل بخارى وكان صاحب بخارى أهدى إلى برمك جارية فولدت له كال بن برمك وأم القاسم وبنتا أخرى (كتاب البلدان 324-324).

هذا وقد جاء في النويري (نهاية الأرب 29/12) عن محمد بن العباس المسكي عن الأسباب التي حملت البرامكة على اللجوء إلى الهند ما هو أقرب إلى الصواب فإنه يقول: "لما قلت الأموال في أيديهم (الأمويين) شرعوا في مصادرات الرعايا وأخذوا الأموال من غير وجوهها وتعرضوا إلى أموال الأوقاف والأيتام فتعرض ولاة خراسان لبرمك ولولده، وطالبوهما بالأموال وكان تحت يد برمك أوقاف جليلة فهرب هو وولده من أعمال خراسان إلى بلاد الهند فأقاموا بها إلى أن ظهرت الدولة العباسية... ثم قدم خالد بن برمك وأخوه الحسين وأهلهما على المنصور أبى جعفر لما أفضت الخلافة إليه فاصطنعهم وأدناهم وقربهم إلخ (نفس الرواية في صبح الأعشى 2/126).

أولًا يجدر بنا أن نتساءل: لماذا هربت أم أبى خالد إلى بلاد قشمير، لأنّ أصل البرامكة كان من الهند لا من إيران ولا يخفى أن قشمير كانت مركزًا من مراكز البوذية مثل خراسان وتركستان وهناك نشأ برمك أبو خالد على دين آبائه، لا شك أنّ الفرس ادعوا انتماء البرامكة إلى جاماسب وزير كستاسب ليثبتوا أنها أسرة إيرانية عريقة في الوزارة، كما أنّ العرب حاولوا ضمّ عظمة البرامكة إلى أنفسهم بدعوى أنّ أم خالد حبلته من عبد الله أخي قتيبة لكنها دعاو بقيت موضع الشك إلى أيامنا هذه، أما إلماع الشعراء إلى عبادة النار في معرض هجو البرامكة فمن السهل جدًا عدم الأخذ به لجهل العرب عامة بالفرق بين المجوس والبوذيين ولإطلاقهم "المجوس" على العجم كلهم، وأخيرًا لا ننسى بالفرق بين المجوس والبوذيين ولإطلاقهم "المجوس" على العجم كلهم، وأخيرًا لا ننسى أنه كان في مصلحة البرامكة التضامن مع الفرس لأغراض سياسية ظاهرة.

إذن يتضح لنا كل الوضوح تلك الظاهرة القوية التي تستوقف كل من يتتبع حركة نقل العلوم والآداب الهندية إلى بغداد، وهي عناية البرامكة التامة بهذا الموضوع، فإننا نراهم يستخدمون جميع الوسائل الممكنة لعرض ما للهند على العرب وهم في ذلك يبدون

المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 المعددة:3 المجلد:11 المجلد:11 المعددة:3 المجلد:11 المجد:11 المجلد:11 المجلد:11 المجلد:11 المجلد:11 المجلد:11 المجلد:11

كأنهم يعرضون شيئًا من عندهم على غيرهم. أنظر إليهم يستقدمون ابن دهن فيعهدون إليه بإدارة المستشفى المعروف باسمهم والإشراف على ترجمة الكتب من السنسكريتية (الفهرست 45/2) ثم أنظر إلى جعفر البرمكي يقدم صالح بهلة إلى الرشيد لمعالجة ابن عمه إبراهيم بن صالح (21) ويمنح إبان الشاعر جائزة قدرها مئة ألف درهم على نظمه قصة كليلة ودمنة (22) أما قصب السبق في هذا الميدان فكان ليحبي بن خالد-حفيد أبي خالد الذي نشأ في بلاد قشمير وتعلم هناك "النجوم والطب وأنواع الحكمة" فإنه هو الذي جلب من الهند علماء وأطباء أمثال بهلة ومنكه وبازيكر وقلبرقل وسندباد الذين أقاموا ببغداد، وربما أسلم بعض أولادهم مثل صالح بن بهلة والذين عرفوا العرب الطب والبلاغة عند أهل الهند، أو لكن أهم الأعمال التي تمت على يدي يحيي بن خالد إطلاقًا هو إرساله رجلًا في بعثة علمية إلى الهند "ليأتيه بعقاقير موجودة في بلادهم وأن يكتب له أديانهم" (الفهرست 345) فإنّ التقرير الذي وضعه هذا المبعوث ربما كان هو المرجع الوحيد للعرب والمسلمين في كل ما يتعلق بالموضوع طوال مدة قرنين إلى ظهور ذلك النابغة المحقق أبي ريحان البيروني. وقد وقع في يد ابن النديم نسخة من هذا التقرير مكتوبة "يوم الجمعة لثلاث خلون من المحرم سنة تسع وأربعين ومئتين" ومطابقة حرفًا حرفًا نسخة أخرى بخط يعقوب بن إسحق الكندي، أورد منه ابن النديم مقتطفات نتضمن وصفًا لبعض المعابد وفرق الهنود (الفهرست 345-349) ونجد بمقارنة بعض أجزاء هذه المقتطفات بما جاء في كتاب البدء والتاريخ (4/9 إلى 19) أنّ مؤلفه مطهر بن طاهر المقدسي، ربما اقتبس من ذلك المصدر نفسه. ثم إنّ بيان مطهر ابن طاهر المقدسي كأنه جزء مما جاء (مترجمًا بالفارسية) في كتاب زين الأخبار للكرديزي في هذا الباب (24) وقد نص الكرديزي على أنه أخذ عن كتاب التواريخ لأبي عبد الله محمد بن أحمد الجيهاني وزير بنى سلمان (أوائل القرن الرابع الهجري) ويذهب البروفيسور مينورسكي إلى أنّ الجيهاني ربما اعتمد بدوره على كتاب المسالك

المجلد:11 العدو:3 العبر 2022 العبر 2022

<sup>7/213</sup> البيان والتبيين، 92/1 منكه كان صحيح الإسلام، كذا في الحيوان،  $^{1}$ 

الكبير (أصل المختصر الذي نشره دي غويه) لابن خردادبه. هذا وقد عثرت أخيرًا على مقطوعتين في كتاب أخبار الزمان المنسوب إلى المسعودي (القاهرة 1938م ص)". كأنهما أصل الترجمة الواردة في كرديزي (البندان 41 - 42).

فهذا هو الجو الذي ازدهرت فيه حركة نقل العلوم والآداب الهندية إلى العرب وإنما قصدنا إلى إبراز بعض العوامل التي ساعدت في قيامها، ولا شك أنها بدأت قوية بحيث تكونت للعرب في أوائل القرن الثالث الهجرة فكرة واضحة جلية عن مدى براعة الهنود في العلوم والفنون المختلفة، كما بسطها الجاحظ في رسالة "فخر السودان على البيضان"، وكما يجملها قوله: "إنما الأمم المذكورون من جميع الناس أربع: العرب وفارس والهند والروم" (البيان والتبيين 1/137) أما استقصاء نتائج هذه الحركة فهو موضوع مستقل لا سيما إذا تذكرنا أنها استمرت فيما بعد إلى أن بلغت ذروتها في شخصية البيروني الذي من ذكره آنفًا.

## مجلة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين في جنوب الهند في القرن العشرين

ISSN: 2321-7928

## شعر الرثاء العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

 $^{1}$ د. محمد عرفان محي الدين  $^{1}$ 

ولو أنّ جذور الشعر العربي تمتد إلى زمن قديم في جنوب الهند ولكنه تطوّر في القرن العشرين تطورًا أكثر فنجد شعراءها يقرضون القصائد والمنظومات في الأغراض الشعرية المتنوعة: المدح والهجاء والغزل والتهنئة حتى تناولوا الموضوعات الوطنية والسياسية، فنشروا دواوينهم وأصدروا مجموعات كلامهم، أبرزهم في هذا المجال الشيخ شهاب الدين العلوي، الشيخ عبد الرحمن الأريكلي والشاعر عبد البصير الثقافي، ولكل هؤلاء ديوان شعر ف"قريع البلغاء"، "الأريكليات" و"البصيريات" دواوينهم على الترتيب،

ومن أهم أصناف الشعر العربي وأبرزها هو المدح والرثاء ، كما نعرف، فليس من الممكن أن يكتمل الشعر العربي بدون هذين. فالرثاء أصدق عواطف الإنسان تعبيرًا، وأجلها تصويرًا، وألصقها بالنبع الخالد، وإنّ الرجل عندما يفقد حبيبه يسكب من الدموع أغزرها، ومن العبرات أشجاها، ومن الهموم أشدها خطبًا، وأفظعها إيلامًا، وأعمقها حسرة. كيف لا وهي عشرة حياة طويلة في ظاهرها، قصيرة في جوهرها، والنفس تميل إلى من تألفه وتعشقه... يقول الرسول- صَالَلتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ -: "الأرواح جنود مجندة فما تعارف منها ائتلف، وما تناكرمنها اختلف". ووقال أعرابي بعدما سئل عن اعتبارهم الرثاء أصدق أشعارهم: "إننا نقولها وقلوبنا محترقة"، وذلك فإنّ سئل عن اعتبارهم الرثاء أصدق أشعارهم: "إننا نقولها وقلوبنا محترقة"، وذلك فإنّ مناقب

المجلد:11 العدو:3 (201 عدو:3

الأستاذ المساعد بقسم اللغة العربية، سينت جوزف كلية البكالوريوس والماجستير (حكم ذاتي)،
 حيدرآباد، الهند

² أخرجه البخاري، كتاب الأنبياء، باب الأرواح جنود مجندة، عن عائشة رَضَالِيَّةَعَهَا

مجلة الهند في القرن العشرين - . - . - . - شعر الرثاء العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

الفقيد الحبيب وفاء لحبّ سالف، والتزامًا بشعور كريم. أ

وإذا نظرنا إلى هذا الغرض في الشعر العربي في جنوب الهند. عثرنا على قصائد الرثاء أكثر من الأصناف الأخرى في ولاية كيرلا. فقد أكثر شعراء كيرلا للعربية من الرثاء وحتى برز منهم: أبو الرحمة محمد الفيئ وأبو ليلى محمد ميران ومحمد الفلكي الجمالي وعبد الرحمن الأريكلي وعبد البصير الثقافي وعبد الرحمن بن معين الدين ومحمد أبو الصلاح الباقوي وأبو بكر بن كنج محمد وعبد الرحمن بن محمد الكنياتي.

ونقدّم فيما يلي تعريفًا موجزًا بمثل هؤلاء الشعراء وبما قدّموه من قصائد الرثاء لكي نقيّم به ما ساهموه في تطوير الرثاء العربي في الهند.

محمد الفلكي الجمالي: ولد محمد الفلكي الجمالي في قرية ولتور قرب من مدينة فنان سنة 1909م. وكان جده أبوبكر مسليار عالمًا مشهورًا في علم الأفلاك واشتهر بالفلكي وكان له أربعة أولاد كلهم كانوا يجيدون اللغة العربية. ووالد محمد الفلكي محي الدين كوتي مسليار في ولتور حيث ولد هناك ابنه محمد.

تلقى الدراسات الإسلامية الابتدائية من أبيه والتحق كعادة زمانه بدروس المساجد لدراسة العلوم الإسلامية تحت رعاية أبيه بقرية مارايامنغلم، ثم انتقل إلى مدرسة الشيخ شاليكت كنج أحمد بمناركات. وبعد ذلك ارتحل إلى مدراس والتحق بالكلية الجمالية العربية ونال منها شهادة أفضل العلماء سنة 1933م. عين مدرسًا للغة العربية في المدرسة العالية بكديروز ونال شهادة البكالوريوس في اللغات الشرقية في سنة 1942م. ثم عين مفتشًا لتعليم المسلمين بمنطقة مليبار ولكنه لم يوفّق أن يستمر على هذا المنصب فرجع إلى الوظيفة السابقة معلمًا في المدرسة العالية، وتقاعد عنها سنة 1968م. وكذا عمل مدرسًا في كلية جمال محمد للفنون والعلوم بترشي لمدة أربع سنوات، وعمل في الكلية العربية الجمالية إلى أن أصيب بمرض فرجع إلى بلدته ولكن رجال دار الأيتام الكلية العربية الجمالية إلى أن أصيب بمرض فرجع إلى بلدته ولكن رجال دار الأيتام

الشعر العربي في الهند في القرنين الثالث عشر والرابع عشر الهجريين، ص 133  $^{1}$ 

## مجلة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين - - - - - - - - - - - - - - - - العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

دار السلام بتلشيري عيّنوه ناظرًا لدار الأيتام في 1976م إلى أن فرغ منها بعد سنتين حين اشتد المرض فلزم البيت حتى توفي سنة 1402هـ/ 1982م.

كان يقرض الشعر منذ صغره، وأشعاره العربية كانت تنشر في المجلات والصحف في مختلف الأحيان في كيرلا. وكان الشيخ يشترك في الجلسات الشعرية التي تعقد في مختلف أنحاء كيرلا بمناسبة الاحتفالات للجمعيات وفي الندوات المختلفة، وأشعاره تتميز بالخيال البديع والألفاظ الغريبة والفخمة والاستعاراة والتشبيه، وكان شاعرًا يعتني بالمعاني الغزيرة والأوصاف الجميلة ولكنه لا يبالغ فيها وله قصائد عديدة على موضوعات مختلفة في الرسائل الشعرية والمدائح والمراثي والتهاني، نظم الشيخ 28 قصيدة جميلة.

شعره في الرثاء: نظم الشاعر محمد الفلكي الجمالي قصائد أبيقة في الرثاء الأساتذة والعلماء والأقارب، كتب الفلكي كثيرًا من الأشعار في الرثاء على كثيرين من العلماء والزعماء في الأمة المسلمة في كيرلا. والحزن الشديد من موت أحبائه الكرام حرّضه على كتابة المراثي، وكان، لما فرغ من كتابة المراثي، يرسلها إلى أقرباء الفقيد أو المجلات والصحف. وكانت الصحف ينشرها لجودتها واحترامًا للموتى، ووجدت له ثمانية مراثي كلها رائعة، ومراثيه شهيرة عند العلماء والطلبة حتى عند العامة وكانت مراثي الفلكي تبرز في المجلات والصحف حينًا فحينًا، والمرثية التي نذكرها فيما يلي يعبر فيها الشاعر عن مشاعره الحزينة وعن ذكراه الخالدة عن أستاذه الفقيد أبي بكر بن حسن الكاركاتي بأحسن تعبير فيقول متأسفًا على موت أستاذه ويأمر العيون بالجود على الفقيد بالبكاء الخالص قائلًا:

يا عين جودي بدمع سائل جار على الخلود كسلسال وأنهار يا عين ذوبي أسى وابكي الدعاء على أستاذنا مَنْ غدا كالضوء للساري ويصف الفقيد بأحسن الأوصاف قائلًا:

مات الفقيه الذي سارت مواكبنا إليه كي نرتوي من نهره الجاري

المجلد:11 العرو:3 عرويو-سبتمبر 2022

## مجائة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين في جنوب الهند في القرن العشرين

يا شيخنا مَنْ لحلّ المشكلات لنا مَنْ بعدُ يفتي لنا كشاف أستار يبكيك جامع فتامبي الذي اغترقا من بحر علمك منه أهل أمصار ورثت أيوب صبرًا عند واهية إذ مسك الضر يا فخر المليبار عيل التصبر والسلوان عنك بلا شك كأنا وقعنا في لظى النار

وله مرثية مولانا عبد الرحيم الذي توفي سنة 1947م وكان الشيخ عبد الرحيم عالمًا كبيرًا وعميد الكلية العربية باقيات الصالحات بويلور فتأسف الشاعر حين علم بموته ورثاه بهذه القصيدة التي تحتوي على 27 بيتًا. فيقول الشاعر: الرجال العظام لا يموتون إلا بعد أن أبقوا فينا آثارهم الخالدة رغم كل هذا موتهم يؤسفنا كثيرًا:

أضحى كرام عباد الله فاتينا وصار ما تركوا كنزًا لباقينا سرعان موت كرام عمرهم بذلوا لهيكل المجد والعلياء بانينا والدهر ركب من هم ومن شجن يير العقلا طرًا مجانينا وبعد أن أطال الشاعر في وصف الفقيد جاء له بتشبيه جميل رائع فقال:

وغار علم كثير في الثرى معه وكفنوا معه الآداب تلقينا سقوه أدوية بل غير مجدية هل يدفع القدر تدبير المداوينا قالوا توفي مولانا فقلت لهم كلا هو الآن حي خالد فينا لا الدهر يفنيه بل يبقى ويخلده كالبدر يهدي في سبيل الرشد سارينا

ويأمر الشاعر مسلمي الهند أن يتأسفوا على موت هذا الفقيد فقال:

يا مسلمي الهند جودوا بالدموع على عبد الرحيم الذي قد أيَّد الدينا الجن والإنس والأملاك صارخة والأرض والجو والأفلاك يبكينا والباقيات غدت ثكلى مديرها وكل طلابها يبكون جاثينا

يوليو- سبتمبر 2022 204 

# مجاتة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين المرتاء العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

يرثى الشاعر أبا ليلي ويقول إنه شاعر وأديب يجذب كل الناس إليه بكلامه نثرًا وشعرًا: مكرام أيام بكينا على الجاه ذي طول أديب العصر مقدام الباع في العلم طويل وأقلام منطقه كآلا جاذب بليغ

وله قصيدة رثى بها صديقه الحميم محمد بن أحمد الشيرازي المتوفي سنة 1388 هـ /1968م. وكان الفقيد عالمًا كبيرًا وبعد أن وصفه الشاعر بأوصاف محمودة يقول إن الموت نجاة من هذا العالم الذي كثر فيه الحاسدون. وفي هذه القصيد يوجد تعبير الشاعر الحزين من سقوط بعض مناصبه الرسمية في حياته بأعمال بعض أحبته كما يظنه الشاعر. يقول الشاعر في بداية القصيدة:

قد أحرق الكبد والأبجاد شيرازي لما نعى نحو رب غافر جازي يا دهر ويحك قد أوترتني بأخ ذي عزة وسناء كيس باز يذكر الشاعر أنّ أقوال الفقيد حين ينصح الناس يندثر كأنها درر منضودة ولا يكون فيها إلا الجميل الجميد. وأنه كبائع ثوب يماني يجتمع إليه الطلبة لشرائه من كل أنحاء البلد: مَنْ قوله عند تدريس وموعظة كالدر يحتاج دومًا نحو خراز مُنْ يبسط العلم عند الطالبين كما بسط الثياب نراه عند بزاز وله مرثية للمولوي أنين بن كنجاين المتوفى سنة 1962م وكان من العلماء الكبار في مليبار. يبتدئ الشاعر هذه القصيدة بالحزن والأسف فيقول:

ما للدماء على الخدود تسيل حمراء قانية لها تنكيل فكأن قلبي كان كانون اللظى وكأن طرفي كله مسمول وأحر قلبي إذ أتاني نعي مَنْ في رقبتي من جوده تنويل

المجلد:11 العددة:3 2022 يوليو- سبتمبر 2022

# مجاتة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين المربي في جنوب الهند في القرن العشرين

ويصف الفقيد بأنه كان سيفًا قاطعًا للبدعات:

مَنْ كان قامع بدعة وضلالة وبه الخزانة عرشها مشلول من بعد وحی جاء به جبریل من كان يفتى والحديث دليله

وله قصيدة رثى بها الشيخ المولوي م سي سي عبد الرحمن المتوفى سنة 1964م. وكان الفقيد مؤسس كلية مدينة العلوم العربية بفلكل. يصف الشاعر الفقيد بأنه بدر منير وفخر البلد وملجأ طلبة العلوم وفريد الدهر. ويعاتب الموت بأنه يصطاد أولًا كرام الناس. تحتوى هذه القصيدة على عشرين بيتًا. فيصف الشاعر الفقيد قائلًا:

بدر المعارف والعلايم سي سي قد غاب في ديماسه المانوس مَنْ كان فخر بلادنا وزماننا وملاذ أهل العلم والتدريس مَنْ كان قامع بدعة وضلالة من كان مفعم عابدي إبليس

فكأنَّ بين ضلوعنا جمرَ الغضا

ويخاطب الشاعر الفقيد فيقول:

يا راحلًا عنا جرحتَ قلوبنا وأذقتنا في الحزن شرَّ كؤوس وكأن في الأحشاء حَّ وطيس<sup>1</sup>

الشيخ أبو ليلي محمد ميران: ولد أبو ليلي محمد في أسرة معروفة بالعلم والشرف سنة 1332هـ/1913م. وكان جدّه كوياكوتي مولوي عالمًا جليلًا. تعلم منه المبادئ الإسلامية ثم التحق بالمدرسة المحمدية العالية بكاليكوت التي هي أول مدرسة عالية للمسلمين في مليبار. بعد ذلك التحق بمدرسة غانفات العالية بكاليكوت ونال الشهادة النهائية للمدرسة الثانوية سنة 1932م. عيّن مدرسًا بمدرسة المنار بشاليات ثم المدرسة المحمدية بكاليكوت.

يوليو-سبتمبر 2022 206

<sup>1</sup> الشعر العربي في كيرلا مبدأه وتطوره، ص 160-160

شعره في الرثاء: كان أبو ليلى شاعرًا مفلقًا وكان يقرض الشعر في جميع الموضوعات ويرسلها إلى أصدقائه وإلى المجلات والصحف كما كان يراسل الشعراء في القصائد الجميلة، وأشعاره ذات عواطف نبيلة وخيالات بديعة إذا مدح أفرح وإذا هجا أبكى وإذا رثا أسكب الدماء من العيون وكتب كثيرًا من المراثي الرائعة وكلها عجيبة وذات عاطفة أليمة. فيها صورة عصره وشمائل الفقيد وحياة المجتمع.

وله مرثية للفقيد شوكت علي الزعيم السياسي الهندى المتوفى 1942م الذي اشترك في حركة استقلال الهند وساهم مساهمة كبيرة. وهذه المرثية تحتوي على 30 بيتًا ويقول الشاعر إنّ الإسلام خسر بموته بطلًا شجاعًا. ويصف الشاعر الفقيد بأنه مجاهد كبير لوطنه ولدينه فيقول:

نفث الشعور وغيرة الإسلام في أذهانهم فتيقظ النوّام وهداهم قصد السبيل وقادهم فلنعم متبع ونعم إمام فالهند آمت من رداه وأرمل الـ إسلام حقًا والورى أيتام يخاطب الشاعر ابن الفقيد ويقول تسلية لأسرته:

فاصبر جميل الصبر يا زاهد على فأبوك يخلد ذكره ويقام تاريخ سادات الأنام يقيمه يتلوه ما قرأ الكتاب كرام وله مرثية لمحمد بن شيخ علي الشرولي وكان محمد بن شيخ علي الشرولي رجلًا كريمًا بطلًا يجد جده للنهضة الحديثة في الأمة المسلمة في شمال مليبار، ويتأسف الشاعر على موته ويقول إنها خسارة بيّنة ليس لها جبر وهذه المرثية تحتوي على 18 بيتًا. فيبتدئ الشاعر رثائه بإظهار أسفه العميق:

سكوتًا لا أبالك يا عذولي مزاجك يعتدي أدب الخليل فإني عنك في شغل وتجري على خدي المدامعُ مثل نيل

المجلد:11 العدو:3 (207 يوليو-سبتمبر 2022

# مجلة العربي في جنوب الهند في الفرن العشرين في جنوب الهند في الفرن العشرين

ثم يذكر صفاته فيقول:

لك الشرف المعظم والمعالي وذكرك خالد في كل جيل عمد منطقي وعياء قولي عمد أعتنى ويفر عظمى لعجمة منطقي وعياء قولي فليتي كنت أفصح ذا بيان كسوتك نسج مدج مستطيل وله مرثية أخرى للقائد الأعظم محمد علي جناح المتوفى سنة 1368هـ/ 1949م الذي له يد بيضاء على حركة استقلال الهند وفي تأسيس الرابطة الإسلامية بالهند. وهذه المرثية تحتوي على 73 بيتًا. فنرى أنّ الشاعر في مطلعها لا يقدر أن يتصبر على موت زعيمه فيقول:

كيف السلو وفي الأكباد أجراح ومن تألمها الأحشاء تنصاح مات الذي لو أتاح الله عنه فدى لفوديت أنفس منا وأرواح القائد الأعظم الحامي ذمار بني الله السلام والد باكستان جنّاح  $^1$ 

أبو الرحمة محمد الفيئ: ولد محمد بن محي الدين الفيئ سنة 1322 هـ/1901م في قرية نليكوت (Nellikuth) القريبة من منجيري وكان جده الثالث إسماعيل ممن نزل المليبار من الجزيرة العربية واستوطن هذه البقعة وكان أبوه عالمًا كبيرًا. تعلم الفيئ المبادئ الإسلامية ثم التحق بالدروس المساجدية بعد ذلك ارتحل إلى مدراس والتحق بالكلية الجمالية فتولّى منصب المعلم في المدرسة الصلاحية بأدنافتنم في ولاية تامل نادو سنة 1929م، ولكنه كان راغبًا في متابعة الدراسة فالتحق بالباقيات الصالحات بويلور وحاز منها شهادة الباقوي راجعًا إلى البلد سنة 1933م، ثم عين مدرسًا في المدارس والكليات المختلفة في ولاية كيرلا، وتوفي سنة 1363هـ/1942م، وهو لم يتجاوز من عمره واحدة وأربعين سنة.

المجلد:11 العدد:3 (202 يوليو-سبتمبر 2022

أ نفس المصدر، ص 137- 140، كتبت "جنّاح" لإقامة الوزن. (مدير التحرير) أ

وله تصانيف كثيرة وقصائد عديدة ومعظم أعماله لا تزال مخطوطة منها "الفوائد الفرائد وغرائب شتى"، "تحذير الناس عن وسواس الخناس"، "تعليقات الفيئ" و"تحنيك البنات والبنين بأحاديث أربعين". ومن أعماله المطبوعة "فتح المغيث القارى في مدح الشيخ عبد القادر"، "المسك المعطر في مدح الرسول المطهر" و"نفحة الباري في مناقب الشيخ زين الدين البخاري".

وكان يراسل في الشعر إلى كثير من أصدقائه الذين لهم ذوق في الشعر وأشعاره جيدة الأسلوب، غزيرة المعاني وذات عاطفة نبيلة يتوفر فيها خيال بديع. وهو أول مَنْ قام بالنهضة الحديثة في القرن الحاضر في الشعر العربي في كيرلا. وله أشعار في الوجدانيات والرسائل والتهاني والمدائح والمراثي.

شعره في الرثاء: كتب الشيخ أبو الرحمة محمد الفيئ المراثي وهي من أبدع المراثي العربية التي رثى بها الشاعر أساتذته ووالده ومن نماذج أشعاره:

مرثيته للمولوي أحمد الدومي الذي كان من أساتذة الشاعر، فيتأسف الشاعر على وفاته ويكأنه أحيط بظلام حالك. فيسأل: لم تجرى الدموع من العيون ويشبه الشاعر الفقيدَ بنجم منير فالظلام شائع من غيبة ذلك النجم الزاهر. وكذا يصفه بأبهى الأوصاف وأجملها. يبدأ قصيدته بأسفه الشديد فيقول:

تزول أسماعنا سار السرور يزول دمع الجهابذ كالعيون يسيل

ألثلمة في الكون صاح تسيل عين الدموع وطال منك عويل أم من بلاء عم أرضًا والسما حتى الجبال تكاد منه بل نعی حبر ماهر لما أتی ولغرب نجم للكرام منور ويعدّد من صفاته ما يلي:

أسفارهم قد نقشت في صدره قلبه فيه الفنون بل

-يوليو-سبتمبر 2022 -209

## مجائة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين في جنوب الهند في القرن العشرين

كم من نحارير سقوا منه كما شاؤا فيا للبحر وهو طويل وله مرثية أخرى للعلامة محمد عبد الجبار الباقوي الذي كان رئيس المدرسين للباقيات الصالحات بويلور ومن أساتذة الشاعر وموته أثّر في قلب الشاعر شديدًا وسرت الدموع على خديه سيرًا طويلًا. فيبدأ رثاءه بما يلى:

استرجعوا فدموع العين مدرار تحمي السطور فللأقلام تكدار تبارك الله تجري منه أقضية في البعض صفو كما في البعض أكدار عن أرضنا الشمس هل غابت لذاك أرى آفاقها ظامة لم تخل أقطار عن العيون فلا تسأل تسيل دمًا أما القلوب فنار فوقها نار ويحًا لدهر جريء لم يبال إذا يهم أمرًا بشيء وهو غدار يا شمس مالي أراكِ الآن طالعة من بعد أختك غابوا حينما ساروا ويذكر أنّ كلامه أحلى من العسل واللبن وكان يجمع الفنون كاملًا:

ما الشهد في لبن ذوقا إذا سمعا منه البيان لذيدًا فيه أسكار كندا الفنون جميعًا عنده خدم تطيع كيف يشاء فهو جبار أغرو لأرض تغيب الشمس أكبرها أم للمغيب الذي سواه حفار وله مراث أخرى غير هاتين.

عبد الرحمن بن محمد الكنياتي: ولد عبد الرحمن بن محمد الكنياتي بقرية كنياتي قريبة من كتيكاتور (Kuttikatoor) كاليكوت سنة 1320هـ/1900م. وبعد اكتساب الدراسات الابتدائية حفظ القرآن والتحق بالدروس المساجدية. ثم التحق بالمدرسة اللطيفية بويلور وبعد أن تخرج منها التحق بالدروس المساجدية مدرسًا فعمل في آرامبرام وفاروق وكديتور وفرنغتور وغيرها وكان هذا الشاعر سيفًا قاطعًا ضد الحركة

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 يوليو-سبتمبر 2022

التجديدية الإصلاحية في مليبار فكان يهاجم عليهم بسيفه المسلول. توفي في 26

## مجلة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين - - - - - - - - - - - - - - - العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

شعبان 1380هـ. وهو شاعر مقلد في الأسلوب والمعاني؛ فكان يقلد القاضي عمر البلنكوتي كما كان يتبع أستاذه الشيخ شهاب الدين أحمد كويا الشالياتي في آرائه الدينية وعثرنا له على ثماني قصائد منها خمس مراثٍ.

شعره في الرثاء: كان الشيخ عبد الرحمن الكنياتي شاعرًا مقلدًا في الأسلوب والمعاني وأما في الأسلوب فكان يقلد القاضي عمر البلنكوتي ونذكر من نماذج رثائه مرثيته لأبويه وهي مخمسة في أسلوب القصيدة العمرية للقاضي عمر البلنكوتي. حيث تنتهي كل مخمسة بدعاء "يا رب ارحم والدي رحيما". فيتذكر الشاعر أباه قائلًا:

من جملة العلماء ربانيا قد كان عارفًا وأخرويا لله أواهًا غدا نقيا وذاكرًا لله كان حليما يا رب ارحم والدي رحيما

و يذكر موت أمه كما يلي:

وموتها شهادة بوباء فاغفر لها اللهم كل خطاء وسع لها المدخل ذا المعطاء وسكّنها دارك النعيما يا رب ارحم والدي رحيما أ

الشيخ أبو بكر بن كنج محمد: ولد أبو بكر بن كنج محمد بمدوتور القريبة من شافكات سنة 1338هـ/1918م. وبعد نيل الدراسات الابتدائية التحق بالمساجد المختلفة لدراسة العلوم الإسلامية واللغة العربية. والتحق أخيرًا بالكلية العربية روضة العلوم بمنجيري في سنة 1947م. حصل منها على شهادة أفضل العلماء ثم عين مدرسًا في فاروق سنة 1947م. وصار عميدًا فيها حتى تقاعد عنه في 1978م. بعد ذلك عمل كعميد في الكلية العربية أدتناتوكرا القريبة من منجيري وتوفي سنة 1996م. وهو

المجلد:11 كويو-سبتمبر 2022

<sup>1</sup> نفس المصدر، ص 205- 209

شاعر كان يكتب الشعر ويراسل به من صغره وأشعاره ذات عاطفة وخيال وكان يحبّ الشعر العربي كثيرًا. وله قصائد في التهاني والمراثي.

شعره في الرثاء: أبو بكر المدفتوري شاعر قدير كان يكتب الشعر ويراسل به من صغره وكان يحبّ الشعر العربي كثيرًا وله مهارة في كلام المتنبي وأحمد شوقي. كتب مرثية للشيخ أبي الصباح الأزهري وتوفي في سنة 1972م. وهو من أوائل تلامذته، بدأ هذه المرثية بحزنه الشديد فقال:

متى عنا وقد طال الزمان أيا أستاذ ينقطع الأنان يظهر وجدانه ومحبته للفقيد فيما يلي:

و لم أر قبله حدثًا يواري صباحًا لا يغيّبه المكان ونذكر شيخنا في كل يوم صباح مساء لا يبقى أوان وبعد الموت في ذكري أمان وعيش المرء في ذكري أمان ثم يصف كلية فاروق والكلية العربية روضة العلوم قائلًا:

فأسّس روضة فيها صباح فصارت ربوة فيها جنان تقوم معاهد جنبًا لجنب وأبنية يضيق بها المكان ترى كلية الفاروق فيها تعانق روضة لهما حنان ويقول في مجيء الفقيد إلى كيرلا وإقامته لروضة العلوم وكلية فاروق:

أتى من أزهر بتراث نيل وإصلاح وأفكار تصان وفيه همة الشيخ الإمام جمال الدين جملة البيان<sup>1</sup> الشيخ محمد أبو الصلاح الباقوي: ولد الشيخ في قرية كتيكاتور القريبة من كاليكوت سنة 1338هـ/1919م، وبعد حصول الدراسات الابتدائية التحق بالكلية العربية دار

1 نفس المصدر، ص 263-265

# مجاتة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين المربي في جنوب الهند في القرن العشرين

العلوم بوازكات سنة 1934م. والتحق بالباقيات الصالحات بويلور سنة 1939م. ونال شهادتها وشهادة أفضل العلماء من جامعة مدراس والتحق مدرسًا بدار العلوم بوازكات ثم انتقل إلى الكلية العالية بكاسركوت. وفي سنة 1948م عيّن مدرسًا بالكلية العربية روضة العلوم بفاروق وتولَّى عمادتها في 1979م. تقاعد عنها بعد سنة واحدة. وتوفي في 1996م. وفي أشعاره سهولة الألفاظ وغزارة المعاني وجودة الأسلوب وأكثرها في المراثي والتهاني.

شعره في الرثاء: وللشاعر أبي الصلاح الباقوي مرثية أنيقة في الشيخ أبي الصباح أحمد على الأزهري وهو عميد ومؤسس روضة العلوم بفاروق كيرلا، يصفه الشاعر بأبدع الأوصاف فيقول:

توفي وشمس ويهدينا إلى مرقى الفلاح للصباح وأبقى خالد الآثار فينا ضياءً مسفرًا نهج الصلاح تغيب الشمس لكن ما وجدنا لشمس بعدها ضوء الصباح إذا كان الصباح له افتخار بأضواء فأنت أبو الصباح فيذكر الشاعر في مجيئه من الجامع الأزهر بمصر في كيرلا وإقامته لروضته للعلوم بفاروق:

تخرج حاملًا قبسًا مضيئًا لجامع أزهر للجهل ماح إلى هند فطاف بقاعها كال ـــسراج يضيئ في كل النواحي أخيرًا حلّ في فاروق ألفى بها جوًا صفيًا للصباح ثمارًا في الغدو وفي الرواح فأسّس روضة للعلم تؤتي ومقدامًا سريعًا كالرياح وكان الشيخ ذا عزم كبير وقام بمعجز الأعمال  $^{1}$ لا أحالوها فواجه بالكفاح

1 نفس المصدر، ص 271

-يوليو-<sup>س</sup>بتمبر 2022 <u> العرو:3</u> 213

الشاعر عبد الرحمن الأريكلي: هو أبو محمد عبد الرحمن محمد أحمد الملقب بالأستاذ الأريكلي، ولد في قرية مويفوت القريبة من واداكرا سنة 1932م. بعد الدروس الابتدائية التحق بالمساجد وتعلم لنحو عشر سنين قضى معظمها تحت إشراف العالم الشهير محمد الشيرازي في نادابرم. والتحق بدار العلوم بوازكات. والتحق مدرسًا بجامع فيولي وتودنور وغيرهما. وفي سنة 1977م التحق مدرسًا بالكلية العربية الرحمانية بكدميري. وله أشعار كثيرة أنشدها بمختلف المناسبات، رغم أنه لا يذكر أكثرها. زار البلاد العربية وأنشد بعض أشعاره أمام كبار شعراء العرب. وقصيدته في ذكر حياة الرسول من البعثة إلى الهجرة من أحسن الأشعار العربية. عاش في فيضان الشعر وظهر من قلمه الساحر قصائد عديدة بأغراضها المتنوعة، انفجرت عبقرية شعره في مدائح الرسول صَمَّالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وسالت أنهار من سيل شاعريته باكيًا على وفيات الأعيان من العلماء والأمراء كمسؤولية على عاتقه، ومرثية الشيخ زايد آل نهيان لماعة من بين اشعاره وأوضح دليل على حبّه للوطن ما فاضت ينابيع ثروة شعره في الوطنيات والسياسيات حينما ثارت الأزمان والسياسية على مرأى منه ومسمع. توفي في 2005م. أمن آثاره الشعرية "الجوهر المنظم في سيرة النبي المكرم"، وهو ديوان شعره، "الدر المنضد في كمالات النبي صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ"، و"الأريكليات"، وهي مجموعة شعرية بما يشمل دواوينه ومراثيه والتهاني.

شعره في الرثاء: إنّ الشيخ عبد الرحمن الأريكلي شاعر عظيم وله ديوان يسمّى "الأريكليات" الذي جمع فيه المدائح النبوية، المراثي، الحوادث العصرية ومن نماذج رثائه مرثيته للسيد عبد الرحمن با فقيه التي تشتمل على 98 بيتًا. يبدأ الشاعر هذه المرثية بما يلى:

كيف السلو وما في الصدر مستعر ذكرى نوى سيدي والعين تنهمر

 $^{1}$  الأريكليات،  $^{0}$ 

المجلد:11 العدد:3 عدد:3 عدد العدد:3 المجلد:11 العدد:3 العدد:3 المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 المج

## مجلة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين - - - - - - - - - - - - - - - العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

كيف العزاء وقد بان الذي به عند الشدائد نسلو كيف نصطبر ثم يذكر الشاعر أوصافه المحمودة:

عنا وغاب وما ذا الظلم ينجبر منعاه جاء من المذياع ينتشر شيخ فقيه بأمر الدين مستبق للصالحات وليّ صالح طهر وعابد مخلص ما كان يمنعه أوراده كثرة الأشغال والسفر وناصر لضعاف الناس منتدب لما دعوه وللفجار منتهر إن الشيخ السيد عبد الرحمن بافقيه زعيم سياسي في حزب مسلم ليك ويصف الشاعر

ذر التسآل والقيلَ المحالا حار الجنان كما ارتج اللسان إذا الأريكلي بصفاته العديدة فيقول:

خاض السياسي يسعى في مصالحنا مع حفظ ما هو في الدستور مستطر كان المؤيد مسلم ليك رابطة في كيرلا بعد قسم الهند يعتبر بموته فات مسلم ليك قائدها وكيرلا فيصل مستبصر ظفر سبحان معطيه حسن الخلق في خلق سهل جميل فبالحسنين يزدهر وكيف لا وهو من سبط النبي وقد حاز النبي مزايا لم يحزها بشر مع كونه حسن الأخلاق منبسطًا مع كل مرء فشخص أهيب وقر وفي السياسي والديني كان له فضائل جمة ثتلي وتستطر مات الشيخ سيد عبد الرحمن با فقيه في المكة المكرمة حين ذهب للحج والعمرة

ودفن في المعلى في المكة المكرمة. أشار الشاعر إلى مكانته الدينية والسياسية فقال:

عجزت يا صاح عن عدّ فضائله نظمًا فذرني على المذكور أقتصر مع أنَّ إحصاء إنسانِ مكارمَه حصر النجوم وعدّ القطر ينحدر فآخرًا بجواز للحجاز سعى لحجه الثاني والعشرين يعتمر

## مجلة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين في جنوب الهند في القرن العشرين

وجاء في صحة بالنسك أجمعه بل ربما نابه من دائه ضرر وكان من قبل مفؤودًا فعاوده وجع الفؤاد مع الحمى عرت تغر كما عرت جده خير الأنام لدى وفاته ما لها الأخيار لا تذر وكان دواه دكتوران وسعهما فطارت الروح للخضراء للملإ الـ أعلى نزوعًا إليهم حبذا السفر أرَّختُ مات إمام الناس عروتنا الو حيرت بسمة في وجهه القمِر وشيّعوا للمعلى وهو مدفن من بقرب مشهد زوج المصطفى أبه خديجة جدة الأسباط من طهروا وقرب قبر الشريف السيد الحرمبي المالكي علوي العلامة الوقر أهوته واقع في نفس مكة لا لا في الرياض كما قبلا فشا خبر في موته مكة لا سيما عقب الـ وقوف للحج رتبات له كبر<sup>ا</sup> وله مرثية للعالم المشهور بقطبي محمد مسليار تحوي 86 بيتًا وتبتدئ بالحمد لله فيقول:

بل ليس ينفع طبّ إن أتى القدر في مكة مات بدر الهند فاقتبروا

سبحان من كل أمر منه مقدور وكل شيء على ما شاء مجبور سبحانه قدر الأقدار في الأزل وما يكون فعند الله مسطور ويبدأ الشاعر ببيان سيرته فيلقى الضوء على مكانته العلمية قائلًا:

شيخ عزيز إمام فاضل فطن محقق بارع الأقران نحرير خير وعلامة فهامة علم في كيرلم من بعيد ذاك منظور

شيخ الشيوخ أعالي كيرلا سمه محمد وهو محمود ومسبور

1 نفس المصدر، ص 132 <sup>1</sup>

يوليو-سبتمبر 2022 \_ \_\_العرو:3\_ 216

# مجائة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين في جنوب الهند في القرن العشرين

هذا هو الهيتمي في كل واقعة يأتي بشافي جواب فيه تحرير وكان من قبل مفؤودًا فعاوده في سيرة المصطفى هادي الورى النور وذاك في المنطق القطبي والعضد في الأصل والسعد في التحقيق والمير وفي الفنون السيوطي ما يرى أحد مثلًا له عصرنا إن أمّ تنظير له فتاوی عداد في حوادث ما وكان يصلح بين الناس مجتهدًا ويذكر حجه للبيت الحرام وزيارته لروضة النبي صَأَلِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيقول:

يجوز أشتاتها إلا طوامير في رشدهم وهو في الإصلاح ظفير

هناك كان دعاء منه مجهور وحج واعتمر البيت الحرام ومن

والقلب من حبّه والعشق مسجور وزار روضة خير الخلق عامئذ

ثم يذكر تلاميذه ومريديه وعبادته في آناء الليل فيقول:

مدائن ضاء من أضوائهم دور وكم له من مريدين اهتدوا وهدوا كأنهم لؤلؤ في الأرض منثور وكان مجتهدًا في الأرض والسفر في ذكر خالقه والسعي مشكور له وظائغ في أناء ليلته ويومه لم يقع فيهن تقصير

له تلاميذ أعلام أكابر في ويؤرخ وفاته فيقول:

وكان سادس شوال بهيره وفاة قطبي ونوب العام معسور فصدر البيت "وكان سادس شوال بهيره وفاة قطى" يساوى سنة 1385هـ التي توفي فيها فضيلة الأستاذ قطبي محمد مسليار على الحساب الأبجدي وإن ضم إليه "ونوب العام معسور" تحصل السنة الميلادية 1966 التي توفي فيها الأستاذ.

وله مراثِ أخرى غير هاتين نصرف عنها النظر مخافة التطويل.

-يوليو-سبتمبر 2022 217

# مجلة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين في جنوب الهند في القرن العشرين

الشيخ عبد الرحمن بن معين الدين: ولد الشيخ في قرية فرمبات كاو القريبة من كدفلي سنة 1345هـ/1926م. نال التعليم الابتدائي وقرأ القرآن من أبيه الحافظ معين الدين كوتي مسليار فاشتاق إلى حفظ القرآن وقرائته بالتجويد. التحق بالدروس المساجدية ثم كتب لشهادة الامتحان العالى في العربية تحت الحكومة لتأهل تدريس العربية في المدارس المدنية. وفاز والتحق معلمًا في مدرسة بجوار قريته وتقاعد عنها سنة 1981م. وله نشاطات كبيرة في تجويد القرآن وعقد الدورات للمعلمين في تدريب قراءة القرآن وفن التجويد في أنحاء كيرلا. وكان قد سافر لدراسة التجويد إلى البلاد العربية وتلمذ للشيخ محمد عبد الله السبيل إمام مسجد الرام بمكة المكرمة وغيره. وهو شاعر مفلق وله مؤلفات منها مرقاة اللغة العربية يضاح المفيدة في تحفة النساء إحياء علوم التجويد والقرآن. وله قصائد في االرثاء والتهنئة. أ

شعره في الرثاء: عبد الرحمن بن معين الدين الكدفلي شاعر ناجح وله قصائد جمعت في كتابه "أنوار من أشعار أبي الوفاء" ويتضمن هذا الكتاب قصائد مختلفة حول الموضوعات المتنوعة من المراثى والمدائح وله ثلاث قصائد في المراثى نذكر منها مرثية لقائد القوم عبد الرحمن بافقيه نموذجًا. يبدأ الشاعر قصيدته بما يلي:

قفوا نبك من ذكرى حبيب ومنزل بكيلانت دار البافقيه المفضل ألم يأتكم أنباء حيرت الورى كريح عقيم صرصر ومزلزل ثم يصف الفقيد بأوصاف محمودة قائلًا:

> فنعم الأمير قائد القوم أعدل تقى نقى ولبيب وحلمه وحيد الزمان وعديم المثيل لا

قد استعمل الأثقال منها بكاهل المشهور ذو همة بالتوكل ترى وجهه إلا كبدر محجل

1 الشعر العربي في كيرلا مبدأه وتطوره، ص 293

-يوليو-<sup>س</sup>بتمبر 2022 <u> العرو:3</u> 218

# مجائة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين - - - - - - - - - - - - - - - - العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

جزاه إله الناس عن كل مسلم جزاء الأمين القائد المتأهل ومات قائد القوم عبد الرحمن بافقيه في مكة المكرمة لما ذهب للحج والعمرة ودفن في المعلى في مكة المكرمة فيقول الشاعر عن وفاته:

وقال له الرب استرح في جوارنا وقل في المعلى كالعروس المبجل ولما قضى حبًا وطاف بيته وأوصى بأشياموميا بالتحول أتاه من الرحمن داعية فارتضى بحضرة قدس والوصال إلى الولي الشيخ عبد البصير الثقافي: ولد أبو لبيب عبد البصير محمد بشير الثقافي بقرية بلاكل في بلدية منجيري بمقاطعة مالابرم في 1974م، وتلقى العلوم المتداولة في مليبار على عدة شيوخ بارعين، تخرج من جامعة مركز الثقافة السنية بكارنتور، كاليكوت، وحصل منها على شهادة المولوي الفاضل الثقافي في عام 1996م، وعلى شهادة المولوي الثقافي في عام 1997م، ويقوم حاليًا كدرس في كليات أصول الدين والشريعة واللغة العربية بجامعة مركز الثقافة السنية، بكارنتور، كاليكوت. وله مصنفات في الفقه الإسلامي باللغة العربية. وله ديوان "البصيريات" من قافية الممزة إلى قافية الياء، ونظم الأشعار في المديح النبوي صَالِّلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ، ومدح الصالحين وكتب قصائد ترحيب ورثاء وتهنئة. و

شعره في الرثاء: نظم الشاعر عبد البصير الثقافي ثلاث قصائد في المراثي نذكر منها مر ثيته للشيخ العلامة عبد الرحمن الفيضي نموذجًا. فيبدأ الشاعر هذه القصيدة بما يلي:

أ للشمس في وقت الزوال مغيب وهل ذاك إلا في الوجود غريب أما ذاك من أشراط موت العوالم ومن مثله قلب الجميع كريب

المجلد:11 العدو:3 (219 سبتمبر 2022

أنوار من أشعار أبي الوفاء، ص  $^{1}$ 

<sup>2</sup> ديوان البصيريات، ص 9

ثم يذكر الشاعر أوصافه المحمودة:

فقدنا فقيهًا متقنًا ومحققًا فنون علوم إنه لنجيب وقور حليم في قناعة صالح ذكي ولكن إنه للبيب ثم يقول الشاعر عن يوم وفاته:

ففي يوم الاثنين المبارك فجره ومن جوف مستشفى دعاه رقيب بذي القعدة الميمون آخر ليله ثلاثين "نهج<sup>1</sup>" عمره فيطيب وقل "غاب بدر الحق ليلي" إنه لعام الوفاة والحساب مصيب<sup>2</sup> هذا، وشعراء العربية من ولاية آنذرابراديش وتلغانه الذين نظموا القصائد الرائعة في شعر الرثاء أبرزهم الشيخ حبيب أبو بكر ابن شهاب العلوي والسيد نبي الحيدرآبادي والبروفيسور سيد جهانغير.

فالشيخ حبيب أبوبكر ابن شهاب العلوي ولد بقرية آل فلوقة في اليمن سنة 1262هـ، ونشأ وترعرع في أحضان البركة والسعادة والشرف والتقوى ونثقف في حجر والده الكريم وتدرج تحت رعاية أخيه الأكبر العالم الفقيه، العابد المتورع سيّد عمر الملقب بالمحضار. وتعلم القرآن والكتابة من المعلم الكاتب الصالح با غريب. ثم تلقى العلوم والفنون على أساتذة أكثرهم من المحضرمين. كان الشيخ عالمًا جليلًا حاويًا لفنون العلوم مؤلفًا في كثير منها، قوي الحجة ساطع البرهان، أديبًا شاعرًا مخلصًا في ولائه لأهل البيت. كتب منظومته المسماة "ذريعة الناهض إلى علم الفرائص" وعمره نحو 18 سنة، هو شاعر اليمن الأول في زمانه وخلف بعده ديوانًا ضخمًا يضم مختلف أنواع الشعر. كان الشيخ ابن شهاب العلوي شاعرًا متضلعًا في الأدب والشعر، أكثر شعره في المدح والتهزيك والمناقب والتقريظ، وقال الشعر في الرثاء والذم والوصف والرد

المجلد:11 العدد:3 ( 220 ) يوليو- سبتمبر 2022

الشيخ عبد الرحمن الفيضي وعمره 58 عدد أحرف "نهج" الشيخ عبد الرحمن الفيضي المعرفة المحالية ال

 $<sup>^{2}</sup>$  ديوان البصيريات، ص  $^{2}$ 

والعتاب والحكاية والشكاية والإغاثة. نجد في شعره من ألفاظًا جزلة ومعاني رائعة وأُسلوبًا فائقًا. كتب قصيدتين في مدح النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِحداهما القصيدة المهملة أي قصيدة بغير نقط. وله قصيدتان في رثاء سيدنا علي والإمام حسين رَضَالِيَّهُ عَنْكَا. أ

شعره في الرثاء: يكتب الشاعر شهاب الدين العلوي قصيدة في رثاء سيدنا أمير المؤمنين على بن أبي طالب رَضَالِيَهُ عَنْهُ تشتمل على 46 بيتًا. وهي تبتدئ بما يلي:

قفا وانثرا دمعًا على الترب أحمرا وشقا لعظم الخطب أقبية الكرى ولا تجعلا غير السواد ولبسه شعارًا لتذكار المصاب الذي جرى

ويشير الشاعر إلى فضائله الغراء فيقول:

ألا يا أمير المؤمنين وسيّد الـ منيبين إن جن الدجا وتعكرا

عليك سلام الله يا من بهديه تبلجت الأنوار والحق أسفرا بني المصطفى طبتم وطاب ثناؤكم رثاء ومدحًا بالبديع محبرا فلا زلت مهما عشت أبكي عليكم وأنظم درًا من ثناكم وجوهرا ثم يذكر الشاعر الإمام الحسين رَضِيَلِيَّهُ عَنْهُ وشهادته في كربلاء فيقول:

حفيظة قرباهم عقوقًا مكفرا

دماء بنيك الغر طلت وبدلت لقد عم كرب الدين في كربلاء إذ بتربتها أمسى الحسين معفرا على حين قرب العهد بالوحي أصبحت مواثيق طه فيه محلولة العرا ولا بدع إن نالوا الشهادة بل لهم بيحي وعيسى أسوة بالذي جرى فكم ماجد من آل بيت محمد تحكم فيهم نابذو الدين بالعرا ومن ليس إلا قينة أو حظية قصاراه أو عودا وخمرا وميسرا على ظالمي آل الرسول وهم هم لعاين ما لتّي الحجيج وكبرا

يوليو-سبتمبر 2022 221

 $<sup>^{1}</sup>$  علماء العربية ومساهمتهم في الأدب العربي في العهد الآصفجاهي، ص

# مجلة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين - - - - - - - - - - - - - - - العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

سقى الله بالطف الشريف قبورهم نمت إليكم بالولادة والقرابة ألا يا ذوي المختار أنا عصابة ونجتث عرق النصب ممن به اجترى ويذكر وفاته كما يلي:

ألم تر ما في قلوب أولي التقى لفقد وصي المصطفى سيد الورى إذا مضت العشرون من رمضانه تصدع فيها كل قلب تذكرا وله مرثية أخرى للإمام الحسين رَضِيَلِيُّهُءَنْهُ قال في بدايته:

برأة بر في براء المحرم عن اللهو والسلوان من كل مسلم فهل خامر الإيمان قلب امرئ يرى ثم يظهر الشاعر لهفته فيقول:

لتلك الليالي لاهيا ضاحك الفم

وأي فؤاد دينه حب أحمد على دينه فليبك من لم يكن بكي همام رأی رأیات ملة جده وسنة خير المرسلين تجذمت ويذكر واقعة كربلا وشهداءها فيقول:

وقرباه لم يغضب ولم يتألم لرزء الحسين السيد الفارس الكمي منكسة والشرع غير محكم عراها ودين الله بالجحد قد رمي

هي الفتنة الصماء لم يلف بعدها بنیر دین الله سبط رسوله كليث الشرى العباس والشبل قاسم وعميه والفتاك عون ومسلم عرفنا بهم معنى إذا الشمس كورت بها اهتز عرش الله وارتجت السما بأملاكها من هولها المتجشم

منار من الإيمان غير مهدم وعترته خوص المنية ترتمى ورمز انكدار في النجوم مكتم بها اسودت الدنيا أسى وتهتكت بها حرمة البيت العتيق وزمزم

# مجلة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين - - - - - - - - - - - - - - - - العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

أولاك الكرام المبتغو فضل ربهم ورضوانه تحت العجاج المقتم سقى الله بالطف الشريف قبورهم بوبل من الجود الإلهي مثجم بأفضل تسليم عليهم وأدوم وكرامة وزادهم المولى علا حبيبي رسول الله أنا عصابة بمنصبك السامي نعز ونحتمي لهديك في أقوى طريق وأقوم منك أعلى نسبة باتباعنا نعظم من عظمت ملأ صدورنا وترفض رفض النعل من لم تعظم 1 السيد نبي الحيدرآبادي: ولد الأديب البارع السيد نبي الحيدرآبادي سنة 1901م في حارة دوده باؤلي (بئر الحليب) بمدينة حيدرآباد ونشأ بها نشأة دينية علمية وكان والده من مشائخ بلدة بيدر. وكان من أساتذته الأجلاء العلامة الشهير الأديب الجليل مولانا سيد إبراهيم الرضوي. قرأ عليه اللغة العربية وجملة علومها وآدابها.كان طالبًا مجتهدًا فعكف على تحصيل العلوم الفنون والتذوق لللغة العربية فتمهر في آدابها في مدة قليلة وأصبح من أدباء عصره وشعراء زمانه. فبعد التخرج ولّي تدريس اللغة العربية في المدرسة الثانوية بمديرة رائجور ثم في المدرسة العالية بمديرية بير. ثم تقلد وظيفة التدريس في كلية المدنية بحيدرآباد (City College) درس فيها اللغة العربية والمقررات الدينية لخمس سنوات، فاستفاد منه كثير من طلبة العلم، وذاع صيته بغزارة علمه ونبوغ فنه وخبراته الدراسية في الأوساط العلمية فاستقدمته الجامعة العثمانية العريقة. وعيّنته كأستاذ مساعد في قسمها العربي. علم فيه اللغة العربية وآدابها بكل لبانة وحماس. وأصبح من أدباء عصره وشعراء زمانه. ألَّف الشيخ "منهاج العربية " في خمسة أجزاء ونال هذا الكتاب القبول العام، وأحرز مكانة سامية في المقررات الدراسية في أكثر المدارس والكليات في الهند وباكستان، ولاسيما في

1 ديوان قريع البلغاء

المجلد:11 العددة:3 2022 يوليو-سبتمبر 2022

مدارس حيدرآباد وكلياتها على مختلف المستويات والمراحل الثانوية. وقرض الشيخ الأشعار العربية في المديح النبوي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وفي شأن المدينة المنورة وفي فضل العلم وله أناشيد للأطفال. أ

شعره في الرثاء: نظم الشاعر السيد نبي الحيدرآبادي قصيدة سماها "دمعة اللهفان" في رثاء شهداء قرى بهار. لما انفجرت بعد الاستقلال الوطني على المسلمين حوادث دموية واضطرابات طائفية عنيفة، فنهبت أموالهم وحرقت بيوتهم وهتكت أعراضهم وموجة الغارات اكتسحت بلاد الهند وخاصة بهار. فيقول الشاعر المحزون قصيدة طويلة في تلك الكوارث:

أ لا تبكى وقد عم البوار بني الإسلام سكنهم بهار أحاط بهم من الأعداء لد خباث لا يباريهم قدار وكرت بعد ذا منهم ألوف وفي الظلماء ضاق بهم حصار وأفيال القطار لقد جلب ومن خيل ومن إبل عليهم ولم تسلم كبار أو صغار فلم تسلم عجائز أو شيوخ وقتلت النسا حتى الصبايا وحرقت البضائع والديار وكم قتلي وكم جرحى ترى في  $^{2}$ رباها لا تزار ولا تجار البروفيسور سيّد جهانغير: ولد الأستاذ الدكتور سيد جهانغير في 27 من شهر أكتوبر سنة 1959م في قرية لنغم بيت من مديرية محبوب نغر بولاية آندرابراديش. بعد الفراغ من نيل العلوم والفنون بدأ حياته العلمية التعليمية بالجامعة النظامية حيث عيّن أُولًا على منصب شيخ الأدب بالنيابة سنة 1992م، فقدَّم الأستاذ خدمات جبارة لنشر اللغة العربية وتنمية مواهب الطلبة فقام بإنشاء "المنتدى العربي" وحثُّ طلاب

المجلد:11 العدد:3 عدد:3 يوليو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> علماء العربية ومساهمتهم في الأدب العربي في العهد الآصفجاهي، ص 434

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، ص 439

الجامعة على الكتابة باللغة العربية والتحدث بها ونفخ فيهم روحًا جديدة وحرّضهم على الوصول إلى الآفاق الجديدة في مجال العلم والأدب. ثم عيّن أستاذًا مشاركًا في جامعة الإنجليزية واللغات الأجنبية سنة 2001م فتقدم الأستاذ نحو الأمام ثم صار رئيسًا للقسم العربي وظل يعمل أستاذًا بتمام نشاطه في الجامعة. إنّ الدكتور مولع بالأدب العربي نظمًا ونثرًا منذ دراسته فأبدعت قريحته الشعرية في شكل قصائد عديدة جمعها في ديوان مطبوع اسمه "الحواطر". تحتوي هذه القصائد على موضوعات عديدة من الحمد والمدح للرسول صَمَّالِللَّهُ عَلَيْهُ والثناء والإشادة برجال العلم والأدب، وكذلك قصائده التي كتبها بمناسبات مختلفة مثل الترحيب والتهنئة والرثاء والوعظ والنصائح.

شعره في الرثاء: نشر للدكتور سيّد جهانغير عدة مراثٍ في ديوانه "الخواطر" ومنها مرثيته للشيخ سيّد عبد الله شاه محدث الدكن رحمه الله والتي تبتدئ بما يلي:

حمد الإله له المنعم رحماننا من منه ليوفق أشياخنا هم الأولياء الله لا خوف علي هم بل حياة رحمة من ربنا يذكر الشاعر أوصافه المحمودة فيقول:

شيخ بهدية صار أجيالًا خيا ر الأمة منا له تقديرنا مرآة قرآن وسنة خيرنا صلحت قلوب المذنبين بشيخنا ثم يذكر مصنفاته القيمة:

إنجازه ضخم وفغم لم يدا نيه المعاصر من نوابغ لشيخنا فحدث وتقينا زكى نفو سا تمرض وعيوبهم شين لنا وشريعة لمصونة في عيشه قد طبقت بتمامها من جدنا فزجاجة مصباح نور نور ظلمات شر بدعة قد حفنا ويدشن نور المصابيح سيفيدنا خير كثير وفر أشياخنا

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 يوليو-سبتمبر 2022

# مجلة الهند في القرن العشرين - - - - - - - - - - - - - - - العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

تأويله لليوسف ومواعظ كل هي لهداية لصلاحنا وله مرثية للشيخ سيّد إبراهيم الأديب الرضوي الذي يصفه الشاعر كما يلي:

شيخ له لمدينة أرواحنا قد قوّم بالحكمة عوجًا لنا هو عالم مبجل من ربنا قد أرشد ليصفي أدراننا شيخ أديب شاعر ومعلم قد أخلد ذكرًا من أوساطنا وخلف له شيخ ينور بالضيا ما أحس نجل أتي لصلاحنا فرص أتت لنفسية لنزكي ونعيش عيشًا مرضيًا لإلهنا الهد مراث أخرى للشيخ أحمد الشطاري والشيخ أبي الوفاء الأفغاني والشيخ السيد طاهر الرضوي. ولكن نصرف عنها النظر.

الشيخ عبد الرافع الجمالي: <sup>3</sup> ولد الشيخ عبد الرافع في عام 1923م في قرية ردهلس، تقع هذه القرية على مسافة عشرين كيلومترًا من تشنائ على الجانب الشمالي الغربي. بعد تكميل الدراسات الابتدائية والثانوية التحق الشيخ بالكلية العربية الجمالية وأكبل فيها دراسة أربعة أعوام وتعلم في مدرسة الباقيات الصالحات بويلور لنفس المدة، وكان الشيخ متمكنًا في اللغة والأدب وكان معاصروه من الأدباء والعلماء يطارحونه ويكاتبونه.

وله خدمات في نشر اللغة العربية وآدابها والعلوم الإسلامية. كان يعرف عدة لغات منها اللغة التاملية والعربية والفارسية والأردية والمليالم والسنسكرتية والإنجليزية والهندية. اشتغل الشيخ في الكلية العربية الجمالية ببرمبور لمدة أربعين عامًا كمعلم للعربية. كتب أشعارًا باللغة العربية والأردية والتاملية. وله قصيدة طويلة في مدح النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ مَا له أبيات كثيرة ومراثٍ. توفي في عام 2009م.

المجلد:11 العددة:3 كالمجلد:11 العددة:3 كالمجلد:11 العددة:3 كالمجلد:11 كالمجلد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الخواطر، ص 46-48

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أنظر للتفصيل: الخواطر، ص 47- 51- 53

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> مجلة ثقافة الهند، 146/3/57

# مجاتة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين المربي في جنوب الهند في القرن العشرين

شعره في الرثاء: وله مرثية رائعة للشيخ جمال الدين مؤسس كلية دار العلوم الجمالية يقول فيها:

أيا موجد الأكوان رب البرية لك الحمد دومًا كل حين ولحظة ألا كل من يحيا على الأرض هالك سوى وجه رب ذي جلال وعظمة على الأرض يومًا يحمل في الجنازة وكل ابن أمّ عاش طول حياته وما هذه الدنيا لنا غير مزرع ويوم حصاد الزرع يوم القيامة حليم ذكي صالح ذو فراسة كريم سخي مشفق متدين وكان سديد الرأي والفكر والنهي سليمًا بطبع وعزيم بهمة الشيخ الحافظ أبو سعود أحمد الباقوي: ولد أبو سعود أحمد الباقوي في بنغلور في عام 1912م وكان أبوه حافظ عبد الستار خطيبًا وإمامًا في مسجد. تلقّى العلوم الابتدائية من أبيه ثم التحق في مدرسة قوة الإسلام ببنجلور في عام 1926م ودرس الكتب الابتدائية. ثم التحق بالباقيات الصالحات بويلور سنة 1927م. وتخرج منها في السنة 1937م. ومن أساتذته الشيخ ضياء الدين أحمد واستفاد منه وكان يشاور منه في كل أموره. وكان الشيخ مدرسًا في المدرسة الثانوية في ميل وشارم ومكث سبع عشرة سنة على هذا المنصب الجليل. وأُسَّس مدرسة في بنجلور عام 1960م وسمَّاها دار

شعره في الرثاء: له مرثية للشيخ عبد الجبار الذي كان مدرسًا لمدرسة الباقيات الصالحات بويلور فيقول الشاعر في بدايتها:

العلوم سبيل الرشاد.1

أحل عظيم الأمر في الناس منذر أرى دهشة أبكت قلوبًا تصبر أم البحر مسجود أم الأرض زلزلت أم الصبور منفوخ أم اليوم محشر

<u> آ</u>گعرو:3--يوليو-سبتمبر 2022 227

<sup>1</sup> مساهمة علماء الباقيات الصالحات بويلور لارتقاء الدراسات الإسلامية والعربية، ص 83-84

ويبدي لهفته قائلًا:

يقولون إنَّ الشيخ قد مات بغتة ويأباه تفخيمًا فؤادي وينكر عيون تلاميذ جرت مثل أنهر قلوبهم من شدة الحزن تسعر فأكرم بحالي شيخنا عاش طيبًا ومات فهذا الكون منه مكدر ويذكر أوصافه المحمودة قائلًا:

علا شهرة في الهند كالشمس السما فشمس نهار لا تساويه رتبة فمن سعيه أنوار دين تلألأت وأفعاله من كل مدح تفوقت وأخلاقه في صفحة الدهر تسطر ويشير إلى مكانته العلمية كما يلي:

فقالوا له شمس وبدر منور وبدر الليالي في الكمال يحقر ومن جده أنهار علم تفجر

فتاواه فرقان یلوح بها الهدی تصانيفه تهدى إلى الرشد والتقى وكل فنون قد ترقت بعلمه حواشيه فيها لا تزال تسطر هو العبد للجبار خير خليفة وصدر الأساتيذ الكرام المخطر فقيه حكيم عارف ومحدث ت أديب أريب هندسي مفسر شفيق خليق ماجد متورع كريم عظيم بحر علم وخير فمن علمه الأكوان ضاءت وأشرقت ومن فقهه قلب الأنام منور<sup>ا</sup> الخاتمة: ولقد لاحظنا في الصفحات السابقة مرآة صافية للرثاء العربي في جنوب الهند

بها يعرف المعروف والقبح ينكر له سفر توحید عجیب محرر

7 ص ثية أنيقة للشيخ أبو السعود الباقوي، ص 1

-يوليو-<sup>سبت</sup>مبر 2022 <u> العرو:3</u> 228

في القرن العشرين. والشعر العربي في جنوب الهند روضة مزدانة وضع أساسها الشيخ

شهاب الدين العلوي والشيخ عبد القادر الفضفري وأمثالهما وأثمرت فيها ثمارًا يانعة في عصر فحول الشعراء ولا تزال مورقة مخضرة مزدهرة في عصر شعراءنا، ومن أهم الأغراض الشعرية التي تطورت في الشعر العربي هي: المديح النبوي على صاحبه الصلاة والسلام والمراثي للأساتذة والعلماء، والرثاء العربي من جنوب الهند لعب دورًا هامًا في تطوير الشعر العربي في الهند وقد تناولنا مساهمات شعراء جنوب الهند في شعر الرثاء وكشفنا عن بدايته وتطوره في الولايات الأربع وعدد شعرائها، ألقينا بهذا البحث الضوء على أشهر الشعراء الذين أدّوا خدمات جليلة في شعر الرثاء بجنوب الهند وعلى أعمالهم المهمة في هذا الجال، ويعد الشاعر عبد الرحمن الأريكلي من رواد شعراء العربية في جنوب الهند في القرن العشرين نظرًا إلى قصائده في فن الرثاء، واعتمدنا في إنجاز هذا البحث على المادة العلمية الأصلية من القصائد والدواوين منهاب ديوان الأريكليات للشاعر عبد الرحمن الأريكلي، ديوان قريع البلغاء للشاعر شهاب الدين العلوي، ديوان البصيريات للشاعر عبد البصير الثقافي.

# مجلة العربي في جنوب الهند في القرن العشرين - - - - - - - - - - - - - - - العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

#### المصادر والمراجسع

- 1. أنوار من أشعار أبي الوفاء لعبد الرحمن بن معين الدين، مطبعة شرفي كدولي كيرلا، 2007م.
  - 2. الخواطر للأستاذ سيّد جهانغير، دار العرب، حيدرآباد، د.ت.
- 3. ديوان الأريكليات للشيخ عبد الرحمن الأريكلي، إدارة النشر البهجة كدميري كاليكوت، كيرلا، 2008م.
  - 4. ديوان البصيريات لعبد البصير الثقافي، مطبعة كيبتل كاليكوت، ط1، 2012م.
    - 5. ديوان قريع البلغاء لشهاب الدين العلوي (www.poetsgate.com)
- 6. الرثاء في الشعر العربي أو جراحات القلوب للدكتور محمود حسن أبو ناجي،
   مكتبة دار التراث المدينة المنورة، ط3، 1984م.
- 7. الشعر العربي في الهند في القرنين الثالث عشر والرابع عشر الهجريين لألطاف أحمد مالاني، مركز الملك عبد الله بن عبد العزيز الدولي لخدمة اللغة العربية، المملكة العربية السعودية، الرياض، ط1، 2016م
- 8. الشعر العربي في كيرلا مبدؤه وتطوره في الشعر العربي للدكتور ويران محي الدين، مكتبة عربنت كاليكوت، كيرلا، ط1، 2003م.
- و. علماء العربية ومساهمتهم في الأدب العربي في العهد الآصفجاهي للدكتور محمد سلطان محى الدين، مطبعة أبي الوفاء الأفغاني، حيدرآباد، الهند، ط1، 2005م.
- 10. اللغة العربية في تامل نادو في القرنين التاسع عشر والعشرين للدكتور تاج الدين المناني، دار الفراهيدي، بغداد، ط1، 2012م
  - 11. مرثية أنيقة للشيخ أبو السعود الباقوي، مطبع قومي بنجلور، د.ت.
- 12. مساهمة حيدرآباد الدكن في تطوير اللغة العربية: مجموعة مقالات الندوة الوطنية، رتبها وهذبها: شجاع الدين عزيز، نشرها قسم اللغة العربية بكلية العلوم الجامعة العثمانية، حيدرآباد، ط1، 2014م.

# مجلة الهند في القرن العشرين - · - · - · - · سعر الرثاء العربي في جنوب الهند في القرن العشرين

- 13. مساهمة علماء الباقيات الصالحات بويلور لارتقاء الدراسات الإسلامية والعربية لعبد الرحيم، الكلية الجديدة، تشنائ، 1998م. (رسالة جامعية)
- 14. مجلة ثقافة الهند الفصلية الصادرة عن المجلس الهندي للعلاقات الثقافية، الهند
- 15. مجلة العربي الشهرية الصادرة عن المجلس الوطني للثقافة والفنونوالآداب، الكويت.

.

ISSN: 2321-7928

# تطوّر الرواية العربية والأردية في النصف الأول من القرن العشرين: دراسة مقارنة

- أ.د. مجيب الرحمن<sup>1</sup>

ملخص: الرواية صنف أدبى جديد وفد إلى جميع الآداب الشرقية من الآداب الأوربية ولاسيما من الأدبين الفرنسي والإنجليزي في النصف الثاني من القرن التاسع عشر نتيجة للاحتكاك المباشر بين الشرق والغرب على مستويات مختلفة منذ أن أرخى الاستعمار الغربي سدوله وناء بكلكله على معظم دول العالم الثالث، ومن جملة ما أخذه الشرق من الغرب في العلم والفكر والاقتصاد والسياسة والثقافة والأدب ومظاهر وآثار الحضارة الغربية، أخذ الأصناف الأدبية الجديدة متمثلة في الرواية والقصة القصيرة والمسرحية والشعر الحديث، ولأن الصلة بين الأدب والمجتمع قوية جدًا لا يمكن لها أن تنفصل، والارتباط بينهما ارتباط عضوي، استطاعت الرواية أن تفرض وجودها على الساحة الأدبية وتبرز كأهم صنف أدبي بحكم ارتباطها الأقوى والأعمق بالمجتمع وقدرتها الهائلة على التعبير عن تجارب الحياة الإنسانية باتساعها وعمقها، ومن هنالك وصفت الرواية بملحمة العصر الحديث؛ فلا تقوم الرواية بعرض المظاهر والعناصر الخارجية للمجتمع فحسب بل تقوم أيضًا بإبراز الصراع الداخلي فيهما، وهكذا تتمثل الرواية كسجل واقعي ودقيق لحياة الإنسان يرتسم على صفحاتها تاريخ الإنسان بكل جزئياته وتفاصيله، بل وتضيء طريق المستقبل وتفتح تطلعات عالم جديد أمام البشر. يهدف هذا البحث إلى رصد تطوّر الرواية العربية والأردية في منظور مقارن في النصف الأول من القرن العشرين، وهي فترة مهمة جدًا في تطوّر الرواية في الأدبين وبلوغهما مرحلة الاكتمال والنضج الفني، فلئن كانت بداية الرواية

المجلد:11 العدو:3 كالعدو:3 كال

أستاذ مركز الدراسات العربية والأفريقية، جامعة جواهر لال نهرو، نيودلهي

## مجلة العنب ..... عنص تطوّر الرواية العربية والأردية...

العربية في عام 1865م على يد فرانسيس مراش بروايته "غابة الحق" التي يعتبرها كثير من النقاد الرواية العربية الأولى إلا أنّ ميلاد الرواية العربية الفنية جاء متأخرًا في الربع الأول من القرن العشرين وتحديدًا في ديسمبر 1913م برواية "زينب" على يد محمد حسين هيكل، وحقّقت الرواية العربية تطوّرًا ملحوظًا في هذه الفترة، وأما الرواية الأردية فجاء ميلادها على يد نذير أحمد بروايته "توبة النصوح" (1869م)، إلا أنها نضجت في الفترة تحت الدراسة على أيدي روائيين من أمثال منشي سجاد حسين، ورتن ناته سرشار، ومرزا محمد رسوا وراشد الخيري وعظيم بيگ چغتائي وأخيرًا پريم چند، وبحسب النقاد، تعتبر رواية "أمراؤ جان أدا" (1899م) الرواية الفنية الأولى في الأدب الأردى.

ونظرًا لأوجه الشبه الكثيرة في الأدبين ولاسيما في الروايتين العربية والأردية في التقارب اللغوى بينهما وتشابه خلفياتهما الثقافية والسياسية والاجتماعية ومراحل تطورهما، سعيت من خلال هذا البحث إلى رصد تطور الرواية في الأدبين في منظور مقارن للكشف عن أوجه الشبه والاختلاف بينهما.

مفاتيح الكلمات: الرواية العربية، الرواية الأردية، أوجه الشبه والتباين، مواضيع مشتركة، الرواية ملحمةً للعصر الحديث.

تعريف الرواية وبدايتها في الأدب العربي: جاء في الموسوعة البريطانية في تعريف الرواية: "سرد نثرى أو قصة ممتدة امتدادًا شاسعًا، وفيها شخصيات وأحداث تمثّل الحياة في الماضي أو الحاضر، مرسومة في حبكة معقدة كثيرًا أو قليلًا". أو يرى أ.م. فوستر أنها "قصة خيالية نثرية ذات امتداد معين"، <sup>2</sup> وجاء في معجم المصطلحات الأدبية لفتحي إبراهيم: "الرواية سرد قصصي نثري يصوّر شخصيات فردية من خلال سلسلة من

<u> ا</u>لعدو:3-يوليو-سبتمبر 2022 233

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Encyclopedia Britannica, Vol. 16, P.973

<sup>2</sup> أ.م. فوستر: أركان الرواية، ترجمة عياد كمال، ط. الكرنك، القاهرة، ص 31.

## مجلة العنب ..... صناحة العربية والأردية...

الأحداث والأفعال والمشاهد"، أو يرى الدكتور طه وادي في تعريف الرواية: "تجربة أدبية تصوّر بالنثر حياة مجموعة من الشخصيات، نتفاعل مجتمعة لتؤلّف إطار عالم متخيل، غير أنّ هذا العالم المتخيل الذي شكّله الكاتب ينبغي أن يكون قريبًا مما يحدث في الواقع الذي يعيش فيه؛ ... والحياة الروائية ممتدة في الزمان إلى حدّ ما. فقد تمتد إلى سنة أو عدة سنوات... ولا شك أنّ هذا الامتداد الزمني يؤدّي إلى توسع في التصوير... وبالتالي إلى اتساع حجم الرواية التي تعدّ أطول الأشكال القصصية حجمًا". أ

من خلال التعريفات السابقة يتبين لنا بوضوح أنّ الرواية في الأدب العربي فنّ جديد استورد من الغرب وإن كانت جذور الأدب القصصي موجودة في الأدب العربي القديم في ملاحم عنترة ورأس الغول وسيف بن ذي يزن والسيرة الهلالية وحكايات ألف ليلة وليلة ورسالة الغفران وقصة حيّ بن يقظان وقصص كليلة ودمنة، ولكن "الرواية الحديثة بخصائصها ومقوماتها ليست إلا وليدة العقود الأولى من القرن الثامن عشر في أوربا"، ويرى الكاتب والناقد الكبير يحي حقي: "لا ضير أن نعترف أنّ القصة جاءتنا من الغرب، وإنّ أول مَنْ أقام قواعدها عندنا أفراد تأثروا بالأدب الأوربي والأدب الفرنسي بصفة خاصة". أما الأدب الرسمي قبل ذلك فكان يتمثل في أدب المقامات وفي شعر ركيك يفتقر إلى الحياة، والأدب العربي بمعظمه كان يقوم على المهارة اللغوية واللعب بالألفاظ". العربي بمعظمه كان يقوم على المهارة اللغوية واللعب بالألفاظ". المناهدية واللعب بالألفاظ". المعربي بمعظمه كان يقوم على المهارة اللغوية واللعب بالألفاظ". المناهدية واللعب بالألفاظ".

والحق أنّ الأدب ليس إلا عكسًا لحياة المجتمع العامة، وكان المجتمع العربي آنذاك يمرّ بمختلف شامل وجمود كامل في معظم مناحي الحياة، ولم يكن لهذا الجمود أن يكسر إلا بعوامل خارجية قوية، وشاء القدر أن نتيسر هذه العوامل على الصعيد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فتحى إبراهيم: معجم المصطلحات الأدبية، المؤسسة العربية للنشر، تونس، 1988، ص 160

ت على المارك على المارك في نقد الرواية، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الثالثة، 1994، ص 17

<sup>3</sup> حمدي السكوت: الرواية العربية ببلوغرافيا ومدخل نقدي 1865-1995، المجلد الأول، ص 22

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع السابق، ص 29

السياسي في مصر حين غزا نابليون على مصر في 1797م، وعلى الصعيد الثقافي في بلاد الشام عن طريق إرساليات وبعثات مسيحية وافدة إليها قامت بنشاطها في مجالات العلم والاجتماع على مستوى شعبي عام.

لقد أدَّى هذان الحدثان المهمان إلى الاتصال بالحضارة العربية؛ وبالتالي إلى اتخاذ أسباب الإصلاح والنهوض، ومن أهم هذه الأسباب التعليم الحديث في مصر والشام، فبرز على الساحة- بفضل هذا التعليم الجديد- جمهور جديد من القراء يقرأ الآداب الأوربية مباشرة أو عن طريق الترجمة، وأفرز الوضع شعورًا قويًا لدى جمهور المثقفين والمفكرين أنَّ الوافد الغربي في الأدب نتاج حضارة عالمية ستشمل كافة المجتمعات عاجلًا أو آجلًا، فيجب تبنيه أسرع ما يمكن دون إضاعة للوقت والجهد، وهذا هو الفريق الذي اتجه إلى كتابة الرواية في شكلها الغربي المألوف متشجعًا برأي الشيخ محمد عبده (1842-1905م) القائل "إنَّ العقل يحتم الاستفادة مما يساعد على تقوية المجتمع العربي والمسلم، سواء في ذلك الحضارة الغربية أو التراث العربي القديم". أ فمن خلال ترجمة الروايات الغربية والصحافة التي عملت على تبسيط اللغة وتطويعها لمقتضيات السرد الحديث تكوّنت أرضية مناسبة لانطلاق الرواية، ومن الرواد الأوائل الذين حبّبوا الروايات إلى الجماهير على مبارك (1823-1893م)، ومصطفى لطفى المنفلوطى (1876-1874م)، وفرانسيس مراش (1836-1873م) الذي نشر روايته في عام 1865م بعنوان "غابة الحق"، وهي رواية تعليمية، وبحسب الدكتور جابر عصفور وحمدي السكوت فهي أول رواية عربية مؤلفة،² وسليم البستاني (1847-1884م) بروايته "الهيام في جنان الشام" (1870م)، و"زنوبيا" (1871م)، و"بدور" (1872م)، و"توالت رواياته حتى بلغت تسعًا". 3 ويرى بعض الكتاب الجزائريين

المجلد:11 العدد:3 كالعدد:3 كال

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hamdi Sakkut: The Egyptian Novel and its Main Trends, P. 35

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حمدي السكوت: الرواية العربية ببلوغرافيا ومدخل نقدي، المجلد الأول، ص 33

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M.M. Badawi: A Short History of Modern Arabic Literature, P. 96

(الطيب ولد العروسي مدير مكتبة معهد العالم العربي بباريس) أنّ ريادة الرواية ليست للبنانيين أو مصريين إنما هي لكاتب جزائري محمد ابن إبراهيم (1808-1886م) الذي كتب روايته "حكاية العشاق في الحب والاشتياق" في عام 1847م أي قبل 18 سنة من صدور رواية "غابة الحق" لفرانسيس مراش، وكان أبرز اللبنانيين الذين ظهروا في تلك الفترة المبكرة هو الكاتب الغزير الإنتاج جرجي زيدان الذي أصدر أكثر من عشرين رواية تاريخية تعتبر خطوة مقدمة على أعمال البستاني وغيره من جهة، و"زيدان هو الخالق الحقيقي للقصة التاريخية في الأدب العربي الحديث، فقد اجتازت الرواية التاريخية على يديه حلبة لامعة لم يستطع أحد بعده أن يتجاوزها إلا في الأدباء المعاصرين أمثال نجيب محفوظ"، ولكن محاولات زيدان الروائية رغم أهميتها الكبيرة في تسيير النهضة الروائية، كانت تعوزها جوانب فنية، إذا كان الكثير منها رواياته التاريخية يقوم على الأحداث السريعة والمفاجئات والمصادفات، والمؤامرات والمغامرات والحب والقتل" ولا تحظى الشخصيات فيها بعناية كبيرة، وأما عنصر الحوار فيها فهو ضعيف.

ومن الروائيين اللبنانيين الآخرين الذين كتبوا روايات تاريخية واجتماعية في هذه المرحلة، فرح أنطون (1884-1922م) برواياته الثلاث "أورشليم الجديدة" (1904م)، و"الدين والعلم والمال" (1903م)، و"سياحة في أرز لبنان" أو "الوحش الوحش الوحش الوحش" (1903م)، وكانت رواياته على حد تعبير الدكتور سهيل إدريس: "خليطًا من الفنون القصصية ففيها النزعات التحليلية والاجتماعية والأخلاقية والتاريخية والآراء الفلسفية"، ويأخذ الدكتور عبد المحسن طه بدر على أنطون على ولائه الكامل للحضارة الغربية المسيحية والفكر الاشتراكي وجعله المبادئ

<sup>1</sup> https://www.startimes.com/?t=20297273

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سهيل إدريس: محاضرات عن القصة في لبنان، ص 15.

<sup>3</sup> حمدي السكوت: الرواية العربية، ببلوغرافيا ومدخل نقدي، ص 34

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>سهيل إدريس: محاضرات عن القصة في لبنان، ص 7

## مجلة العنب ..... عنص تطوّر الرواية العربية والأردية...

والأفكار مقدمًا على الاهتمام بالحوادث والأخبار، 1 ومن الروائيين الأولين في لبنان أمين الريحاني (1876-1940م)، بروايتيه "زنبقة الغور" (1907م)، و"خارج الحريم" (1908م)، ومن المهاجرين جبران خليل جبران (1883-1931م) الأديب والمفكر العبقري صاحب الأسلوب الساحر بروايته الغارقة في الرومنسية "الأجنحة المتكسرة" (1912م)، ولبيبة هاشم (1880-1947م) التي أصدرت روايتها "قلب الرجل" في العام 1904م، ثم الروائية عفيفة كرم (1883-1924م) وقد صدرتْ روايتُها "بديعة وفؤاد" في العام 1906م، فيكون للبنان فضل الريادة في الفن الروائي، ويكون مثل ذلك للمرأة اللبنانية، ولعل نقولا حداد (1872-1872م) أكثر الروائيين الاجتماعيين إنتاجًا فقد ألَّف من الروايات ما يعدُّ بالعشرات، وكلها ترمى إلى أهداف تربوية وأخلاقية واجتماعية، ومن مواضيعه: الرجل والمرأة، والخير والشر، والأنظمة والشرائع، والعادات والتقاليد، والطبائع والأخلاق، وما إلى ذلك، 2 والواقع أنَّ نقولًا حداد يجمع في نفسه مزيجًا من العلم والأدب والتفكير النظري، وتغلب على شتى مؤلفاته ومقالاته الاجتماعية معالجة القضايا التي نتعلق بالحياة والمجتمع الإنساني،3 ومن رواياته القيمة "حواء الجديدة" (1906م)، وهي نقد للناموس الاجتماعي الجائر الذي يتجاوز عن خيانة الرجل أو خلاعته ويحاسب المرأة على وقوعها بين يديه حسابًا ثقيلًا، و"آدم الجديد" (1914م)، الذي قص فيها تاريخ آل الخزامي وقد اتخذ من مصر مسرحًا للقصة، و"العين بالعين" (1915م) ويحاول فيها تجلية الطبع البشري في تطرفه بين الخير والشر، و"نبية لبنان" (1925م)، وهي تدور على حبُّ شاب وفتاة عاشا في عهد لبنان الإقطاعي أواسط القرن الماضى ويظهر فيها مطامع الدولة العثمانية

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد المحسن طه بدر: تطور الرواية العربية الحديثة في مصر، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> أنيس المقدسي: الفنون الأدبية وأعلامها في النهضة العربية الحديثة، ص 524

أو محمد يوسف نجم: القصة في الأدب العربي الحديث 1870-1940، ص 103.

والدول الأوربية في الاستعمار على لبنان وسورية وما تقوم بها من دسائس وفتن أدّت إلى الأحداث الدامية المعروفة بحوادث السنة الستين، و"أسيرة الحب" (1907م)، و"وداعا أيها الشرق" (1926م) وغيرها، هذا، وقد ظهرت أيضًا روايات في أقطار عربية أخرى بنهاية القرن التاسع عشر مثلًا رواية "حسن العواقب أو غادة الزهراء" (1899م) لزينب فواز (1846-1914م) ورواية "أم الحكيم" (1888م) للروائي الفلسطيني محمد بن أحمد التميمي (1824-1924م).

وقد أورد الدكتور عبد المحسن طه بدر في نهاية كتابه "تطور الرواية العربية الحديثة في مصر 1870-1938"، في قسم الروايات التعليمية 40 رواية، وفي قسم روايات التعليمية والترفيه 330 رواية وفي قسم الرواية الفنية 13 رواية في مصر وحدها ما بين التسلية والترفيه 330 رواية وفي قسم الرواية الفنية 13 رواية في ابنان والبلدان والبلدان والبلدان الأخرى في هذه الفترة فلا شك في أنّ العدد سيتجاوز 500 رواية على أقل تقدير، وهذا عدد ليس بقليل في عمر الرواية العربية القصير ما يدل على نجاح الرواية كصنف أدبي في العالم العربي ومدى شعبيته بين الجمهور والمثقفين.

ميلاد الرواية الفنية: يرى معظم النقاد أنّ ميلاد الرواية الفنية في الأدب العربي الحديث جاء على يد محمد حسين هيكل حين ظهرت رواية "زينب" في عام 1913م بعنوان "زينب: مناظر وأخلاق ريفية- بقلم فلاح مصري"، ويقول يحي حقي بهذا الصدد "ومن حسن الحظ أنّ القصة الأولى، يعني زينب، في أدبنا الحديث قد ولدت على هيئة ناضجة جميلة، فأثبتت لنفسها أولًا حقها في الوجود والبقاء واستحقت ثانيًا: شرف مكانة الأم في المدد منها والانتساب إليها". وتتميز رواية زينب باستطراد السرد وقلة الحفاوة بالحوار وإقامة القصة على عمود الحب

المجلد:11 العدو:3 ليوليو- سبتمبر 2022

أنيس المقدسي: الفنون الأدبية وأعلامها في النهضة العربية الحديثة، ص 535  $^{1}$  عبد المحسن طه بدر: تطور الرواية العربية الحديثة في مصر، ص 413-431  $^{2}$ 

<sup>3</sup> يحي حقي: فجر القصة المصري، ص 41

والدوران حوله في المجتمع المصري في طبقتي الفلاحين والإقطاعيين. وكان الهدف من كتابتها كما صرح به الكاتب وصف الريف المصري، وتختلف زينب اختلافًا حاسمًا في لغتها وموضوعها وأسلوب معالجتها- عن أيّ شيء كتب قبلها، وإذا كان بها بعض الأخطاء، فإن لذلك أهمية ثانوية إذا ما قدرت بحقيقة أنّ المهمة قد أنجزت وأنّ شكلًا جديدًا وأصيلًا من النتاج الأدبي قد أضيف إلى الأدب العربي"، وأهم ما يميز رواية زينب هو الأصالة والواقعية في تصوير الريف المصري بعاداته وقيمه وتقاليده وجوانب من الحياة الواقعية التي جربها وعايشها هيكل وانفعل بها عن قرب فضلًا عن بنائها الفني المتماسك مستوفية بحميع عناصر الرواية الحديثة، وفي كلمات يحي حقي "إن مكانة قصة "زينب" لا ترجع فحسب إلى أنها أول القصص في أدبنا الحديث، بل إنها لا تزال إلى اليوم أفضل القصص في وصف الريف وصفًا مستوعبًا شاملًا". 2

كان من الطبيعي أن تؤثر رواية "زينب" في تقدم الرواية العربية في مصر، ولكن الرواية لم تلق نجاحًا ملحوظًا في طبعتها الأولى، ولما ظهرت طبعتها الثانية في عام 1929م لقيت قبولًا واسعًا في أوساط القراء والكتاب، وأثر نجاح الطبعة الثانية في اتجاه عدد من الأدباء المحترمين إلى كتابة روايات سيرة ذاتية كإبراهيم المازني (1889-1949م) الذي كتب "عودة إبراهيم الكاتب (1931م)، وتوفيق الحكيم (1898-1987م) الذي كتب "عودة الروح" (1933م)، و"يوميات نائب في الأرياف" (1936م)، و"عصفور من الشرق" (1938م)، و"الرباط المقدس" (1944م)، وعباس محمود العقاد (1889م) بروايتيه "أديب" بروايته الوحيدة "سارة" (1938م)، وطه حسين (1889م) بروايتيه "أديب" (1936م)، و"شجرة البؤس" (1944م)، ويحي حقي (1905-1992م) بروايتيه الموايتيه الموايتية الموايتية الموايدة المؤس" (1944م)، ويحي حقي (1905-1992م) بروايتيه المؤسة المؤسنة المؤسة ا

المجلد:11 العرو:3 عرويو-سبتمبر 2022

Gib, H.A.R: Studies in contemporary Arabic Literature, in "Studies on the civilization of Islam", Ed. Shaw and W.R. Pol, P.292

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يحي حقي: فجر القصة المصرية، ص 48.

"دعاء الكروان" (1934م) "البوسطحي" (1933م)، وقنديل أم هاشم" (1944م)، وكلها روايات سيرة ذاتية مثل زينب على اختلاف في الدرجة.²

وظلت الفترة التي تلت ظهور رواية زينب إلى نهاية العشرينات فترة عقيمة في الإنتاج الروائي، فلم تظهر في هذه الفترة في مصر إلا بعض الروايات مثل "ثريا" (1922م) لعيسى عبيد (ت1923م)، ورواية "رجب أفندي" (1982م)، لمحمود تيمور (1893-1973م)، ورواية "ابنة المملوك" (1926م)، لمحمد فريد أبو حديد (1893-1967م)، والأخيرة رواية تاريخية فنية تستحق التنويه بحسب النقاد، أما روايتا "ثريا" و"رجب أفندي"، فهما روايتان فنيتان تحليليتان ولهما مكانة في تاريخ الرواية العربية.

ظهرت في هذه الفترة أي في الربع الأول من القرن العشرين بعض الروايات المهمة في البلدان العربية الأخرى التي مهدت الأرضية المناسبة لظهور الرواية العربية في تلك البلدان، مثلًا رواية الروائي العراقي سليمان فيضي (1885-1951م) "الرواية الإيقاظية" (1919م) التي حاول فيها الروائي أن يستلهم ما استجد في الحياة الجديدة والمجتمعات المتحضرة، وأنْ يهيئ الأذهان إلى الثورة على الواقع القديم، تبعتها رواية "الوارث" (1920م) للروائي الفلسطيني خليل بيس (لم نعثر على تاريخ ميلاده ووفاته)، ورواية "الرحلة المراكشية" (1924م) للروائي المغربي ابن المؤقت (1894-1949م)، ورواية

ا رواية "دعاء الكروان" لطه حسين تعد- بحسب بعض النقاد- من أفضل مئة رواية عربية على الإطلاق، وقد حققتْ نجاحًا استثنائيًا على مستوى القراءة وعلى مستوى الصورة بعد تحويلها إلى فيلم في عام 1959م من إخراج بركات وبطولة فاتن حمامة وأحمد مظهر، وتعرض الرواية الظلم الاجتماعي الواقع على المرأة العربية والريفية بوجه خاص، في مجتمع لا يرى المرأة سوى عورة يجب حجبها عن الأنظار وحصرها في البيت، بطلة القصة زهرة (الأم)، تضحي بالغالي والنفيس في تربية بناتها اللاتي تخلى عنهن والدهن سعيًا وراء ملذاته الجنسية، وهي امرأة بسيطة وأمّ للبنات لا تطمح في الحياة إلا إلى أن تعيش بسلام في مجتمع القرية، وتتحول حياتها إلى جميم، بعد أن يُقتل زوجها على أيدي طالبي الثأر على هتك عرض سيّدة، وطردت الزوجة وبناتها من البيت بسبب العار الذي لحق بالأسرة فالمقتول كان رجلًا زائيًا في عيون أهل القرية.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حمدي السكوت: الرواية العربية ببلوغرافيا ومدخل نقدي، ص 40.

"فتاة قاروت" (1927م) للروائي اليمني أحمد السقاف (1882-1949م). وفي عام 1930م صدرت للروائي السعودي عبد القدوس الأنصاري (1906-1983م) رواية "التوأمان" التي يعتبرها النقاد الرواية الأولى في السعودية، فيما تعتبر رواية "جلال خالد" (1928م) بقلم الصحفي والكاتب مجمود أحمد السيد (1903-1937م) أول رواية عراقية، وتصور أجواء البيئة العراقية بتقديمها لنماذج من التعايش السلمي بين مكونات الشعب العراقي بتنوعه الإثيني والديني والعرقي.

المهم أن نلاحظ أنّ الرواية العربية خضعت في الفترة ما بين الحربين العالميتين لتحولات جذرية في المواضيع والتقنيات في مصر، هذه فترة ازدهار الحركة الوطنية للاستقلال من براثن الاستعمار البريطاني الغاشم، "كان من أثر ذلك تأجج المشاعر الوطنية في نفوس الكتاب، فظهرت رغبة للاستقلال السياسي مصحوبة بتحول ثقافي كان له أبعد الأثر وأعمقه في مختلف جوانب المجتمع المصري"، فأول الكتاب الشبان بجدية إنتاج قصة مصرية تعكس بجلاء مميزات وخصائص الشخصية المصرية ومجتمعها واعترفوا بتفوق التقنيات الغربية على الأشكال العربية القديمة كالمقامات، واتجهوا إلى تصوير المجتمع تصويرًا واقعيًا نابذين النزعة الرومنسية عند أسلافهم، ومن بين روّاد الواقعية الجديدة في هذه الفترة عيسي عبيد (ت1923م)، ومحمود تيمور (بعصور عبد المحسن طه بدر بكتاب الرواية التحليلية، فقد حاول عيسي عبيد في رواية "ثريا" ومحمود تيمور في رواية "رجب أفندي" إبراز الشخصية المصرية والتعبير عن الواقع المصري، وتيمور في روايته الثانية الأطلال (1934م)، يركز على تصوير الأرستقراطية التركية بدلًا من الطبقات السفلي والمتوسطة وبذلك يبتعد قليلًا عن الواقعية الجديدة التي بدلًا من الطبقات السفلي والمتوسطة وبذلك يبتعد قليلًا عن الواقعية الجديدة التي بدلًا من الطبقات السفلي والمتوسطة وبذلك يبتعد قليلًا عن الواقعية الجديدة التي التبعها الروائيون المعاصرون.

<sup>1</sup> Moosa Matti: Origins of Modern Arabic Fiction, P. 174

المجلد:11 العرو:3 (241 عرو)

## مجلة العنب ..... صناحة العربية والأردية...

ومن جهة أخرى يبدي طاهر لاشين قدرة أكبر على تصوير المجتمع المصري تصويرًا واقعيًا إذا ما قيس بزميله تيمور وعبيد، روايته "حواء بلا آدم" (1934م)، تصور على نحو بارع مأزق الطبقة المتوسطة المثقفة من المجتمع المصري، تصمم حواء وهي بنت من أسرة فقيرة على تحسين حظها عن طريق التعليم ولكنها تحرم من منحة دراسية ثتقدم لها، وتحصل عليها بنت من طبقة أرستقراطية، فتقتنع حواء بأنّ المكانية الاجتماعية والنفوذ أقوى من المؤهلات العلمية، فتقرر أن تؤكد نفسها وتفرض شخصيتها على المجتمع فتصبح ناشطة بارزة في الحياة الاجتماعية وتقيم علاقة غرامية مع أحد أبناء الباشا ومع ادعائه بحبه لها ترفض الزواج منها بل تتزوج فتاة من نفس طبقته الأرستقراطية فينهدم آخر أمل حواء في الحياة فتنتحر، وعلى هذا النحو يصوّر طاهر لاشين في رائعته "حواء بلا آدم" وبأمانة وصدق طغيان التمايز الطبقي على المجتمع المصري مع ما في هذا التصوير من إبراز لكثير من جوانب المجتمع المصري، ومن هذا المنطلق تعتبر رواية "حواء بلا آدم" رواية متميزة في هذه الفترة من تطور الرواية العربية المصرية والعربية.

وبينما سعى هؤلاء الأدباء المصريون إلى خلق هوية مصرية من خلال أعمالهم القصصية، فقد اتجه الكتاب الآخرون وهم فحول اللغة والبلاغة العربية إلى توظيف الرواية لتحليل المواضيع النفسية والاجتماعية واتسمت كتاباتهم بذاتية مفرطة إلى حد ما بحكم تأثرهم بالثقافات الغربية وآدابها وسعيهم إلى إنتاج أدب عربي أصيل على غرار الأدب الغربي، و"لكن عدم تهيؤ المجتمع المصري والأدب العربي في تلك المرحلة من الزمن لقبول هذا الأدب خلق في نفوسهم الإحساس بالتذمر في جانب والاستعلاء على الآخرين في جانب آخر"، ومن هولاء طه حسين (1889-1973م)، وعباس محمود العقاد (1889-1973م)، وتوفيق الحكيم (1889-1987م)، وإبراهيم عبد القادر العازني قد تربوا ونشأوا في مجتمعات المازني قد تربوا ونشأوا في مجتمعات

المجلد:11 العرو:3 عدو: 3 العرو: 3 العرو

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد المحسن طه بدر: تطور الرواية العربية الحديثة في مصر، ص $^{2}$ 

وبيئات ريفية، حيث عانوا من الفقر والحرمان وعايشوا التخلف الاجتماعي في الحياة المصرية الريفية، كما تأثر هولاء تأثرًا كبيرًا بالثقافة الأوربية والفكر الأوربي، ومن ثم كان إدراكهم للحرمان المتأصل في الحياة المصرية قويًا، الصراع بين المجتمع التقليدي الذي نشأوا في أحضانه وبين المستقبل المشرق الذي حلموا به يتجلى بوضوح في كتاباتهم. أ

تمثل "الأيام" لطه حسين هذه النزعة الجديدة في العالم القصصي، وهي رواية سيرة ذاتية نشرت في جزأين عام 1929م، لقد صوّر الكاتب فيها في ضمير الغائب وبأسلوب أصيل وأخاذ المحنّ والشدائد التي عاناها في مراحل طفولته وكهولته وأيام دراسته الابتدائية والمآسي التي ألمّت بأسرته، أما روايته الثانية "أديب" فيمكن أن تعتبر امتدادًا "للأيام"، وهي شبه سيرة ذاتية. وبينما يوجد الخلاف حول اعتبار هذه الأعمال ضمن فن الرواية، فما من شك في أنّ "الأيام" أثرت وأسهمت بشكل كبير في تطوير الفن السردي، كما أنّ روايتيه الأخريين "دعاء الكروان" وشجرة البؤس"، هما من روايات الواقع الاجتماعي وتبرز المساوئ والعيوب الاجتماعية في المجتمع المصري.

من جهة ثالثة، أنتج إبراهيم عبد القادر المازني عددًا من الروايات، أهمها "إبراهيم الكاتب"، التي حاول فيها تطبيق التحليل الاجتماعي على الحب والعلاقات الاجتماعية وحرص على إبراز أنّ المكانة غير المحررة للمرأة الغربية والمسلمة لا تستلزم أن تقدم على غرار المبادئ التي تحكم الروايات الغربية، أما توفيق الحكيم فقد أبدع روايات أكثر نضجًا من الناحية الفنية، ولعل سرّ نبوغه هو اطلاعه الواسع على الثقافة الفرنسية واستلهامه عناصر القصة من القصة الفرنسية، بعد أن قضى أربع سنوات في باريس عاد توفيق الحكيم إلى مصر وأخذ يصوّر الطموحات الوطنية المصرية والصراع الوطني الذي أدّى إلى ثورة 1919م، اتخذ الكاتب من ثورة 1919م الوطنية موضوعًا لروايته الشهيرة "عودة الروح" التي ظهرت في جزئين عام 1933م.

<sup>1</sup> المرجع السابق، ص 305-312

المجلد:11 العرو:3 ( 243 ) يوليو- سبتمبر 2022

و"يتجلى في "عودة الروح" تمكن الحكيم من آليات القص الناضج الذي يتدفق في سلاسة وعفوية وتلقائية، ويدفع القارئ منذ الصفحات الأولى إلى قلب الأحداث كما نجح الحكيم في استخدام الحوار استخدامًا مسرحيًا يقدم به الشخصيات بصفاتها النفسية والجسمية وبأوضاعها ومكانتها في عيون بعضها البعض، فضلًا عن تطوير الحدث والكشف عن مشاعر ومواقف كل منها".1

لقد اختار الحكيم الأسرة المصرية من الطبقة المتوسطة رمزًا لتاريخ مصر وشعبها منذ عصور الفراعنة. ويؤمن الكاتب أنّ تاريخ مصر منذ عصور الفراعنة يشكّل امتدادًا زمنيًا طوليًا إلى عصرنا الحاضر، وأنّ الفلاحين المعاصرين هم سلائل لأسلافهم الأمجاد، وحياتهم البسيطة والمقهورة تكتم روحهم الديناميكية ومجدهم وتصميمهم الموروثين، ومثل أسلافهم فإنهم سوف يأتون بالمعجزات قريبًا. وإن مصر التي ظلت في سبات عميق طوال هذه العصور تنتظر ليتم إيقاظها على يد ابنها (سعد زغلول) الذي كان هو الآخر فلاحًا.

رواية "عودة الروح" مثل أعمال طه حسين والمازني سيرة ذاتية إلى حد كبير ولكن عناصرها القصصية متشابكة جيدًا مع القالب الحقائقي بحيث يجعلها مثالًا رائعًا لتخيل خصب وذوق رفيع، شخصياتها جادة، ومتفاهمة، وغير مغرضة وحساسة بوجودها ومثلها وصلبة وعنيدة في وجه المحنة كما أنّ قدرة المؤلف على التقاط مكامن السخرية في شتى المواقف وإحالتها إلى مصدر للإمتاع والمرح والحيوية تضيف إلى القيمة الفنية للرواية.

يقول الدكتور حمدي السكوت: "وبهذه الإيجابيات الكثيرة تقف "عودة الروح" علامة بارزة في تاريخ تطور الرواية العربية معلنة أنّ الوليد الذي برز إلى الحياة مع

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3

D. J.-..... A Ch.-... III-4-....

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. M. Badawi: A Short History of Modern Arabic Literature, P.120

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Moosa Matti: Origins of Modern Arabic Fiction, P. 177

ظهور "زينب" في عام 1913م، قد شبّ عن الطوق وأصبح محل تقدير خارج الوطن العربي في عام 1933<sup>1</sup> ويعلن يحي حقي نهاية فجر القصة المصرية بظهور الحكيم مع قصته "عودة الروح".<sup>2</sup>

ولم يكتب توفيق الحكيم بعد "عودة الروح" سوى ثلاث روايات تستحق التنويه، وهي "يوميات نائب في الأرياف" (1939م)، "الرباط المقدس" (1939م) و"عصفور من الشرق" (1944م). وروايته "يوميات نائب في الأرياف" رواية فنية بارعة نالت استحسانًا نقديًا من النقاد.

أما رواية "سارة" لعباس مجمود العقاد فلا يعتبرها النقاد رواية التحليل الاجتماعي، هي رواية تعنى بتصوير العلاقات العاطفية للشخصيات وردود فعلها للعلاقات الجسمانية والشهوانية.

أنتجت لبنان- التي واكبت مصر في النهضة الأدبية- عددًا من الروائيين الكبار في هذه الفترة، ولكن الرواية الفنية فيها ظهرت متأخرة وبالتحديد في عام 1939م برواية "الرغيف" لتوفيق يوسف عواد (1911-1989م)، وأما ما سبق "الرغيف" في لبنان ابتداء من روايات سليم البستاني التي سبقت الإشارة إليها، ومرورًا بفرح أنطون، ونقولا حداد، ويعقوب صروف، وجبران، وكرم ملحم كرم بروايته "الصدور" (1936م)، "بونا أنطون" (1937م) و"صرخة الألم" (1939م)، فكل هذه الروايات وأمثالها ينقصها البناء المحكم وتقديم الشخصيات تقديمًا ناضجًا. ق

وفي سوريا، ظهرت رواية "نهم" لشكيب الجابري التي يعتبرها النقاد أول رواية فنية في سوريا، وعلّق عليها الدكتور طه حسين "ما كنت أنتظر أن يكتب مثلها رواية

المجلد:11 العدو:3 كالم عدو:3 كالم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>حمدي السكوت: الرواية العربية ببلوغرافيا ومدخل نقدي، المجلد الأول، ص 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يحي حقي: فجر القصة المصرية، ص 118.

<sup>47-45</sup> ص بنان، ص 45-45

#### مجلة العنب ..... صناحة العربية والأردية...

عربية قبل خمس عشرة سنة". أ وبحسب الناقد والشاعر عمر كوجري "يمكن اعتبار رواية "نهم" رواية غربية كتبت بالعربية إذ يسيطر عليها العنصر الغربي سيطرة كاملة، وهي تدور في جوّ غربي وأبطالها غربيون، ومفهوم الحب الذي تحاول أن تعالجه أيضًا ملوّن بلون أوربي، وتحاول أن تعالج مقولة "غوت" الشهيرة "الأنوثة الخالدة تجذبنا إليها" ونتصدر غلاف هذه الرواية". أ

نجيب محفوظ والرواية العربية حتى عام 1950م: لقد شكّلت الظروف المحيطة بالحرب العالمية والمؤدية إلى دمار شامل للبشرية في العالم، نقطة تحول رئيسة في الحياة السياسية والاجتماعية والأدبية في مصر والشرق الأوسط ومثّلت نهاية للاتجاه الرومنسي في الشعر، وفي النثر حدثت نقلة نوعية كان أهم مظاهرها الانتقال بالرواية إلى أرض الواقع من جهة، وتعبيرها عن إحساس الروائي بالواقع من جهة أخرى، وكان هذا الإحساس رومنسيًا وعاطفيًا في بدايته، وبدوره مهّد لظهور الرواية التاريخية من جديد التي هدفت إلى بعث أمجاد الماضي وبطولاته والاستلهام من هذا التراث المعاني التي تدفع إلى طريق المستقبل، وانقسمت الرواية التاريخية في هذه الفترة إلى شعبتين: إحداهما تستلهم التاريخ الفرعوني ويمثلها نجيب محفوظ (1911-2006م) في بواكير

<sup>4</sup> المرجع السابق، ص 131

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>https://www.esyria.sy/2013/04/%D9%86%D9%87%D9%85-

<sup>%</sup>D8%A8%D8%AF%D8%A7%D9%8A%D8%A9-

<sup>%</sup>D9%86%D9%87%D8%B6%D8%A9-

<sup>%</sup>D8%A7%D9%84%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-

<sup>%</sup>D8%A7%D9%84%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A9

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>https://www.esyria.sy/2013/04/%D9%86%D9%87%D9%85-

<sup>%</sup>D8%A8%D8%AF%D8%A7%D9%8A%D8%A9-

<sup>%</sup>D9%86%D9%87%D8%B6%D8%A9-

<sup>%</sup>D8%A7%D9%84%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-

<sup>%</sup>D8%A7%D9%84%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A9

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M.M. Badawi: A Short History of Modern Arabic Literature, P. 131

## مجلة الهند ..... عنطور الرواية العربية والأردية...

إنتاجه "عبث الأقدار" (1939م) و"رادوبيس" (1943م) و"كفاح طيبة" (1944م) وعادل كامل (1941م) بروايته "ملك من شعاع" (1941م)، أما الشعبة الثانية فتستلهم التاريخ العربي والإسلامي وتكشف باتجاهها عن بداية خروج المجتمع المصري من إطار الفكرة القومية المصرية الضيقة ليلتقي بالأقاليم العربية الأخرى على مستوى القومية العربية، ويمثل الشعبة الثانية كتّاب من أمثال فريد أبو حديد (1893-1967م)، علي أحمد باكثير (1910-1944م)، عبد الحليم جودة السحار (1913-1974م)، محمد العربان (1903-1964م)، وعلى الجارم (1881-1944م).

لن يختلف اثنان في أنّ نجيب محفوظ هو أعظم وأبرز روائي عربي في تاريخ الرواية العربية، وما يميزه أكثر هو بوعيه المصري وتأكيده للهوية المصرية في إطار من الإنسانية العامة، ولم يقترب أحد مما أنجزه نجيب قريبًا ولا بعيدًا في غزارة الإنتاج وتنوعه وأصالته وجديته وابتكاره وعمقه.2

لقد كرّس نجيب محفوظ حياته لميدان الرواية وساعده تخصصه هذا في ابتداع أشكال جديدة وابتكار أساليب حديثة "لم يستقهما كليًا من الأشكال الأوربية للرواية ولم يستنبطها من المحاولات التي سبقته بل "دفعته إليها مراحل التطور الخلاق التي مرّ بها، ويبدو هذا جليًا في المعمار الفني الدقيق الذي امتازت به أعماله الأولى مثل عبث الأقدار، ورادوبيس وكفاح طيبة، ثم المرحلة الثانية التي بدأت بالقاهرة الجديدة وانتهت بالثلاثية، فلقد برزت فيها سيادة نجيب محفوظ على الموقف الدرامي بحيث لم تفلت من يده الخيوط الأساسية رغم ضخامة حجم الأعمال وخاصة في الثلاثية". ق

ومرورًا بمرحلة الروايات التاريخية التي صقلت أدوات محفوظ الفنية وجهزته لمهمة

المجلد:11 العدد:3 عدد عدد العدد العد

\_

<sup>1</sup> عبد المحسن طه بدر: تطور الرواية العربية الحديثة في مصر، ص 402.

 $<sup>^2</sup>$  M.M. Badawi: A Short History of Modern Arabic Literature, P. 136 نبيل راغب: قضية الشكل الفنى عند نجيب محفوظ،  $^3$ 

أعظم في الرواية الواقعية الاجتماعية ثم المرحلة الميتافيزيقية ثم المرحلة التشكيلية الدرامية فهذه المراحل كلها كانت مجرد علامات على الطريق التي سلكها نجيب محفوظ منذ عام 1939م حتى عام 1973م والنسيج الفكري والوجداني فيها عنده والتداخل العميق بين مختلف المراحل في أدبه يرجع إلى اهتمامه البالغ بقضية التشكيل الفني عنده.1

وبعد ثلاث روايات تاريخية اتجه محفوظ إلى كتابة الرواية الاجتماعية الواقعية وأخرج في هذا النوع سبع روايات مهمة، ولكن يهمنا في هذا البحث ثلاث رواياته التي ظهرت قبل عام 1950م، وفيها "جاء التركيز المتزايد على المجتمع ككل بدلًا من الشخصيات الفردية، ولا يعطي نجيب محفوظ هوية فردية للبيئة فحسب بل يعالجها كواقع حي، وبدون شك لأنها بطيئة التغير وتصبح العامل المهيمن في سلوك الشخصية، وهكذا تبدأ حياتها وتنمو وتتحرك إلى ذروة في ترتيب منطقي ومع أبعاد كامنة".2

كل من الروايات الثلاث "خان الخليلي" (1945م) و"القاهرة الجديدة" (1946م) و"زقاق المدق" (1947م) هي روايات اجتماعية تصوّر قضايا اجتماعية في صميم المجتمع المصري من الطبقة المتوسطة، فيما "تقدم "القاهرة الجديدة" تصويرًا دائمًا للمجتمع المصري المتغير الذي يعاني من الفساد الخلقي والسياسي وتبحث بشدة عن القيم والمثل".3

"أما رواية "زقاق المدق" فهي أكثر روايات نجيب محفوظ واقعية عند كثير من النقاد وتصوّر ببراعة بالغة ودقة متناهية وبنظر ثاقب وروح فكهة سكان زقاق المدق وما لكل منهم من طبيعة وأسلوب في المعيشة، ويجيد في تحليل شخصياتهم ووصف تصرفاتهم وأحوالهم ويجعل من سرد حوادثهم قصة ممتعة وعرضًا بانوراميًا واقعيًا

المجلد:11 العدد:3 عدد عدد العدد العد

<sup>1</sup> المرجع السابق، ص 15-18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> جرجيّ زيدان: تاريخ آداب اللغة العربية، المجلد الرابع، ص 154.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M.M. Badawi: A Short History of Modern Arabic Literature, P. 137

الحياة الاجتماعية في هذه البيئة من مدينة القاهرة". أ

ولا يسعنا المجال الزمني لهذا البحث أن نتقدم باستعراض روايات نجيب محفوظ في الخمسينيات، ونكتفي بقول ما كتبه الدكتور حمدي السكوت عن روايات نجيب محفوظ: "فبتصوير القضايا الإنسانية والاجتماعية الكبيرة، وبتقديم متحف كبير من الشخصيات العملاقة التي أصبحت- كشخصيات شكسبير- محفوظة في ذاكرة القارئ، وبالقدرة البارعة على تصوير مئات المواقف المتغايرة وبالإحاطة الواسعة والعميقة بآليات القص وأساليبه الفنية، وبالتمكن المذهل من المزج بين المحلي والعالمي، وبالحساسية المرهفة لالتقاط التفاصيل الدالة وذات المغزى سواء في داخل النفس البشرية أو في البيئة المحيطة بها، وبالجد والجهد والموهبة الفذة، وبالتفرغ الكامل للفن الروائي استطاع نجيب محفوظ أن يتربع على عرش الرواية العربية". والكامل للفن الروائي استطاع نجيب محفوظ أن يتربع على عرش الرواية العربية". والكامل للفن الروائي استطاع نجيب محفوظ أن يتربع على عرش الرواية العربية". والكامل للفن الروائي استطاع نجيب محفوظ أن يتربع على عرش الرواية العربية".

المجلد:11 العدو:3 (249 سبتمبر 2022

<sup>1</sup> أنيس المقدسي: الفنون الأدبية وأعلامها في النهضة العربية الحديثة، ص 520

<sup>2</sup> حمدي السكوت: الرواية العربية الحديثة ببلوغرافيا ومدخل نقدي، المجلد الأول، ص 47.

## مجلة العنب ..... ... تطوّر الرواية العربية والأردية...

الفرعونية "ملك من شعاع" (1941م) تناولت التاريخ الفرعوني، وأما روايته الأخرى فهي "أحمس" (1943م)، ورواية "سلوى في مهب الريح" (1947م) لرائد القصة العربية محمود تيمور "هي رواية واقعية تحليلية تصوّر الطبقات المختلفة من غنية وفقيرة وتحلّل هذه الطبقات في خلقها وسموّها ومبادلها كما تحلّل الشخصيات تحليلًا عميقًا". أ

الرواية العربية في الأقطار العربية الأخرى: لقد سبق ذكر رواية "نهم" لشكيب الجابري التي تعدّ الرواية الأولى في سوريا، وقد كتب الجابري روايتين أخريين تصوّران التجربة ذاتها تقريبًا وهما رواية "قدر يلهو" (1943م) و"قوس قزح" (1946م) وظهرت باقي رواياته بعد الخمسينيات.

أما في العراق، فلم يستطع الروائيون والقاصون العراقيون أن يفرضوا نتاجهم على انتباه القراء العرب كما فعل زملاؤهم في الشعر بدر شاكر السياب (1926-1964م) والبياتي (1926-1999م) ونازك الملائكة (1923-2007م)، وتعد رواية محمود أحمد السيد "جلال خالد" (1928م) الرواية العربية الأولى الصادرة في العراق، ويرى بعض النقاد أنّ الرواية الفنية الأولى في العراق هي رواية "الدكتور إبراهيم" (1939م) للكاتب ذو النون أيوب.

وفي الأردن نشر الروائي أديب رمضان روايته "أين الرجل" أو "جرائم المال"، في العام 1935م وهي رواية غرامية، اجتماعية، جنائية، بوليسية، واقعية مصورة، جرت حوادثها في عمان عاصمة شرقي الأردن بين سنة 1928م وسنة 1933م، فيما نشر الروائي الأردني روكس العزيزي (1903-2004م) رواية "أبناء الغساسنة وإبراهيم باشا" (1937م)، وصدرت في الأردن ذاتها رواية "ذكريات" (1945م) لشكري شعشاعة (1890-1963م)، وكانت أقرب إلى السيرة الذاتية، ورواية "فتاة من فلسطين" (1949م) لعبد الحليم عباس (1913-1979م) التي تحكي قصة تهجير

المجلد:11 العرو:3 العر

 $<sup>^{1}</sup>$  شوقي ضيف: الأدب العربي المعاصر في مصر، ص 306.

## مجلة العنب ..... صناحة العربية والأردية...

الشعب الفلسطيني الذي وقع في عام 1948م، وفي تونس صدرت روايتان في العام 1937م أولاهما للروائي التونسي علي الدوعاجي (1909-1949م) بعنوان "جولة حول حانات البحر المتوسط"، والأخرى في العام 1939م بعنوان "سعيد" للروائي اليمني محمد لقمان (1848-1966م) وروايته الأخرى "كملا ديفي" (1945م) تقع أحداثها في إحدى الولايات الهندية، ويعدّ محمد لقمان رائد الرواية اليمنية.

وفي المغرب صدرت رواية "الزاوية" للروائي المغربي تهامي الوزاني (1903-1972م) في العام 1942م، صدرت رواية "غادة أم العام 1942م، صدرت رواية "غادة أم القرى" للروائي الجزائري أحمد رضا حوحو (1910-1956م)، ثم تلتها رواية "تاجوج" الشهيرة للروائي السوداني عثمان محمد هاشم (1897-1981م) في العام 1949م.

خلاصة القول إنّ الرواية العربية بلغت نضجها في الأربعينيات وبعدها على يد نجيب محفوظ بعد حوالي قرن من ميلادها ومرورها بمرحلة الطفولة والشباب، وهي في مراحل تطورها تمثّل نسخة مسرعة لتطور الأدب القصصي الحديث في العالم الغربي، واليوم وقد بات واضحًا أنّ الروائيين العرب قد أتقنوا فنهم إلى درجة أنّ الرواية اليوم هي ملحمة العصر الحديث "متغذية على أنواع أدبية عدة، فورثت دورها الثقافي، وهذا ما يجعلها من أكثر الفنون الأدبية قدرة على التعبير عن أزمات الإنسان وقضايا الواقع من خلال حساسية خاصة، تجيد طرح الأسئلة وإثارة الانتباه"، أ وفعلًا تناولت الرواية العربية جميع القضايا والمواضيع السياسية والاجتماعية والثقافية والحضارية والفكرية التي اختمرت في المجتمعات العربية في مرحلة حاسمة من تاريخ العرب الحديث.

تطور الرواية الأردية حتى عام 1950م: لقد تضافرت عوامل كثيرة أثرت في النهضة الروائية في الهند بعد منتصف القرن التاسع عشر، ومن أهم هذه العوامل الظروف السياسية والاجتماعية المتغيرة بسرعة في ظل الاستعمار الغربي المباشر للهند منذ عام

المجلد:11 العدو:3 العد

<sup>1</sup> د. طه وادي: دراسات في نقد الرواية، ص 3.

1958م، وإدراك المثقفين من المسلمين الهنود وغيرهم بضرورة مواجهة الواقع المتغير المتمثل في قيام حركات إصلاحية واجتماعية وتعليمية وفي إصدار كتب مهمة تعالج الواقع بجدية وتحاول إحياء الماضي المجيد، ومن بين هذه الكتب "مد وجزر إسلام" لألطاف حسين حالي (1837-1914م)، كما سعت روايات "رسوا" و"شرر" إلى عرض الحالة المتدهورة للمسلمين عن طريق تصوير حقائق وواقع المجتمع المسلم، بينما نجد عند "شرر" عرضًا لصفحات مشرقة من التاريخ الإسلامي المجيد لكي يبعث في الأمة روحًا جديدة، على غرار ما فعله جرجي زيدان في الرواية العربية.

ومن العوامل المهمة الأخرى هي نشأة الاتجاهات والأفكار الأدبية الغربية نتيجة للاتصال المتزايد بالأدب الغربي عن طريق التعليم الحديث الذي أخذ ينتشر في الهند بعد أن أصدر اللورد ميكاولي قانون التعليم الحديث في عام 1835م، لقد مهد انتشار التعليم الجديد وتخرج عدد لا بأس به من العلماء من الجامعات والكليات، وزيارة عدد منهم لأوروبا طريق الانطلاقة الأدبية نحو مثل وقيم متأثرة بالغرب، ومنها أيضًا نشأة الوعي السياسي بين الهنود المتمثل في قيام المؤتمر الوطني في العام 1885م، علاوة على ظهور الطباعة وانتشار الصحافة التي كانت تقوم بدور خطير في نثقيف الشعب وبث الوعي ونشر الأفكار الجديدة، وقد لعبت الترجمة من الآداب الغربية الموائية، على غرار ما حدث للرواية العربية، فترجمت عشرات من الروايات الإنجليزية الكلاسيكية إلى الأردو التي كان العوبية، فترجمت عشرات من الروايات الإنجليزية الكلاسيكية إلى الأردو التي كان العوامل بدأت الرواية تتجذر وتقوى في الأدب الأردي، وقد رافقت الترجمة والإبداع إلى فترة ما إلى أن ترسخت جذور الرواية وتشكلت معالمها وقواعدها الفنية في الأردو، وبظهور بريم چند (1889-1936م) على المشهد الروائي شبت الرواية في الأردية عن الطوق وبلغت نضجها في العقود الثلاثة من القرن العشرين.

ينسب المؤرخون ميلاد الرواية في الأدب الأردي إلى نذير أحمد (1833-1912م)

المجلد:11 العرو:3 العر

## مجلة العنب ..... صناحة العربية والأردية...

الذي كتب روايته "مرآة العروس" في عام 1869م، أكما أصدر روايات أخرى "بنات النعش"، "توبة النصوح" (1877م)، "ابن الوقت" (1888م)، "أيامي" (1891م) و"رؤيا صادقة" (1893م). وهي روايات الإصلاح الاجتماعي للطبقة المتوسطة الآخذة في الانحطاط من المجتمع المسلم،2 وفي روايتي "مرآة العروس" و"بنات النعش" استهدف الكاتب نذير أحمد إلى تعليم البنات المسلمات وتزويدهن بمعلومات تساعدهن على رفع مستوى حياتهن، وفي رواية "توبة النصوح" التي نالت شهرة أكبر من بين رواياته، فعرض فيها صورًا واقعية عن الأسر المسلمة في دلهي وأكد على فكرة أن الحياة لا يمكن أن تنجح بدون التربية الصحيحة والشريفة. أما روايته "ابن الوقت" فتتخذ من نقد التقليد الأعمى لأسلوب الحياة الغربية موضوعًا لها. إنَّ أهمية نذير أحمد لا تقتصر على أنه رائد للرواية الأردية فحسب، فهو بإجماع النقاد أول روائي في الأدب الأردى، بل ونتعدى أهميته إلى توجيهه الرواية الأردية إلى تصوير الواقع الاجتماعي أول مرة في تاريخ الأدب الأردى حيث كان أدب الـ"داستان" قبله وفي عصره لا يقوم إلا على الخيال المحض والهروب من الواقع أيما هروب، وهو أول من أرسى قواعد سليمة وقوية للفن الروائي الأردى، لا يزال يستفيد منها كتَّاب عصرنا بوجه أو آخر<sup>3</sup> إضافة إلى اهتمامه بقضايا المرأة هادفًا من ورائه الإصلاح الاجتماعي للأسر والبيوتات المسلمة وتعليم المرأة وإبراز المفاسد والعيوب السائدة بين النساء في المجتمع المسلم. ومن حسن الحظ للأدب الأردي أنّ أولى المحاولات الروائية في الأردو اتجهت إلى الواقعية في مرحلة مبكرة من عمرها، واذا كانت بها عيوب فنية متمثلة في تقمصه لباس الواعظ والمصلح الاجتماعي،

 $<sup>^{1}</sup>$ يوسف سرمست: بيسوين صدي مين اردو ناول، ص 32، وقار عظيم: داستان سے افسانه تك،  $^{0}$  ص 13-13

مىيد احتشام حسىن: اردو ادب كي تنقيدي تاريخ، ص 134.  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يوسف سرمست: بيسوين صدي مين اردو ناول، ص 33

## مجلة العنب ..... تطوّر الرواية العربية والأردية...

فذلك يمكن التغاضي عنه نظرًا لأنه لم نتوفر عنده نماذج في الأدب الأردي يمكنه أن يبني عليها أو يستلهم منها في التشكيل الفني الروائي.

وجاء بعد نذير أحمد بندت رتن ناته سرشار (1846-1902م) المنحدر من أسرة كشميرية هندوسية مقيمة في مدينة لكناؤ. وحظيت رواياته بشعبية كبيرة، ومن أهمها "جام سرشار"، "سير كوهسار"، "كامني"، "پري دلهن" و"كرم (دهم)"، وطبق صيته في الآفاق بصدور روايته الضخمة "فسانه آزاد" التي أصدرها سرشار منجمة في صحيفة "أوده أخبار" حينما تولّى رئاسة تحريرها. وقد عرض سرشار في معظم رواياته صورًا حية وواقعية للحياة التي بقيت آثارها بعد زوال "النوابية" (الإمارة) في مدينة لكناؤ. وقد رأى الكاتب هذه الحياة بأمّ عينيه فكان ملمًا بجميع جوانبها وما انطوى عليها من عادات وتقاليد وثقافة؛ ولذلك نجح سرشار في تصوير هذا الجانب من الحياة في لكناؤ. ويقول إعجاز حسين بخصوص رواياته "لقد حاول سرشار إحاطة الحياة بوسعها وعمقها" أ فنجده يقدم تصويرًا دقيقًا للقصور والأسواق، ومختلف النماذج البشرية من الزهاد ونساء الحرم والعاهرات عشاق الهوى وما إلى ذلك، 2 ونجح سرشار في عرض الجوانب المختلفة للحياة بحكم معايشته لكثير من وجوه الحياة هناك،3 غير أنَّ البناء الفني، بحسب النقاد ضعيف في أشهر رواياته "فسانه آزاد" خصوصًا هي تعانى من ضعف البناء، وقلة التماسك العضوي، وطول القصة وتخللها بحبكات كثيرة قد لا تمت بالحبكة الرئيسية بصلة، وبسبب هذا أخذ النقاد من أمثال چكبست، وعلى عباس حسيني، وبندت بشن نارائن، ود. لطيف وشائسته أختر وأحسن فاروقي وغيرهم على الرواية في ضعف بنائها وحبكتها.

وظهر في هذا العصر روائي آخر في لكناؤ دفع بالرواية الأردية خطوة إلى الأمام، وهو

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> اعجاز حسين: ادب اور اديب، ص 38.

 $<sup>^2</sup>$ وقار عظیم: داستان سے افسانہ تك، ص 46

<sup>3</sup> سيد لطيفٰ حسين أديب: سرشار كي ناول نگاري، ص 48.

## مجلة العنب ..... ... تطوّر الرواية العربية والأردية...

مولانا عبد الحليم شرر (1860-1926م)، روائي غزيز الإنتاج، فتتراوح مؤلفاته ما بين مئة ومئتين بحجمها المختلف ومعظمها روايات تاريخية وغرامية، تصور روايات شرر الحياة القديمة للمجتمع المسلم حيث نتوفر فيه صفات الشجاعة ورحابة الصدر والرسوخ الديني ولكن الكاتب عرضها بغرض الدعاية وهو ضعف فني في الرواية، ومن أشهر رواياته "ملك العزيز ورجينا" (1889م)، و"حسن أنجلينا" (1890م)، و"منصور موهنا" (1891م)، و"فلورا فلورندا" (1899م)، و"أيام عرب" (1900م) و"فردوس برين" (1900م) التي تعدّ من أشهر رواياته.

وفي الفترة ذاتها برز روائي آخر منشي سجاد حسين (1856-1915م) الذي ولد في الكناؤ، وكتب عددًا من الروايات التي حظيت بشعبية واسعة، منها "حاجي بغلول" و"كايا پلث"، و"أحمق الذي"، وجميعها تنم عن روح السخرية والفكاهة القوية. "وإذا ما دُوّن تاريخ النثر الفكاهي في الأردو فإن سجاد حسين سيحتل مركز الصدارة فيه". والجدير بالذكر أنّ معظم الروائيين في تلك الفترة ما كانوا يحملون نظرية اجتماعية معينة ولكنهم مع ذلك كانوا يهدفون إلى الإصلاح عن طريق إبراز عيوب الفرد، أما سرشار وسجاد حسين فنجد عندهما عرضًا لصور الصراع بين المثل القديمة والجديدة، بحسب يوسف سرمست: "روايات منشي سجاد حسين تمثّل أهم الاتجاهات الروائية في مطلع القرن العشرين، كما تعرض الأوضاع والظروف السياسية والاقتصادية، وبهذا يكون هو قد سبق منشي پريم چند والروائيين الآخرين في الأردو. ونظرًا إلى الوعي يكون هو قد سبق منشي پريم چند والروائيين الآخرين في الأردو. ونظرًا إلى الوعي باقمريق بأحداث زمانه المتبلورة في رواياته يمكننا أن نعتبره روائيًا يحمل شعورًا عميقًا بالقرن العشرين، وبالتالي يستحق أن يعتبر روائيًا جادًا"، ووايته "أحمق الذي" تعرض بالقرن العشرين، وبالتالي يستحق أن يعتبر روائيًا جادًا"، وايته "أحمق الذي" تعرض

<sup>1</sup> سيد احتشام حسين: اردو ادب كي تنقيدي تاريخ، ص 201

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص 201

 $<sup>^{202}</sup>$  المرجع السابق، ص  $^{3}$ 

<sup>4</sup> يوسف سرمست: بيسوين صدي مين اردو ناول، ص 69

صور الاستبداد والظلم للحكم الاستعماري البريطاني وتنقد الحضارة الغربية وثقافتها التي توقع البسطاء والسذج من الهنود فريسة لبريقها ولمعانها فيواجهون مواقف مضحكة ومخزية ويصلون إلى نهاية محزنة، وفي رواية "كايا پلٹ" جاء التركيز على القضايا الاقتصادية إلى جنب القضايا السياسية وفي رواية "ميٹهي چهري" (السكين الحلو)، عرض سجاد خواء النظام الإقطاعي، حيث قدّم فيها صورًا حية عن حياة الطبقة الإقطاعية حيث ينغمس أفرادها في الترف والمجون وتخرهم الغفلة، وما يترتب من هذه الحياة من عواقب وخيمة، وما تقوم به هذه الطبقة من استغلال الفلاحين، وبهذه الحيائص قدّم سجاد حسين مساهمات بارزة في توجبه الرواية الأردية إلى الواقعية الاجتماعية التي بلغت ذروتها عند پريم چند.

روايات مرزا محمد هادي رسوا (1859-1931): حقّقت الرواية الأردية قفزة إلى الأمام مع ظهور الميرزا محمد هادي رسوا على الساحة الروائية في الأدب الأردي، وكان عالمًا فاضلًا متبحرًا في العلوم المختلفة كالفلسفة والمنطق وعلم النجوم والحساب إلى جانب اطلاعه الواسع على العلوم الدينية، وخلف مآثر حميدة في الرواية، فكتب ست روايات أشهرها "أمراؤ جان ادا" (1899م)، و"شريف زاده" (1896م)، و"ذات شريف" (1897م)، و"افشاء راز" (1896م)، وعرض في معظمها أحوال طبقة النخبة في لكناؤ وما طرأ عليها من تدهور وانحطاط وفساد اجتماعي وأخلاقي، وقامت شهرته على رواية "أمراؤ جان أدا" التي عرض فيها الكاتب سيرة عاهرة في مدينة لكناؤ على لسانها، ويرى الناقدان خورشيد الإسلام وأختر أنصارى أنّ موضوع مدينة لكناؤ على لسانها، ويرى الناقدان خورشيد الإسلام وأختر أنصارى أنّ موضوع

المجلد:11 العدد:3 كالم عدد:3 كالم

دخلت الرواية في الذاكرة الشعبية بظهور فيلم "امراؤ جان" في عام 1981 من إخراج مظفر علي، والفيلم مبني على قصة محمد هادي رسوا "أمراؤ جان أدا" وحقق الفيلم نجاحًا شعبيًا هائلًا واستحسانًا نقديًا كبيرًا، وتضمن الفيلم (أغاني) قصائد الغزل التي سحرت المستمعين وأبهرتهم وما تزال، وبحسب بعض النقاد يعتبر الفيلم من أفضل عشرة أفلام أنتجتها سينما بوليوود في تاريخها ويعتبر من روائع الأفلام الهندية.

الرواية هو الانحطاط الاجتماعي في لكناؤ، أو الحق أنّ موضوع الرواية ليس العاهرة وحدها أو الانحطاط الاجتماعي وحده وإنما هو "العاهرة المحصورة في مجتمع لكناؤ"، أصحيح أنّ الرواية تقدم الصراع بين العاهرة وبيئتها، وذلك لأنّ البيئة تؤثر في تكوين شخصية الفرد وسلوكه وتصرفاته كما أنّ الفرد أيضًا يؤثر في البيئة. أ

الرواية الأردية في الربع الأول من القرن العشرين: روايات راشد الخيري (1868-1936م) وإذا كان عبد الحليم شرر قد حاول من خلال رواياته إحياء مجد الإسلام الغابر فقد سعى راشد الخيري إلى المحافظة على القيم الشرقية من خلال رواياته، وكلا الاتجاهين يمثلان مقاومة لسيطرة القيم الغربية على المجتمع. سعى راشد الخيري إلى المحافظة على التقاليد والقيم الشرقية إزاء غزو الحضارة الغربية على المجتمع الشرقي وما يترتب عليه من أضرار ومفاسد خلقية واجتماعية "وهو من أتباع المذهب النذيري في الرواية الذي يهدف إلى إصلاح المجتمع من خلال الرواية.4

تتمحور روايات الخيري في الغالب على المرأة والحياة العائلية وذلك لأنّ الكاتب آمن بدور المرأة المهم في تكوين الأسرة وتربية النشء الجديد لأنها تملك زمام التربية في يديها وإليها تعود مسؤولية تدبير الأمور العائلية فهي ربة البيت وسيدتها. ويصوّر راشد الخيري أيضًا الصراع بين الحضارة الغربية والحضارة الشرقية وهو يقف في هذا الصراع في جانب الشرق لأنه "يرى القيم الدينية ماثلة في الشرق، وفي المقابل يرى أنّ الثقافة الغربية تعمل على إبعاد المجتمع عن الدين، ولا خير في رقي وتقدم يقومان على أنقاض الدين لأنّ التقدم الخالي عن الدين أسوأ من الانحطاط".5

المجلد:11 العدد:3 عدد:3 يوليو-سبتمبر 2022

أ خورشيد الإسلام: تنقيدين، ص 115، وأختر أنصاري: مطالعه وتنقيد، ص 188.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، 2 105

<sup>3</sup> يوسف سرمست: بيسوين صدي مين اردو ناول، ص 104

<sup>4</sup> سيد احتشام حسين: اردو ادب كي تنقيدي تاريخ، ص 206

وسف سرمست: بیسوین صدی اردو ناول، ص 145.

ومن أهم روايته "صبح زندگي" (فجر الحياة) (1907م)، "شام زندگي" (مساء الحياة) (1907م)، "شام زندگي" (شهر الحياة) (1920م) و"ماه عجم" (شهر العجم) (1922م) وغيرها.

وللنقاد مآخذ على روايات الخيري أبرزها الخطاب المباشر، واستطراده في الوعظ، وضعف الشخصيات، وضعف البناء، ولهذه الأسباب وضعه الناقد علي عباس حسيني في فئة "الرومانسي الوعظي بدلًا من ترجمان الحقائق" ويرى النقاد الآخرون أنّ رواياته تمثّل رجوعًا إلى الوراء من الناحية الفنية. 2

وعلى عكس راشد الخيري ينظر ميرزا محمد سعيد (1865-1935م) إلى الحضارة الغربية باعتبارها حضارة تحمل في طياتها جوانب الخير والشر معًا، وعلى حد تعبيره هو يرى فيها "الزهرة والشوكة معًا"، ولذلك عرض في رواياته الاتجاه الذي يجمع بين الخصائص والصفات الخيرة في الحضارتين الشرقية والغربية، وهو اتجاه موضوعي في الحقيقة.

ففي روايتي "خواب هستي" (حلم الوجود) (1905م) و"ياسمين" (1908م)، عرض الكاتب تحول الظروف الاجتماعية وصراع الفرد معها، ولأنّ حياة الفرد هي الموضوع المحوري للأدب، ولذلك فإنّ الفرد لا يغيب قط عن نظر الأدب والأديب، صوّر الكاتب فيهما المجتمع الهندي الإسلامي تصويرًا واقعيًا في ظل تأثره بالحضارة الغربية وما لهذا التأثر من آثار إيجابية وسلبية على الحياة العائلية والحياة الزوجية، تناول محمد سعيد أيضًا التحليل النفسي للشخصيات في خضم التحول الثقافي في المجتمع بفعل تأثير الحضارة الغربية، وهو ما يمثّل تطورًا ملحوظاً في الفن الروائي الأردى.

وفيما سعى الخيري وسعيد إلى المحافظة على القيم الشرقية في خضم الصراع المحتد بين القديم والجديد، فقد أظهر نياز فتحبوري (1884-1966م) اتجاهًا مغايرًا تمثل في

المجلد:11 العدد:3 عدد:3 يوليو-سبتمبر 2022

علي عباس حسيني: ناول کي تنقيد وتاريخ، ص 343  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص 343

## مجلة العنب ..... صناحة العربية والأردية...

الثورة على تلك القيم بتأثير الرومانسية الجارفة بحكم مزاجه الرومنسي وتأثره بالأدب الرومانسي الغربي، والرومانسية عنده مشوبة بحب الجمال الطامح إلى التحرر والانعتاق من جميع القيود والعقبات الموضوعة على طريق الحب، وهو من هذه الناحية يذكرنا بجبران خليل جبران. وتجلت النزعة الرومانسية في روايته الأولى "إيك شاعر كا انجام" (عاقبة شاعر) (1913م) التي حكى فيها قصة شاعر يواجه خيبة الأمل في الحب، ثم ظهرت روايته الثانية "إيك شهاب كي سرگذشت" (مسيرة شهاب) الحب، ثم ظهرت حول فكرة أنّ الزواج ينغص أو يقتل الحب، روايات فتحبوري لا تمثل خطوة إلى الأمام في الاتجاه الواقعي ولكن رشاقة أسلوبه وسحر بيانه وحبه المفرط للجمال قد أضاف بعدًا جديدًا إلى فن الرواية الأردية.

ونتعمق الثورة الرومانسية لفتحبوري في روايات كشن براساد كول (1899-1974م) بسخطه الواضح والبيّن على المجتمع، فعرض في روايته "شياما" (1917م) شخصية شياما الثائرة على المزأة ويترك شخصية شياما الثائرة على المزأة ويترك الرجل حرًا ليفعل ما يشاء ويضع معايير مزدوجة للمرأة والرجل، فصوب الكاتب سهام نقده إلى الدين والتقاليد الاجتماعية الجائرة، وتقع أحداث الرواية في أسرة هندوسية وتتخذ من الإصلاح الاجتماعي موضوعًا لها.

ومن الروائيين الآخرين في هذه الفترة علي عباس حسيني (1897-1969م) بروايته "سر سيد أحمد باشا يا قاف كي پري" (1919م)، ومرزا عباس حسين برواياته "ربط ضبط" و"افسانه جهان" و"المأمون" وجميعها روايات اجتماعية وسياسية.

دور النساء في تطوير الرواية الأردية: قدّمت الروائيات إسهامات ملحوظة في مجال كتابة الرواية الأردية في الربع الأول من القرن العشرين، ومن الروائيات البارزات في هذه الفترة صغرى همايون، ومرزا نظر سجاد حيدر، وطيبة بيكم، وخديو جنگ، أ

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 يوليو-سبتمبر 2022

<sup>1</sup> يوسف سرمست: بيسوين صدي مين اردو ناول، ص 176

ولكن روايات النساء في هذه الفترة لا تمثّل اتجاهًا جديدًا فقد سارت معظمهن على النهج النذيري والخيري في الرواية من الإصلاح الاجتماعي. المهم أنهن تناولن قضايا المرأة العائلية، وكان لروايات هولاء دور بارز في نثقيف النساء وتوجيه البنات المسلمات في تلك الحقبة من الزمن.

يريم چند والرواية الأردية: بظهور "دهنيت راي" المعروف باسم پريم چند (1830-1936) على المشهد الأدبي اجتازت الرواية الأردية مرحلة طفولتها وبلغت سنّ الرشد، واستطاع پريم چند بتصويره للقضايا الإنسانية والاجتماعية الكبيرة، وبالقدرة على البراعة في تصوير مواقف متغايرة في الحياة الريفية، وبالإحاطة الواسعة العميقة لقضايا عصره وعوامل التحول الاجتماعي، وبتمكنه المذهل من آليات القص الناضج، والمزج بين الحيلي والعالمي، وبالحساسية المرهفة بأسباب شقاء الطبقات المهمشة في المجتمع الهندي، وبالتفرغ الكامل والجاد للفن القصصي، استطاع پريم چند أن يتربع على عرش الرواية الأردية والهندية على السواء. يقول الناقد سيد احتشام حسين "پريم چند ترجمان لاتجاهات عصره الذي يفضل الحرية والعدل والمساواة على التزمت، والتقدم على التخلف، وبعد النظر على ضيقه، والعدل والمساواة على الظلم الاجتماعي، والديموقراطية على الاستبداد والاستعمار، وقوى النور على قوى الظلام، وإنّ فنه من حيث المجموع يترك هذا الأثر في نفس قارئه ويؤكد أنه كان ممثلًا لنهضة الحياة العامة وتحسينها، وإنّ كل ما طمح إليه پريم چند في عصره لا يمثل إلا النزعة التقدمية". ا

عكف بريم چند أول الأمر على دراسة النظام الاجتماعي في الهند وتحليل أسسه وقوائمه، وتوصل دون أدنى جهد إلى أنّ النظام الاجتماعي في الهند قائم على استغلال الطبقات الكادحة التي تشكل الغالبية الكبرى والتي تعيش في القرى والأرياف، كما

المجلد:11 العدو:3 (260 يوليو-سبتمبر 2022

 $<sup>^{1}</sup>$  سید احتشام حسین: تنقید اور عملی تنقید، ص  $^{1}$ 

## مجلة العنب ..... تطوّر الرواية العربية والأردية...

أدرك أنّ الجمهور الكادح لا يستطيع أن يقرأ إلا الرواية أو لا يقرأ مطلقًا، ومن هنالك شرع في رحلته الأدبية هادفًا إلى تغيير الظروف المضادة لمصالح الطبقات الدنيا، وكان حماسه نابعًا عن تجاربه الذاتية القاسية كونه هو الآخر وليد هذه البيئة القاسية، فاستطاع أن يصوّر بصدق وأمانة قضايا ومشاكل وهموم الفلاحين وأصحاب الحرف الصغار، والمنبوذين، كما نجح في كشف القناع عن مصادر الاستغلال: أصحاب الملاك والإقطاعيين ورجال الدين، يقول ابنه امرت راي بهذا الصدد:

إنّ جل التراث الفكري لبريم چند يشهد بالحقيقة أنه كرّس حياته لإزالة التمييز الطبقي الجائر الموجه إلى أضعف الطبقات الهندية وأكثرها عرضة للظلم". أ وإنّ أهم ما يميز بريم چند هو اهتمامه الكبير بحياة الريف بشتى جوانبها ومواقفها، فقدّمت رواياته صورة دقيقة وواقعية لحياة الفلاح الهندي، ولأول مرة في تاريخ الأدب الهندي أصبحت القضايا والمشاكل الخاصة بأهل الريف الهندي محل الاهتمام الأدبي في الهند، ولأول مرة برزت هذه القضايا على الساحة لتلفت انتباه صانعي السياسات في الهند إليها ولتضفي قوة إلى حركة غاندي الرامية إلى تمكين الفلاحين والمنبوذين اجتماعيًا واقتصاديًا.

ويرى النقاد أنّ روايات پريم چند تمثّل التطور الفني التدريجي للرواية شكلًا ومضمونًا ابتداء من روايته الأولى "أسرار معابد" (1905م) إلى رائعته العالمية "گئودان" مرورًا بروايات عظيمة "هم خرما وهم ثواب" (1906م)، و"جلوه إيثار" (1908م)، و"بازار حسن" (1916م)، و"گوشه عافيت" (1920م)، و"نيرملا" (1923م)، و"برده و"چوغان هستي" (1924م)، و"غبن" (1930م)، و"ميدان عمل" (1931م)، و"پرده مجاز" (1935م)، كلها تقف علامات بارزة في تطور الرواية الأردية أحاط فيها مبدعها بالحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية للهند المتغيرة تحت الاستعمار البريطاني بجميع دقائقها وتفاصيلها وجزئياتها ولاسيما الطبقات الكادحة والمهمشة في

امرت راي: شانتي کے یودھا پریم چند، ص 48 $^{1}$ 

المجلد:11 العدو:3 العد

مجلة العنب ..... صناحة العربية والأردية...

المجتمع الهندي التي تشكّل الغالبية الكبرى في التعداد السكاني.

وبلغ پريم چند قمة الفن الروائي في روايته الأخيرة "گئودان" (هدية البقرة) (1935م)، التي أصبحت بمثابة الإنجيل المقدس في الرواية الهندية بفضل دقتها المتناهية في تصوير قضايا الريف تصويراً واقعياً لا يحيد عنه قيد شعرة، وبفضل تعاطفه البالغ مع الفلاحين والمستضعفين، ومن هنالك وصلت الرواية إلى ذروة التصوير الواقعي للفلاحين بقضاياهم ومشاكلهم وهمومهم وصور شقائهم وحرمانهم وبؤسهم وكونهم عرضة للظلم والاستغلال على أيدي أصحاب الملاك والإقطاعيين وأصحاب الرأسمال.

التجاهات أخرى في الرواية الأردية: وفي حين اعتنى پريم چند بالواقعية الاجتماعية في رواياته، نهض بعض معاصريه ليظهروا اتجاهات مختلفة في نفس الفترة وقاموا ببعض التجارب في الشكل، ومن أبرزهم قاضي عبد الغفار (ت 1956م) بروايتيه "ليلي كخطوط" (رسائل ليلي) (1932م) و"مجنون كي دّائري" (مذكرة المجنون) (1934م)، وقد كتب الأولى على شكل الرسالة والثانية على شكل المذكرة، فمثلتا تجربتين جديدتين في الرواية الأردية. "وفي رواية "ليلي كے خطوط" عرض قصة محزنة لعاهرة بأسلوب جاذب مراعيًا فيها التحليل النفسي للشخصية والوعي الاجتماعي وبحث في ثنايا السرد مشاكل اجتماعية بمهارة اكتسبت طابع التحليل النفسي"، أ وفي "مجنون كي دّائري" كشف القناع عن الأحوال المعنوية للشاب الهندي في العهد الجديد. 2

هذه النزعة الثورية المشوبة بالرومانسية هي وليدة الظروف الاجتماعية والسياسية في المجتمع الهندي بقدر ما هي وليدة التأثر بالأدب الغربي، ويتعمق الاتجاه الثوري تدريجيًا ليبلغ ذروته المنطقية في الفكر الاشتراكي والحركة الاشتراكية بقيامها في الهند في العام 1936م.

المجلد:11 العدد:3 عدد:3 يوليو-سبتمبر 2022

 $<sup>^{1}</sup>$  سيد احتشام حسين: اردو ادب کي تنقيدي تاريخ، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> قاضی عبد الغفار: روزنامچه (مجنون کي ڈائری)، ص 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يوسف سرمست: بيسوين صدي مين اردو ناول، ص 253.

تتخذ النزعة الثورية لونًا فكاهيًا ساخرًا في روايات عظيم بيك چغتائي (1898-1941م) "ويمپائر" و"مسز كرهائي"، و"چمكي" وجميعها تبرز مفاسد الحياة الاجتماعية ويوجه الكاتب فيها حملته إلى العناصر المسؤولة عن هذه المفاسد، أبطال رواياته متعاطفون مع البشر وثائرون على الظلم وناقون على القيم الاجتماعية التي تولد المفاسد، على غرار ما فعله نجيب محفوظ في رواياته حيث قام بإبراز عيوب المجتمع ولكنه لم يحمل مسؤوليتها على مرتكبي الجرائم بل على البيئة التي تولد مثل هذه الجرائم.

الحركة الاشتراكية وأثرها في الرواية الأردية: تميّز القرن العشرون بانقلابات هائلة في العلوم والتكنولوجيا والصناعة والمستحدثات المتنوعة مما كان لها أثرها الخطير في العدب الأدب الأردي الذي ظهر في صورة ميل الأدباء إلى الثورة على المسلمات في العقيدة والدين، وإضافة إلى ذلك، أدّت الحرب العالمية الأولى إلى دمار شامل منقطع النظير للبشرية كلها ما عمّق الإحساس بالكآبة والتوتر لدى الأدباء والمثقفين في العالم وزعزع إيمانهم بجدارة النظام الغربي القائم على العلم الجديد، وقد وفرت هذه الأوضاع البيئة الملائمة والمرتع الخصب لنشوء الفكر الاشتراكي والماركسي في السياسة والاقتصاد والأدب، يُضاف إلى هذا قيام الثورة البلشفية في روسيا في العام مولر إنّ الاشتراكية قد صارت في تلك الأيام موضة عالمية في الأدب"، وكتب جواهر لال نهرو في عام 1928م عن الثورة البلشفية "كان العالم كله ينظر إليها جواهر لال نهرو في عام 1928م عن الثورة البلشفية "كان العالم كله ينظر إليها فيمتلك الخوف بعض الناس، والآخرون ينظرون إليها بأمل في امتثالها ورغبة في اقتدائها"، وهكذا كان الفكر الاشتراكي يكتسح العالم، وفي الهند أخذ نفوذه يزداد وشعبيته تنسع، وكان أنصار الفكر الاشتراكي يكتسح العالم، وقو الهند أخذ نفوذه يزداد وشعبيته تنسع، وكان أنصار الفكر الاشتراكي متأثرين بالماركسية بل كانت الماركسية تشكل العمود الفقري في أفكارهم واتجاهاتهم، تقودهم، وتوجههم، وتحفزهم وشخوة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herbert Mooler: Modern Fiction, P.3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> جواهر لال نهرو: ميري كهاني، ص 135

## مجلة الهند ..... عنطور الرواية العربية والأردية...

وتحركهم، ولما كان الغرب منشأه الأصلي، فجاء تأسيس الحركة الاشتراكية الهندية في إنجلترا، قال سجاد ظهير بهذا الشأن: "الطبقة الأولى من كتاب محبي التقدم جاءت إلى حيز الوجود على أيدي بعض الطلاب الهنود في العام 1935"، والجدير بالذكر أن حركة الفكر الاشتراكي في الأدب الأردي تبنت اسم "ترقي پسند تحريك" (أي الحركة المحبة للتقدم)، وتضمنت عناصر الفكر الاشتراكي وعناصر الاتجاهات التقدمية، وأقيم أول مؤتمر لأدباء محبي التقدم في أبريل 1936م، كان هدفه توجيه الأدب إلى تطابقه مع التحولات الثورية في المجتمع الهندي وترويج العلوم والعقلية العلمية، ويوضح منشور أدباء محبي التقدم الاتجاه الثوري للحركة: من واجب الأدباء المفود أن يعتنوا بإظهار التغيرات في الحياة الهندي إظهارًا كاملًا، وأن يساندوا الحركات المحبة للتقدم عن طريق ترويجها للعقلية العلمية في الأدب، ومن واجبهم المنقأ أن يروجوا اتجاهًا نقديًا من شأنه أن يضرب على كان الأفكار الرجعية والقيم البالية حول الأسرة والدين والجنس والحرب والمجتمع". والمجتمع". والمبرة والدين والجنس والحرب والمجتمع". والمجتمع على المنتود والميتمع المهتمع المهتمع المهتمع والمهتمع المهتمع والمهتمع والمهتمع". والمهتمع المهتمة والقيم المهتمة والقيم المهتمة والدين والجنس والحرب والمجتمع المهتمة والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمية والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمة والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمة والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمع والمهتمة والمهتمع والمهتمة والمهتمية والمهتمع والمهتم والمهتمع والمهتمع والمهتمية والمهتم والمهتم والمهتم والمهتم والمهتم والمهتمع والمهتمية والمهتم والمهتم والمهتم والمهتم والمهتم والمهتمة والمهتم وال

إنّ أهم خصائص الحركة المحبة للتقدم في الأدب الأردي هي الالتزام بالواقعية، ولكنها تختلف عن واقعية العهود السابقة باعتنائها بتصوير الواقع كما هو كائن، الجمال والقبح، الخير والشر، بدون أن يقف منه الكاتب موقف المستحسن أو المستقبح، وتخضت الواقعية عن شعور الكاتب والأديب بضرورة تصوير الحياة الداخلية والخارجية للشخصيات، وكان تصوير الحياة الخارجية تحكمه نظريات كارل ماركس التي ألزمت تحليل البيئة والمجتمع في الدراسات الأدبية، كما أثرت نظريات فرويد في اتخاذ أدوات جديدة في العمل الأدبي والفني، وهي أدوات التحليل النفسي والعلوم النفسية في تصوير الحياة الداخلية تصويراً واقعياً دقيقًا، ويرى كارل ماركس أنّ للبيئة والمجتمع دورًا أساسياً في تكوين شخصية الفرد، فأساليب الإنتاج تحدد الحياة والمجتمع دورًا أساسياً في تكوين شخصية الفرد، فأساليب الإنتاج تحدد الحياة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سجاد ظهير: روشنائي، ص 11

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> منشور أدباء محبى التقدم، ص 23

الاجتماعية والسياسية والفكرية، ولذلك فالوعي الإنساني لا يحدد شخصيته بل الوضع الاجتماعي هو الذي يحدد شخصيته، أ ويرى فرويد أنّ الجبلات الإنسانية واعية فلا تخضع الأفعال الإنسانية لإرادة الإنسان، ولأنّ الإنسان مطبوع على ابتغاء الملذات وهو مضطر إلى كبت أهوائه وشهواته خوفًا من المجتمع فالشهوات المكبوتة تبقى محفوظة في منطقة اللاوعي وتجد طريقها للشبع بصور غريبة وعجيبة، ويعتبر فرويد أنّ الفن أيضًا صورة من صور إشباع الشهوات الجنسية. أ

ومن الخصائص الأخرى للرواية الأردية الناشئة عن الحركة المحبة للتقدم هي ذاتية الكاتب، فكل كاتب في هذا العصر السم بذاتية خاصة لأنه حاول أن يعرض تجربة خاصة في روايته، كما أنّ عرض العواطف والمشاعر الجنسية للشخصيات أصبح جزءًا لازمًا من عرض الواقع وضرورة فنية عند بعض كبار كتاب العصرمن أمثال عزيز أحمد (1914-1978م)، وعصمت چغتائي (1915-1991م)، وسعادت حسن منثو (1915-1955م)، ولهذا السبب لا يوجد اهتمام كبير عندهم بالحبكة الروائية، فالحبكة ليس محورها الرئيسي وإنما هو العرض التحليلي النفسي والعاطفي للشخصيات.

ومن أهم الروايات الصادرة في هذا الاتجاه رواية "لندن كي ايك رات" (ليلة في لندن) لسجاد ظهير (1899-1973م)، التي تمثل علامة فارقة في مسيرة الرواية الأردية بعد رواية "كئودان" لپريم چند من ناحية التجريب في الشكل، فلأول مرة استخدم "تيار الوعي" متأثرًا برواية "يوليسيس" لجيمس جوائس، أما روايات عزيز أحمد التي ظهرت قبل عام 1950م فهي "هوس"، و"مرمر أور خون"، و"كريز"، و"آك"، وتمتاز رواياته بالتحليل النفسي للشخصيات وكشف أغوارها وعرض الجوانب العاطفية للشخصيات والاعتناء الزائد بالجنس، وروايته "آك" (النار)، التي كتبت في عام 1947م تصور الحياة في كاشمير منذ عام 1908م إلى عام 1947م وأحوالها الاجتماعية والسياسية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Karl Marks: Selected Works, Vol.1, P.39

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lionel Trilling: The Liberal Imagination, P. 57

والاقتصادية مع إبراز مظاهر الفقر والإفلاس والشقاء والقذارة والانحلال الخلقي نتيجة للظروف القاسية وفساد الحكام والطبقة الرأسمالية والإقطاعية.

وتمثل روايات كرشن چندر (1914-1977م)، خطوة إلى الأمام، روايته "شكست" (1942م)، أجمل رواياته وقد عرضت صورًا حية وواقعية عن حياة كاشمير ويقظة الفلاحين ووعيهم بمشاكلهم، وله روايات أخرى نالت شعبية كبيرة منها "جب كهيت جاگے" (لما نهضت الحقول)، و"كاغذ كے ناؤ" (سفينة الورق) وغيرهما.

ومن جهة أخرى، اشتهرت عصمت چغتائى بكتاباتها في القصة والرواية التي اهتمت اهتمامًا بالغًا بالتحليل النفسي للشخصيات، ويعتبر النقاد أنّ أهم رواياتها "ثيرهي لكير" (الخط المنحني) (1947م)، حيث ظهرت براعة الكاتبة الفنية في تصوير عواطف وأحاسيس بنت مراهقة وعرض الصراع الداخلي في نفسية الشباب، ولها روايات أخرى ظهر بعضها قبل 1950م وأخرى بعد عام 1950م وهي خارجة عن نطاق هذا البحث. أما رواية "بغير عنوان كے " (بدون العنوان) (1947م) لسعادت حسن منثو فأجاد التحليل النفسي للبطل، وهو مجال تخصص منثو الذي استخدمه بمهارة في قصصه القصيرة.

الرواية الأردية بعد استقلال الهند: مثّلت أحداث العام 1947م منعطفًا تاريخيًا خطيرًا في تاريخ شبه القارة الهندية؛ استقلت الهند عن الاحتلال البريطاني في 15 أغسطس 1947م ولكنها للأسف انقسمت إلى جزأين: باكستان والهند ممخضة عن أحداث دامية، وهجرة الملايين إلى طرفي الحد الفاصل بينهما وما رافقه من الأحداث من قتل ونهب واغتصاب وهتك للأعراض على نطاق واسع، ولم تظهر قبل عام 1950م إلا ثلاث روايات منها رواية "ميرك بهى صنم خاخ" وليني عام 1950م إلا ثلاث روايات منها رواية "ميرك بهى صنم خاف" البيي بستى" (هذا العلو وهذا الانحطاط) لعزيز أحمد (1914-1978م)،

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 يوليو-سبتمبر 2022

و"شام أوده" (مساء أوده) لأحسن فاروقي (1913-1978م). وهي وروايات متميزة سارت على نهج التصوير الاجتماعي تصويرًا دقيقًا مع التحليل النفسي للشخصيات.

تقول الكاتبة فرجينيا وولف بالإشارة إلى عالمية الرواية وأهميتها أن الرواية رحبة رحابة السماء تمكن الروائي من عرض كل ما يريده تحت أديم السماء، فالرواية الأردية منذ انطلاقها في العام 1869م علي يد نذير أحمد حوت في ذاتها المجتمع والتاريخ والثقافة والحضارة والاقتصاد والفكر بل ولم تترك صغيرة وكبيرة إلا أحصتها في مسيرتها من العام 1869م، يمكننا أن نلاحظ التحولات الاجتماعية متجلية على صفحاتها وفي أحداثها وشخصياتها، وهي مؤرخة أمينة للتحول الاجتماعي والسياسي والثقافي والاقتصادي في هذه الحقبة الخطيرة من تاريخ الهند.

## دراسة مقارنة بين الروايتين العربية والأردية

إنّ الدراسة المقارنة لتطور الرواية في الأدبين العربي والأردي تكشف لنا عن أوجه التشابه العديدة بين الروايتين، ويتمثل هذا التشابه على مستويات عديدة، سنحاول فيما يلى استجلاء هذه التشابهات والفوارق باختصار.

الخلفية الثقافية والسياسية والاجتماعية للروايتين العربية والأردية: تبرز لنا دراسة الأحوال السياسية والاجتماعية والثقافية للهند والعالم العربي ولاسيما مصر وبلاد الشام التي شكلت الخلفية لنشأة الرواية في هذين القطرين أوجه شبه كثيرة، فعلى الصعيد السياسي، خضع كلا القطرين للاستعمار الغربي، وخصوصًا الاستعمار البريطاني، فخضعت الهند للحكم البريطاني المباشر في العام 1958م، كما خضعت مصر لاحتلال بريطاني في العام 1882م بعد ثورة العرابي الفاشلة، ودخلت بلاد الشام تحت الانتداب الفرنسي في العام 1920م وقد كانت عرضة للمطامع الاستعمارية غير المباشرة.

وقد انكبت القوى الاستعمارية في كلا القطرين على امتصاص كل خيرات الشعب، ومصادرة موارده والسيطرة على أروع قدراته والقبضة على أعظم ملكاته،

المجلد:11 العرو:3 كالعرو:3 كال

فعانت الشعوب المحكومة في كلا القطرين من الفقر والمرض والجهل والذلة والانحلال. هذه الأوضاع السائدة في كلا القطرين معًا زرعت بذور الوعى القومي ونشأة الحركة القومية القوية للاستقلال من الحكم البريطاني أو الغربي من جهة ومن جهة ثانية وفّر الاحتكاك المباشر مع الثقافة الغربية فرص الاطلاع على أروع النماذج الغربية عن طريق الترجمة ومهّدت الأرضية للنهضة الحديثة في جميع مجالات الحياة بما فيها الفكر والأدب والثقافة. ولقد سارت النهضة الحديثة في كلا القطرين على النهج ذاته من (أ) استلهام التراث وإحياء الماضي مع (ب) الاستفادة من الوافد الغربي، فهذان التياران عملا معًا على إطلاق النهضة الحديثة. يُضاف إليه أنَّ النهضة الحديثة في الهند وفي العالم العربي في الثقافة والفكر والأدب وقعت عن طريق (أ) ترجمة النماذج الغربية في الأدب (ب) الصحافة التي عملت على تبسيط اللغة وتطويعها للفنون الحديثة (ج) نشر التعليم الغربي الذي هيأ القارئ لتذوق الفنون الجديدة (د) إنشاء مؤسسات حديثة كالمدارس والكليات، والبعثات التعليمية إلى الغرب، والمكتبات، ودور الأوبرا وغيرها (ه) قيام حركات الإصلاح الاجتماعي التي كان لها أبعد الأثر في بعث النهضة الجديدة (و) ظهور طبقة من الكتَّاب أقبلت على كتابة الأصناف الجديدة، وبالتالي نلاحظ أنّ عملية النهضة الأدبية الحديثة في كلا القطرين سارت على النهج ذاته وبالتزامن تقريبًا.

من الناحية الثقافية نلاحظ أنّ التراث النثري القديم في الأدبين الأردي والعربي قبل النهضة الحديثة كان يقوم على أشكال قديمة بل متشابهة، ففي الأدب العربي كانت المقامات والقصص الشعبية العربية من أمثال ملاحم عنترة وقصص ألف ليلة وليلة وغيرها، وهي تقوم على الخيال والهروب من الواقع وتهدف إلى الإمتاع والتسلية، وفي الأدب الأردي كان الفن النثري "داستان" يتقاطع مع فن المقامة في هروبه من الواقع واستناده إلى الأسطوري والغرائبي وميله إلى الترويح والتسلية. كان المجتمعان العربي والهندي يمثلان نموذج عالم قديم متآكل يعاني من الانحطاط والتدهور ساع إلى

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3

## مجابة العند ..... .... تطوّر الرواية العربية والأردية...

التشبث بالأدب الذي لا يمثل إلا الجمتمع المنحط مثله في الداستان مثله في المقامات، غير أنّ لهذه الفنون الأدبية دورًا كبيرًا في تسيير النهضة النثرية في كلا الأدبين لأنها شكّلت التربة التي نمت عليها شجرة الفن القصصي الجديد.

وتلتقى الروايتان العربية والأردية في الفترة تحت الدراسة على مستوى المواضيع العديدة، منها موضوع نشأة الروح الوطنية والحركة القومية من أجل الاستقلال، كما نراه في رواية "الرغيف" لتوفيق يوسف عواد التي تركز على تصوير النضال الوطني في لبنان من أجل إحراز الاستقلال من الاستعمار التركي للبلاد، بينما تهدف "عودة الروح" لتوفيق الحكيم الذي اتخذ من اليقظة القومية موضوعًا خاصًا إلى إيقاظ الروح القومية في نفوس المصريين، وتمثل الرواية علامة فارقة في تطور الرواية العربية، وكما فعلت روايات عيسى عبيد، ومحمود طاهر لاشين، ومحمود تيمور، ومحمد حسين هيكل، وغيرهم من الروائيين الذين، وإن تناولوا المواضيع الاجتماعية في رواياتهم، وتناولوا هذا الموضوع في ثنايا الأحداث، معظم الروايات الصادرة في هذه الفترة نتناول قليلًا أو كثيرًا موضوع الوعي الوطنى، لأنَّ مصر والعالم العربي كله كان يمر في خضم الحركة القومية للتحرر، والرواية كونها ملحمة العصر الحديث لن يمكنها أن تغفل عن هذا الجانب المهم. وفي الرواية الأردية تتخذ روايتا پريم چند "ميدان عمل" و"چوغان هستى"- وهما روايتان ضخمتان- من النضال الوطني في الهند مسرحًا لأحداثهما وقام الكاتب فيهما بإبراز الحماسة الوطنية عند الهنود ومشاركتهم في الحركة الوطنية الشعبية، وصوّر الكاتب فيها مدى اتساع وشعبية الحركة القومية حيث تشترك فيها كافة الطبقات الهندية. إضافة إلى الروايتين المذكورتين، فإن الوعي السياسي يبرز في معظم الروايات التي كتبت بعد الحرب العالمية الأولى حتى استقلال الهند، كما نلاحظ ذلك في رواية "لندن كي ايك رات" لسجاد ظهير، وروايات عزيز أحمد ("گريز" و"آگ")، ورواية "شكست" (لكرشن چندر) ورواية "ميرے بھى صنم خانے" لقرة العين حيدر.

من المواضيع المهمة التي تناولها الروائيون في العربية والأردية على اختلاف درجاتها هو موضوع استغلال الطبقة الإقطاعية لطبقات الفلاحين والكادحين، وهو أحد المواضيع المفضلة لدى پريم چند ولا سيما في روايته العظمية "گئودان" التي خلدته في التاريخ وتصور كيف تأثر الفلاحون الفقراء بالنضال الهندى من أجل الحرية وكيف استخدم بعض الناس الحركة القومية لتحقيق مكاسبهم الشخصية. الموضوع الرئيسي للرواية هو الاستغلال. تدور أحداث القصة حول شخصية هوري، وهو فلاح فقير يحلم بامتلاك بقرة لإطعام حفيده الحليب ويجد نفسه عالقًا في دوامة لا نهاية لها من الديون المتراكمة بعد أن تمكن من الحصول على بقرة. في گئودان، يبرز پريم چند ازدواجية الطبقة والأمة، ويؤكد بأنّ استبدال نظام قمعي بآخر لا يعني الحرية. حاول پريم چند من خلال رواياته أن يؤكد أنّ صرح شقاء الفلاحين يقوم على النظام الإقطاعي الجائر، فيما تناولت روايات كرشن چندر وعزيز أحمد وقرة العين حيدر أيضًا موضوع استغلال الطبقة الإقطاعية؛ فعرضت هذه الروايات صور استغلال الطبقة الإقطاعية للطبقات الكادحة، وفي الرواية العربية تقوم رواية "الرغيف" لتوفيق يوسف عواد بعرض صور الاستغلال من قبل الطبقة الإقطاعية الحاكمة التي صوَّر فيها الكاتب أنَّ هناك أعداء بالداخل وأعداء بالخارج، فأعداء بالداخل هم الإقطاعيون وهم أشد خطرًا على الفقراء والبائسين والكادحين. ونجد صور الاستغلال على أيدي الطبقة الإقطاعية في روايات "دعاء الكروان"، و"شجرة البؤس" لطه حسين، و"حواء بلا آدم" لمحمود طاهر لاشين، و"زينب" لمحمد حسين هيكل وغيرها من الروايات الكثيرة.

وهناك قائمة طويلة للمواضيع الاجتماعية التي تلتقي في الروايتين بحكم التشابه الاجتماعي بينهما، فالرواية الأردية في الغالب تناولت مجتمع المسلمين في الهند، وإن كانت هناك روايات دارت أحداثها في المجتمع الهندوسي، والمجتمعات العربية هي مجتمعات إسلامية وكانت العيوب الاجتماعية هي تقريبا نفسها فتناولها الروائيون في رواياتهم بهدف الإصلاح الاجتماعي.

المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 العددة:3

## مجلة الهند ..... عنطور الرواية العربية والأردية...

ومن أحد المواضيع البارزة في الروايتين هو المجابهة الحضارية بين الشرق والغرب، فهناك عديد من الروايات العربية والأردية التي تناولت هذا الموضوع بصراحة، في الأردو روايات نذير أحمد، وراشد الخيري، وميرزا محمد سجاد حسين وفي العربية روايات توفيق يوسف عواد، وتوفيق الحكيم، وشكيب الجابري وآخرين تناولت هذا الموضوع بشيء من الاختلاف في وجهة النظر نحو هذه القضية المهمة، وشكلت الروايات نواة لتطور خطاب ما بعد الاستعمار لاحقًا لدى الطيب صالح في رائعته "موسم الهجرة إلى الشمال" (1966م).

المواضيع الاجتماعية البارزة التي حملت طابعًا عموميًا في الروايتين العربية والأردية، هي مشكلة تربية البنات في العائلات الشرقية وما يتبع فيها من اهتمام بالمظاهر والقشور دون الجوهر واللب، وأثر تلك التربية في الحياة الزوجية، ونقد الناموس الاجتماعي الجائر الذي يتجاوز عن خيانة الرجل أو خلاعته ويحاسب المرأة على وقوعها بين يديه حسابًا ثقيلًا، أي مشكلة التمييز بين الرجل والمرأة، والصراع بين إنسان الحق على إنسان القدرة وفوز إنسان الحق على إنسان القدرة، وأهمية التربية في الحياة وابراز الحقيقة أنّ النبل وراثة اجتماعية أكثر مما هو وراثة بيولوجية، الحسب والنسب لا يصنعان شخصيات نبيلة إنما التربية أولًا والسلالة ثانيًا منبت الشخصية، والطبع البشري في تطرفه بين الخير والشر، وكشف القناع عن السياسة الاستعمارية التي تضع أمامها المنافع الاقتصادية من المستعمرات بغض النظر عن الدمار الذي تلحقه سياسات الاستعمار بالمواطنين، وأهمية التعليم والتربية والثقافة في الحياة ودورهما في تربية النشء الجديد، والصراع بين الشيوعية والرأسمالية، والتأكيد على ضرورة الإخاء بين البشر، والصراع بين الثقافتين الغربية والإسلامية الشرقية والتأثير السيء للثقافة الغربية على المجتمع الشرقي والإسلامي، وضرورة المحافظة على القيم الإسلامية في وجه طغيان الحضارة الغربية، وسيطرة الأوهام والمعتقدات الخرافية على المجتمع، وإبراز آثار التغيرات الاجتماعية المترتبة على الأحوال النفسية للفرد، وتربية البنين والبنات وما لها من آثار

المجلد:11 العددة:3 عرف عربتمبر 2022

إيجابية وسلبية على الحياة الاجتماعية، ووضع المرأة في المجتمع الإسلامي التي نتعرض للظلم الاجتماعي، فوضوية الحياة في الغرب، الفراغ الناشئ في الحياة في ظل الحضارة الغربية التي تركز على المادة فقط وتغفل عن الجانب الروحي.

ومن المواضيع المهمة الأخرى التي تناولتها الروايات العربية والأردية في الفترة قيد الدراسة هو موضوع الحب ومكانة الحب في المجتمع والثورة على التقاليد الاجتماعية التي تحول دون لقاء المحبين، وخير مثال لذلك رواية "زينب" لمحمد حسين هيكل، و"سلوى في مهب الربح" لمحمود تيمور، و"الأجنحة المتكسرة" لجبران خليل جبران وروايات نياز فتحبوري وآخرين في الأردو، وأيضًا إبراز تأثير البيئة والمجتمع في الأحوال النفسية للعاهرات كما في رواية "أمراؤ جان" في الأردو، و"القاهرة الجديدة" و"زقاق المدق" في العربية، وأيضًا نقد رجال الدين والمصلحين المزعومين لإغفالهم عن قضايا المرأة، وثورة شبان القرن العشرين على المبادئ والمعتقدات الدينية والأخلاقية، وتصوير اضطرابهم الفكري لتأثرهم بالبيئة المحيطة بهم والمشحونة بالقلق والتوتر والاضطراب وانهيار القيم والمثل.

غلبة الاتجاه الرومانسي في الرواية أيضًا ظاهرة متشابهة في الروايتين العربية والأردية كما نجدها في روايات جبران خليل جبران في العربية وروايتي نياز فتحبوري في الأردية.

مشكلة تفشي الجهل والأمية وسيطرة الأوهام والخرافات على المجتمع وما يترتب منها من البؤس ("شجرة البؤس" و"دعاء الكروان"، لطه حسين "وحواء بلا آدم" لطاهر لاشين وغيرهما كثيرة في العربية، وروايات النذير والخيري وميرزا سجاد حسين وروايات پريم چند عمومًا)، وعيوب السلطات القضائية والتنفيذية والتشريعية في الريف (يوميات نائب في الأرياف لتوفيق الحكيم وروايات عزيز أحمد وسعادت حسن منثو وپريم چند وآخرين) هذه قضايا عامة تناولتها الروايتان العربية والأردية بوجه خاص.

## مجلة العنب ..... ... تطوّر الرواية العربية والأردية...

وتلتقي الروايتان في نشأة الاتجاه الاشتراكي في الرواية في نفس الفترة تقريبًا، قامت الحركة المحبة للتقدم في العام 1936م في الهند على يد سجاد ظهير وزملائه والفترة ذاتها هي فترة نشأة الوعي الاشتراكي في مصر وبقية أقطار العالم العربي، وإن كانت الرواية الأولى المتأثرة بالفكر الاشتراكي هي رواية "الأرض" لعبد الرحمان الشرقاوي الصادرة في عام 1952م، غير أنّ الفكر الاشتراكي أخذ ينتشر في العالم العربي، وتعد فترة الأربعينات من القرن العشرين فترة ازدهار الفكر الاشتراكي في العالم العربي في السعر والنثر، ويرى النقاد أنّ مصطلح "الالتزام" قد أصبح مصطلحًا رنانًا في العالم العربي وأخذ الشعراء والكتّاب يتحولون من الاتجاه الرومانسي إلى الاتجاه الواقعي الاجتماعي أو الاشتراكي، وإننا نلاحظ أثر ذلك واضعًا فيما كتبه نجيب محفوظ في فترة الأربعينيات، وعلي أحمد باكثير الذي نادى إلى الاشتراكية الإسلامية، وطه حسين في كتاباته.

وهناك جانب آخر تلتقي الروايتان فيه وهو مساهمة غير المسلمين في تطور الرواية، ففي الرواية العربية ولدت الرواية العربية على يد فرانسيس مراش وهو مسيحي، ونهض في لبنان عدد من الروائيين المسيحيين الذين دفعوا عجلة الرواية إلى الأمام منهم نقولا حداد، وفرح أنطون، ويعقوب صروف، وجبران خليل جبران، ورائد الرواية التاريخية جرجي زيدان، وآخرون كثيرون ممن قدّموا مساهمات ملحوظة في تطور الرواية العربية، بالنسبة للأدب الأردي، فهناك عدد كبير من الكتاب الهندوس الذين أغنوا الرواية الأردية بمساهماته القيمة، منهم "رتن ناث سرشار" و"كرشن براساد كول" و"كرشن چندر" وعملاق الرواية الأردية والهندية "بريم چند" الذي وصلت الرواية الأردية على يديه إلى مرحلة النضج والاكتمال الفني.

من ناحية المراحل التي مرّت بها الروايتان في تطورهما حتى عام 1950م، فهي تكاد تكون نفس المراحل التي مرّت بها الروايتان، فالرواية العربية انطلقت من مرحلة

المجلد:11 العدد:3 (273 يوليو-سبتمبر 2022

الترجمة إلى مرحلة الإبداع في العام 1865م أو العام 1847م في الجزائر، وخضعت لتحولات في التكنيك والموضوعات في تطورها من الطفولة إلى النضج على يد حسين هيكل أولًا ثم على يد نجيب محفوظ في الأربعينيات، وهي نفس المراحل التي مرّت بها الرواية الأردية ابتداء من ولادتها على يد نذير أحمد في العام 1869م مروراً براشد الخيري وحسيني وآخرين إلى أن بلغت النضج على يد عملاق الرواية الأردية پريم چند. وثمة وجه شبه آخر في الروايات التاريخية التي كان رائدها في العربية جرجي زيدان الذي ألّف أكثر من عشرين رواية تاريخية مستمدة من أحداث التاريخ الإسلامي هادفة إلى إثارة الشوق لدى القارئ العربي ليطلع على التاريخ العربي والإسلامي وبالتالي يستعيد ثقته بذاته وتراثه، وفي الأدب الأردي ألّف عبد الحليم شرر عددًا كبيرًا من الروايات التاريخية للأهداف ذاتها، وكان لهذه الروايات التاريخية دورً لا بأس به في تطور الرواية الفني في كلا الأدبين.

من ناحية استيعاب الاتجاهات الغربية في الرواية، نلاحظ أنّ الروايتين استقبلتا النزعات والاتجاهات الأدبية الغربية، وتفصيل ذلك أنّ الرواية في الأدبين تطورت متأثرة بالرواية الغربية ولكنها استمدت من التراث أولًا ثم استقبلت النماذج الغربية واستوعبت الاتجاهات الجديدة في الرواية في سير مواكبتها للاتجاهات العالمية في الرواية، مرّت الروايتان العربية والأردية بمرحلة الطفولة حتى نهاية القرن التاسع عشر، وفي بداية القرن العشرين استوعبت الاتجاه الرومانسي ثم الاتجاه الواقعي الاشتراكي في الثلاثينات وبعدها، ويتفاوت حضور هذه الاتجاهات في الروايتين إلا أنهما مرّتا بهذه المراحل واستوعبتا في سعيهما إلى مواكبة الرواية العالمية التي كانت تصل إليهم عن طريق الترجمة أو مباشرة وتغذى الكتاب بأفكار واتجاهات جديدة.

وهناك الكثير من أوجه الفرق بينهما أيضًا، فكل مجتمع له خصوصياته، والرواية كونها

المجلد:11 العدو:3 كالم العدو:3 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3

ملحمة العصر تصور كل ما يدور في المجتمع من أحداث وتطورات، وما يمتاز به من خصوصيات ثقافية وعادات وتقاليد وقيم، فقضية المهور مثلًا، هي قضية تخص بالهند لأسباب اجتماعية تاريخية، وحادثة تقسيم الهند هي حادثة تخص الهند وحدها وصورها قرة العين حيدر في روايتها "ميرے بهى صنم خانے" و"النوابية" (الأمارة) في لكاؤ، وغيرها العديد من القضايا الاجتماعية التي تخص الهند فقط وبالعكس.

بالنسبة إلى قضية الفلاحين فقد تم تناولها في كلتا الروايتين، ولكن التركيز على قضايا الفلاحين في الرواية الأردية هي أكثر واقعية ودقة وشمولًا كما نجدها في روايات بريم چند وهو روائي الفلاحين في المقام الأول، أما في العربية فتناولها مشوب بشيء من الرومانسية كما في رواية "عودة الروح" لتوفيق الحكيم، وتصوير التخلف الاجتماعي بسبب عوامل دينية واجتماعية كما في روايات طه حسين. قضايا الفلاحين في الرواية العربية لا تبرز بنفس العمق والشدة كما في الرواية الأردية، وقد يكون مرد ذلك إلى أن كتاب الأردو كانوا ملمين بقضايا الفلاحين عن كثب بحكم نشأتهم بين الفلاحين، وأما الروائيون العرب فركن كبارهم على الطبقة المتوسطة في المدن، مثل نجيب محفوظ الذي كتب عن أحياء وزقاق القاهرة فصوّر فيها قضايا الطبقة المتوسطة في القاهرة.

خلاصة القول: إنّ الروايتين العربية والأردية في سير تطورهما منذ النصف الثاني من القرن العشرين حتى عام 1950م استطاعتا أن تحيطا بالمجتمعين بما فيهما من أحداث وقائع وتسجل على صفحاتها كل التحولات الاجتماعية والسياسية والفكرية والثقافية بكل أمانة وصدق، والتقت الروايتان العربية والأردية في كثير من جوانبها، لا أقول إنها أثرت بعضها في البعض، ولكن بحكم نشأتها في ظروف مشابهة، تشابه بعضها مع البعض في تناولها للقضايا السياسية والاجتماعية والثقافية وأظهرت تماثلًا كبيرًا في تقبل المؤثرات الغربية واستيعابها ومعالجتها في خدمة الرواية العربية.

## مجلة العند ..... تطوّر الرواية العربية والأردية...

#### المصادر والمراجسع

#### المصادر:

روايات عربية وأردية تمت دراستها، وهي كثيرة.

#### المراجع:

- 1. أ.م. فوستر: أركان الرواية، ترجمة عياد كمال، الكرنك، القاهرة، 1988م
- 2. أحمد حسن الزيات: تاريخ الأدب العربي، دار المعرفة، بيروت، 1993م
- 3. أحمد هيكل: تطور الأدب القصصي والمسرحي في مصر من أعقاب ثورة 1919 إلى قيام الحرب الكبرى الثانية، الطبعة الرابعة، دار المعارف، القاهرة، 1970م.
- 4. أنيس المقدسي: الاتجاهات الأدبية في العالم العربي الحديث، دار العلم للملايين، ييروت، 1963م.
- 5. أنيس المقدسي: الفنون الأدبية وأعلامها في النهضة العربية الحديثة، دار الكتاب العربي، بيروت، 1963م.
- 6. جرجي زيدان: تاريخ آداب اللغة العربية، الجزء الرابع، مكتبة الهلال، القاهرة، 1937م.
- 7. حمدي السكوت: الرواية العربية الحديثة ببلوغرافيا ومدخل نقدي 1865-1995، المجلد الأول، القاهرة، 2000م
  - 8. سهيل إدريس: القصة في لبنان، بيروت، 1958م.
- 9. سهيل إدريس: محاضرات عن القصة في لبنان، الطبعة الأولى، بيروت، 1957م
- 10. شوقي ضيف: الأدب العربي المعاصر في مصر، الطبعة السابعة، دار المعارف، القاهرة، 1979م
- 11. طاهر أحمد مكي: القصة القصيرة، دراسة ومختارات، دار المعارف، القاهرة، عام الطباعة غير مذكور.
- 12. طه وادي: دراسات في نقد الرواية، الطبعة الثالثة، دار المعارف، القاهرة، 1994م

المجلد:11 العرو:3 كالعرو:3 كال

### 

- 13. عبد المحسن طه بدر: تطور الرواية العربية الحديثة في مصر 1870-1938، القاهرة، 1975م
  - 14. على الراعي: دراسات في الرواية المصرية، القاهرة، 1964م
- 15. غالى شكرى: نجيب محفوظ من الجمالية إلى نوبل، الطبعة الأولى، القاهرة، 1988م.
  - 16. فاطمة موسى محمود: في الرواية العربية المعاصرة، القاهرة، 1973م
- 17. فتحى إبراهيم: معجم المصطلحات الأدبية، المؤسسة العربية للنشر، تونس، 1988م
- 18. محمد يوسف نجم: القصة في الأدب العربي الحديث، 1870-1940، بيروت، عام الطباعة غير مذكور.
- 19. محمود حامد شوكت: القصة المصرية الحديثة، بحث تاريخي وتحليلي مقارن، الطبعة الأولى، دار الفكر العربي، القاهرة، 1974م
- 20. نبيل راغب: قضية الشكل الفني عند نجيب محفوظ، الطبعة الثالثة، الهيئة المحرية العامة للكتاب، 1988م.
  - 21. يحي حقى: فجر القصة المصرية، القاهرة، 1960م
  - 22. يوسف الشاروني: دراسات في القصة والرواية، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة 1967م
  - 23. يوسف عن الدين: في الأدب العربي الحديث بحوث ومقالات، بغداد، 1967م
    - 24. بعض المواقع على الشبكة العنكبوتية.

#### المراجع الإنجليزية:

- Allen, Roger: The Arabic Novel, an historical and critical Introduction, Syracuse, 1982.
- 2. Badawi, M.M. Modern Arabic Literature: A short history of Modern Arabic Literature, Clarendon Press, Oxford, 1993.
- 3. Cachia, Pirre: An overview of Modern Arabic literature, Edinburgh, 1990.
- 4. Gibb H.A.R. Arabic Literature, An Introduction, 2nd edition, revised, Oxford Clarendon Press, 1963.
- 5. Mahdi Ismat: Modern Arabic Literature 1900-1967, Dairatul Ma'arif Press, Osmania University, Hyderabad, 1983.

### مجلة العنب ..... صناحة العربية والأردية...

- Marks, Karl: Capital, A critique of Political Economy, Vol. I-II, 9th re-print, Progressive Publishers, 1986.
- 7. Moosa Matti: The origins of Modern Arabic Fiction, Washington, 1983.
- 8. Trilling, Lionel: The Liberal Imagination, London, 1961.
- 9. Watt, Ian: The Rise of Novel, London, 1957

### المراجع الأردية:

- 1. أبوا الكلام قاسمي: ناول كا فن (ترجمه دي آرت أوف ناول، وليم فوستر)، ايجوكيشنال بك هاؤوس، عليجراه، 1992م
  - 2. أمرت راي: شانتي كے يودها پريم چند، إله آباد، 1965م
  - 3. إندرانات مدان: پريم چندايك وويشان، دلهي، عام الطباعة غير مذكور
- 4. أنور پاشا: هند وپاک مین اردو ناول، تقابلي مطالعه، بیش رو پبلیکیشنز، نیو دلهی، 1992م دلهی، 1992م
  - 5. جواهر لعل نهرو: ميري كهاني: دلهي، 1939م
  - 6. رام بلاس شرما: پریم چنداور ان کا یُگ،راجکل برکاشن، دلهی، 1952م
    - 7. سجاد ظهیر: روشنائی، مکتبه اردو، لاهور، 1956م
- 8. سيد احتشام حسين: اردو ادب كي تنقيدي تاريخ، الطبعة الثالثة، لكناؤ، 1966م
- 9. سيد احتشام حسين: تنقيد اور عملي تنقيد، اداره فروغ اردو، لكناؤ، 1964م
- 10. سید وقار عظیم: داستان سے افسانے تک، ایجوکیشنل بك هاؤوس، علیجراه، 1994م
  - 11. علي عباس حسيني: ناول كي تاريخ وتنقيد، لكناؤ، 1965م
    - 12. قاضي عبد الغفار: مجنوں كي ڈائری، دلھي، 1934م
      - 13. مجله: زمانه، پريم چندنمبر، کانبور، 1937م
  - 14. مجله: مقالات يوم پريم چند: اترابراديش أردو أكادي، لكناؤ، 1948م
- 15. يوسف سرمست: بيسوين صدي مين اردو ناول، الطبعة الأولى، المجلس القومى لترويج اللغة الأردية، نيو دلهي، 1995م

المجلد:11 العدد:3 عدد عدد العدد العد

## مجلة الهنك - · - · - · - · - تخلّف المسلمين، قضايا و حلول

ISSN: 2321-7928

# تخلّف المسلمين، قضايا وحلول

- البروفيسور الحكيم ألطاف أحمد الأعظمي<sup>1</sup> ترجمة من الأردوية: محمد شفاء الرحمن<sup>2</sup>

لقد أثير هذا السؤال في الماضي والحاضر دائمًا في الأوساط المختلفة من المسلمين وغيرهم، وبالتأكيد سيثار في المستقبل أيضًا، وهو لماذا تخلّف المسلمون؟ (Why did) وما حدث حينما دخلوا القرن الثالث عشر بأن زال ذكاؤهم وفراستهم الحادة، وغابت أساليبهم الجميلة، وذهبت صنعاتهم الجيدة، وانتهى شغفهم بالبحث والتحقيق، وجفّت جميع منابع أفكارهم الإبداعية تدريجيًا، وانهاروا كليًا.

والإجابة التي جاءت عن هذا السؤال من المسلمين وغيرهم مختلفة، ولكن كل إجابة لها أهمية ومكانة. واسمحوا لي أن أقدّم إليكم أولًا رأي المفكر الغربي برنارد لويس (Bernard Lewis)، وهو أبرز مؤرخي الإسلام في العصر الحديث. وكان أستاذًا لدراسات الشرق الأدنى (Near Eastern Studies) في جامعة بريستون بالولايات المتحدة. وهو مؤلف لأكثر من اثنى عشر كتابًا.

ومن أهم كتبه "What Went Wrong" (ما الخطأ الذي حدث، أو أن يقال بعبارة واضحة: ما هو الخطأ الفكري والعملي الذي وقع)، وهذا الكتاب حصل على جائزة أفضل الكتب مبيعًا عام 2001م في مجلة نيويارك تائمس، وقد تطرّق هذا المفكر الغربي في هذا الكتاب بالتفصيل إلى العديد من الأسباب الداخلية والخارجية لتخلّف المسلمين وانحطاطهم الوطني، وهو يرى أنّ هناك أسبابًا داخلية لتخلّف

المجلد:11 العدو:3 (279 ليوليو- سبتمبر 2022

أ كاتب هندى كبير للدراسات الإسلامية وصاحب تفسير "ميزان القرآن".

المند العنة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي، الهند وأدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي، الهند

## مجلة العنب - · - · - · - · - تخلّف المسلمين، قضايا وحلول

المسلمين وزوالهم وليست خارجية، أي أنهم مسؤولون عن ذلك، وليس أحد غيرهم. وعلى حسب تحقيقه وبحثه فإنّ السبب الرئيسي لانحطاط المسلمين هو فقد الحرية في العالم الإسلامي، ويكتب موضعًا ما أراده بهذه الحرية:

To a Western observer, schooled in the theory and practice of Western freedom, it is precisely the lack of freedom-freedom of the mind from constraint and indoctrination, to question and inquire and speak; freedom of the economy from corrupt pervasive mismanagement; freedom of women from male oppression; freedom of citizens from tyranny- that underlies so many of the troubles of the Muslim world.<sup>1</sup>

ترجمة: إنّ السبب الرئيسي لزوال المسلمين وانحطاطهم على حسب المفكر الغربي الذي تلقى تعليمه النظري والعملي على النقط الغربي هو فقد الحرية، يعني حرية العقل من جميع أنواع القيود، ومن التعليم النظري الإجباري، أي حرية السؤال والاستفسار، وحرية البحث والتحقيق، وحرية الكلام والتحدث، وحرية المرأة من ظلم الرجال واضطهادهم، وحرية المواطنين من الظلم والعدوان، وهذا هو السبب والأساس لكثير من الصعوبات والمشكلات التي يواجهها العالم الإسلامي.

ليس من الممكن تغطية جميع الإجابات عن السؤال المذكور الذي قدّمه مختلف المذاهب الفكرية (Schools of Thought) للمسلمين في هذا المقال المختصر، ولذلك أكتفي بذكر آراء وخواطر بعض كبار علماء الهند فقط، وإن كانت خواطرهم نتعلق بتخلّف المسلمين الهنود وانحطاطهم ولكن تنطبق معنويًا على الظروف الحالية لجميع المسلمين في العالم.

المجلد:11 العدو:3 (280 يوليو-سبتمبر 2022

Irong? By Bernard L

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> What Went Wrong? By Bernard Lewis, (First ed.), P. 177.

## مجانة الهند . . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

أولًا أذكر رأي السير سيد أحمد خان، يعتقد هذا المفكر الكبير في القرن التاسع عشر أن من أهم الأسباب لانحطاط المسلمين الهنود هو تجاهلهم لمتطلبات العصر وغض بصرهم عنها، لاحظوا ما قال:

"قارنوا بين أوضاعكم وأوضاع كباركم الذين جعلوا أنفسهم صالحين للعصر الذي كانوا فيه؛ ولذلك كانوا يتمتعون بالثروة والمجد والشرف. ولم نجعل أنفسنا صالحين للزمن الذي نمر به؛ ولذلك وقعنا في الفقر والذلة".1

وقال نواب محسن الملك، وكان أقرب الناس إلى السير سيّد واليد اليمنى له إشارة إلى انحطاط المسلمين وزوالهم في الجلسة العاشرة للمؤتمر التعليمي المحمدي:

"ثبت تاريخيًا أنّ الأشياء التي تفتخر بها أوروبا اليوم نحن الذين أسسناها وقمنا بها، والأشياء التي تجعلنا جهلة وأذلة كانت خاصة بالنصارى... وللأسف أننا تركنا الأصول والمبادئ، والتزمنا بالتقاليد والعادات، وهجرنا أصول التحقيق والبحث التي يتوقف عليها الإسلام، وضاعت علينا حرية الفكر التي كانت أول درس من دروس الإسلام، وتركنا المعرفة والحكمة التي كانت ضالتنا... فأولًا لم نفعل شيئًا بسبب الكسل، وإن فعلناه فلا نداوم عليه... ومع هذا الكسل يوجد مرض آخر يحيط بنا وهو الأنانية وحب الذات، ولا نفكر في أن نفعل شيئًا ليست فيه منفعة شخصية، ولا يتوقع أن تكون لنا فيه شهرة وعزة". 2

والسبب الرئيسي لزوال المسلمين وانحطاطهم لدى إقبال الشاعر هو نظامهم السياسي الفاسد، أي النظام الملكي وطبقاتهم الدينية المتدهورة أخلاقيًا، ويقول: حبّ الشهرة عند العلماء والفقهاء، والغفلة عن هدف الشريعة أي تزكية النفس، وطلب الراحة الدنيوية، والتقليد الأعمى للسلف، وتجاهلهم عن ظروف العصر ومتطلباته،

المجلد:11 العدو:3 (281 يوليو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ليكچرز واسپيچز (المحاضرات والخطب للسرسيد أحمد خان)، ص 41.

<sup>2</sup> انظر: خطبات عاليه (الخطب العالية).

## مجلة الهند - - - - - - - - تخلّف المسلمين، قضايا و حلول

وتلقي التعليم الرهباني للصوفيين، وانحرافهم عن التصور القرآني للتوحيد، وقد أضر تصور العجم واتباع أعمالهم كثيرًا بحياة المسلمين الدينية والأخلاقية، وعلاوة على ذلك فإن الملوك الظالمين والحكام الديكتاتوريين سلبوا حرية الرأي والفكر، وسدوا سبل ظهور كفاءات المسلمين التحقيقية والبحثية، وحرموهم من جوهر الغيرة والشكيمة. وأعرب إقبال عن هذه العواطف والمشاعر في منظومته هذه التي هي كتابه "أرمغان حجاز" باسم "آواز غيب" (صوت الغيب)، لاحظوا منظومته هذه:

آئی ہے دم صحح صدا عرش بریں سے کھویا گیا کس طرح ہوا کند ترا نشتر تحقیق؟

کس طرح ہوا کند ترا نشتر تحقیق؟

ہوتے نہیں کیوں تجھ سے ساروں کے جگر چاک؟

تو ظاہر و باطن کی خلافت کا سزادار کیا شعلہ بھی ہوتا ہے غلام خس وخاشاک؟

مہر و مہ و الجم نہیں محکوم ترے کیوں؟

گیوں تیری نگاہوں سے لرزتے نہیں افلاک؟

اب تک ہے روال گرچہ لہو تیری رگوں میں کروشن تو وہ ہوتی ہے جہاں ہیں نہیں ہوتی روشن تو وہ ہوتی ہے جہاں ہیں نہیں ہوتی جہاں یہ نہیں ہوتی بیاک!

جس آگھ کے پردوں میں نہیں ہے نگہ پاک!

باتی نہ رہی تیری وہ آئینہ ضمیری!

باتی نہ رہی تیری وہ آئینہ ضمیری!

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

ترجمة: يأتينا النداء من العرش الأعلى في الصباح المبكّر: لقد ضاعت قوتك للإدراك أيّما ضياع، ولقد أصبحت موسى بحثك مفلّلة، ولم لا تخترق كبد البنجوم بك، فقد كنت حقيقًا بخلافة الظاهر والباطن، وهل تكون الشعلة رقيقًا للحشائش، وهل لا تستولي على الشمس والقمر والنجوم، ولم لا تقشعر بنظرتك السماوات، ولو أنّ وريدك تجري فيه الدماء ولكن لا توجد فيها حرارة التفكير ولا الشجاعة الباسلة، فالعين التي تفقد نظرة طاهرة لا تبصر ولو هي مفتوحة، فلقد زالت قدرتك الباصرة للداخل يا مَنْ حُرِمَ الحكمَ والعلمَ والتقي.

خلافًا لما تقدم من التصورات والمشاعر والعواطف تعتقد الطبقة الدينية أنّ السبب الحقيقي لانحطاط المسلمين هو انحرافهم الفكري والعملي عن الإسلام. وكتب الشيخ محمد شفيع في كتابه "وحدتِ أمت" (وحدة الأمة) "أنّ شيخ الهند محمود الحسن قام بجمع كبار علماء ديوبند بعد أن خرج من السجن في مالطا، وأعرب عن رأيه هذا، وهو أنّ هناك سببين فقط لانحطاط المسلمين، أحدهما: اختلافهم وافتراقهم فيما بينهم، والثاني: عدم اهتمامهم بالقرآن الكريم. 2

وهناك يعترض على هذا السبب الأخير أنه إذا كان السبب الرئيسي لزوال المسلمين هو إعراضهم عن الإسلام فلماذا تقدمت الأقوام الذين ليسوا متدينين فيما تعارف عليه الناس، ولماذا لهم السلطة والقوة اليوم، وبعض الأقوام المسيطرين يتنفرون عن الدين بل أنهم ينكرون وجود الله تعالى. فهذا يُثبت أنّ النهضة الدنيوية مرتبطة بالأسباب المادية وليست بالدين، وهذه هي الأسباب التي تحتل فيها العوامل العلمية والثقافية والاقتصادية مكانة بارزة، وإذا ضعفت هذه الأسباب المادية فتكون تلك الأقوام مغلوبين ومجهولين.

المجلد:11 العدد:3 (283 يوليو-سبتمبر 2022

أ يرجع هذا الانحراف إلى أن العلماء أنفسهم انحرفوا وابتعدوا عن الإسلام عمليًا إلى حد كبير.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حال هذا الإهمال وعدم الاهتمام هي أنّ القرآن الكريم له مكانة ثانوية في دار العلوم ديوبند نفسها، لم يُدرّس فيها إلا بعض الأجزاء ترجمة وتفسيرًا.

# مجائة الهند . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

إنّ جميع الأسباب المذكورة أعلاه مهمة للغاية في حد ذاتها، ولكنها في الواقع هي العلامات (Symptoms) وليس السبب الجزري (Root cause)، والسبب الحقيقي لتخلّف المسلمين وزوالهم ليس خارجيًا كما يعتقدون عمومًا، بل كان داخليًا، أي الضعف الداخلي (Inner degeneration)، أو له اسم آخر وهو الانحطاط الأخلاقي المضعف الداخلي (Moral- degeneration)، بما أنّ القانون الأخلاقي يعمل تدريجيًا ولذلك لا يرى في ظل الظروف العادية، وأنّ العيون لا يمكن لها أن تراه في الظاهر، ولكن قانون الزوال يستمر دائمًا.

إِن السبب الحقيقي لعروج الأقوام وزوالهم ذكر في موضعين من القرآن الكريم، قال الله تعالى: "ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِّعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ وَأَنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ۚ "، وقال تعالى في موضع آخر: "إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمُ "، 2

فاتضح بالشهادة الربانية (Divine evidence) تمامًا أنّ عروج القوم وزوالهم مرتبط بداخلهم، أي أنه يرتبط بتعمير النفس وتخريبها، وأما الحالة التعميرية فهي العروج، وبينما الحالة التخريبية هي الزوال.

كما أنّ بعض المؤرخين والمتفحي الآفاق والمفكرين المبصرين تكلموا عن زوال الأقوام وجعلوا الانحطاط الأخلاقي سببًا رئيسيًا له. ويكتب الدكتور غوستاف لوبون في كتابه "Psychic Laws for the Rise and Fall of Nations"

ترجمة: إنَّ أساس الحياة الوطنية لا يقوم إلا على دعامة الأخلاق. وليس للعقل دخل

المجلد:11 العدو:3 (284 ) يوليو-سبتمبر 2022

<sup>1</sup> سورة الأنفال: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الرعد: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> هذا الكتاب تُرجم إلى اللغة العربية باسم "سر تطور الأمم"، ثم قام بترجمة هذا الكتاب إلى اللغة الأردية المولوي عبد السلام الندوي باسم "انقلاب الأمم" وهذا الاقتباس مأخوذ من هذا الكتاب.

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . قضايا و حلول

فيه إلا القليل. وأنّ الروم كانوا في عصر تخلفهم وانحطاطهم أقوى عقلًا من آبائهم، بيد أنهم فقدوا ما توارثوا عليه من الأخلاق والقيم والعزم والشجاعة والتضحية التي تقدم بها آباؤهم، ولذلك انهاروا في كهوف التدهور والتخلف. وهذا نفسه هو السلوك الأخلاقي المحكم الذي جعل ستين ألفًا من البريطانيين يحكمون ثلاثة مائة مليون من المنود. على الرغم من وجود الكثير من الأشخاص الهنود الذين يمكن لهم الوقوف من الناحية الفكرية مع البريطانيين جنبًا إلى جنب. 2

وقال مؤرخ آخر غاستولي بون: وحاصل تحقيقه هو ما مضى أعلاه، وهو يكتب:

"إنّ الخصائص الأخلاقية والعقلية يعتمد عليها التطور التدريجي لأيّ أمة، وهذه هي الخصائص التي تحدد جزءًا من تاريخ العالم لهؤلاء القوم، وعلى من يريد اكتشاف الحالة الحقيقية لأيّ أمة أن يدرس هذه الخصائص لا الخصائص الفيزيائية، وما هي الأسباب التي تجعل ثلاثة مائة مليون من الهنود خاضعين لبضعة آلاف من الحكومة الاستعمارية البريطانية. وهذا السر سينكشف لنا عندما نقارن بين الأوضاع الأخلاقية والعقلية لهذين الشعبين. وتظهر بهذه المقارنة بوضوح أنّ في أحدهما يوجد الاستقلال والقوى العملية، والضعف في الآخر.3

وهذه الفكرة مبنية على الحقيقة، وهي أنّ هزيمة مسلمي آسيا الوسطى وإيران من التتار وقتلهم المأساوي في القرن الثالث عشر تشهد على هذه الحقيقة التاريخية. وكان المغول متوحشين للغاية، لا يعلمون العلوم والفنون، ومع ذلك فقد سحقوا المسلمين سحقًا الذين حازوا المكانة العالية في العلوم والفنون، وليس هناك أي سبب لفشل المسلمين هذا

المجلد:11 العدو:3 حدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:1

<u>-</u>

لا يرى كثير من المسلمين ثقافة الأمم الغربية إلا جوانبها السلبية من أبرزها شرب الخر، والاختلاط الجنسي. ويتجاهلون جوانبها الإيجابية، مثل الالتزام بالمواعيد، ومراعاة النظام، وحماسة التحقيق والبحث، وتضحية النفس والمال، والهمة العالية، والأمانة، ومراقبة المعيار، والجهد الكبير وما إلى ذلك.

 $<sup>^{2}</sup>$  انقلاب الأمم، ص 27-28.

<sup>3</sup> تمدن هند (ثقافة الهند)، ص 62.

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

غير سوء نظامهم الأخلاقي، وسموّ القوى الأخلاقية للمغول.

وكان زوال إمبراطورية المغول في الهند أيضًا نتيجة للانحطاط الأخلاقي، فالحكومة من أكبر نعم الله تعالى، ولها بعض المتطلبات، وأنّ لحسن النظام وإقامة العدل أهمية كبيرة، ولو نظرنا من هذه الناحية علينا الاعتراف بأنه قد انتهت قدرة المسلمين الهنود وأهليتهم للقيام بأعباء الحكومة بحلول العقد الثاني من القرن الثامن عشر. لأنهم تركوا الأعمال الشاقة والحياة البسيطة، وأولعوا بالترف ورغد العيش، وقد جعل بغضهم ونفاقهم فيما بينهم الحياة الاجتماعية هشة بشكل لا يمكن تداركه، ولم يسلم عامة المسلمين ولا الطبقة الحاكمة من الضعف العقلي، والغواية والضلال. يكتب المؤلف المعروف الشيخ محمد إكرام يصف حال حرب الحكومة ضد شعب المراتها في عهد أورنغ زيب عالمكير (1707م):

"إنّ أورنغ زيب لم يحقق نجاحًا حقيقيًا ضد المراتها مع مزاياه وخصائصه الشخصية. ولكن كان أهم الأسباب التي يكمن فيها سرّ زوال الحكومة الإسلامية هو الضعف الأخلاقي والعسكري للأمراء المغوليين، وجيوشهم، ولا كلام في وعي الملك، وشجاعته وجهده، ومثابرته، ولكن تجذرت في قادته وعساكره الخصال القبيحة مثل الكسل وطلب الراحة، والخيانة والغدر، والإعراض عن الواجبات والفرائض، والأنانية وحب الذات، وأنهم كانوا متخلفين عن خصومهم المراتها في الحالة الأخلاقية. وكان يناضل كل فرد منهم بأي طريقة من الطرق الممكنة، وفي الجانب الآخر فإن الأمراء المغوليين وعساكرهم أفسدهم الترف والتنعم، واللهو واللعب في عهد جهانكير وشاهجهان". أ

وكان التدهور الأخلاقي للمغول شيئًا بطيئًا بسبب قوة شخصية أورنغ زيب، والعيون الطاهرة لم تتمكن من رؤيتها، ولكن لما توفي الملك أصبحت علامات زوالهم الأخلاقي واضحة وبارزة. لاحظوا كلمات مؤرخ حال الحرب التي جرت بين

1 رود کوثر، ص 530.

المجلد:11 العددة:3 كالم المعردة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 المعردة:3 المجلد:11 المعردة:3 المجلد:11 المعردة:3 المع

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

جهاندار شاه وابن أخيه جلال الدين فرخ سير لعرش الحكومة في سنة 1713م والتي انهزم فيها جهاندار شاه:

"بالرغم من أنّ الملك خرج لحماية آكره وحفظها بعد طلب الأمراء ولكن كانت معه جماعة من البغايا والموسيقين، وواجه العدو خارج المدينة، ودارت كتيبة من جيوش حسن خلف جيوش الملك فوجدت البغايا والموسيقين الذين كانوا يتدربون على الرقص والموسيقي، فأصيبت بعض خيامهم بالرماح مما تسبب حدوث التدافع بين البغايا والموسيقين، فركبت حبيبة جهاندار الخاصة لال كنور عربتها وهربت، واختبأ الملك أيضًا معها في آغرة بعد أن أصدر أحكامًا مضطربة للجيش، وحدثت فيهم ضجة بأن الملك توتى وهرب، فما الذي يدعو الجيش كله أن يقاتلوا ويُقتلوا". أ

والآن لاحظوا ما بينه آغا محمود بيغ راحت² المسؤول الكبير في العهد الأخير للحاكم المغولي الرسمي أكبر شاه الثاني (1806م – 1837م) وهذا البيان يكشف الحقيقة:

"ذات يوم ذكر زوال الحكومة في بلاط أبي نصر محمد أكبر شاه الثاني. فقال بخشي محمود خان: دمّ المملكة أربعة رجال، الأول: الحكاء الذين غذوا الحكام اليقظين المقويّات التي لم يستطيعوا تحملها، وطلبوا الترف واللهو واللعب وأغروا به. الثاني: المغنون الذين قدموا لهم ما كانت في بيوتهم من الأبكار الصغار، وافتخروا بذلك، وجعلوا السلاطين منشغلين بالرقص والبهجة، فصار أهل الغناء والموسيقي من ذوي المناصب والوظائف، فوقع الخلل والفساد في أمور المملكة. الثالث: كثرة العيال، كثرت الزوجات فكثرت بها الأولاد فوقع البغض والحقد والحسد بسبب الصراع المنزلي، الرابع: المشائخ وأولاد المرشدين: كلما حضروا وذكرت أمور المملكة رفعوا الحكام إلى أوج الثريا من عندهم، وجعلوا يبينون مسائل التصوف، وبدؤوا يمدحون

المجلد:11 العددة:3 كالم المعردة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 العددة:3 المجلد:11 المعددة:3 المجلد:11 المج

<sup>1</sup> تاريخ مسلمانان پاکستان وبهارت (تاريخ مسلمي باکستان والهند)، 177/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كان مومن خان تلميذًا لمومن.

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

العزلة وفوائدها. ويخوّفون من إراقة دماء عباد الله عزّ وجلّ، ولما انتهى الشيخ من كلامه هذا، بدا يذكر كراماته بنفسه، وقال: نحن ندعو الله تعالى، لأنّ جيش الدعاء يكفى للفتح والنصر لمقامكم، ....فضرت جيوش الدعاء، وزالت الحكومة". أ

ولا مجال هنا لبيان تفاصيل ما بيّنه المحدث شاه ولي الله الدهلوي في كتابه "التفهيمات الإلهية" من الحالة الأخلاقية للطبقات المختلفة من المسلمين في عصره، بل أقدّم لكم بعض السطور لمقال السير سيّد أحمد خان الذي وصف به حالة التدهور العقلي والأخلاقي للمسلمين في القرن التاسع عشر، فيكتب:

"إنّ مجلس العلم والأخلاق، وسلوك الصداقة اتخذ طريقًا أسوأ من النفاق. وأنّ الأخلاق ليست إلا التكلم بالكلام الحلو، والترحيب الحار. والآن صارت الأخلاق الأخلاق ليست إلا التكلم بالكلام الحلو، والترحيب الحار. والآن صارت الأخلاق هي المكر والسمعة، والكياسة والفطنة هي الخيانة والخداع. وإذا نظرت في محادثتهم فإنها تبدو غريبة، حتى أنّ المثقفين والعقلاء والرجال المتدينين لا يراعون شيئًا من الثقافة والآداب في محادثاتهم. وإذا ذهبت إلى حفلات الأصدقاء الشباب النبلاء فتجد أنهم يسبون بعضهم البعض، ويتفوهون بكلمات الفحش والإباحية. وإذا نظرت إلى أحوال الأغنياء فلن تجدهم مشغولين إلا بالسماني والحمام، وكذلك يقضون حياتهم في سخافة ووقاحة وليس عندهم أي عمل وأو شغل. وأما حالة الناس المتدينين فتجد أنهم مليئين بالحقد والبغض، والغيرة والحمية، والاعتزاز بالدين، وإذا تواصلت البحث عن الشيطان في الدنيا فلن تجده إلا في جباتهم وعمائمهم". و

فاتضح مما مضى من البيانات المذكورة التاريخية أنّ الانحطاط الأخلاقي كان هو السبب لتخلف المسلمين وزوالهم الذي أدى في النهاية إلى باب تدهورهم العقلي، ثم

المجلد:11 العدد:3 (288 يوليو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نتائج المعانى، ص 175-176.

<sup>2</sup> التفهيمات الإلهية، 1/216-219.

<sup>3</sup> تهذيب الأخلاق، مقالات السرسيد، ص 451-452.

# مجلة الهنب . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

زوالهم السياسي. وعلم أيضًا بأنّ الذين دفعوا المسلمين إلى هذه المكانة المؤلمة كانوا هم الملوك المترفين غير المباليين بالآخرة، والعلماء عديمي الأدوار وأصحاب الركود، والصوفيين المحرومين من النقاء الداخلي وتزكية النفس والغافلين عن أحوال العصر.

العلاج (التدابير الإصلاحية) (Remedies): الآن أذكر لكم العلاج والتدابير الإصلاحية بعد توضيح أسباب الزوال وتحديدها، ما هو الطريق لإصلاح الظروف والأحوال؟ (How we put it right) ولكن قبل ذلك أريد أن أقول إن دراسة والأحوال؟ (How we put it right) ولكن قبل ذلك أريد أن أقول إن دراسة التاريخ تكشف لنا أنّ الشر في أمة يبدأ بطبقتها العليا، أي أولي الأمر أولًا الذين يكون بأيديهم زمام قيادة الأمة، ويحدث الخلل والفساد في الحالة الأخلاقية للقادة الدينيين، ثم يصل هذا الخلل والفساد إلى الطبقة الوسطى تدريجيًا، ومن ثم يقع الفساد في أخلاق عامة الناس بسبب هاتين الطبقتين، وبناء على ذلك فإن الطريقة المؤثرة والفعّالة للإصلاح (Reform) هي أن يبدأ من الطبقة العليا، وإن صلح التدهور الأخلاقي للأمراء والحكام من المسلمين، وطبقاتهم الدينية بطريقة صحيحة فيسهل عمل إصلاح عامة الناس، ويمكن ذلك من خلال الأمور الآتية:

1 - قيام الجماعة: إنّ الخطوة الأولى والأهم في إصلاح أحوال الناس هي إنشاء المركز لتجمع الناس الذي سمي في الحديث الشريف باسم "الجماعة" أي هي الجماعة الوحيدة للمسلمين التي أشار إليها النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْ وَسَلَّة بقوله: "من رأى من أميره شيئاً يكرهه فليصبر عليه، فإنه من فارق الجماعة شبراً فمات إلا مات ميتة الجاهلية". أولكن نرى بالرغم من هذا التحذير أنه في العصر الراهن لا توجد أمة في العالم أكثر انقسامًا من المسلمين، وهذا الخلاف وقع في كل من الأمور الدينية والدنيوية، والأمة بأسرها افترقت على جماعات وفرق مختلفة، ويتهم بعضهم البعض بأنها باطلة أو على غير حق، وهذا هو حال المسلمين اليوم وكان عليه اليهود والنصارى في حين من الأحيان، قال الله تعالى في

<sup>1</sup> صحيح البخاري، 9/93، برقم (7054).

المجلد:11 العرو:3 (289 سبتمبر 2022

### مجلة الهند - - - - - - - - تخلّف المسلمين، قضايا وحلول

القرآن الكريم: "وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءِ وَهُمْ يَتُلُونَ ٱلْكِتَابُّ. أو حُث المسلمون على أن لا يختلفوا ولا يتنازعوا في دينهم مثل اليهود والنصارى، قال تعالى: "وَلَا تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَٱخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا اليهود والنصارى، قال تعالى: "وَلَا تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَٱخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا اليهود والنصارى، قال تعالى: "وَلَا تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَٱخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَكُ أَنْ ولكن علماء المسلمين، وقادة الوطن تجاهلوا هذا التلقين والتحذير، واختلفوا في دينهم تفسيرًا وتأويلًا، وقسموا الأمة الإسلامية إلى مختلف الفرق والجماعات المتحاربة، وعلى المسلمين أن يفهموا أنّ التفرق إلى فرق وجماعات محرم والجماعات المتحاربة، وعلى المسلمين أن يفهموا أنّ التفرق إلى عمران المذكورة، وفي هذا الصدد يكفى الحديث الذي رواه البخاري أن ينبه المسلمين:

"أن أبا إدريس الخولاني سمع حذيفة بن اليمان يقول كان الناس يسألون رسول الله: عن الخير وكنت أسأله، عن الشر مخافة أن يدركني، فقلت: يا رسول الله إنا كنا في جاهلية وشر فجاءنا الله بهذا الخير فهل بعد هذا الخير من شر قال نعم قلت وهل بعد ذلك الشر من خير قال نعم وفيه دخن قلت وما دخنه قال قوم يهدون بغير هدي تعرف منهم وتنكر قلت فهل بعد ذلك الخير من شر قال نعم دعاة على أبواب جهنم من أجابهم إليها قذفوه فيها قلت يا رسول الله صفهم لنا قال هم من جلدتنا ويتكلمون بألسنتنا قلت فما تأمرني إن أدركني ذلك قال تلزم جماعة المسلمين وإمامهم قلت فإن لم يكن لهم جماعة، ولا إمام قال فاعتزل تلك الفرق كلها ولو أن تعض بأصل شجرة حتى يدركك الموت وأنت على ذلك". 3

المراد بعدم وجود الجماعة وإمامها في الحديث المذكورة هو انتهاء النظام الاجتماعي للمسلمين، أي لم تبق لهم حكومة. وتم توجيههم في هذه الظروف أن لا يفترقوا إلى

<sup>1</sup> سورة البقرة: 113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة آل عمران: 105.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، 65/9، برقم (7084).

# مجلة الهنك ...... حسن المسلمين، قضايا وحلول

فرق وجماعات إلى أن تتم إعادة قيام الجماعة.

علم بذلك أنه إذا لم تكن للمسلمين جماعة فيجب عليهم تأسيسها. وفي هذا الصدد، فإن الآية التالية التي نتعلق بموسى عليه السلام وقومه في مصر القديمة لها أهمية كبيرة، قال الله تعالى: "وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتَا وَٱجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ وَبَيْنَ ﴿ اللهُ تَعَالَى: "وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتَا وَٱجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ وَبَيْنَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُو

لأي شيء هذه البشارة؟ البشارة لتقلب الأحوال، وهي إذا تم قيام مركز الاجتماع فتنشأ الصحوة الاجتماعية في المؤمنين بالاهتمام بإقامة الصلاة، فيكون بينهم اصطفاف، ومن ثم يتعودون على طاعة الأمير، وفوق ذلك أنّ العلاقة القلبية تقوم مع الله سبحانه وتعالى التي لها مكانة أساسية في بناء الأمة.

ومن الأمور المهمة التي يجب القيام بها بعد إنشاء الجماعة اختيار أبناء الأمة الواعين الذين لهم قدرات تنظيمية وقيادية للقيام بالشؤون الاجتماعية للمسلمين، قال الله تعالى: "إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلأَمَانَاتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا". 2

اتفق جميع المفسرين على أنّ الأمانة في الآية تعني المسؤولية والمنصب، وأوصي المسلمون بإعطاء المنصب لمن يستأهله حقًا، ويجب أن يتصف أهله بصفتين طبقًا لما يبّنه القرآن الكريم، إحداهما: العلم (أي القدرة الإدارية، والبصيرة)، والثانية: الجسم (أن يكون قوي الجسم، وجريئًا)، كما قال تعالى عن طالوت: "قَالَ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَلُهُ عَلَيْكُمُ وَزَادَهُو بَسُطَةً فِي ٱلْعِلْمِ وَٱلجُسْمُ "د.

ولكن العلماء ليسوا ممن لهم المناصب. قال ابن خلدون مؤسس تاريخ الفلسفة: "إن العلماء من بين البشر أبعد عن السياسة ومذاهبها والسبب في ذلك أنهم معتادون على

المجلد:11 العدو:3 (291 عدو:3

\_\_\_

<sup>1</sup> سورة يونس: 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة النساء: 58.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سورة البقرة: 247.

## مجلة الهند - - - - - - - - تخلّف المسلمين، قضايا و حلول

النظر الفكري والغوص في المعاني وانتزاعها من المحسوسات وتجريدها في الذهن". أوتؤيد هذه الفكرة العديد من الوقائع التاريخية، ومن الأدلة والشواهد الواضحة على ذلك فشل جماعة إخوان المسلمين في مصر، وحركة الجهاد للسيد أحمد الشهيد في الهند، والسياسة المرتبكة لحكومة طالبان وعنفها الديني قبل بضع سنوات فقط في أفغانستان. وإنّ مهمة العلماء وعملهم هو تعليم المسلمين وتربيتهم بإخلاص فقط.

2 - التمسك بالقرآن الكريم: والمهمة الثانية بعد قيام الجماعة هي التمسك بالقرآن الكريم، أي يجب على كافة المسلمين أن يعرضوا عن كل جانب، ويميلوا إلى القرآن الكريم ويتمسكوا به، وبسبب هجره تشتت الأمة الإسلامية، قال تعالى: "وَاَعْتَصِمُواْ جِعَبْلِ اللهِ جَمِيعَا وَلَا تَقَرَّقُواْ "وَاتَفَق معظم العلماء والمفسرين على أنّ المراد بـ" حبل الله " في الآية هو القرآن الكريم، وقد أمر المسلمون أن يتمسكوا به، وجاء في حديث عن جبير بن مطعم رَصَيَالِيّفَهُمَنَهُ قال كا مع النبي صَلَّاللَهُ كَلَيْهُوسَلِّم بالجحفة فقال: "أليس تشهدون أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأني رسول الله وأنّ القرآن جاء من عند الله قلنا بلي قال فأبشروا فإن هذا القرآن طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم فتمسكوا به فإنكم لن تهلكوا ولن تضلوا بعده أبدًا ".3 وخطب النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم في هجة الوداع أمام مائة ألف مسلم من الصحابة وَعَمَالِيَهُ عَنْهُمُ وخطب النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ في هجة الوداع أمام مائة ألف مسلم من الصحابة وَعَمَالِيَهُ عَنْهُمُ

وقال في نهاية الخطبة: "وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به كتاب الله". 4 هناك سؤال مهم. كيف نتمسك بالقرآن الكريم حتى لا يكون اختلاف وتشتت؟ وإذا قمنا بحل هذا السؤال بشكل صحيح يمكن للمسلمين أن يكونوا أمة واحدة مرة أخرى. وفي هذا الصدد أنّ الأمور التالية تحتل المكانة الريادية:

المجلد:11 العددة:3 (292 كيويو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مقدمة ابن خلدون، 359/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة آل عمران: 103.

<sup>3</sup> مسند البزار، 346/8 برقم (3421)، وقال العلامة الألباني رحمه الله: حديث صحيح لغيره. انظر: صحيح الترغيب والترهيب، 10/1 برقم (39).

<sup>4</sup> صحيح مسلم، 39/4، برقم (147).

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

أ - قال الله تعالى في القرآن الكريم: "إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُو لَحَنفِظُونَ ۞" ممل هذه الآية كثير من العلماء والمفسرين على حفظ الألفاظ القرآنية، ولكن الصحيح أنها تشمل المعاني أيضًا، وأنّ القرآن الكريم هو آخر كتاب للهداية، وأنّ الكتب الدينية التي أزلت من قبل حرّفها العلماء الدينيون مأوّلين أنّ هذا هو الشرح والتفسير، كما يتضح تمامًا بما وقع في التوراة والإنجيل من التحريف والتبديل. وبناء على ذلك كان من الضروري أن تحفظ المعاني مع حفظ الألفاظ القرآنية، ولذلك قال تعالى بتصريف الآيات (سورة الأنعام: 106)، أي أنّ الله بيّن شيئًا واحدًا مرارًا بألفاظ مختلفة وأساليب متنوعة فوضّح كل شيء وعيّنه. نعم، إنه أمر آخر بأنّ علماء هذه الأمة العاكفين على الدنيا قد جعلوه مجالًا للتحريف بمختلف الحيل.

ب - أن هذه الفكرة شائعة حول القرآن الكريم، والعلماء هم المسؤولون عن هذا وهي أنّ هذا كلام فيه إجمال لا يمكن فهمه بدون الحديث. ويرد على هذه الفكرة العديد من الآيات القرآنية، وذلك من صفاته المهمة "المبين" يعني أنّ القرآن الكريم واضح بيّن، وذكرت هذه الصفة في المواضع العديدة من القرآن الكريم، مثلًا قال تعالى: "قَدْ جَاءَكُم مِّنَ ٱللّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ فَ"، ققيل عن القرآن الكريم بأنه نور، أي أنه كتاب واضح معناه تمامًا، ومن صفات القرآن الكريم الأخرى "... تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ"، أي أنّ القرآن الكريم فيه بيان لكل شيء. ومن صفاته أنه مفصل، قال تعالى: "وَهُو أَنْ القرآن الكريم فيه بيان لكل شيء. ومن صفاته أنه مفصل، قال تعالى: "وَهُو أَنْ إِلَيْكُمُ ٱلْكِتَابَ مُفَصَّلًا ".5

<sup>1</sup> سورة الحجر: 9.

أَذَكُر المؤلف هذه الأمور مع الإحالة إلى الآية 106 من سورة الأنعام، ولكنني لم أجد مثل هذه الأمور في هذه الآية؛ ولذلك لم أذكر نص الآية في المتن. ولاحظوا الآية: "اَتَبِعْ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكٌ لاَ إِللهَ إِلَّا هُوَّ وَأَعْرِضْ عَن ٱلْمُشْرِكِينَ ٥٠.

<sup>3</sup> سورة المائدة: 15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة النحل: 89.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الأنعام: 114.

# مجاهة الهند ...... ..... تخلّف المسلمين، قضايا وحلول

يعرف أهل العلم أنّ لغة القرآن الكريم لغة فصيحة وبليغة، وفضّل الإيجاز (Ambiguity) في البيان والتوضيح، ولذلك يوجد إجمال وإبهام (Ambiguity) في كثير من الآيات القرآنية، ولكن فصّل هذا الإجمال في موضع آخر، قال تعالى: "الرَّ كِتَنبُ أُحْكِمَتُ ءَايَنتُهُ و ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ۞"، أ وهذا الشرح والتوضيح يطابق الوعد الذي جاء ذكره في سورة القيامة قوله تعالى: " ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ و ۞". عليه عليه الوعد الذي جاء ذكره في سورة القيامة قوله تعالى: " ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ و ۞". و

فعلم أنّ الله تعالى نفسه فصّل كل الإجمال الذي ورد في القرآن الكريم وشرحه، ولم يعهد به إلى أيّ شخص آخر، ولم يتركه له كما يظنه كثير من العلماء. كما ثبت أنّ هذه الفكرة خاطئة بأن القرآن الكريم لا يمكن فهمه بدون الحديث، وليعلم أنّ النبي صَالَللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ لم يفسر إلا آيات قليلة كما روي عن عائشة رَحَوَلَلهُ عَنها قالت: ما كان النبي صَالَللهُ عَليْه وَسَلَم شيئًا من القرآن إلا آيًا بعدد، علمهن إياه جبريل. ق فبناء على ذلك أنّ أحسن الأصول لفهم القرآن الكريم هو أن يُرجع إلى القرآن الكريم نفسه، أي يُفسر القرآن بالقرآن، كما قال ابن كثير رحمه الله في مقدمة تفسيره: "فإن قال قائل: فما أحسن طرق التفسير؟ فالجواب: إنّ أصح الطرق في ذلك أن يفسر القرآن بالقرآن الكريم كما أمنا في سورة ص، قوله تعالى: الله تعالى بإخلاص، ثم يتدبر في آيات القرآن الكريم كما أمنا في سورة ص، قوله تعالى: "كِتَنبُ أَنوَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْوَكُ لِيَدَّبُرُواْ عَايَتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُواْ ٱلأَلْبَبِ قَ"، وَ وأن ينظر في سياق الكلام (Context) ونظائره (Precedents) بإمعان تكرارًا ومرارًا، وأن يفكر في سياق الكلام (Context) ونظائره (Precedents) بإمعان تكرارًا ومرارًا، وأن يفكر في

المجلد:11 العددة:3 2022 يوليو- سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة هود: 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة القيامة: 19.

ق جامع البيان في تأويل القرآن، 84/1، وذكر أحمد محمود شاكر في حاشية نفس الصفحة: أن الحديث نقله ابن كثير في تفسيره عن الطبري، وقال: "حديث منكر غريب. انظر أيضًا: تفسير القرآن العظيم، 14/1، وضعّف هذا الحديث العلامة الألباني بلفظ: "كان لا يفسر شيئًا من القرآن برأيه إلا آيا بعددٍ، علّمهن إياه جبريل" انظر: سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمة، 154/14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> تفسير القرآن العظيم (المقدمة)، 7/1.

<sup>5</sup> سورة ص: 29،

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . قضايا و حلول

الآيات ذات الصلة بالموضوع بعد أن يجمعها، فسيتضح تمامًا معنى كل آية من آيات القرآن الكريم إن شاء الله تعالى، ولن يقع أيّ خلاف. أ

ج - هناك آيات عديدة في القرآن الكريم أجمل فيها ولم يفسر، هذه آيات الأحكام، لأنّ الأحكام نتعلق بأحوال وظروف الأزمنة، وهي نتغير بتغير الأحوال، ولذلك وكّل تفسير آيات الأحكام وتوضيحها إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فحدّد الصورة العملية لتلك الأحكام وبيّنها على حسب البصيرة التي أعطاه الله. ولذلك يجب الرجوع في فهم آيات الأحكام إلى ذلك التفسير العملي، أي إلى سنة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم.

وبسبب عدم مراعاة الأمور الثلاثة التي ذكرتها أعلاه وقع كثير من الخلاف في تفسير القرآن الكريم، وانقسمت الأمة إلى جماعات وفرق مختلفة. والعلاج الوحيد لهذا الخلاف أن يتمسك المسلمون، لا سيما علماؤهم بالقرآن الكريم على النحو الذي ذكر أعلاه.

3 - إصلاح نظام العبادة: من أهم أسباب تدهور أخلاق المسلمين وأعمالهم هو التصور غير القرآني للعبادة، والغاية الأساسية للعبادة التي فرضت في الإسلام مثل الصلاة والزكاة والصوم والحج هي تزكية النفس والطاعة الصادقة لله تعالى، وهي ما يسمى بالتقوى في اصطلاح القرآن الكريم، قال تعالى عن الصلاة التي هي أعظم أنواع العبادة: "إِنَّ ٱلصَّلَوٰة تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِّ"، وقال عن الصوم: "يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ هَا"، وقال عن الحج: "وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ هَا"، وقال عن الحج: "وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقُونَ أَلَا التَّالِيُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللللْهُ ا

ولكن من سوء الحظ أنّ المسلمين جعلوا الغاية من العبادة سببًا لحصول الثواب.

المجلد:11 العدو:3 295 يوليو-سبتمبر 2022

انظر للتفاصيل: كتابي "تفسير قرآن  $\geq$  اصول ومسائل" (أصول تفسير القرآن ومسائله).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة العنكبوت: 45.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سورة البقرة: 183.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة البقرة: 197.

## مجلة الهنب - · - · - · - · - تخلّف المسلمين، قضايا وحلول

وهذا هو السبب أنهم يتبعون الهوى والنفس ولا يتخلون عن الأخلاق والأعمال السيئة كما هو المشاهد دائمًا مع اهتمامهم بالصلاة والصوم.

وهذا هو حال الصدقة يعني إنفاق الأموال. يظن أكثر المسلمين أنّ إنفاق الأموال يجب على الأغنياء فقط، لا على غيرهم، فهذا خطأ كبير يجب تداركه الغاية. فيجب الإنفاق في سبيل الله كما تجب الصلاة على كل عاقل بالغ، وهما من مقتضيات الإيمان بالله تعالى، قال تعالى في بداية سورة البقرة: "ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَا رَيْبٌ فِيهُ هُدَى لِلْمُتَقِينَ آلَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمُ يُنفِقُونَ آلَهُ وقال في موضع آخر: "قُل لِعِبَادِى ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ يُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُنفِقُواْ يُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَنَهُمُ سِرَّا وَعَلَانِيَةً". 2

وثبت في الحديث أيضًا أنّ الإنفاق يجب في سبيل الله، قال النبي صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: "على كل مسلم صدقة قالوا يا رسول الله فإن لم يستطع أو لم يفعل قال يعمل بيديه فيأكل منه ويتصدق". وقال صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: "على كل مسلم صدقة فقالوا يا نبي الله فهن لم يجد قال يعمل بيده فينفع نفسه ويتصدق". وعمل بيده فينفع نفسه ويتصدق". والم

بعد سماع هذا الحديث النبوي كان الفقراء من الصحابة رضوان الله عليهم يحتطبون ويبيعون في الأسواق ويتصدقون، وإذا كانت الصدقة واجبة في العهد النبوي فلماذا لا تجب اليوم؟ ليتذكر أنّ الصلاة دليل على حب الله تعالى، بينما الإنفاق (الصدقة) دليل على حب عباده، وبني الإسلام على هذين العمودين. وليتذكر أيضًا أنّ أفضل الصلوات هي التي تؤدى مع الجماعة، فكذلك أنّ أفضل الصدقات هي التي تؤدى

المجلد:11 العدو:3 (296 سبتمبر 2022 يوليو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة البقرة: 2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة إبراهيم: 31.

<sup>3</sup> سنن الدارمي، 399/2، برقم: (2747).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> صحيح البخاري، 143/2 برقم: (1445).

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

جماعيًا، وتنفق بالطريقة المنظمة حتى تلبى احتياجات الفقراء والمحتاجين في المجتمع بشكل صحيح ولا ينبغى المساس بشكيمتهم.

4 - إصلاح نظام التعليم: هناك نوعان من نظام التعليم السائد بين المسلمين في الوقت الحاضر، الأول: نظام التعليم الديني، والثاني: نظام التعليم الدينيوي، وتوجد المدارس والجامعات لكل منهما على حدة. ويكون التعليم في معظم المدارس الدينية وفق الدرس النظامي (المنهج النظامي) إلى حد كبير. والنظامي منسوب إلى العالم الشهير في عهد أورنغ زيب الملا نظام الدين السهالوي بن الملا قطب الدين الشهيد (1754م). وقد تُدرّس العلوم العقلية أيضًا ضمن هذا المنهج أي المنطق، والفلسفة، والرياضيات، وعلم الهيئة، وعلم الطب. وأما الآن فلا تدرس في أكثر المدارس، وتدرس المنقولات فقط يعني التفسير، والحديث، والفقه، وعلم الكلام وما إلى ذلك، ويعتمد هذا النمط من التعليم على تصور التفريق بين الدين والدنيا.

ومن أبرز النقائص في نظام التعليم الديني أنّ معظم المدارس الدينية تأسّست على أسس المشارب والمذاهب والفرق، ولم تؤسس مدرسة واحدة خالية عن التأثيرات الطائفية والمذهبية، وحتى اليوم يستمر هذا الوضع إلى حد ما، وكل مدرسة ترجمان لمشرب من المشارب، أو لجماعة ما، ووسّعت هذه المدارس المبنية على أسس المشارب والمذاهب فجوة الخلافات بين المسلمين إلى حد لا توجد طريقة للقضاء عليها في المستقبل القريب، بل يخشى أن تزداد أكثر فأكثر.

والنقص الثاني الذي هو الجدير بالذكر أنّ المقررات الدراسية لا توافق الظروف المعاصرة، وقلّت إلى حد كبير فوائد ومنافع أغلب كتب المقررات الدراسية بسبب مرور الأيام، وحتى الآن تدرّس في كتب الفقه المئات من المسائل التي أصبحت من الصعب أن يعمل بها بسبب تغير ظروف الزمان، وهناك حاجة شديدة إلى التغيير في الصور الإطلاقية، وعلاوة على ذلك ظهرت العديد من المسائل الجديدة التي لا يوجد

المجلد:11 العدو:3 (297 كيوليو- سبتمبر 2022

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

حل لها في كتب الفقه القديمة. ولا يزال يدرّس المنطق والفلسفة القديمة في بعض المدارس الدينية حتى الآن مع أنّ المنطق والفلسفة الجديدة أثبت أنّ معظم دلائلها ومسائلها خاطئة، وكذلك أصبح علم الكلام عديم الفائدة، كما أنّ العلوم والفلسفة الجديدة أثارت الشكوك والشبهات التي لا يمكن الرد عليها بعلم الكلام القديم.

والثالث وأكبرها وهو أنّ تعليم القرآن الكريم له مكانة ثانوية حسب هذه المقررات الدراسية، وتدرّس ترجمة القرآن الكريم إجمالًا في معظم المدارس مع تفسير عدة أجزاء من تفسير البيضاوي، وحتى لا تدرّس في كثير من المدارس ترجمة القرآن الكريم كاملًا. وبالعكس أنّ للحديث والفقه مكانة أولوية، فتدرّس هذه العلوم باهتمام كبير، وفي نهاية العام تقام حفلة باسم "إكال صحيح البخاري" بعناية كبيرة، وأقيمت في جميع المدارس تقريبًا "دار الحديث" لتعليم الحديث، ولكن لم يفكر المسؤولون لأيّ مدرسة في إنشاء "دار القرآن".

إذن هل يُتوقع إصلاح أعمال المسلمين وأخلاقهم، وصحوتهم الوطنية بأمثال هذه المدارس التي تم وضع حجر أساسها على مشرب ومذهب خاص، حيث يحتل فيها تعليم القرآن الكريم مكانة ثانوية، ويرى الجميع أنّ التقليد هو كل شيء، ولم يفكر أحد منهم في التحقيق والتدقيق ولو بشكل غير إرادي، بالطبع لا.

فبناء على ذلك من الضرورة القصوى القضاء على المدارس التي أنشئت على أسس المشارب والمذاهب، وتقام على غير أسسها، وأن تكون للقرآن الكريم مكانة مركزية في مقرراتها الدراسية، ولا ينبغي أن تدرّس المنقولات حتى يتم تعليم القرآن الكريم كاملًا، وينبغي أن يكون ترويج تعليم المنقولات على النزعة الاجتهادية بدلًا من التقليد، ومن الضروري أن ترتّب كتب الفقه الموجودة من جديد في ضوء الكتاب والسنة بما يتوافق مع مقتضيات العصر تمامًا، وأن تُعد المجموعة الجامعة والشاملة من الأحاديث بدل كتب الأحاديث الموجودة التي يختار فيها الأحاديث التي تكون صحيحة على أصول

المجلد:11 العدو:3 (298 يوليو-سبتمبر 2022

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . قضايا و حلول

الرواية والدراية، ولا نتعارض مع أيّ نص قرآني. وتُفضل الروايات في اختيار الأحاديث التي ذكرت فيها أسوة حسنة للنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لتبعث على العمل بأحكام القرآن الكريم وتعاليمه، كما أنّ العلوم الكونية تدرّس بحسب الضرورة. أ

وأيضًا من الضروري أن يحصل الطلاب على التعليم الفني في السنتين الأخيرتين من الدراسة، ليكون ذريعة مناسبة لمعيشتهم، ونتوقف سلسلة بيع دينهم، وهذا سيؤدي أيضًا إلى رفع أخلاقهم. وليس هذا المثل (پراگنده روزي پراگنده دل)² من الخطأ.

ومن الأمور المهمة الثانية بعد إصلاح المقررات الدراسية أن يكون التخلص تدريجيًا من الطريقة الحالية لإدارة المدارس الدينية بأموال الصدقة والزكاة، وأن الصدقة والزكاة من حقوق الفقراء والمساكين في المجتمع، وأخذ حقوقهم لإدارة المدارس من الكبائر التي يجب اجتنابها، وأما قلة تقوى العلماء وعلمهم التي تُشاهد اليوم فمن أكبر أسبابها هو أنّ المدارس الدينية تدار بأموال الزكاة والصدقات، وفي هذا الصدد فإن الحيل الشرعية التي يختارها مسؤولو المدارس الدينية ترادف "عذر كماه بدتر از كاه" (عذر الذنب أعظم من الذنب).

كما أنَّ هناك العديد من النقائص في التعليم الدنيوي للمسلمين، منها ما يلي:

النقص الأول الكبير في تصور التعليم: وهم يرون أنّ التعليم الدنيوي ليس له هدف إلا واحد، وهو الحصول على الوظيفة، قال أكبر الإله آبادي:

کیا کہیں، احباب کیا کار نمایاں کر گئے بی اے کیا ، نوکر ہوئے ، پنشن ملی اور مر گئے

المجلد:11 العدد:3 (299 سبتمبر 2022

أ سيكون من الأفصل أن تُدرّس جميع العلوم الكونية الضرورية إلى المرحلة الثانوية أو المتوسطة في المدارس الدينية مع العلوم الشرعية واللغة العربية، وبعد ذلك أن يبدأ تعليم المنقولات بانتظام، ولن يعطى الطلاب شهادات التخرج حتى تضلعوا في اللغة العربية، ويتفقهوا في الدين إلى حد تطمئن به القلوب.
أ الرزق المشكوك فيه يسبّب لتشكيك القلوب.

# مجلة العنب - · - · - · - · - · تخلّف المسلمين، قضايا وحلول

ترجمة: ما أقول، لقد قام أحبّائي بأعمال عظيمة؛ أتمّوا البكالوريا ثم حصلوا على الوظيفة ثم أحيلوا إلى المعاش وبعد ماتوا.

هذا هو التصور السطحي للتعليم. بينما الهدف الأول والأساسي للتعليم: هو تكوين إنسان صالح. والهدف الثاني: أن يظهر ما أودع الله تعالى في كل إنسان من الميزات والخصائص، أو نقول بلفظ آخر: إن التعليم هدفه الأساسي هو بناء شخصية كاملة، وإذا لم يتحقق هذا الهدف منه فإن مثل هذا التعليم ناقص وعديم الفائدة.

النقص الثاني: عدم وجود النظام المناسب لتربية الطلاب الذهنية والأخلاقية، ولا يمكن إيجاد صفات العزم والهمة، والصبر والمثابرة، والإيثار والتضحية، والجهد والجد بدون نظام التربية الجيدة، وأنّ الذهب لا يمكن أن يكون ذهبًا خالصًا بالمعنى الحقيقي حتى يتم إزالة أوساخه وأدرانه باحتراقه في النار.

النقص الثالث: هو الطريقة التقليدية التي توجد في التعليم الديني، ويجب بذل الجهود منذ البداية لغرس حماسة ورغبة التحقيق والسعي، والتفكر والتدبر، والتفوق والبراعة (Excellence) لدى الطلاب بعد وصولهم إلى مرحلة التعليم العالي. ولا يُصرف النظر عن الدرجات والميزات، ويجب توعية الطلاب بأنّ الوقت ثمين وأنّ له قيمة عظيمة، وأنّ الجهد له بركات. ويُعلمون أنّ الشهرة التي حققها أسلافهم في عالم المعرفة والعلم كانت نتيجة طلب العلم الصادق، والجهد الكبير لأجله. واليوم أنّ كل ما تطورت به الغرب فهو نتيجة لتحقيق أهل العلم لهم وسعيهم الدائم، وجهودهم الكبيرة وهمتهم العالية.

5 - تهذيب الأخلاق: بينّت لكم في بداية الكتاب أنّ السبب الحقيقي لزوال المسلمين هو تدهور أخلاقهم، ولذلك يصبح من الضروري أن يكون التركيز الكامل على إصلاح هذا الخلل والفساد.

تقدُّر أهمية تهذيب الأخلاق في الإسلام بما قيل في القرآن الكريم عن النبي صَأَلَللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

المجلد:11 العرو:3 عرويو-سبتمبر 2022

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

"وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمِ ۞"، أ وفي موضع آخر: "فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمٍ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَاَنفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ "، وجاء في الحديث أنّ بعض الصحابة رضوان الله عليهم عَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَاَنفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ "، وجاء في الحديث أنّ بعض الصحابة رضوان الله عليهم سأل عائشة رَضِيَالِيَّهُ عَنْهَا عن خلق رسول الله- صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقالت: "ألست تقرأ القرآن قلت بلى قالت: فإن خلق نبى الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كان القرآن". 3 وقال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إنما بعثت لأتم مكارم الأخلاق". 4

وهنا يحدث سؤال لماذا كانت أخلاق العدد الكبير من المسلمين سيئة على الرغم من هذه الأهمية القصوى لمكارم الأخلاق في الإسلام؟ هناك عدة أسباب، من أهمها: المفهوم السطحى للعبادة الذي مضى ذكره من قبل، والتصور غير القرآني للشفاعة.

ولما يجدر ذكره هنا أنّ المفهوم الخاطئ للشفاعة قد ابتلى اليهود بالعديد من الأخلاق والأعمال السيئة وقضى على حياتهم الروحية. وقد ردّ على تصورهم للشفاعة في مواضع متعددة من القرآن الكريم، مثل قوله تعالى: "وَأَتَقُواْ يَوْمَا لَا تَجُزِى نَفْسُ عَن نَفْسِ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلُ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ \$\tilde{\text{0}}^{\text{0}} = \text{0}\$ وقوله تعالى: "وَأَتَقُواْ يَوْمَا لَا تَجُزى نَفْسُ عَن نَفْسِ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلُ وَلَا تَنفَعُهَا شَفَاعَةٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ \$\tilde{\text{0}}^{\text{0}}.

كما كان في فساد حياة اليهود الأخلاقية دور كبير لعلمائهم وأحبارهم، قال تعالى في القرآن الكريم: "أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ ٱلْكِتَنبُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﷺ.7

وكذلك أنّ مسؤولية فساد الحياة الأخلاقية للمسلمين ترجع إلى طبقاتهم الدينية إلى

المجلد:11 العدو:3 العد

<sup>1</sup> سورة القلم: 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة آل عمران: 159.

³ صحيح مسلم، 168/2، برقم (1773).

<sup>4</sup> السننُ الكبرٰى للبيهقي، ، 191/10، برقم (20571)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة البقرة: 48.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة البقرة: 123.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سورة البقرة: 44.

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

كما يجب إصلاح تصور المسلمين للأخلاق، وأنّ مفهوم الأخلاق الذي روّجه العلماء والصوفيون بين المسلمين لا يتوافق تمامًا مع مفهوم الأخلاق الذي صوّره القرآن الكريم، وهؤلاء يذكرون محاسن الأخلاق بمواعظهم وكتاباتهم التي لها مجال تأثير محدود، ولا يذكرون الأعمال الأخلاقية التي تحتل المكانة الرئيسية والمركزية في بناء تقدير الأمم، يكتب العلامة شبلي النعماني منتقدًا طريقة تفكيرهم هذه: "الأخلاق التي تم قرارها أفضل مثال في الأمم الآسوية وهي أن يكون الإنسان متواضعًا حليمًا، ولا ينتقم من الأعداء، ولا يغضب من الأقوال القاسية، وأن يكون معترزًا من اللهو واللعب، ويكون ذا حياء، وقانعًا ومتوكلًا، وإذا جلس في المجالس لا يتكلم أمام كبار السن، وأن يلقى كل شخص باحترام، فالحاصل أنّ الميزات والخصائص التي توجد فيه نتعلق بالقوة المنفعلة، وبالعكس أنّ معيار حسن الأخلاق لدى الأمم المهذبة اليوم هو أن يكون الإنسان حرًا، شجاعًا، وأن يكون ذا غيرة وهمة، ومتحمسًا، وأن يكون ناظرًا في الأمور المهمة، ويتمتع بكل راحة مباحة، ولكن الخصائص التي توجد فيه تظهر بها القوة الفاعلة.

الميزات والخصائص للنوعين المذكورة أعلاه مثيرة للإعجاب ورائعة في مكانها، ولكن

<sup>1</sup> سورة الأحزاب: 2.

المجلد:11 العرو:3 عرويو-سبتمبر 2022

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

إحداهما راجحة إلى الهمة المنخفضة، بينما الأخرة راجحة إلى الهمة العالية. وإذا وجدت السمات والميزات من النوع الأول فقط في أمة فلا يمكن لها أن تحرز أي تقدم. وأنّ قومنا الذي يتراجع إلى الانحطاط يومًا بعد يوم فمن أسبابه الكبيرة أن العلماء يعلمون في مواعظهم وخطبهم محاسن الأخلاق التي لا يذكرون فيها الحماسة، والهمة العالية والعزيمة الرفيعة، والحرية، والشجاعة، والعزم والمثابرة".1

وأوضح الدكتور المولوي عبد الحق المعنى العام للأخلاق، والمعنى الحقيقي لها بطريقة جيدة، يقول:

سواء كانوا أفرادًا أو أممًا، فإنّ زوالهم في زوال الأخلاق، وعظمتهم في حسن الأخلاق ومراعاتها. وليس المراد بالأخلاق أن الإنسان يعامل الآخرين بطلاقة الوجه، ويحترمهم ويكرمهم، ويقضي حاجات المحتاجين في الوقت، بل أنّ حدود الأخلاق تتجاوز ذلك بكثير، وأنّ الجوهر الحقيقي للإنسان هو العزم والمثابرة، والسيطرة على النفس، والشجاعة (خصوصًا الشجاعة الأخلاقية)، والجد في العمل، ومعرفة الواجب، والأمانة، والصدق، والتناصح، والعدل، والمواساة والتعاطف، والإيثار والتضحية، ومن بينها أعلى الدرجات هي درجة الإيثار والتضحية، أي أنه يؤثر المصلحة الوطنية على المصلحة الذاتية، ويرى مصائب وآلام إخوته مصائبه، وحده الأخير أن ينسى نفسه، فالإنسانية عبارة عن ذلك كله". 2

فليتفكر جميع الناصحين للأمة بجدية في القضايا الأساسية المتعلقة بإصلاح الأحوال التي ذكرتها في الصفحات السابقة، ويتخذون الإجراءات اللازمة للقيام عليها في أسرع وقت ممكن. وأنا أقول بكامل المواساة والتعاطف أنّ المسلمين إن أرادوا العزة والنجاح في الدنيا والآخرة فعليهم أن يتخلوا عن الفرق والمشارب، ويكونوا أمة

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:11

الغزالي للعلامة شبلي النعماني، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> علمى جريده (الجريدة العلمية "جهان كتب" (رقم السرسيد)، المقالة بعنوان: "السرسيد أحمد خان"، ص 95.

## مجانة الهند . . . . . . . . . . . . قضايا وحلول

واحدة، ويتمسكوا بالقرآن الكريم وأسوة الرسول صَّالِللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، ويقوموا بالتوحيد الخالص، ويصلحوا أعمالهم وأخلاقهم لدرجة أن يكونوا أفضل قدوة في العمل للقوم الآخرين، يعني أن يكونوا أمة وسطًا، كما قال تعالى: "وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُواْ شُهَدَآء عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدَاً"، أثم انظروا كيف يعيد لهم الله العزة والكرامة، ويرفعهم في هذه البلاد. 2

<sup>1</sup> سورة البقرة: 143.

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

.

أين مقالي هذا في الحقيقة هو الخطبة التذكارية للبروفيسور محمد مجيب التي ألقيت في معهد الدكتور ذاكر حسين للدراسات الإسلامية بالجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي في 13 من شهر أكتوبر سنة 2016م.

# مجلة المسلمين، قضايا وحلول مجالة المسلمين، قضايا وحلول

#### المصادر والمراجسع

- 1. جامع البيان في تأويل القرآن لابن جرير الطبري، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط1، 2000م.
- مقدمة ابن خلدون للعلامة ولي الدين عبد الرحمن بن محمد ابن خلدون، تحقيق:
   عبد الله محمد الدرويش، دار يعرب، دمشق، ط1، 2004م.
- تفسير القرآن العظيم لابن كثير، تحقق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط2، 1999م.
- 4. سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمة للعلامة الألباني، دار المعارف، الرياض، ط1، 1992م.
- 5. صحيح الترغيب والترهيب للعلامة الألباني، مكتبة المعارف، الرياض، ط5، د. ت.
- صحیح البخاري حسب ترقیم فتح الباري لأبي عبد الله محمد بن إسماعیل البخاری، دار الشعب، القاهرة، ط1، 1987م.
- السنن الكبرى للإمام البيهقي، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مكتبة دار الباز،
   مكة المكرمة، 1994م.
- 8. صحيح مسلم للإمام مسلم، دار الجيل بيروت، ودار الآفاق الجديدة، بيروت، د. ت.
- مسند البزار لأبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البزار، تحقيق: د. محفوظ الرحمن زين الله، مؤسسة علوم القرآن، مكتبة العلوم والحكم، بيروت، 1409هـ.
- 10. خطبات عاليه (الخطب العالية)، إصدار: مطبعة جامعة علي كره الإسلامية، على كره، د.ت.
- 11. سنَن الدارمي لأبي محمد عبد الله بن عبدالرحمن الدارمي، تحقيق: فواز أحمد زمرلي وخالد السبع العلمي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط1، 1407هـ.
- 12. علمي جريده (الجريدة العلمية "جهان كتب")، فريد بك دبو الخاصة المحدودة، دريا غنج، نيو دلهي، 2016م.

| يوليو- سبتمبر 2022 | 305 | المجلد: <sub>11</sub> ——العرد: <sub>3</sub> |
|--------------------|-----|---------------------------------------------|
|                    |     |                                             |

## مجلة الهند - · - · - · - · - · تخلّف المسلمين، قضايا وحلول

- 13. سر سيد أحمد خان ليكچرز واسپيچز (المحاضرات والخطب للسير سيّد أحمد خان)، ترتيب: المولوي إمام الدين، لاهور، 1900م.
- 14. تاریخ مسلمانان پاکستان وبهارت (تاریخ مسلمي باکستان والهند) للسید هاشم الفریدآبادي، أنجمن ترقی أردو، کراچي، باکستان، 1953م.
- 15. الغزالي للعلامة شبلي النعماني، دار المصنفين شبلي اكيدمي، أعظم كره، 2013م.
- 16. تمدن هند (ثقافة الهند) لغاستولي بون، ترجمة: المولوي سيد علي البلغرامي، مطبعة شمس آغره، 1913م.
- 17. What Went Wrong? By Bernard Lewis, (First ed.)

ISSN: 2321-7928

# الجامعة الملية الإسلامية (حلقات متسلسلة لترجمة كتاب "قصة الجامعة" لعبد الغفار مدهولي)

عبد الغفار المدهولي<sup>1</sup>
 ترجمة من الأردوية: د. هيفاء شاكري<sup>2</sup>

السنة الخامسة عشر

## أغسطس 1934م حتى يوليو 1935م

ومع بداية العام الدراسي تم إنشاء محكمة للأطفال في المدرسة الابتدائية برعاية السيد محمد حفيظ الدين، كانت ترفع الشكاوى التي كانت تصل إلى مشرف المدرسة، إلى المحكمة، وأدت هذه الخطوة إلى تأسيس حكومة الأطفال، سيأتي ذكرها لاحقًا.

حسب العادة، أقيمت الجلسة بمناسبة عيد ميلاد الذي "صلوات الله وسلامه عليه" بعد أن اكتملت إجراءات القبول الجديد، ونتسم هذه الجلسة بثلاث ميزات رائعة يستحق ذكرها، وكان المطر قد بدأ ينهمر قبل ساعة من بدء الجلسة، وبدأت الأنهار والأودية تسيل من كل جانب، وكان السحاب كثيفًا على رؤوسنا، واشتد الظلام الحالك، ولكن هدأ المطر قبل نصف ساعة، فاطمأن الناس بأن الجلسة ستبدأ في موعدها المحدد، واكتظت القاعة في غضون نصف ساعة، وبدأت الجلسة في الميعاد، مما زاد الضيوف حيرة واستعجابًا، وقد تحيّر الضيوف لهذا الوضع، حيث كان كل أستاذ من أساتذة الجامعة وطلابها وعمّالها يرتدون ملابس نظيفة مع طافية الصوف

المجلد:11 العدو:3 307 يوليو-سبتمبر 2022

\_\_\_\_\_

كان مدرّسًا في مدرسة الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مشارك في التحرير وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآداَّبها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

### مجلة الهندي . . . . . . . . . . . . . . . . الجامعة الملية الإسلامية

البيضاء، ولم يكن هناك شخص بدون هذه الطاقية، وكان بعض المقيمين في السكن قد نظموا نوعًا خاصًا من القمصان يسمّى "أشكن".

وعندما لاحظ الناس جدران القاعة هذه المرة، وجدوا عليها زينة من نوع آخر، حيث كان كل إطار يتضمن آيات قرآنية مكتوبة مع الترجمة بخط الجميل وسط الزخارف اليدوية. وكانت هذه الآيات من الآيات التي نتعلق بمقام النبي الكريم، صلوات الله وسلامه عليه، مثلًا صفته كمعلم، وخُلقه، ولطفه، وعلو مرتبته، وشجاعته وشهامته، ونجاحه، وصفته كرحمة للعالمين، وعلمه، وعيشته المتواضعة، وغير ذلك، وكان الشيخ سعد الأنصاري هو الذي اختار هذه الآيات بجهد وتقدير.

وكان الدكتور ذاكر حسين كتب رسائل إلى أصدقائه في ألمانيا وطلب منهم إرسال نماذج من أعمال الطلاب هناك، مما شمل نماذج من كتابات الصف الثالث، وكانت هذه النماذج كلها نظيفة للغاية، وجميلة المظهر، والتي كانت قد كُتبت بجهد بالغ. وقد أعد طلاب الصف الثالث أيضًا نماذج الكتابة باللغة الأردية.

وتم الاحتفال بكأس "محمد علي" حسب العادة. ونشر التقرير عن أنشطة كأس "محمد علي" لفترة ثلاث سنوات. وبعد عودة السيد عبد الخالق، تم ابتعاث السيد مجتبى حسين إلى موغا، لتلقى الدورة التدريبية.

وكان مقررنا الدراسي حول المعلومات، يتضمن كل ما يتعلق بالحيوانات والنباتات وعلوم الاجتماع والعلوم العامة. ومن ضمن الطريقة الموضوعية للتعليم كان أمرًا مغريًا بأنه يمكن إعداد الكتيبات حول هذه العناوين من قبل الأطفال. فقد قاموا بإعداد هذه الكتيبات مع الملحقات الضرورية مثلًا رسم الصفحة الأولى المناسبة، وقائمة الموضوعات، والصور وغيرها.

وعندما حان يوم التأسيس أرسل شيخ الجامعة الدكتور ذاكر رسالة إلى الطلاب، لتنشر في العدد السنوي لمجلة "بيام تعليم"، وذلك ما يلي:

المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 المجلد:1

مجلة البيني ..... .... .... الجامعة الملية الإسلامية

أعزائي الطلاب، متعكم الله بالصحة والسعادة.

يصر القائمون على إصدار مجلة "بيام تعليم"، على أن تشمل هذه النسخة رسالتي الموجهة بأسمائكم. فهل يسأل أحد منهم أنّ الشخص الذي يقابلكم كل يوم ويتحدث معكم كل يوم ويقعد ويجلس معكم، فكيف يمكنه أن يرسل هكذا، رسالة إليكم. يمكن أن يكتب لكم من هو بعيد عنكم، ويقابلكم بين فترة وأخرى، رسائل إليكم وذلك أمر منطقي. ولكن أصحاب مجلة "بيام تعليم" لا يسمعون شيئًا وإنما يطلبون رسالة بأيّ حال من الأحوال، فماذا نفعل، لا بد أن نقبل طلبهم. والحقيقة أنّ مجلتهم هذه تختلف عن المجلات السابقة الأخرى إلى حد ما، فهيّا أتحدث معكم بهذه المناسبة إذا هذه ليست رسالة.

تعلمون ما هي ميزة هذا العدد من المجلة، وهي أنّ جميع الإخوة المتعاطفين مع المجلة، سيتلقون هذا العدد في 29 أكتوبر، وقد مضت 14 سنة منذ أن بدأت الجامعة أنشطتها في هذا التاريخ للمرة الأولى، حيث لم يكن معظمكم قد ولد بعد، وإن كثيراً من الأطفال الصغار الذين قدموا إلى الجامعة، قد أصبحوا شبانًا بفضل الله، وقد عاد معظمهم من البلدان النائية بعد تلقي التعليم، بينما بدأ الكثير منهم يخدمون قومهم بعد إكمال المراحل التعليمية، ويحاولون من خلال تعليم الأطفال في المدارس، لتثقيفهم وإصلاحهم، ويطلعون الناس على الأخبار الصادقة من خلال إصدار المجلات والصحف الجيدة، ويخبرون الناس أخبارًا صحيحة، وكذلك يكسبون أموالًا ويساعدون بها الآخرين.

ويبدو أنهم يشتغلون بأعمالهم التجارية إلا أنّ الجميع يعتنون بالجامعة التي يحبونها جميعًا، وإنهم يساعدون الجامعة أينما كانوا.

فكّروا للحظة، لماذا!، لماذا يحبون هذه الجامعة؟ حيث وجدوا الطعام بسيطًا، وكان عليهم أن يستيقظوا في الصباح الباكر ليتوضؤوا ويصلّوا، زد على ذلك، كيف كانوا

المجلد:11 العرو:3 عرويو-سبتمبر 2022

### محالة البيانية الإسلامية الإسلامية الملية الإسلامية

يشعرون عند الخروج إلى الميدان المليء بالحشائش في البرد القارس ليمارسوا الرياضة البدنية، ولم يكن هناك مبان فاخرة للإقامة، ولم تكن في المدرسة كراسي ومكاتب للجلوس، ولم يكن هناك عيش رغيد أو راحة مفرطة. فلماذا كانت هذه الجامعة تعجبهم إلى هذا الحد؟

هذه الجامعة تعجبهم لأنها جعلتهم إنسانًا، ورغّبت في قلوبهم الحياة طيبة، وألقت في قلوبهم محبة الله ورسوله ليس من خلال تخويفهم وإنما بالمحبة والمودة. وخلق لديهم عواطف لخدمة إخوانهم، وعلمتهم بأن تتمسكوا بالصدق أينما كنتم، وإذا تعرضتم في سبيله، لمشاكل فلا تهتموا، بل تحلوا المشاق وسهلوا الأمور للآخرين، وغطوا أجسامكم بملابس خشنة بسيطة، وعيشوا بتناول الأكلات اليابسة والعادية، ولكن يجب أن تكون أفكاركم عالية وأن تخطر على بالكم أفكار قيمة وأن تملأ قلوبكم بأماني طيبة، إذن أنّ حبهم لها قليل مهما كان مداه.

أيها الصغار، تود الجامعة أن تعلمكم هذه الثقافة، وأنا واثق بأنه إذا تعلمتم هذه الأمور كلها فستستمعون بذكر مشاقها، ولن ينطق لسانكم بشكواها، وستكونون صادقين وصالحين، وصحيين، متحلين بالنظافة والأمانة، وعاقدين على العزم، أشداء على الأشرار، رحماء على الأبرار، عونًا للفقراء، سندًا للعاجزين، وستوقظون النائمين، وستنقذون الغارقين، ولن تنظروا إلى أموال الآخرين وستشبعون رغم الفقر. وإن كنتم أثرياء فتعتبرون ثراء كم أمانةً من لله. وتنفقونها في خدمة عباده. وتكونون رحمة لزملائكم ولجيرانكم ولقريتكم.

وكل ما أذكره في هذا الوقت، ونحن نبذل جميعا كل ما في وسعنا من الجهود البسيطة، سنشيب أو سنموت، أو سواء نحيى أو نموت، إذا كنتم صالحين فتتكلل جهودنا كلها بالنجاح، مما يعني لن تذهب جهودنا سدًى.

ربما سيدير بعض منكم هذه الجامعة، ولن يكون آنذاك نقص للموارد المالية، ولن تكون

المجلد:11 العدو:3 العدو:3 المجلد:11

عمارات مستأجرة، ولن تنقص المرافق التعليمية، وستكون المكتبة زاخرة بالكتب... وسيكون نظام التعليم في أيديكم والسياسة رهن إشارتكم، وسيكون لكم أثر على الرأي العام، نحن اليوم ضعفاء، وأنتم ستكونون أقوياء، بإذن الله في ذلك الوقت، ولكن تنسوا آنذاك بأنكم وأسلافكم اتخذوا تقديم الخدمة بدون أي غرض، شعارًا لهم، وقد قاموا بما رأوه صحيحا، من أعماق القلب، وتركوا النتائج على الله وحده.

لقد طال حديثي، والآن استأذنكم، فهنيئًا لكم وللجامعة هذا اليوم.

المخلص

ذاكر حسين

توجد هناك جمعيتان لأساتذة الجامعة، إحداهما (نادي الموظفين: Staff Club) وهذا لكافة الأساتذة، نتوافر فيها الصحف، ومرافق التسلية واللعب وبرامج التنزه، وأنشطة المأدبات، وثانيهما، باسم: جمعية الأساتذة، والتي توجد في كل دور ولكل أستاذ على وجه الخصوص، ويجري فيها الحديث حول أمور الجامعة والتغييرات التي تطرأ في دستور العمل، وقضية المقرر الدراسي، وطريقة التعليم والتعلم، وإنّ هذه الجمعية بمثابة جماعة استشارية فيما يخص أمور الجامعة، وقد بدأ النوع الثاني للجمعية من المدرسة الابتدائية، وانتظمت أنشطتها من نفس العام. بينما بدأت أنشطتها بشكل غير منتظم من عام 1930م.

وكانت المدرسة الابتدائية نتقدم نحو الأمام مع تجاربها، إذا فحصناها كمدرسة تجريبية، فتمكنت من توفير كثير من مواد التعليم والتعلم إلى الأساتذة تحت التدريب، وأعربت بعض الجمعيات الإسلامية التي تدير المدارس الابتدائية وكذلك لجان البلديات ولجان المحافظات، عن رغبتها بأنه ينبغي أن تفتح الجامعة في حرمها، مدرسة لتعليم المعلمين، وفي هذا وكانت الجامعة أيضًا تطمح إلى هذا الأمر، وتم القرار بإنشاء مدرسة المعلمين، وفي هذا الصدد، طلب مني الدكتور ذاكر إعداد مشروع لإنشاء هذه المدرسة، كما كتب

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11

### محالة البيانية الإسلامية عبد الجامعة الملية الإسلامية

الدكتور ذاكر بنفسه إلى السيد خواجه غلام السيدين وطلب منه إعداد المقرر الدراسي لسنة واحدة، وقمت بإعداد دستور هذه المدرسة، ذكرت فيه اسم المدرسة وغايتها وإدارتها وخطة للمقرر الدراسي، وإجراءات القبول والامتحانات والمعلومات الضرورية الأخرى، حتى أرفقت طيه جدول الأوقات أيضًا، فيما خصصت مادة علم نفس الأطفال للدكتور ذاكر، ومادة أصول التعليم للدكتور عابد، ومادة طرق التعليم لنفسي، ومادة العناية بالحديقة للسيد عبد الواحد، وكان من المقرر أن يتم افتتاح هذه المدرسة العام المقبل، ولكن تم اتخاذ القرار بتأجيله إلى أن يعود السيد سعيد أنصاري، والذي كان قد سافر إلى أمريكا لتلقى التعليم عن التدريس.

وتقاعدت عن الإشراف على المدرسة الابتدائية في نفس هذا العام، وتم تعيين طالب سابق ومجتهد من الجامعة اسمه السيد أكبر علي تشودهري (الحاصل على شهادة البكالوريوس من الجامعة) مشرفًا للمدرسة ليكون خلفًا لي، وسيأتي ذكر جميع الأمور التي شهدتها المدرسة بشكل إضافي خلال فترته، لاحقًا.

وفي عام 1929م، قررت الجامعة تقديم أنشطة الجامعة إلى الأمام تدريجيًا، كان قد اطمأن الأمر بالنسبة للمدرسة الابتدائية، وتم صرف الانتباه إلى المدرسة الثانوية، وفيما تم اتخاذ الخطوة الأولى التي تم من خلالها تعيين رئيس هيأة التدريس والفصول في هذه المدرسة بموجب نظام مستقل شمل الفصول من الصف الأول الثانوي إلى الصف الرابع، وتم تعيين السيد إرشاد الحق كرئيس هيأة التدريس، وكان مشرفًا على (خاكسار منزل) لسكن الطلاب الصغار، وكان الطلاب فرحين بحسن سلوكه وحسن إدارته وترتيبه، وكان يتجلى أثر ذوقه الجيل ونفاسته الرشيقة في المدرسة والسكن الطلابي كذلك، لا يمكننا أن نصدق بعد رؤية حسن الإدارة والتنظيم في سكن خاكسار منزل، بأنه يمكن تحويله إلى سكن نموذجي رغم عدم توافر التسهيلات. وكان جميع هؤلاء الأطفال يتلقون التعليم في المدرسة الابتدائية. وتشهد المدرسة تقدمًا وازدهارًا يومًا بعد يوم، وكانت ميزة السيد إرشاد هذه قد خلقت الاتزان بين المدرسة

المجلد:11 العدو:3 312 يوليو- سبتمبر 2022

### مجلة الهنية الإسلامية الإسلامية الملية الإسلامية

ودار الإقامة إلى حد كبير، وزد على ذلك، إنّ الطريقة التي تم اختيارها لتربية الأطفال كانت ذات المستوى العالي. واشتغل السيد إرشاد كمسجل للجامعة بكل ثبات لفترة 21 سنة منذ عام 1942م. وساعدت مشورته الجامعة.

والآن، استمعوا إلى خبر مفرح عظيم.

تم وضع الأساس لمباني الجامعة في غرة شهر مارس عام 1935م، في موقع يبعد 8 أميال من مدينة دلهي، على ضفة نهر يامونا حيث يخرج النهر إلى جهة الجنوب الغربي، وذلك مكان يسوده الهدوء، واشتهر بأوكهلا، وتحمل أساتذة الجامعة بالاحتفال بهذا الأساس، مسؤولية كبيرة، حيث لم تكن الرواتب تدفع في الميعاد، والآن كان وضع الأساس لهذه المباني عبارة عن ازدياد المزيد من المشاكل، وأنشدت قصيدة قرضها المولانا أسلم، في جلسة، وكانت خرجت كل كلمة لهذه القصيدة من القلب وترسخت فيه. وتذكر أساتذة الجامعة هذا الشعر لأنفسهم:

في بحبوبة من العيش، لم يحصل برويز على لذة، تكمن في مسعى أحفار الجبل بلا فائدة

وصور مدير مجلة الجامعة في عمود شذراته، هذا الاحتفال أحسن تصوير:

الحمد لله على أن تم الاحتفال بوضع الأساس في غرة شهر مارس، وكان هذا الاحتفال بهذه الجلسة في مكان يبعد تسعة كيلومترات من مدينة دلهي، وكان هذا يوم الجمعة، ولم تكن هناك عطلة في المكاتب والمدارس الحكومية، وكان الوقت الساعة الثالثة ظهرًا، والذي يكون حارًا إلى حد ما في شهر مارس أيضًا، ولم يكن يتوقع أحد بأن أكثر من ثلاثة أو أربعمائة فرد يحضرونه، ولكن المحبة قد ظهر تأثيرها فتجاوز عدد الأشخاص بمن فيهم الأثرياء والفقراء، هندوسًا ومسلمين، أصحاب العلم والمهن،

المجلد:11 العدد:3 عدد 313 يوليو-سبتمبر 2022

كتب المولانا "مسعى بلافائدة" باعتبار حفار الجبل وإلا احتفل أساتذة الجامعة بهذه الجلسة آخذين "سعى مشكور" بعين الاعتبار.

ومسؤولين في الحكومة والبلاد، ومن حرم العلم والفن والحكومة، ولكنهم متحلين بالإيمان والإخلاص والحماس، وصلوا جميعًا راكبين الدراجات والعربات. وقد بدأت إجراءات الجلسة بتلاوة القرآن الكريم. وقد ألقيت قصيدة قرضها الشيخ أسلم الجيراجبوري، صدرت كل كلمة له من القلب وترسخت فيه، وألقى الدكتور ذاكر حسين خان، شيخ الجامعة، كلمته التي تميزت بالصدق والقلق والحماس والحلم والعزم والعجز. وكانت هذه المحاضرة تاريخًا موجزًا عن الجامعة، وذكرى لمؤسسي الجامعة، ونصيحة لأصحاب الجامعة، وشكرًا لأنصار الجامعة، وقد نشر التقرير في الصحف، وأثرها محفوظ في القلوب، وسيظل كذلك، وكانت عيون السامعين تذرف، وعندما قام أمير الجامعة الدكتور مختار أحمد أنصارى كان صوته مليئا بالدموع، وقلَّما وصف الرئيس مرؤوسيه بالكلمات التي ذكرها أمير الجامعة لأساتذة الجامعة وموظفيها، وكانت تصدر هذه الكلمات المتمثلة في الشكر والتقدير والتشجيع والمحبة والشفة من لسان الزعيم الجليل للبلاد والوطن، وكان أصحاب الجامعة الحاملين في قلوبهم مشاعر الاحترام والندامة والمسرة والفخر، يسمعون المحاضرة مطأطئين رؤوسهم. كما قدمت السيدة خالدة أديب خانم، تقديرًا لجامعة والملة الإسلامية، والهند، وفي خطبة وجيزة، بينت صورة مستقبل الجامعة على نحو يتضح بعد سماعها كيف يخلق كمال الخطابة وكمال الخلوص معًا، شأنًا متميزًا في كلام الإنسان، بحيث تجلت في التصوير لذة المشاهدة، واعترت على السامعين حالة من الوجد والطرب.

كما قرأت رسائل التعاطف والتعاون من قبل زعماء البلاد والوطن، وكلمات التمنيات والتهاني من قبل كل من الزعيم المهاتما غاندي، السير محمد إقبال، والشيخ سيد سليمان الندوي، والدكتور بهغوان داس، وكذلك مناشدة جميع الأعضاء المسلمين في مجلس الشعب وكلمات التهاني والتبريكات من قبل الزعماء الكبار الآخرين، وفي الختام، بدأ الإعلان عن التبرعات، وبلغ إجمالي رصيدها أربعين ألف روبية، كما تم الإعلان عن بشرى خاصة لأملاك الوقف بلغت قيمته خمسين ألف روبية، البداية

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11

محلة الهنية الإسلامية عند المالية الإسلامية الملية الإسلامية

جيدة، والنتيجة بيد الله.

وسرعان ما انتهت الجلسة، وصل الجماهير كلهم إلى موضع حجر الأساس، وقام المدعو عبد العزيز أصغر الأطفال في الجامعة، بالتعاون مع الأطفال الآخرين الذين كانوا بنفس العمر تقريبًا، بهذا العمل النبيل. اللهم أكمل مباني الجامعة وحقق أهدافها ببركة هذا الطفل البريء، ووفق زملاءه الصغار في الدين والدنيا، وهؤلاء الأطفال هم أساس الحقيقي لهذه الجامعة، وحياتهم هي العمارة أصلية لها.

وعقب القيام بهذا العمل، تناول جميع الضيوف الشاي، ثم غادروا المكان حاملين أثرًا عميقًا لهذه اللحظات الجميلة التي قضوها.

وفي اليوم التالي، 2 مارس، بعد الظهر، جرت مسابقة ألعاب الرياضة البدنية في ملعب الجامعة، فيما كان سباق الأساتذة أمرًا طريفًا، شارك جميع الأساتذة بمن فيهم كبار الشيوخ وشيخ الجامعة والعلماء الكبار، بكل حماس، في المسابقة، وحسب العادة بل حسب الدستور كان شيخ الجامعة هو الذي حصل على المركز الأول في المسابقة، وقامت السيدة خالدة أديب خانم بتوزيع الجوائز وانتهى هذا البرنامج الطريف عند المغرب.

وبدأت الأمسية الشعرية السنوية في الساعة الثامنة والنصف مساء في حرم الجامعة، وقد حظيت الأمسيات الشعرية بمكانة خاصة ضمن الجلسات الأدبية في الهند، وأساتذة الفن الذين كانوا قد تركوا حضور الأمسيات الشعرية، تحملوا مشاق السفر من المناطق النائية لحضورها فقط في حبّ الجامعة. كذلك أولئك الذين يبحثون عن الحق في الأراضي الصلبة الصعبة، يبلون في مجال الشعر بلاء حسنًا، وفي هذا العام، قدم كل من السيد صفي، السيد ظريف، والسيد ثاقب من مدينة لكناؤ، ولم يتمكن السيد آرزو من الوصول في موعد الأمسية الشعرية، بل وصل صباح اليوم التالي، ومكث عدة أيام، وكان السيد جغر المرادآبادي مشغولًا في العناية بالسيد أصغر ومكث عدة أيام، وكان السيد جغر المرادآبادي مشغولًا في العناية بالسيد أصغر

المجلد:11 العدد:3 عدد:3 عدد:3 المجلد:11 العدد:3 المجلد: 11 العدد:3 المجلد: 11 العدد: 13 المجلد: 11 المجلد: 13 المجلد: 1

### محلة العنب . . . . . . . . . . . . . . . . الجامعة الملية الإسلامية

كوندوي لمرضه في مدينة إله آباد، وكانت لهما رابطة قلبية مع الجامعة، وبعد وصول الدعوة من الجامعة أرسل المريض رفيقه بإصرار، كما حضر من دلهي السيد مومن تونكي، أستاذ الجامعة وغيره كثير من المتعاطفين مع الجامعة بمن فيهم السيد ساح، والسيد أكبر، والسيد عشرت، والدكتور سعيد أحمد، والسيد حيرت شملوي، السيد حفيظ فرخ آبادي وغيرهم أصحاب العلم والفضل الآخرين، وقد بلغ عدد الحاضرين هذا العام حوالي ألف وخمسمائة شخص، ومع ذلك لم يكن هناك أي شيء من عدم التنسيق والتنظيم بسبب الإدارة والتنظيم من قبل الجامعة وكذلك بسبب الذوق الحسن لدى الحاضرين، وظل الحاضرون يتمتعون بالأمسية الشعرية حوالي خمس ساعات بكل رغبة وشغف، كما مكثت السيدة سروجني نايدو، عندليب الهند، حاضرة في الأمسية الشعرية من البداية إلى النهاية، وتلبية لمطلب الحاضرين، وقدمت قصيدة قرضتها باللغة الإنجليزية، أمام الحضور، وقد ضمنتها أسماء الله سبحانه وتعالى بطريقة جيدة، وترأس الأمسية شيخ الجامعة رغم سوء صحته، اتفق الجميع على أنّ الأمسية الشعرية لهذا العام تكللت بالنجاح الباهر.

وفي 3 من مارس، عقدت الجلسة النسوية تحت رئاسة حرم السيد محمد علي، شارك فيها حوالي مئة امرأة، وشرحت الرئيسة والسيدة صالحة عابد حسين في خطبهما أهداف الجامعة، وناشدا تقديم التبرع لأجل بناء المباني. وتحدثت حرم السيد عبد الله هارون عن أوضاع المؤتمر النسوي، وبعد ذلك، بدأ الإعلان عن جمع التبرعات حيث بلغ إجمالي التبرعات أربعمئة روبية، ووعد البعض بالتبرع الشهري أيضًا، وكذلك قدمت بعض النساء المجوهرات ضمن التبرع.

إضافة إلى ذلك، عقدت عدة جلسات للطلاب القدامى والمسابقات الخطابية للطلاب بجانب جلسات الأمسية الشعرية، ليس هنا مجال لذكرها، وكان الأساتذة والطلبة مشغولين ليلًا ونهارًا، وقد أتت المشاق والصعوبات التي تحملوها، بثمار، بما انتهت كافة الجلسات بطريقة جيدة رغم قصورنا، كما كان جميع الضيوف مسرورين

المجلد:11 العرو:3 العر

مجلة الجامعة الملية الإسلامية مجلة الملية الإسلامية

رغم تقصيرنا، وغادروا وهم يحملون مشاعر الفرح والسرور.

وتم تكليفنا أنا والأخ عبد الحي بإيصال ضيوف الجامعة والمدينة إلى منطقة أوكهلا، وكان علينا توفير تسهيلات السفر لحوالي ألف شخص، (ما عدا الأشخاص الذين كانوا يسافرون عن طريق القطار أو بسياراتهم الخاصة)، وقد استأجرنا 20-25 عربة، وكان قد تم تحديد أوقات المغادرة من الأماكن المختلفة، وكما نراقب متجولين، بأن العربات تلتزم بوقت المغادرة أم لا. حتى لا يواجه الناس أي مشكلة، وفي هذا الصدد، أود أن أذكر قصة رائعة:

وصل جميع أساتذة الجامعة وطلابها من منطقة قرول باغ إلى منطقة أوكهلا، ولإيصال الباقين، حدد الموعد قبل ساعة من انتهاء الجلسة، وكان الدكترو ذاكر حسين مشغولًا بمختلف المهام منذ الصباح، فأصبح لباسه متسخًا بعض الشيء، وكان من المقرر أن يغادر في العربة الأخيرة، فجاء إلى العربة قبل نصف ساعة، وقال إنني أتذكر وقت المغادرة جيدًا، ولكن قد أتأخر خمس أو عشر دقائق بسبب الاستحمام وتغيير الملابس، وليس لدي سيارة، ولا يمكن أن أصل إلى مكان الجلسة إلا بسيارتكم، وقبل أن يتلفظ بشيء آخر، قلت مبتسماً على الفور: وقد نتأخر السيارة إيابًا وذهابًا في بعض الأحيان، ولكن أحضر باطمئنان، إذا حدث أي تأخر في المغادرة سنعوضه في الطريق، وكان الدكتور صرح بذلك للحيطة فقط وإلا فقد حضر قبل دقيقتين أو ثلاث دقائق من وقت المغادرة بعد تغيير الملابس، وكان الطريق من دلهي إلى أوكهلا يستغرق نصف ساعة، ووصلت السيارة الأخيرة قبل نصف ساعة من بدء الجلسة.

وكان معظم أساتذة الجامعة مشغولين بعمل ما بمناسبة هذا الحفل، وكان الطلاب المتطوعون أيضًا يعملون تحت إشرافهم.

وبعد أن تم وضع الأساس، قام السيد شفيق الرحمن، ناظم الجامعة، بإعداد مشروع يخص بجمع تبرعات بقيمة ألف روبية في دفعة واحدة و25 روبية شهريًا من كل

المجلد:11 العرو:3 العرو:3 العرو:3 العرو:3 العرو:4 العرو:4 العرو:5 العر

### مجلة الملية الإسلامية مجلة الملية الإسلامية

محافظة للبلاد، لذا تم إرسال عدة وفود بموجب هذا المشروع.

حسب العادة، نظمت المحاضرة الإضافية برعاية أكاديمية أردو، هذا العام أيضًا، وأطلق الدكتور أنصاري أمير الجامعة، سلسلة تنظيم المحاضرات الإضافية في الجامعة من خلال توجيه الدعوة إلى الباحثين من البلدان الإسلامية، حيث ألقت الناشطة التركية الشهيرة خالدة أديب خانم أول محاضرة من ضمنها، والتي كانت معلمة وناشطة سياسية أيضًا إضافة إلى كونها باحثة شهيرة، وقد ألقت ثماني محاضرات.

وفي المحاضرة الأولى، تناولت الأحوال الابتدائية لتركيا بعد ذكر ميزات الشرق والغرب، وترأسها الدكتور الأنصاري.

وفي المحاضرة الثانية، جاء ذكر سقوط نظام الملوك، والتي ترأسها الزعيم المهاتما غاندي، وفي الثالثة، كان الحديث عن إبراز حكومة الأتراك الشباب، وكان السيد شوكت على رئيسًا.

وفي المحاضرة الرابعة، تم سرد نهاية الخلافة، وتشكيل الحكومة الجديدة وقضية الديانة، وترأس هذه المحاضرة، السيد سليمان الندوي.

وفي المحاضرة الخامسة، جرى النقاش حول الأدب والشعر التركي، وترأسها الدكتور إقبال. وفي المحاضرة السادسة، تطرق الحديث إلى الأوضاع الراهنة، وكان السيد بهولا بهائي ديسائى رئيسًا لهذه المحاضرة.

وفي المحاضرة السابعة، تناول الحديث النساء التركيات. وترأستها السيدة سروجني نائيدو. والمحاضرة الثامنة والأخيرة، تناولت ما بقي من الحديث عن النساء، وعن الآمال المستقبلية، وكان الباحث المتصوف الشهير الدكتور بهغوان داس رئيسًا لهذه المحاضرة.

وقد شارك في هذه المحاضرات، المثقفين من الهندوس والمسلمين والمسيحيين والإنجليز رجالًا ونساء، وقام طلاب الثانوية والكلية بإدارة وتنظيم هذه المحاضرات الكبيرة

المجلد:11 العرو:3 العرو:3 العرو:3 العرو:4 العرو:4 العرو:4 العرو:5 العر

### مجلة الملية الإسلامية مجلة الملية الإسلامية

تحت إشراف السيد حفيظ الدين، وليس هناك حاجة إلى الذكر بأن الدكتور سيد عابد حسين، ناظم أكاديمية الأردو، كان المشرف الأعلى عليها، والذي يعرفه الناس بعلمه وذوقه الأدبي، وكان الدكتور حسين يعد من أهم الأساتذة الماهرين في فنه.

في 22 مارس، أصبنا بصدمة، حيث فوجئنا بنبأ وفاة السيد تصدق أحمد خان الشيرواني، وكان المشرف السابق في الجامعة، وكان دائم الرغبة والشعف في أعمالها، وقد نذر حياته للشعب وللوطن كزعيم قوي، تغير الزمن، وبدأ الناس يتغيرون ولكن لم نتغير أصوله ومبادئه، لذا عم الحزن والأسى في سائر البلاد بدون تحيز ديني، عقد كل من أساتذة الجامعة وطلابها جلسة عزاء، وبعد تلاوة القرآن الكريم وقراءة سورة الفاتحة، خاطب الدكتور ذاكر حسين خان الطلاب وأطلعهم على حياة المتوفي بإيجاز، وذكر صفاته مما يعني أنّ المغفور له كان نموذجًا من الإخلاص والحماس والبساطة والصداقة وحب الصدق وعم التخوف والشجاعة.

نظرًا إلى الخسائر والدمار الذي شهدته ولاية بيهار ومنطقة كوئتا بسبب الزلزال العام الماضي، قررت الجامعة أن تتحمل تكاليف التعليم والتربية كاملًا لحوالي 10 طلاب من اليتامى ومن ليس لهم كفيل، فيكون كل طفل تحت إشراف أستاذ على وجه الخصوص، ليهتم به الأستاذ كولي الأمر الخارجي.

وفي هذا العام منذ 18 أبريل عام 1935م، قد حددت بلدية دلهي، مبلغًا قدره خمسمائة روبية شهريًا للجامعة، إضافة مئة روبية كنفقات المكتبة المركزية للعام الدراسي 1933-1934م، ومائة وخمسون روبية للسنوات القادمة.

ISSN: 2321-7928

### أشهر المترجمين في جنوب الهند

# - د. محمد فضل الله شریف<sup>1</sup>

قبل أن أخوض في الحديث عن جنوب الهند، لا بد لي أن أشير إلى أن منطقة جنوب الهند المؤلفة من ولاية مهاراشترا، كرناتكا، تلنغانه، آندرابراديش، تامل ناد، وكيرلا، كانت قد أنجبت علماء وأدباء كثيرين تمتعوا ويتمتعون بالكفاءات العلمية، ولهم دور بارز في نشر العلوم والفنون كمثل الجهات الأخرى من الهند، وهذه الأرض خصبة أنجبت شخصيات لا في مجال خاص بل في كافة المجالات العلمية والفنية والأدبية، وكان لعلمائها وكتابها مشاركة ملموسة في حقل النقل والترجمة أيضًا، لا ينساها الدهر بل تخلد ذكرياتها على صفحات التاريخ النيرة، وبحثي خاص بالكتب المترجمة إلى العربية فأحاول جهدي أن أعرف للقراء بما قدّمه علماء جنوب الهند من خدمات جليلة في هذا المجال الحيوي.

ولا أجد شيئًا من التراجم العربية في العهود الوسطى في جنوب الهند، وإنما بدأت حركة الترجمة أصلًا في المتأخرين في القرن العشرين، وإن كان هناك علماء جهابذة عملوا لنقل التراث الأردي إلى العربية، وهذا الجانب مليء بمآثر علماء الجنوب، ولهم أياد بيضاء، وخدمات جسيمة في نقل الأردية إلى العربية، ومن اللغات المحلية إلى العربية على مدى القرون المنصرمة، هنا أخصّ بالذكر بعض أهم المترجمين الذين فاقوا أقرانهم ومعاصريهم في هذا الصدد.

1. العلامة تكية لبائي شيخ عبد القادر (ت 1824م): كان العلامة يعرف في الأوساط العلمية بـ"شيخنا لبائي" القاطرة فطنى، وكان له إلمام شديد باللغة

المجلد:11 العددة: 320 يوليو- سبتمبر 2022

<sup>·</sup> رئيس هيأة الدراسات العربية (الشرقية)، كلية اللغات الشرقية بالجامعة العثمانية

### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . . . في جنوب الهند

العربية، وخلف جهودًا كثيرة في التأليف والترجمة. فمن ترجماته:

رزّانة العالم: هذه مجموعة القصائد العربية المترجمة من التاميلية، وفيها مئتان وخمسة أبيات، وقد ترجمها العلامة تكية لبائي عبد القادر إلى اللغة العربية الفصحى. وطبعتها مطبعة عامر الإسلام ترورنغادي كيرلا في 1892م.

الدكتور زاهد علي: وهو المحقق النابغ والأديب البارع والكاتب الشهير الدكتور زاهد علي، حصل الدكتور على مبادئ العلم تحت إشراف أبيه في المدرسة الداودية في حسيني علم، ثم التحق بالمدرسة الثانوية بالبلد تحت إشراف أبيه، وفاز في اختبار المرحلة الثانوية سنة 1902م، كما نجح في اختبار القبول في الجامعة من جامعة ممباي، وكان له ولع شديد بحصول العلوم والمعارف، ففاز في اختبارات المولوي العالم في 1908م، والبكالوريوس في 1916م، والمولوي الفاضل في 1908م، والمحارف، فناز من جامعة بنجاب.

وقد اضطره حبّ العلم إلى الرحلة إلى بلاد أوربا، فسافر إلى لندن سنة 1921م، والتحق بجامعة آكسفورد، وحصل على شهادة (B.lit.) سنة 1923م، ثم التحق بقسم الدكتوراة، وحقّق ديوان ابن هانئ الأندلسي تحت إشراف البروفيسور مارغوليت، فحصل على شهادة الدكتوراة بجامعة آكسفورد بتقديم هذه الرسالة في 1925م.

إنه أصبح بعد مؤظفًا بمصلحة المعارف، ثم شدّ الرحال، وألقى عصى الترحال بعد حصول الإجازة بالمصلحة في إنكلترا وأوربا سنة 1921م، وقفل راجعًا من هناك عام 1926م، وبعد رجوعه جعل يعمل كمحاضر بكلية النظام، ثم عين عميدًا لفترة قليلة سنة 1943م ثم ظل يعمل كائب العميد حتى التقاعد. كان للدكتور مساهمة كبيرة في تأليف الكتب وتحقيقها وترجمتها، نذكر هنا ترجمته إلى العربية:

حقيقة مذهب الإسماعيلي ونظامه: ألّف الدكتور زاهد على خان هذا الكتاب حينما رأى زيغ أتباع المذهب الإسماعيلي فرغب عنهم وألّف كتابًا مفصلًا عن المذهب الإسماعيلي في الأردية؛ ثم قام بتلخيصه بهذا الاسم العربي، إنه يكشف فيه عن زيغ وضلال المذهب الإسماعيلي ويردّ عليه ويدمغ عقائده الباطلة ويقطع دابر تقاليده الفاسدة وأفكاره الضالة المضللة، وكل هذا قام به في ضوء الكتاب والسنة مشيرًا إلى مصادر هذا المذهب الموثوق بها من المطبوع والمخطوط.

3. الشيخ صالح باحطّاب: كان من العلماء الأفذاذ والموهبين والقادرين على اللغة العربية، ولد بحي باركس في مدينة حيدرآباد عام 1324هـ، وقرأ على والده مبادئ العلوم، ثم أدخل النظامية، وتلقى فيها العلوم والفنون على أساتذتها الأجلاء، تخرج منها عام 1345م، ثم عمل كرئيس المدرسين في المدرسة الشافعية ومفتيًا للواء جمعية محبوب بباركس، وكان عازبًا لم يتزوج، ساهم كثيرًا في الأمور الخيرية والملية فأنشأ لذلك معهدًا باسم "سبيل الخير"، له مؤلفات وترجمات وديوان شعر، من ترجماته إلى العربية:

الإرشاد والعون: ترجمة رسالة الشيخ العلامة عبد القدير محمد الصديقي "شجرة الكون" بالعربية، طبعت من حسرت أكاديمي صديق كلشن بهادر بوره، حيدرآباد، الهند، في 1418هـ، إنّ هذه الرسالة تبحث عن المصطلحات الضرورية للتصوف، وهي تحتوى على 31 صفحة.

النفحة الإيمانية والمنحة الربانية: ترجمة أحد مؤلفات الشيخ العلامة عبد القدير محمد الصديقي "الحكمة الإسلامية" إلى العربية، قام بشرحه وتعريبه الشيخ صالح بن سالم باحطاب، طبعت هذه الرسالة تحت إشراف حسرت أكاديمي كلشن بهادر بوره، حيدرآباد. وهي تتحدث عن علم التصوف باللغة العربية، وتبين حقائق التصوف ودقائقه ومصطلحاته.

المجلد:11 العددة:322 يوليو-سبتمبر 2022

وكذا نقل "الدين القيم" إلى العربية وهو كتاب قيّم لفضيلة الشيخ السيد مناظر أحسن الكيلاني.

توفي بمرض سيلان الدم عام 1374هـ، وكان عمره آنذاك يناهز خمسين سنة. أ

الأستاذ سيف بن حسين القطيعي: وهو من مواليد مدينة حيدرآباد، اكتسب مبادئ العلوم في دار العلوم الشرقية، ثم التحق بالجامعة العثمانية، ودرس هناك اللغة العربية وآدابها، حتى نال شهادة الماجستير في الأدب العربي، ثم درس في قسم الحقوق، وفاز بالدرجة الممتازة، بعد ذلك عين لتدريس اللغة العربية بالجامعة العثمانية، فدرّس وأفاد الطلاب، حتى تقاعد على المعاش، كان له براعة ونبوغ في اللغة العربية، كما كان له تضلّع في اللغة الأردية والفارسية.

له مصنفات عديدة في العربية، منها أنه رتّب اللغة العربية مع الأردية وسماه "المعرب" ويحتوي على 1470 صفحة،. كما له كتاب باسم "خصائص اللغة الحضرمية" يدل على اطلاعه الواسع على اللغة الحضرمية، ومن أهم أعماله المترجمة: منظومة "شكوى" لمحمد إقبال، وسماها " شكوى الحال إلى الله المتعال"، تظهر فيها براعته الشعرية والفكرية. من نماذجها:

کیوں زیاں کار بنوں سود فراموش رہوں فکر فردا نہ کروں، محو غم دوش رہوں نالے بلبل کے سنوں اور ہمہ تن گوش رہوں ہمنوا میں بھی کوئی گل ہوں کہ خاموش رہوں جرات آموز مری تاب سخن ہے مجھ کو شکوہ اللہ سے خاکم بدہن ہے مجھ کو شکوہ اللہ سے خاکم بدہن ہے مجھ کو

1 علماء العربية ومساهماتهم في الأدب العربي في العهد الآصف جاهي، ص 386

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 يوليو-سبتمبر 2022

لا أراى عملى أو أتناسى أملي هم أمسى بغد يفشل مني فشلي

قد شكى الطير فهل أسكت عما يعنى لست تمثال جمود صامت لا حس لي إني الناطق بالنطق جسور الكلم أشكو الله ويا ليت سدادا بفمي شیوہ تسلیم میں مشہور ہیں ہم قصہ درد ساتے ہیں کہ مجبور ہیں ہم ساز خاموش ہیں، فریاد سے معمور ہیں نالہ آتا ہے اگر لی یہ تو معذور ہیں ہم

> اے خدا شکوہ ارباب وفا بھی س لے خوگر حمد سے تھورا سا گلہ بھی س لے

نحن لا ريب لتسليم قضاء صبر إن جرى الشكوى فقد فاجأ أمر نكر

نحن للصبر ولكن فوار الصدر أرغم الفاه وذا صوته عقب عذر فاسمع الشكوى إلي لذوي الإيفاء يعني الحمد نناجيك الشر

كذلك عرّب رباعيات مختارة لعمر خيام وهي تحتوي على (200) سمّاها " فوح المدام عن رباعيات الخيام". وقام بتهميشه والتعليق عليه بإيجاز يحل ألفاظه، ويوضح معانيه الخفية. من نماذجها:

والشرق على السطوح تاج القصر جمشيد الصبح صب جام الفجر بادر بالكأس إن صوت السحر قد شاع مناديا لشرب الخمر من بندهٔ آن ودمم که ساقی گوید یک جام دگر بگیر ومن نتواتم لولا الصهباء ما جرت أنفاسي جسمي تعديله بثقل الكأس

خورشید کمند صبح بر بام افگند کیسرو روز باده اور جام افگند می خور که منادی سحر که خیزاں آوازه اشربوا در أیام افگند من بے می ناب زیستن نتواتم بے جام کشیدہ بار تن نتواتم

<u> العرو:3</u> يوليو-سبتمبر 2022 324

ساق بيد وفوق أخرى رأسي لساعة يسقيني نفسی رهن أفضل العلماء مولانا محمد يوسف كوكن العمرى: ولد أفضل العلماء محمد يوسف كوكن العمري في 1916م بمدينة "مينبهور" بولاية تامل نادو الهند، تلقى العلوم الابتدائية على أبيه، ثم التحق بجامعة دار السلام بمشورة من خاله أبي صالح غضنفر الذي كان مدرسًا في نفس الجامعة سنة 1925م، وأتم دراسته هناك ثم حصل على شهادة "أفضل العلماء" من جامعة مدراس سنة 1933م، كما حصل على شهادة منشى فاضل وشهادة الثانوية، ثم قصد إلى "أعظم جره" بولاية اترابراديش بإرشاد من السيد إسماعيل مدير دار السلام ليلتحق بدار المصنفين ومكث هناك لخمس سنوات من سنة 1935م إلى 1940م، واستفاد خلال هذه الفترة من العلامة سيد سليمان الندوي، وتعلم من العلامة أسلوب جمع المعلومات من المصادر والمراجع لإعداد المقالات وتأليف الكتب، فأصبح ضليعًا في منهج البحث والكتابة، وكان يكتب المقالات في مجلة "معارف" بعنوان "حضارة المسلمين في القرن السادس الهجري" وخلال هذه الفترة كتب الامتحان للمرحلة الوسطى في مجلس التربية إله آباد سنة 1940م، وفاز فيه، ثم التحق بـ"كلية محمدن" في مدراس سنة 1941م، وحصل على شهادة البكالوريوس 1943م، ثم حصل على شهادة الماجستير في اللغة العربية سنة 1948م، ثم حصل على شهادة الماجستير في الأدب الإنجليزي في 1965م من جامعة مدراس، وبعد ذلك انسلك بالتدريس، وخدم كمعلم اللغة العربية والفارسية والأردية والتاريخ الإسلامي لثلاثة أعوام في "محمدن كالج بمدراس"، و"برنن كالج في تيليجري" بولاية كيرالا سنة 1946م إلى 1949م، ثم التحق بجامعة مدراس في 5/ أغسطس 1949م، بعده عيّن محاضرًا بقسم اللغات العربية والفارسية والأردية بجامعة مدراس، ثم أصبح بعد رئيسًا لهذا القسم، وبعد تقاعده تولَّى منصب الأستاذ الزائر في جامعة كاليكوت ثم عميدًا

المجلد:11 العددة:325 يوليو-سبتمبر 2022

للمدرسة الجمالية بمدراس سنة 1983م إلى 1986م.

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . . . في جنوب الهند

إنّ الأستاذ محمد يوسف كوكن العمري خلف عديدًا من الكتب في العربية والأردية والفارسية، وعمل لنشر اللغة العربية وتوسيع نطاقها كما ساهم في حقل الترجمة إلى العربية فقام بإنجاز ما يلى:

الأبيات المقدسة: ترجمة عربية لمجموعة شعرية في اللغة التاملية باسم تركورل لصاحبها تريولوّار، عاش في القرن الثاني أو الأول قبل المسيح، وقد ترجمت هذه المجموعة إلى عدة لغات فقام الأستاذ نظرًا لأهميتها بترجمتها إلى اللغة العربية السلسة. 1

محمد إسماعيل الندوي (ت 1978م): كان الشيخ محمد إسماعيل الندوي الباقوي بن عبد السبحان من العلماء الكبار من مدراس، واحتل مكانة مرموقة من بين العلماء في مدراس، ولد في ميل وشارم، فتعلم العلوم الابتدائية من المدرسة العالية الإسلامية بميل وشارم، والتحق بعد ذلك بالباقيات الصالحات، ودرس هناك العلوم الإسلامية، من التفسير والحديث والفقه والتاريخ والأدب العربي والنحو وغيرها، وتخرج منها بارعًا في اللغة العربية وماهرًا في العلوم الإسلامية سنة 1955م، ثم التحق بندوة العلماء بلكاؤ، وتخرج منها سنة القاهرة، والدكتوراة من جامعة عين شمس، ثم توجه إلى مصر، وعمل كأستاذ في جامعات مصر والجزائر لمدة طويلة، وتزوج من الجزائرية، ولم يرزق له أولاد، ماتت زوجته قبل سنين من وفاته، زار ميل وشارم سنة 1976م، ثم عاد إلى مصر، كان عالمًا كبيرًا في التاريخ، كان له إلمام تام في التاريخ الإسلامي، ألف كتبًا عديدة في التاريخ الإسلامي في العربية، واشتهرت هذه الكتب في الأوساط العلمية في الهند وبلاد العرب، فمن ترجماته إلى العربية: إنه الكتب في الأوساط العلمية في الهند وبلاد العرب، فمن ترجماته إلى العربية: إنه الكتب في الأوساط العلمية في الهند وبلاد العرب، فمن ترجماته إلى العربية: إنه قام بترجمة كتاب شبلي الشهير "سيرة النبي صَيَّالتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ "إلى العربية الى العربية الم العرب الم العرب الم العربية الم العرب الم العرب الم العرب الم العرب الم العرب الم العربية الم العربية الم العرب العرب العرب الم العرب العرب الم العرب العرب الم العرب الم العرب العرب الم العرب الع

اً أوراق أدبية، ص $^1$ 

المجلد:11 العدو:3 عدو:326 يوليو-سبتمبر 2022

العلامة محمد خواجه شريف: برز الشيخ إلى حيّز الوجود في قرية أكرهار بوتلة بلى بمنطقة شاد نجر من مديرية محبوب نغر في ولاية تلنغانه للخامس عشر من شهر شوال عام 1359م، أولًا أدخله والده في المدرسة التحتانية بغوشه محل، ثم ألحقه أخوه الأكبر مولانا محمد شريف في الجامعة النظامية عام 1950م في الصف الرابع فما إن وصل إلى الصف السابع حتى حدث حادث في الجامعة أخرج الشيخ على إثره من الجامعة فذهب إلى منطقة أننت فور، وأنشأ هناك مدرسة دينية باسم "دار العلوم أننت بور" عام 1961م، ثم أسّس مدرسة باسم "دار العلوم مؤتمر العلماء" في مغل غده بمديرة محبوب نغر تلبية على دعوة الشيخ المعالي صوفي غلام محمد رحمه الله، ثم أرخى عنانه إلى الجامعة النظامية بتوجيه مولانا عبد الحميد شيخ الجامعة آنذاك، فعيّن كمدرّس في الجامعة عام 1966م، فالتفت إلى الجامعة بغية إكمال ما بقى من تعليمه، وأدى اختبار الفضيلة عام 1971م، ثم رجع بعد سنة إلى حيدرآباد، فاشتغل بالإفادة والتدريس، حتى وصل إلى منصب شيخ الأدب عام 1982م، فشغل هذا المنصب لمدة طويلة، ثم تدرج إلى أنْ أصبح شيخ الحديث بالجامعة، وأقام معهدًا باسم" المعهد الديني العربي" عام 1405هـ لتعليم الطلاب اللغة العربية وتزويدهم البيئة اللائقة لها، فصدرت من المعهد مجلة عربية باسم" الأضواء" تحت رياسته. أ

كان شاعرًا مطبوعًا، يتميز شعره بصدق اللهجة، علاوة على ذلك كان له مشاركة فعالة في حقل الترجمة، فترجم الأجزاء الأخيرة لزجاجة المصابيح لمحدث الدكن عبد الله شاه النقشبندي.

فن أعماله المترجمة إلى العربية كتاب "الكلام المرفوع فيما يتعلق بالحديث الموضوع" وهو في الأصل كتاب للعلامة محمد أنوار الله الفاروقي ، قام بترجمته

المجلد:11 العدو:3 عروب سبتمبر 2022

<sup>1</sup> الشخصيات العلمية، والدينية والإصلاحية للدكن في القرن العشرين، 40/2

إلى العربية بهذا الاسم العلامة خواجه شريف النظامي. من نماذج ترجمته:

الأصل الأردي: اگر كهاجائ كه جب بعض محد ثين نے الى حديث كوموضوع كهه ديا ہے تواس ميں تاويل كر كے موضوعيت ہے اس كو نكالناضروى ہے تواس كاجواب يہ ہے كه حاصل ان دونوں قرينوں كا يہى ہے كه مخالفت عقل ونصوص كى وجہ سے وہ موضوع تشہرائى جارہى ہے، اور جب كى وجہ سے وہ مخالفت رفع ہوجائے تواس حديث كوموضوع كهنا بلاوجه ہوگا، اور ظاہر ہے كه بلاوجه كى حديث كوموضوع كهه دينا گناہ سے خالى نہيں اور يہ صر ح ممنوع ہے: "كما ورد عن سليمان قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ مَن كذب على متعمدا فليتبوأ بيتا فى النار، ومن ردحديث أبلغه عنى فأنا مخاصمه يوم القيامة، وإذا بلغكم عنى حديث فلم تعرفونه فقولوا: الله أعلم (طب كذا في كنز العمال)

بهر حال حدیث کو بلاوجہ رد کر دینایا اس سے انکار کرناسوا اس کے نہیں کہ آنحضرت مَنَّیْ اَیْدُا مِن کو دشمن بنالینا ہے عیاذ اباللہ، اگر سمجھ میں نہ آوے توسکوت چاہئے نہ یہ کہ حکم بالوضع کرناجو من وجہ رد ہے، امام سیوطی نے تعقبات میں لکھاہے کہ ابن جوزی رحمہ اللہ نے اس حدیث کوموضوعات میں داخل کیاہے "من احتجم یوم الأربعاء یوم السبت فأصابه مرض فلا یلومن إلا نفسه".

پھر آخر بحث میں یہ واقعہ نقل کیا کہ محمد بن جعفر بن مطر نیشا پوری کو اس حدیث میں کلام تھا وہ کہتے ہیں کہ ایک روز میں نے کہا کہ یہ حدیث صحیح نہیں اور اس پر پر واہ نہ کر کے چہار شنبہ کے دن فصد لی، ساتھ مرض برص نمایاں ہوا، خوش قسمتی سے ایک مرتبہ آنحضرت مُنَّا اللّٰهِ آغِمُ کو خواب میں دیکھا اور اپنی حالت عرض کی، فرمایا: خبر دار اب سے میری حدیث کی کھی استہانت نہ کرنا"۔ 1

1 الكلام المرفوع فيما يتعلق بالحديث الموضوع، ص 26-28

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 يوليو-سبتمبر 2022

الترجمة العربية: "لا يجوز الحكم بالوضع على حديث بدون علة فيه "وإن قيل: إن الأحاديث التي حكم عليها بعض المحدثين بالوضع، فليس علينا أن نتصدى لإخراجها من الوضع تأويلا فيها، فنقول في الرد عنه أن حاصل هاتين القرينتين أن الحكم بالوضع في الأحاديث مبني على أنها تخالف العقل والنصوص، وإذا زالت تلك المخالفة بوجه من الوجوه فالحكم بالوضع عليها، ولا يقتضيه العدل، فظاهر أن الحكم بالوضع دون أي علة لا يخلو عن المعصية، وهذا محظور بالصراحة، كما ورد عن سيلمان قال رسول الله صَرَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ " من كذب علي متعمدا فليتبوأ بيتا في النار " ومن رد حديثا بلغه عني فأنا مخاصمه يوم القيامة ، وإذا بلغكم عني حديث فلم تعرفوه فقولوا: الله أعلم " (طب كذا كنز العمال) وفي الحقيقتة أنه رد حديث أو إنكاره بدون علة يعتبر معاداة للرسول عَلَيْهَ الصَّلَةُ وَالسَّلَامُ وفي الحقيقتة أنه رد حديث أو إنكاره بدون علة يعتبر معاداة للرسول عَلَيْهَ الصَّلَةُ وَالسَّلَامُ

وإذا لم يتمكن من فهمه أحد لقصور فهمه وعلمه فعليه التوقف فيه لا الحكم بالوضع، لأنه نوع من الرد، قال الإمام السيوطي رحمه الله تعالى في كتاب " التعقبات" أدخل ابن الجوزي رحمه الله تعالى : الحديث التالي في الموضوعات، "من احتجم يوم الأربعاء، ويوم السبت فأصابه مرض، فلا يلومن إلا نفسه" ونقل في آخر المبحث أن محمد بن جعفر بن مطر النيشابوري كان يتكلم في هذا الحديث، ويقول: إني أرى أن هذا الحديث ليس بصحيح" فلم ألق إليه بالي، واحتجمت مرة يوم الأربعاء فأصبت بالبرص، كما روى الديلمي بسنده عن أبي عمرو بن جعفر بن مطر النيشابوري قال: قلت يوما إن هذا الحديث ليس بصحيح، فافتصدت يوم الأربعاء، فأصابني برص، فرأيت رسول الله صَمَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ في النوم فشكوت إليه حالي فقال: إياك والاستهانة بحديثي". ا

1 الكلام المرفوع فيما يتعلق بالحديث الموضوع، ص 18-19

والعياذ بالله.

المجلد:11 العدد:3 عرويو- سبتمبر 2022

الأستاذ الدكتور محمد مصطفى شريف: ولد الدكتور شريف في 1957م بمدينة حيدرآباد، وبعد أن أتم دراسته الابتدائية وفرغ من تحصيل العلوم العربية والإسلامية أرخى عنانه إلى العلوم الشرقية والعصرية، فالتحق بايه كيه ايم الكلية الشرقية لاختبارات (P.D.C) ثم قصد إلى الكلية اللطيفية التي تخرج منها، ثم توجه إلى إيه كيه ايم الكلية الشرقية، وحصل على شهادة الماجستير في العلوم الشرقية، وفاز بتقدير ممتاز، ثم قصد إلى الجامعة العثمانية، فأتم بها الماجستير في الفلسفة، ثم حصل من نفس الجامعة على شهادة الدكتوراة في الماجستير في الفلسفة، ثم حصل من نفس الجامعة على شهادة الدكتوراة في المحسيني الشهير بـ"كيسو دراز".

بدأ حياته العلمية كأستاذ مساعد في جامعة مدراس عام 1990م، فأقام هناك ستة أعوام يلقي المحاضرات ويفيد الطلاب والباحثين، ثم عيّن أستاذًا مشاركًا بالجامعة العثمانية. للدكتور مؤلفات عديدة، وله اطلاع تام على اللغة العربية والأردية والإنجليزية، كما له مساهمة كبيرة في حقل الترجمة ومنها:

الآيات المنتخبة حول الموضوعات العلمية: لجنة العلماء بحيدرآباد اصطفت الآيات القرآنية التي تدور حول الموضوعات العلمية كالفلك والطب والبيولوجية والجيولية، ونشرتها في شكل رسالة في اللغة الإنجليزية، قام الدكتور بنقلها إلى اللغة العربية، وهذه الرسالة مشتملة على إحدى وعشرين صفحة. 1

و. الأستاذ نثار أحمد حصير القاسمي: ولد فضيلة الشيخ نثار أحمد في السابع عشر من شهر ديسمبر عام 1961م في مباركبور من مديرية سهرسه بولاية بيهار، أخذ الشيخ العلوم الابتدائية من والده، ثم التحق بجامعة مونجير إلى الصف الثالث، ثم التحق بدار العلوم في الصف الرابع، وتخرج فيها عام 1979م ونجح

<sup>1</sup> أوراق أدبية، ص 55

المجلد:11 العدد:3 العدد:3 المجلد:11 المج

-

## مجلة الهند - · - · - · - · - · اشهر المترجمين في جنوب الهند

في الاختبار النهائي بتقدير ممتاز، وفي عام 1980م تخرج من قسم تكميل الأدب العربي، وفي عام 1981م من التخصص في الأدب العربي، كما نال شهادة تدريب المعلمين من جامعة الملك سعود عام 1407هـ، وهو الآن يعمل كرئيس القسم العربي بدار العلوم سبيل السلام بحيدرآباد.

له مؤلفات عديدة في اللغة العربية والأردية، إضافة إلى الترجمات من الأردية إلى العربية، يبلغ عدد كتبه المترجمة إلى العربية أربعة وعشرين كتابًا فمنها:

نوازل فقهية معاصرة: وهو كتاب يبحث عن القضايا الفقهية المعاصرة، ويعالج مشكلاتها في ضوء الكتاب والسنة، ألّفه الشيخ خالد سيف الله رحماني في اللغة الأردية باسم "جديد فقهي مسائل". حظي الكتاب في الأوساط العملية بقبول واسع فطبع غير مرة، نظرًا إلى أهمية الكتاب وما يحويه من المواد القيمة نقله القاسمي إلى العربية وسمّاه بالعربية "نوازل فقهية معاصرة". فيما يلي نموذج لترجمته:

الأصل الأردي: "(۱) كاغذ سے استنجاء: بڑے شہروں میں كاغذ كاستخاء كے لئے استعال بڑھتاجارہاہے...علاء نے اصولااس كو مكروہ قرار دیاہے، كاغذایک گراں قدر چیزہے جوعلوم وفنون كی امین اور خود اسلام اور اس كی تعلیمات کے لئے بلند پایہ محافظ ہے، اس كی عظمت اور اہمیت كا تقاضہ ہے كہ ایسے معمولی اور كمتر كاموں كے لئے اس كا استعال نہ ہواور اس كو نجاستوں میں ملوث ہونے سے بچاجائے، اس لئے فقہاء نے اسے مكروہ لكھاہے، البتہ مجبورى كی حالت اس سے مشتی ہے، علامہ شامی نے اس كی كراہت كے اسباب پرروشنی ڈالئے ہوئے لكھاہے: "الصالقة وله احترام أیضا لكنه آلة لكتابة العلم" اس كی تائيد فقہاء کے اقوال سے بھی ہوتی ہے، جو مطلق كاغذ كے اس مقصد کے لئے استعال كو مكروہ نہیں كہتے؛ بلكہ انسے كاغذ كے استعال سے منع كرتے ہیں جس میں حدیث وفقہ سے متعلق لكھا ہوا ہو، ایسے کاغذ کے استعال سے منع كرتے ہیں جس میں حدیث وفقہ سے متعلق لكھا ہوا ہو، ایسے کاغذ کے استعال سے منع كرتے ہیں جس میں حدیث وفقہ سے متعلق لكھا ہوا ہو، ایسے کاغذ کے استعال سے منع كرتے ہیں جس میں حدیث وفقہ سے متعلق كھا ہوا ہو، ایسے کاغذ کے استعال سے منع كرتے ہیں جس میں حدیث وفقہ سے متعلق كھا ہوا ہو، ایسے کاغذ کے استعال سے منع كرتے ہیں جس میں حدیث وفقہ سے متعلق كھا ہوا ہو، ایسے کاغذ کے استعال سے منع كرتے ہیں جس میں حدیث وفقہ سے متعلق كھا ہوا ہو، ایسے کاغذ کے استعال سے منع كرتے ہیں جس میں حدیث وفقہ سے متعلق كھا ہوا ہو، ایسے کاغذ کے استعال سے منع كرتے ہیں جس میں حدیث وفقہ سے متعلق كھا ہوا ہو، کشیء كتب فیہ

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . اشهر المترجمين في جنوب الهند

فقه أو حدیث" اور علامه را فعی لکھتے ہیں: "و من الأشیاء المحرمة ما کتب علیه شيء من العلم کا لحدیث والفقه" بین صرف فقهاء اسلام کا نظر بیہ ہے؛ بلکه عقل و دانش کے تقاضوں کے عین مطابق ہے، ایک انسان کوناک صاف کرنی ہو تو وہ کرتہ کے دامن کو اس لئے استعال نہیں کرے گا، اس لئے کہ اس کی نگاہ میں ان چیزوں کی عظمت ہے اور وہ در اصل اس کی شخصیت کا مظہر ہے، اسی طرح کاغذ علوم انسانی کے لئے پیر ہن اور اس کے لئے نثانِ عظمت کی حیثیت رکھتا ہے، اس لئے اس کا بیا احترام ہونا چاہئے، بال ایسے کاغذ جو خاص اسی مقصد کے لئے تیار کئے جاتے ہیں اور اس قابل نہیں کہ ان پر لکھا جائے ان کے استعال میں کوئی حرج نہیں "۔ (جدید فقہی مسائل، زمزم بک ڈیو، یاکتان، ص 591)

الترجمة العربية: "الاستنجاء بالقرطاس: الاستنجاء بالقرطاس مما انتشر في البلدان الكبيرة، وما زال يزداد يوما فيوما فذلك مكروه سوى ما صنع خاصة لهذا الغرض، ولا يستعمل في الكتابة والطبع؛ لأن القرطاس نعمة عظيمة، وله أهمية كبيرة، فإنه يستعمل في الكتابة والفنون والنشر، والإذاعة، وذلك يقتضي أن لا يستعمل في الأغراض الخسية، ويصان من الضياع والتلوث بالنجاسة، فكرهه الفقهاء كما أشار إليه ابن عابدين وهو يلقي الضوء على أسباب كراهته "لصقالته وتقومه، وله حرفه وعظمه أيضا؛ لكونه آلة لكتابة العلم" (رد المحتار، على المنيء وقال ابن قدامة: "لا تجوز الاستنجاء بما له حرمة كشيء فيه فقه أو حديث" (المغني، 1/10) وقال الرافعي: "ومن الأشياء المحترمة ما كتب عليه شيء من العلم، كالحديث والفقه" (شرح الوجيز، 1/497) وذلك مما يوافق العقل السليم والفهم الصحيح أيضًا، بحيث إن اضطر أحد إلى تنظيف الأنف، فلا يظفها بقلنسوة أو بذي القميص، لأنه لباس يلبسه، كذلك القرطاس هو لباس يظهم والفن، فكيف يسمح أن يستعمل في تلك الأغراض الدنيئة المهينة؟ إلا إذا

اتخذ لهذا الغرض، ولا يتحمل الكتابة، فلا بأس". أ

فقه الحلال والحرام لمولانا خالد سيف الرحماني: هذا الكتاب يجث عن القضايا التي نتعلق بالحلال والحرام التي تسمى في الفقه الإسلامي باسم الحظر والإباحة، هذا كتاب قيم بسيط مستطاب في اللغة الأردية، لتي رواجًا في الأوساط العلمية بأسلوبه ومحتوياته، قد طبع هذا الكتاب من الهند وباكستان غير مرة، نظرًا إلى أهمية الكتاب وما حظي من القبول في الأوساط العلمية فوض مؤلف الكتاب مسؤولية ترجمته إلى الأستاذ نثار أحمد القاسمي، فقام بترجمته السلسة، وكان لمولانا نبوغ ومهارة في الترجمة، وكذلك قام المترجم بترجمة كتب أخرى للشيخ خالد سيف الله الرحماني، مثل كتاب "الدعوة إلى الله وواجب الأمة المسلمة نحوها" وكذلك كتاب "قضايا فقهية معاصرة، وأسلوب معالجها" فترجمة هذا الكتاب تيسر بذلك إبلاغ ما يحويه من المواد القيمة إلى إخواننا العرب، فكتب التقديم على هذا الكتاب الدكتور أنور شبلي، رئيس لجنة الفتوى بدار الإفتاء المصرية، جمهورية مصر العربية نزيل حيدرآباد (الهند) مساء الأحد 8/ نوفمبر 2009م.

نقدم فيما يلي نموذجا لأصل الكتاب في الأردية وترجمته إلى العربية لنعرف به قدرة المترجم على الترجمة.

الأصل الأردي: (2) شطرنج كے ساتھ اگر جوابھی ہو تو اس كے ناجائز ہونے پر اتفاق ہے ہی، اگر جوانہ ہو تب بھی اكثر فقہاء كے نزديك گناہ اور حرام ہے، حضرت علی رضی اللہ عنه كا پچھ شطر نج كھيلنے والوں پر گذر ہوا تو فرما يا كہ يہ كيسے بت ہیں جن پر تم جھكے ہو: "ما هذه التماثيل التي أنتم عاكفون" اس كی وجہ يہ بھی ہے كہ جن لوگوں كو شطرنج سے هذه التماثيل التي أنتم عاكفون" اس كی وجہ يہ بھی ہے كہ جن لوگوں كو شطرنج سے

 $^{1}$ نوازل فقهیة معاصرة،  $^{1}$ 62

المجلد:11 العدو:3 عدو:33 يوليو-سبتمبر 2022

## مجلة الهند - . - . - . - . اشهر المترجمين في جنوب الهند

دل چسبی پیدا ہوجاتی ہے، وہ واقعی اور حقیقی مسائل سے بے توجہ ہوجاتے ہیں کہ کیوں کہ یہ ایسا کھیل ہے کہ انسان کے اندر جسمانی تکان نہیں ہوتی اور بلا قید و تحدید وقت کھیلتا ہی چلاجا تا ہے، جو کھیل جسمانی مشقت اور ورزش کے ہوتے ہیں، ان کو مسلسل اور بہت دیر تک کھیلا نہیں جاسکتا، اسی لئے فقہاء نے شطر نج اور عام کھیلوں کے در میان فرق ... کیا ہے؛ اس لئے صحیح بہی ہے کہ اگر قمار اور جوانہ ہو تو تب بھی شطر نج کر اہت سے خالی نہیں، مجھے خیال ہو تا ہے کہ فی زمانہ کر کٹ کا مر وجہ کھیل شطر نج ہی کے حکم میں ہے اور ضروری اور حقیقی مسائل سے غفلت پیدا کرنے میں کہا جاسکتا ہے کہ شطر نج سے بھی ہڑھ کر ہے اور یہی حکم کیرم لوڈووغیرہ کا ہوناچاہئے ". 1

الترجمة العربية: "(2) قد أجمع العلماء على حرمة الشطرنج وعدم جوازه إن رافق القمار ، أما إذا لم يحتو على القمار فحرام ومعصية عند معظم الفقهاء (الدر الختار على هامش الرد، 259/5) وقد مر على بن أبي طالب رضي الله عنه على قوم كانوا يلعبون بالشطرنج، فقال: ما هذه التماثيل التي أنتم عاكفون، ومن أسبابه أن من يهوي بالشطرنج يغفل عن الأمور والمسائل الواقعية والمهمات؛ لأنه من الألعاب التي لا تضن الجسم ولا نتعبه، فيستم في اللعب بدون تحديد الوقت وموعد، والألعاب التي نتعب الجسم برياضتها لا يمكن الاستمرار فيها مدة طويلة، من أجل ذلك فرق الفقهاء بين الشطرنج والألعاب الأخرى، فالأصح أن الشطرنج لا يخلو من الكراهة وإن لم يرافق القمار، علمًا بأن الإمام الشافعي وأبا يوسف في قول يبيحه إن لم يرافق القمار (الفقه الإسلامي وأدلته، 572/3) وأرى أن مباراة كريكت الرائجة في هذا العصر يدخل في حكم الشطرنج، وأكبر من ذلك أنها تحدث الغفلة عن المهمات والأعمال الأساسية، ويمكن أن يحكم من ذلك أنها تحدث الغفلة عن المهمات والأعمال الأساسية، ويمكن أن يحكم

<sup>1</sup> مولانا خالد سيف الله الرحماني، ص 232

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 ليوليو-سبتمبر 2022

على لعبة "كيرم" و"لودو" وغيرها بنفس الحكم". أ

10. الدكتور محمد فضل الله شريف: وهذا هو الفقير إلى ربه الغفور الدكتور محمد فضل الله شريف، تلقى العلوم الابتدائية عند أبيه وأمه الحنون، وحفظ القرآن الكريم عن ظهر القلب في صباه، واكتسب اللغة الفارسية من العلامة سيد عبد الغني رحمه الله، ثم التحق بالكلية الإسلامية العربية كرنول في انترنس، فحصل على شهادة النترنس عام 1992م، وشهادة و Pre Degree عام 1994م، وشهادة (O.T) اعام 1997م، ثم التحق بالجامعة العثمانية، ونال شهادة الماجستير في الأدب العربي سنة 1999م من كلية الآداب والعلوم الاجتماعية بالجامعة العثمانية، وفاز في الاختبار الأهلية (SLET) في أغسطس سنة 1999م، وحاز شهادة الماجستير في الفلسفة عام 2003م من الجامعة العثمانية. وقدم رسالة حول موضوع "دراسة التشبيه والاستعارة في سورة البقرة" تحت إشراف الدكتور محمد مصطفى شريف. وحصل على شهادة الدكتوراة في قسم اللغات الشرقية بالجامعة العثمانية عام 2007م، حول موضوع "الاستعارات في القرآن الكريم ومكانتها الأدبية" تحت إشراف الدكتور محمد عبد الجميل خان. للدكتور محمد فضل الله شريف خدمات عظيمة في مجال التأليف والتصنيف والترجمة، فنها:

"شبلي": وهي مقالة قيمة لمولانا عبد الماجد الدريابادي، ألقى فيها الضوء على شخصية "شبلي" ومآثره وأعماله، ومواهبه وعلاقته وصلته الودية به، وهو مقال نافع حول سيرة "شبلي" فقام بترجمته إلى العربية خير قيام، طبعت الترجمة في "مجلة الهند" التي تصدر عن بنغال الغربية برئاسة الدكتور أورنك زيب الأعظمي. أنقدم هنا نموذجًا من الترجمة.

المجلد:11 العدو:3 عدو:335 يوليو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حلال وحرام، ص 242

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مجلة الهند، 14-12/4-1/3.

يقول الشيخ عبد الماجد الدريابادي:

(3)"1932ء میں "الضیاء" منظر عام پر آیا جس کی ادارت کی ذمہ داری مولانا مسعود عالم ندوی کے کاندھوں پر تھی، اس جریدے نے نہ صرف ہندوستان میں عربی زبان وادب کی سریرستی میں نمایاں رول ادا کیا؛ بلکہ دنیائے عرب کو بھی بہت سے علمی مسائل سے باخبر کیا، اسی طرح آپ کے شاگرد رشید علامہ سید سلیمان ندوی نے "دروس الأدب اور لغات جديدة" لكه كر مندوستان ميس عربي زبان وادب كو نئي جہت سے آشاکیا، مخضر میہ کہ علامہ اور آپ کے تلامذہ نے عربی زبان وادب کے استحکام میں گراں قدر خدمات انجام دیں، علامہ نے ملک اور بیرون ملک عربی زبان کے تیک سر دمہری کو دیکھتے ہوئے خون کے آنسو بہائے، اپنے سفر نامہ میں ایک جگہ رقم طراز ہیں: "قسطنطنیہ میں کم سے کم بیس ہزار طلبہ علوم عربیہ کی تعلیم یاتے ہیں؛ لیکن مد توں سے ایک شخص بھی صاحب کمال پیدا نہیں ہوا اور سچ یہ ہے کہ مصر وشام وروم کا علمی معیار ہندوستان سے بھی گھٹا ہواہے "اسی طرح جامع از ہر کے حالات بھی حد در چہ دگر گوں تھے، یہاں کے شیوخ وطلاء کے مستقبل سے بے فکر تھے، علامہ نے اپنے طویل سفر نامے میں ایک جگہ حامعہ ازہر کی اہتری پر اس طرح روشنی ڈالی ہے "مجھے اپنے تمام سفر میں جس قدر جامعہ از ہر کے حالات سے مسلمانوں کی بد بختی کا یقین ہوا، کسی چیز سے نہیں ہوا، ایک ایبا دار العلوم جس میں دنیا کے ہر حصہ کے مسلمان جمع ہوں، جس کاسالانہ خرچ دو تین لا کھ سے کم نہ ہو، جس کے طالب علموں کی تعداد 12 ہز ار سے متجاوز ہو، اس کی تعلیم وتربیت سے کیا کچھ امید نہیں ہوسکتی، لیکن افسوس ہے کہ وہ بجائے فائدہ پہنچانے کے لاکھوں مسلمانوں کو ہرباد کر چکاہے"۔

ترجمته إلى العربية كما يلي:

"(3) صدرت عام 1932م مجلة "الضياء" ، وكان يرأسها ويديرها مسعود عالم الندوي، إن هذه المجلة ما قامت بدورها في إشراف اللغة العربية وتمنيها فقط، بل أنها أبلغت العديد من المسائل العلمية إلى العلماء العرب (أنظر للتفصيل، مسعود عالم ندوي حياته وأعماله، الدكتور عبد المجيد فاضلي، الطبع الأول، المكتبة المركزية السلامي ببليشر، دهلي الجديدة ، يوليو 1998ء ص 92-98). وكان تلميذه العبقري صنف كتابًا باسم "دروس الأدب واللغات الجديدة" إن هذا الكتاب عمل مارسوا أعمالًا قيمة في هذه اللغة والأدب العربي، أنه أظهر حزنه وقلقه عندما رأى عدم الالتفات والعناية إلى اللغة العربية في الهند وخارجها. إنه يكتب في رحلته إلى القسطنطنية: "أنه يتلقى نحو عشرين ألفًا من الطلاب على الأقل العلوم العربية في المستوى العلمي في كل من مصر الشام والروم والهند" (مقالات شبلي، ترتيب: سيد سليمان الندوي، ط2، مكتبة والشام والروم والهند" (مقالات شبلي، ترتيب: سيد سليمان الندوي، ط2، مكتبة معارف، أعظم جراه، 1955م، ص 127-128)

وقد تشتت أحوال الجامع الأزهر آنذاك ، وكان شيوخ الأزهر لا يتفكرون ولا يهتمون بمستقبل الطلاب، كان العلامة قد ألقى الضوء على أحوال مصر المتدهورة "فما أيقنتُ بشقاوة المسلمين خلال رحلتي هذه بشيء إلا عند رؤية ظروف الأزهر المتدهورة، وهي جامعة تجمع الطلاب من أرجاء المعمورة، وكانت ميزانيتها السنوية تبلغ إلى نحو مئة ألف، وكان عدد الطلاب يتجاوز اثني عشر ألف طالب، وكم تُعقد وثعلق بها من الأمنيات والآمال، ولكن الأسف أن هذه الجامعة أضرت المسلمين بدل أن تُنفعهم (رحلة روم ومصر وشام، شبلي نعماني، مكتبة معارف، أعظم

جراه، الهند، 1940م، ص 202-203).

اللغة العربية والأدب في مقالات شبلي: وهي مقالة طويلة للدكتور أبو سفيان الإصلاحي تلقي الضوء على خدمات شبلي حول اللغة العربية والأدب، نظرًا إلى أهميتها وإبلاغ ما تحويه من خدمات ومآثر العلامة أحسّ الدكتور أورنك زيب الأعظمى أن تترجم هذه المقالة بالعربية، فقام الدكتور بترجمتها إلى الأردية. 1

أضواء على السيرة النبوية: وهي مقالة مترجمة إلى العربية حول السيرة النبوية للدكتور في اللغة الأردية نقله إلى العربية بنفسها وقد طبعت أيضا في مجلة "أقلام واعدة".

مآثر دكن: وهي ترجمة لكتاب أردي ألّفه السيد أصغر علي البلغرامي، قام الدكتور بترجمته إلى العربية، هذا الكتاب يشير إلى الآثار القديمة في مدينة حيدرآباد بالتفصيل، وقد طبع من جمعية الرحمة، حيدرآباد في 2017م.

خلاصة القول: هذه عشر شخصيات من حيدرآباد ذكرت سيرها بإيجاز وتحدّثت عن خدماتها بخصوص مساهمتها في مجال الترجمة من الأردية والإنجليزية إلى العربية. ويمكن أن تكون هناك شخصيات أخرى قدّمت خدماتها في هذا الجال ولكن لم أجد نماذج ترجمتها العربية فصرفت عنها النظر وأخرتها لفرصة أخرى.

تدلّ هذه النماذج أنّ معظمهم قاموا بترجمة ناجحة وأبدوا ببراعتهم في هذا المجال كما يظهر من هذه النماذج أنّ المترجمين الحيدرآباديين تتنوع مواهبهم في هذا المجال فبعضهم ترجمة نصوص الفقه كما ترجم البعض الآخر نصوص فنون أخرى كالسيرة والشعر.

المجلد:11 العرو:3 عرويو-سبتمبر 2022

<sup>1</sup> مجلة الهند، 4/3-4/29-30.

#### المصادر والمراجيع

- 1. أوراق أدبية للدكتور محمد مصطفي شريف، دار القرآن، فتح دروازه، حيدرآباد، د.ت.
- 2. الشخصيات العلمية والدينية والإصلاحية للدكن في القرن العشرين (الأردية) للهفتي محمد محبوب شريف النظامي، الجمعية الرحمة التعليمية والخيرة، كشن باغ، حيدرآباد، أكتوبر 2012م.
- 3. علماء العربية ومساهماتهم في الأدب العربي في العهد الآصف جاهي للبروفيسور الدكتور محمد سلطان محي الدين، أبو الوفاء برينتغ بريس، الجامعة العثمانية، حيدرآباد، الهند، 2005م
- 4. فقه الحلال والحرام لمولانا خالد سيف الله الرحماني، مؤسسة إيفا للطبع
   والنشر، الهند، د.ت.
- الكلام المرفوع فيما يتعلق بالحديث الموضوع (الأردية) للشيخ أنور الله الفاروفي
   رحمه الله، در مطبع شمس الإسلام، مطبعة بريق، حيدرآباد، ط2، 1340هـ.
- 6. الكلام المرفوع فيما يتعلق بالحديث الموضوع (ترجمة شيخ الحديث الجامعة النظامية) للشيخ أنور الله الفاروقي رحمه الله، مكتبة إشاعة العلوم بالجامعة النظامية، د.ت.
- 7. مجلة الهند الفصلية الصادرة عن مولانا آزاد آئيديل إيجوكيشنال ترست، بولفور، بنغال الغربية
- 8. نوازل فقهية معاصرة لمولانا خالد سيف الله الرحماني، مؤسسة ايفا للطبع والنشر، الهند، د.ت.

ISSN: 2321-7928

#### العلامة المقريزي وكتابه الخطط

الشيخ ضياء الدين الإصلاحي $^2$  ترجمة من الأردوية: د. محمد معتصم الأعظمي

إنّ العلامة المقريزي مؤرخ بارز وشهير من القرنين الثامن والتاسع الهجريين، ومن أشهر مؤلفاته كتاب "الخطط" وهو كتاب قيّم ومعروف جدًا، سنقدّم أولًا أخباره التي ظفرنا بها بعد البحث والتحقيق ثم سنقدّم تعريفًا شاملًا لكتابه الشهير هذا.

اسمه ونسبه: هو أبو العباس أحمد الملقب بـ"تقي الدين". أحمد بن علي بن عبد القادر بن محمد بن إبراهيم بن محمد بن تميم بن عبد الصمد بن أبي الحسن بن عبد الصمد بن تميم <sup>4</sup> يكتب المقريزي عن نسبته "المقريزي" في الخطط فيقول: "وأما واضع هذا الكتاب ومرتبه، فاسمه أحمد بن علي بن عبد القادر بن محمد، ويعرف بالمقريزي". <sup>5</sup> فقول السخاوي والشوكاني: "ويعرف بابن المقريزي" لا يبدو صحيحًا.

والمقريزي نسبة لحارة معروفة في بعلبك (الشام) وهي المقارزة، فيكتب العلامة السخاوى: "وهى نسبة لحارة في بعلبك تعرف بحارة المقارزة". 6

ولكن أئمة اللغة والجغرافيا لم يكتبوا عنها شيئًا، وكتب هذا صانع "تاج العروس" فقط ناقلًا عن العلامة السخاوي. <sup>7</sup> ويظهر من قول خير الدين الزركلي أنّ هذه الحارة

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3

<sup>1</sup> اسمه الكامل "المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار" وهو معروف بالخطط المقريزية

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> علم من أعلام الهند، وعالم كبير للدراسات القرآنية والحديثية

٤ نائب مدير تحرير المجلة ومدرس، قسم اللغة العربية وآدابها، كلية سيوري فيديا ساغر، بنغال الغربية، الهند

<sup>4</sup> الضوء اللامع، 21/2، والبدر الطالع، 79/1

<sup>5</sup> الخطط، 5/1

<sup>6</sup> الضوء اللامع، 21/2

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يراجع إلى تآج العروس

### مجلة المقريزي وكتابه الخطط ... . ... . ... العلامة المقريزي وكتابه الخطط

كانت موجودة في عهد المقريزي، وما كانت موجودة قبله ولا بعده: "ونسبته إلى حارة المقارزة (من حارات بعلبك في أيامه)".1

فلذلك لم يذكرها المتقدمون حتى لم يشر إليها ياقوت الحموي في معجم البلدان.

وطنه: ولو كان وطن المقريزي الحقيقي بعلبك ولكنه وُلد في القاهرة؛ كان أبوهن كثل جدّه، يعدّ من كبار العلماء وسافر إلى بعلبك لاشتغاله بالعلم، ثم جُعِلَ قاضيًا كما عُيِنَ على مناصب أخرى غير القضاء فزوّجه العالم الشهير الشيخ شمس الدين ابن الصائغ من ابنته التي ولدت المؤرخ المقريزي. فنشأ المقريزي بالقاهرة وجعلها موطنًا مستقلًا له حتى توفي بها. 3

سنة ولادته: نقل العلامة السخاوي قولين عن ولادة المقريزي فالقول الأول منقول من المقريزي نفسه: "وكان مولده حسبما كان يخبر به ويكتبه بخطه بعد الستين".4

وهذه العبارة للمقريزي مكتوبة هكذا:

"ولد[ت] بالقاهرة المعزية من ديار مصر بعد سنة ستين وسبعمائة من سنى الهجرة المحمدية"<sup>5</sup> وأما القول الثاني فكتبه الحافظ ابن حجر ومأخذه بيان من المقريزي أيضًا: "وقال شيخنا أنه رأى بخطه ما يدل على تعيينه في سنة ست وستين".<sup>6</sup>

فقد حكى الرواة والمؤرخون المتأخرون قولين مثل السخاوي أو ذكروا سنة ولادته 766هـ وفقًا لرواية الحافظ بن حجر، بينما خالف العلامة السيوطي آراء الجمهور فقال:

المجلد:11 العدو:3 عدو:341 العدو:3 المجلد:11

<sup>1</sup> الأعلام، 53/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الضوء اللامع، 21/2، والدرر الكامنة، 391/2، "قدم والده علاء الدين القاهرة فقرر في موقعي الإنشاء وصاهر الشيخ شمس الدين ابن الصائغ على ابنته فولدت له تقى الدين أحمد".

<sup>3</sup> شذرات الذهب، 254/7

<sup>4</sup> الضوء اللامع، 21/2

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الخطط، 5/1

<sup>6</sup> الضوء اللامع، 21/2

"ولد سنة تسع وستين وسبعمائة".<sup>1</sup>

ولكنه لم يقدّم أيّ دليل يبنى عليه فلذا هذا القول مرجوح، والظاهر أنّ رواية الحافظ ابن حجر تبدو صحيحة، مروية من المقريزي وإنها شرح لبيانه المبهم والمجمل أي بعد الستين، فلا تضاد بينهما.

نشأته وتربيته: ولد المقريزي بمصر ونشأ بها، وحصل على العلوم الابتدائية فيها وحفظ القرآن وتلقى علم الحديث على جده لأمه المحدث الكبير وغيره من العلماء.

الأساتذة والشيوخ: كان للمقريزي ذوق طبيعي في المعرفة والفن ولم يدخر جهدًا في تحقيقهما، وقائمة أساتذته طويلة وأسماء بعضهم كما يلى:

من مصر والقاهرة "سمع من جده لأمه الشمس محمد بن الصايغ الحنفي والبرهان الآمدي والعز بن الكويك والنجم بن زرين والشمس بن الخشاب والتنوخي وابن الشيخة وابن أبي المجد و[السراج] البلقيني و[الزين] العراقي والهيتمي والفرسيسي والعماد بن كثير وغيرهم، وحج فسمع بمكة من النشاوري والأميوطي والشمس بن سكر وأبي الفضل النويري القاضي وسعد الدين الاسفرايني وأبي العباس بن عبد المعطي وجماعة، وأجاز له [الجمال] الأسنوي و[شهاب الدين] الأذرعي وأبو البقاء السبكي وعلي بن يوسف الزرندي وآخرون ومن الشام الحافظ أبو بكر بن المحب وأبو العباس بن العز وناصر الدين محمد بن محمد بن داؤد وطائفة".2

وبالإضافة إلى هؤلاء، استفاد المقريزي من طائفة من أهل العلم والمعرفة، ويكتب العلامة السخاوي: "واشتغل كثيرًا وطاف على الشيوخ ولقي الكبار وجالس الأئمة فأخذ عنهم".3

المجلد:11 العددة:3 عدد عدد عدد عدد المعددة:342 عدد المعددة: المعدد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حسن المحاضرة، 229/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الضوء اللامع، 21/2-22

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 22/2

## مجلة المفريزي وكتابه الخطط ... . ... . ... العلامة المفريزي وكتابه الخطط

ويكتب في موضع آخر: "وقد قرأت بخطه... أنّ شيوخه بلغت ستمائة نفس". أ

المذهب الفقهي: كان والد المقريزي وجده من الحنابلة بينما جده لأمه كان حنيفيًا، ففي بداية عمره تفقه المقريزي حنفيًا ثم تحول إلى الشوافع. يقول السخاوي: "واستقر عليه أمره لكنه كان مائلًا إلى الظاهر". ويقول الحافظ ابن حجر: إنه أحب الحديث فواظب على ذلك حتى كان يتهم بمذهب ابن حزم". 4

ويقول صاحب شذرات الذهب: "إلا أنه كان كثير التعصب على السادة الحنفية وغيرهم لميله إلى مذهب الظاهر". 5

يظهر من هذا التفصيل أنه ليس من مجرد المقلدين لأنه تفقه في مبكر سنه حنفيًا مخالفًا لأجداده، ثم تحول شافعيًا حسب اجتهاده، وعلى عكس أتباع المذاهب الآخرين لم يكن غاليًا، بل فضّل طريق المحدّثين؛ القرآن والسنة وهما مصدران لجميع المذاهب الفقهية.

الفضل والكمال: إنه كان صاحب العلم والكمال في عهده وأعماله شاملة ومتنوعة وكانت شخصيته جامعة لميزات كثيرة وكان فضّل على غيره في التصنيف والتأليف والدرس والتدريس والإمامة والحطابة والوعظ والإرشاد والولاء والقضاء، وكان ماهرًا في التأريخ والأدب والنظم والنثر والفقه والحديث والنجوم والرمل وغيرها من العلوم والفنون المختلفة، وكان يقرّ بالعلماء والأتقياء، يقول العلامة السخاوي: "نظر في عدة فنون وشارك في الفضائل".

وقال أبو المحاسن في المنهل الصافي: "هو أحمد بن عبد الصمد الشيخ الإمام العالم

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 يوليو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الضوء اللامع، 23/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 22/2

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 22/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، 22/2

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> شذرات الذهب، 255/7

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الضوء اللامع، 22/2

البارع عمدة المورخين وعين المحدثين". أ

ويكتب ابن العماد: "وكان علمًا من الأعلام ضابطًا مؤرخًا مفتنًا محدثًا معظمًا في الدول". ويعتبره جميع أصحاب الطبقات أشهر مؤرخ وأكبره في عهده ويلقبون بـ"مؤرخ الديار المصرية". الخطابة والإمامة: إنه كان إمامًا وخطيبًا جيدًا فلذلك وتي... بالقاهرة والخطابة بجامع عمرو وبمدرسة حسن والإمامة بجامع الحاكم. 3

واشتغل بالدرس والتدريس مع التصنيف والتأليف فكان يعمل قراءة الحديث بالمؤيدية عوضًا عن المحب بن نصر الله، 4 ولما دخل دمشق درّس في مختلف مدارسها، فيقول السخاوي: "تولّى... تدريس الأشرفية والإقبالية وغيرها". 5

ويكتب مؤلّف "البدر الطالع": "وكذا دخل دمشق مرارًا وتولى بها تداريس ثم أعرض عن جميع ذلك".<sup>6</sup>

السياسة والتدبير: إنه كان ماهرًا في النظم والإدارة والتدبير والسياسة مثل براعته في العلم والفن فتولّى المناصب الحكومية المختلفة حسب الأوقات المختلفة، فينقل السخاوي: "وناب في الحكم وكتب التوقيع وولّي الحسبة بالقاهرة غير مرة".7

وكذا أدّى خدماته في دمشق: "وكذا دخل دمشق مرارًا وتولى بها نظر وقف القلانسي والبيمارستان النوري".<sup>8</sup>

المجلد:11 العرو:3 عمر 344 عروب سبتمبر 2022

<sup>1</sup> نقلًا عن معجم المطبوعات، 1778-1779 <sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شذرات الذهب، 254/7

<sup>3</sup> الضوء اللامع، 22/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، 22/2 والبدر الطالع، 79/1

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الضوء اللامع، 22/2

<sup>6</sup> البدر الطالع، 80/1

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الضوء اللامع، 22/2

<sup>8</sup> المصدر نفسه، 22/2

فلذا اتصل ببلاط الأمراء والسلاطين: "وكان قد اتصل بالظاهر برقوق". أ

وإنه كان قد اتصل بالدوادار: "وصحب يشبك الدوادار وقتًا ونالته منه دنيا".<sup>2</sup> ويشهد كتابه الخطط على قدرته النظامية.

شغفه بالتاريخ: لكن ذوقه الفطري كان أدبيًا وكان له شغف بالتاريخ وقد أقر له مكانة متميزة فيه فإنّ التاريخ كان موضوعه الخاص ولم يكن له نظير في زمنه. يعرّفه جميع أصحاب السير والتراجم بـ"مؤرخ الديار المصرية" فازداد في النهاية مذاقه لدرجة أنه ترك المناصب العليا وخصّ نفسه بهذا العمل فقط حتى ذاع صيته في هذا المجال. يكتب السخاوي: "ثم أعرض عن ذلك وأقام ببلده عاكفًا على الاشتغال بالتاريخ حتى اشتهر به ذكره وبعد فيه صيته وصارت له فيه جملة تصانيف". 3

ويقول ابن العماد: "واشتهر ذكره في حياته وبعد موته في التاريخ وغيره، حتى صار يُضرب به المثل".<sup>4</sup>

الفقه والحديث: وعلى الرغم من أن مجال المقريزي الحقيقي هو التاريخ إلا أنه لم يكن غافلًا عن العلوم الأخرى، كما كان له اطلاع واسع على علوم الحديث والفقه، فلذلك ولي قراءة الحديث بالمؤيدية، ولقبه تلميذه ابن تغري بردي بـ "عمدة المورخين وعين المحدثين"، كما اعترف مؤلف "شذرات الذهب" بكونه محدثًا عند ذكر أفضاله الأخرى، وذكر في ميزاته أصحاب السير والترجمة تفقهه.

المجلد:11 العرو:3 عرويو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الضوء اللامع، 22/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شذرات الذهب، 255/7

<sup>3</sup> الضوء اللامع، 22/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> شذرات الذهب، 255/7

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الضوء اللامع، 22/2 والبدر الطالع، 80/1

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> نقلًا عن معجم المطبوعات، 1178/2-1779

 $<sup>^{7}</sup>$  شذرات الذهب،  $^{7}$  شذرات الذهب ا

النجوم والرمل: كان المقريزي مولعًا بعلم النجوم والرمل أيضًا، فيكتب السخاوي: "لكان أحسن، والخبرة بالزايرجة والاصطرلاب والرمل والميقات" ونقل قول العلامة العينى "كان مشتغلًا بكتابة التواريخ وبضرب الرمل". 2

ونقل العلامة السخاوي حديثًا بهذا الصدد "بحيث أنه أخذ لابن خلدون طالعًا والتمس منه تعيين وقت ولايته فيقال إنه عين له يومًا فكان كذلك".3

ذوق الشعر والنثر: وإلى جانب الموضوعات الجافة مثل التاريخ وعلم النجوم والرمل، كان له أيضًا ذوق للشعر والأدب وهو كان يقرض الشعر، "وقرض سيرة المؤيد لابن ناهض".4

ويكتب الحافظ ابن حجر وهو معاصر للمقريزي أثناء ترجمته: "وله النظم الفائق والنثر الرائق والتصانيف الباهرة".5

ويقول السخاوي: "وقال الشعر والنثر"<sup>6</sup> كما يقول العلامة السيوطي: "ونظم ونثر، وألّف كتبًا كثيرة".<sup>7</sup> وقد نقل أصحاب الترجمة بيتَيه:

سقى عهد دمياط وحياه من عهد فقد زادني ذكراه وجدًا على وجدي ولا زالت إلا نواء تسقى سحابها ديارًا حكت من حسنها جنة الخلد التدين والتقوى: إنه كان زاهدًا تقيًا نقيًا شفيقًا، فإنه كان يقضي معظم أوقاته في العبادة

المجلد:11 العرو:3 العرو:3 المجلد:11 المجلد:1

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الضوء اللامع، 24/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 24/2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه، 24/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، 23/2

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، 24/2

<sup>6</sup> المصدر نفسه، 22/2

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> حسن المحاضرة، 139/1

<sup>8</sup> الضوء اللامع، 25/2

وذكر الله ما عدا الكتابة والقراءة، وكان له اهتمام تام باتباع السنة وكان شغوفًا بالأوراد وقيام الليل فأدّى حج بيت الله غير مرة وأقام بجوار بيت الله لمدة غير قصيرة.

وفي أخير عمره انعزل عن الناس كيلا يضرّ أحدًا منهم وقطع حباله من حضور مجالس الأمراء والأغنياء حتى إذا لامه بعض الأغنياء ردّ عليه بإنشاد بيت من الشاعر. أ

الخلق والعادة: يكتب مؤلف الضوء اللامع عن خلقه وسيرته: "وحمدت سيرته في مباشراته كلها". <sup>2</sup>

وكان عذب اللسان "حتى كان يتردد إليه أفاضلهم للاستفادة منه مع حسن الخلق وكرم العهد وكثرة التواضع".3

وفاته: توفي العلامة المقريزي بعد أن خدم العلم والفن لما يقرب قرنًا إلا الثلث يوم الخميس سادس عشر شهر رمضان سنة 845هـ خمس وأربعين وثماني مائة بالقاهرة بعد مرض طويل 4 وذلك على ما قاله شيخنا تكملة ثمانين سنة من عمره؛ ودفن يوم الجمعة قبل الصلاة بحوش الصوفية البيبرسية خارج باب النصر.5

واختلف العلامة السيوطي عن الجمهور في سنة وفاته مثل ميلاده، وقال "مات سنة أربعين وثمانى مئة"، 6 ولكن رأيه ضعيف جدًا دون الجمهور.

مؤلفاته: للمقريزي مؤلفات كثيرة، يكتب العلامة السخاوي والشوكاني مشيرًا إلى كثرة كتبه: "وقد قرأت بخطه أنّ تصانيفه زادت على مئتي مجلدة كبار وأنّ شيوخه

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الضوء اللامع، 22/2 والبدر الطالع، 80/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الضوء اللامع، 24/2

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 24/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الضوء اللامع، 25/2 والبدر الطالع، 81/1

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الضوء اللامع، 25/2 وشذرات الذهب، 255/7

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> حسن المحاضرة، 239/1

بلغت ست مئة نفس".

ويقول مؤلف الأعلام: "وقد أحصيت مؤلفاته بعد وفاته فأربت على مئتي جلد". ^

وفي أخير عمره ترك جميع مشاغله ووقف نفسه للعلم والفن والتأليف والتصنيف فقط، ودخل دمشق وعرض عليه قضاؤها مرارًا فأبى ثم أعرض عن الدرس والتدريس وأقام ببلده عاكفًا على الاشتغال بالتصنيف والتأليف.3

ولذا مؤلفاته كثيرة جدًا، فيكتب مؤلف شذرات الذهب: "وكتب الكثير بخطه، وانتقى". <sup>4</sup> ويقول العلامة السيوطي: "وألف كتبًا كثيرة". <sup>5</sup>

ويكتب مؤلف معجم الطبقات: "وصنف التصانيف المفيدة النافعة الجامعة لكل عمل". <sup>6</sup> "وله النظم الفائق والنثر الرائق والتصانيف الباهرة وخصوصًا في تاريخ القاهرة فإنه أحيا معالمها وأوضح مجاهلها وجدد مآثرها وترجم أعيانها ...... وأولع بالتاريخ فجمع منه شيئًا كثيرًا وصنف فيه كتبًا وكان لكثرة ولعه به يحفظ كثيرًا". <sup>7</sup>

## ونذكر فيما يلي أبرز كتبه بتعريف موجز:

- 1. المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار المعروف بالخطط المقريزية: سوف يذكر تفصيله في نهاية هذا المقال.
- 2. ودرر العقود الفريدة في تراجم الأعيان المفيدة، ذكر فيه من عاصره من

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 المجلد:11 العدو:3

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الضوء اللامع، 22/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> االأعلام، 74/1

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الضوء اللامع، 22/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> شذرات الذهب، 255/7

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> حسن المحاضرة، 239/1

<sup>6</sup> معجم المطبوعات، 1779/2

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الضوء اللامع، 24/2

الشخصيات الشهيرة وأصحاب الكمال، وكتب مؤلف شذرات الذهب ناقلًا عن تلميذ المؤلف أنّ فيه ذكر جميع الأعيان والأكابر ممن مات بعد مولده إلى يوم وفاته، أ وكتب مؤلف "كشف الظنون" أنه في ثلاثة مجلدات، أو ولم يطبع.

- 3. إمتاع الأسماع بما للرسول من الأبناء والأخوال والحفدة والمتاع: ذكر السخاوي والشوكاني وابن العماد نفس الاسم، 3 ولكن مؤلف "كشف الظنون" ذكر اسمه "إمتاع الأسماع فيما للنبي صلى الله تعالى عليه وسلم من الحفدة والأتباع"، 4 وكتب العلامة السخاوي أنّ المقريزي كان يحب أن يكتب بمكة ويحدث به فتيسر له ذلك، 5 وفيه ذكر أقرباء وأصحاب الرسول صَيَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ في ستة مجلدات، وهو كتاب نفيس ومفيد جدًا ويكتب مؤلف "كشف الظنون": "وهو كتاب نفيس في ست مجلدات". 6
- 4. عقد جواهر الأسفاط في ملوك مصر والفسطاط: ذكر السيوطي ومؤلف "كشف الظنون" اسمه "عقد جواهر الأسفاط من أخبار مدينة الفسطاط"، ولم يذكر أصحاب السير وأصحاب الفهارس أيّ تفصيل عنه، ولم يطبع هذا الكتاب.
- البيان والإعراب عما في أرض مصر من الأعراب: تم طبع هذا الكتاب<sup>8</sup>
   ولكن لم يوجد أى تفصيل عنه.
- 6. الإلمام فيمن تأخر بأرض الحبشة من ملوك الإسلام: كتاب صغير طبع في بتافيا

المجلد:11 العدو:3 عدو:349 يوليو-سبتمبر 2022

-

<sup>1</sup> شذرات الذهب، 255/7

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كشف الظنون، 488/1

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يراجع الضوء اللامع، 22/2 والبدر الطالع، 80/1 وشذرات الذهب، 255/7

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> كشف الظنون، 149/1

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الضوء اللامع، 22/2

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> كشف الظنون، 149/1

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> حسنة المحاضرة، 239/1 وكشف الظنون، 123/1

<sup>8</sup> الأعلام، 53/1 وتاريخ آداب اللغة العربية، 178/3

## محلة الهنب ... . . . . . . . . . . . العلامة المقريزي وكتابه الخطط

مع ترجمة فرنساوية كما طبع من مصر. أ

- الطرفة الغريبة في أخبار حضرموت العجيبة: رسالة في إرشاد الحاج بطريق مكة ، في كيمبرج وقد طبعت مصورة مشروحة.²
- 8. معرفة ما يجب لآل البيت النبوي من الحق على من عداهم: يظهر موضوعه من اسمه، ولكن لم يطبع هذا الكتاب، ولم يذكره سوى "الضوء اللامع" و"البدر الطالع". 3
- والشوكاني نفس العلا الجلبي كتب اسمه "إتعاظ الحنفاء بأخبار الفاطميين الحلفاء: ذكر السخاوي والشوكاني نفس الاسم، ولكن الملا الجلبي كتب اسمه "إتعاظ الحنفاء بأخبار الفاطميين الحلفاء" كما اختلف المؤلفون الآخرون أيضًا في اسمه، ولكن طبع هذا الكتاب، وموضوعه تاريخ الدولة الفاطمية، وكتب مؤلف معجم الطبقات "في الدولة الفاطمية وذكره فيه أخبار القرامطه". وكتب الفاطمية وذكره فيه أخبار القرامطه". ويمين الفرامطه". ويمين الفرامطه المناسبة وذكره فيه أخبار القرامطه". ويمين المناسبة وذكره فيه أخبار القرامطه". ويمين المناسبة الفرامطه المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة الفرامطة المناسبة المن
- 10. السلوك بمعرفة دول الملوك: وهو كتاب مهم للمقريزي ويشتمل على عدة مجلدات وهو تاريخ مصر ذكر فيه ما وقع من سنة 577ه إلى 844ه من الحوادث وكتب مؤلف كشف الظنون: بدأ هذا الكتاب بـ"قل اللهم مالك الملك الآية. إنح وأردف قائلًا: إنه لما أكمل كتاب عقد جواهر الأسقاط وكتاب اتعاظ الحنفاء وهما يشتملان على ذكر من حكم مصر من الأمراء والخلفاء وما كانت في أيامهم من الحوادث منذ فتحها إلى أن زالت الفاطمية أراد أن يصل ذلك بذكر من حكم مصر من الأكراد والأتراك والجراكسة غير ممتن فيه بذكر من حكم مصر من بعدهم من الأكراد والأتراك والجراكسة غير ممتن فيه

المجلد:11 العرو:3 عرويو-سبتمبر 2022

\_\_\_

<sup>1</sup> تاريخ آداب اللغة العربية، 178/3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 178/3

<sup>3</sup> وجدتُ ذكره في "تاريخ آداب اللغة العربية" لجرجي زيدان، في نسخة شاملة، ص 974

<sup>4</sup> الضوء اللامع، 22/2، والبدر الكامل، 80/1

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> كشف الظنون، 48/1، تاريخ آداب اللغة العربية، 178/3

<sup>6</sup> معجم الطبقات، 1779/2

بالتراجم والوفيات فإنه أفرد فيه كتابًا آخر. وذيله الأمير جمال الدين يوسف بن تغري بردي القاهري المتوفى سنة 874 أربع وسبعين وثمانمائة في حياته من سنة 845 خمس وأربعين وثمانمائة قال ... فأحببت أن أكتب تاريخًا يعقب موت الشيخ وجعلته كالذيل على السلوك وسميته حوادث الدهور في مدى الأيام والشهور ولكن لم أسلك فيه طريق الشيخ في تطويل الحوادث في السنة وقصر التراجم في الوفيات.

وألف السخاوي ذيلًا عليه سماه التبر المسبوك في ذيل السلوك، تقدم ذكره. ويقول مؤلف معجم المطبوعات "ولم يطبع هذا الكتاب بل نشر منه نبذة ... وترجم منه إلى الفرنسية". 3

- 11. التاريخ الكبير المقفى أو كتاب المقفى: وهو أيضًا كتاب نفيس جدًا للمقريزي وصف فيه عيشة الأمراء والمشاهير الذين أقاموا بمصر، 4 وهو في ستة مجلدات وصرّح مؤلفا "الضوء اللامع" و"النجوم الزاهرة" قائلين: إنه [المقريزي] لو كمل على ما يرومه لجاوز الثمانين. 6 منها ثلاثة مجلدات في ليدن ومجلد في باريس، كلها مخط المؤلف. 7
  - 12. الأخبار عن الأعذار: ذكره السخاوي فقط، ولم يوجد أي تفصيل عنه.
- 13. الإشارة والكلام ببناء الكعبة البيت الحرام: ويظهر موضوعه من اسمه، ولكن هذا الكتاب لم يطبع.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الضوء اللامع، 22/2 وكثف الظنون، 231/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تاريخ آداب اللغة العربية، 177/3

<sup>3</sup> معجم المطبوعات، 1780/2، تاريخ آداب اللغة العربية، 177/3

<sup>4</sup> كشفُ الظنون، 231/1، وتاريخ آداب اللغة العربية، 177/3

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الضوء اللامع، 22/2

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الضوء اللامع، 22/2 وكشف الظنون، 231/1

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> تاريخ آداب اللغة العربية، 178/3

- 14. التنازع والتخاصم فيما بين بني أمية وبني هاشم: كتاب صغير ويظهر موضوعه من اسمه، طبع ومعه مقدمة باللغة الألمانية للأستاذ جبرار دوس فوس ليدن. <sup>1</sup>
- 15. ضوء الساري في معرفة خبر تميم الداري: وقد ذكر مؤلفا "الضوء اللامع" و"كشف الظنون" ولم يذكرا أيّ تفصيل عنه.
- 16. إزالة التعب والعناء في معرفة الحال في الغناء: لم يطبع ونسخة منه في باريس.
- 17. الأوزان والأكيال الشرعية: نسخة منه في ليدن وأخرى في المكتبة الحديوية وطبعت في روستوكي (ألمانيا)، ويقول جرجي زيدان: "هي رسالة تبحث في المكاييل والأوزان العربية بالنظر إلى الشرع".3
  - 18. حصول الأنعام والمير في سؤال خاتمة الخير: لم تطبع هذه الرسالة.
- 19. المقاصد السنية في معرفة لأجسام المعدنية: ذكره السخاوي ومؤلف "كشف الظنون" ولكن لم يطبع.
  - 20. تجريد التوحيد: يجد ذكره في "الضوء اللامع" و"كشف الظنون" ولم يطبع.
- 21. مجمع الفرائد ومنبع الفوائد: في مجلدات وجمعه المقريزي كمذكرات. يقول مؤلف الشذرات: "ومجمع الفرائد ومنبع الفوائد يشتمل على علمي العقل والنقل المحتوي على فنى الجد والهزل بلغت مجلداته نحو المئة".4
- 22. شارع النجاة: يقول عنه مؤلف الأعلام: "شارع النجاة في أصول الديانات واختلاف البشر فيها".5

ويقول العلامة السخاوي: "يشتمل على جميع ما اختلف فيه البشر من أصول

المجلد:11 العددة:352 يوليو-سبتمبر 2022

.

<sup>1</sup> معجم المطبوعات، 1781/2، وتاريخ آداب اللغة العربية، 178/3

<sup>2</sup> تاريخ آداب اللغة العربية، 178/3

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 178/3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الضوء اللامع، 23/2

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الأعلام، 54/1

## مجلة المقريزي وكتابه الخطط . . . . . . . . . . . . . . . . . العلامة المقريزي وكتابه الخطط

 $^{1}$ دياناتهم وفروعها مع بيان أداتها وتوجيه الحق منها".

ولكن التبس على مؤلف "كشف الظنون" فيذكر اسمه "شارع النجاة في حجة الوداع" ويقول إنه قد ذكر ضمن كتاب المقريزي "الذهب المسبوك في ذكر مَنْ حجّ من الملوك". ولم يطبع.

- 23. الإشارة والإيماء إلى حلّ لغز الماء: لم يذكره من أصحاب التراجم المشهورين سوى السخاوي. ويقول جرجي زيدان إن نسخته يوجد في المكتبة الخديوية. لم يطبع حتى الآن.
- 24. تاريخ الأقباط: اسمه الآخر "أخبار قبط مصر" أنه جزء من أجزاء كتابه الشهير "الخطط". نشره المستشرقون ككتاب مستقل فقال صاحب "معجم المطبوعات: ونقل مينا آفندي أسكندر من كتاب الخطط تاريخ الأمة القبطية وسمّي "القول الإبريزي للعلامة المقريزي". 4
  - 25. تاريخ الحبش: لم يذكره إلا مؤلف الأعلام ويكتب أنه طبع.
- 26. نبذة العقود في أمور النقود أو كتاب النقود القديمة والإسلامية: ومن المحتمل أنه نفس الكتاب الذي ذكره السخاوي "شذور العقود". "ألفها بأمر مطاع فتكلم أولًا في النقود القديمة عند الفرس والروم وأجزائها ثم النقود الإسلامية وتاريخها من الجاهلية وما كان ينقش عليها، ثم تكلم عن نقود مصر في أيامه، منها نسخ في برلين وليدن والأسكوريال، ونقلت إلى الفرنساوية ونشرت في باريس.
- 27. الخبر عن البشر: هو كتاب ضخم وقيّم للمقريزي ذكر فيه القبائل وأنساب النبي صَاَّلَتَهُ عَلَيْهُ وَسَالَم،

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 يوليو-سبتمبر 2022

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الضوء اللامع، 23/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كشف الظنون، 43/2

<sup>3</sup> معجم المطبوعات، 1780/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، 1782/2

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الأعلام، 53/1

وذكر مؤلفا "شذرات الذهب" و"كشف الظنون" أربعة أجزاء أ وذكر جرجي زيدان ستة أجزاء أ له ولم يطبع الكتاب حتى الآن.

- 28. الذهب المسبوك في ذكر مَنْ حجّ من الملوك: ومن المحتمل أنه نفس الكتاب الذي ذكره السخاوي "حج من الملوك والخلفاء" قي خمسة أجزاء ذكر فيه 26 نفرًا أولهم النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فالخلفاء الراشدون ومن بعدهم إلى أيام المقريزي، 4 ولم يطبع أيضًا ويقول جرجي زيدان: "منه نسخة في كمبريدج".
- 29. إغاثة الأمة بكشف الغمة: ذكره مؤلف "كشف الظنون" وجرجي زيدان ويقول جرجي زيدان: "في المكتبة الخديوية". 5
- 30. الدرر المضيئة في تاريخ الدولة الإسلامية: "من مقتل عثمان إلى المستعصم آخر الخلفاء العباسيين".<sup>6</sup>
- 31. مقالة لطيفة وتحفة سنية: كتاب صغير "في حرص النفوس الفاضلة على بقاء الذكر". ٦
- 32. النمل وما فيه من غرائب الحكمة: يظهر موضوعه من اسمه، توجد نسخته في كمبريدج.8
  - 33. ذكر ما ورد في بني أمية وبني العباس من الأقوال: منه نسخة في فينا.<sup>9</sup>
- 34. جنى الأزهار من الروض والمعطار: منه نسخة في المكتبة الخديوية، ذكر فيها أنه خلاصة "الروض المعطار في عجائب الأقطار" وفيه وصف أهم الأقاليم

المجلد:11 العدو:3 عدو:3 ليوليو-سبتمبر 2022

<sup>1</sup> شذرات الذهب، 255/7، وكشف الظنون، 459/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تاريخ آداب اللغة العربية، 179/3

<sup>3</sup> الضوء اللامع، 23/2

<sup>4</sup> كشف الظنون، 531/1، وتاريخ آداب اللغة العربية، 178/3

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> تاريخ آداب اللغة العربية، 179/3

<sup>6</sup> المصدر نفسه، 177/3

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المصدر نفسه، 178/3

<sup>8</sup> المصدر نفسه، 178/3

<sup>9</sup> المصدر نفسه، 178/3

### مجلة المقريزي وكتابه الخطط ... . ... . ... العلامة المقريزي وكتابه الخطط

ومساحتها وفي صدر هذه النسخة سمي المؤلف شهاب الدين المقريزي أ فإذا صحت التسمية كان المؤلف أحد أعقاب تقي الدين المقريزي؛ لأن الروض المعطار الذي لخصه تأليف أبي عبد الله الحميري المتوفى سنة 900هم أي بعد تقى الدين المقريزي بنصف قرن.

35. البيان المفيد في الفرق بين التوحيد والتلحيد: يظهر موضوعه من اسمه، منه نسخة في المكتبة الخديوية.<sup>2</sup>

36. تراجم ملوك الغرب: فيه أخبار أبو حمو ومن خلفه على تلمسانن، في جملة مجموعة فيها بضعة عشر مؤلفًا من مؤلفات المقريزي التي تقدم ذكرها، منها نسخة في ليدن وفينا.3

وبصرف النظر عن هذه الكتب النثرية يذكر السخاوي أيضًا كتابًا للمقريزي في الشعر. فيكتب: "قرض سيرة المؤيد لابن ناهض". 4

فهذا وصف موجز لكتابات المقريزي، وإلا فقد تتجاوز كتبه أكثر من مئتي كتاب كما ذكرنا آنفًا.

الاعتراضات على تاريخ المقريزي والرد عليه: وما كتب عن المقريزي من شأنه أنه يدل على عظمته التاريخية والموثوق بها واتساع الرؤية ووفرة المعلومات.

ومع ذلك فقد كتب عنه العلامة السخاوي وهو معاصره ومترجم معروف بطريقة تقوض عظمته العلمية وتجعل كتاباته غير موثوق بها لذلك يجب النظر إليه نقدًا وفيما يلي ملخص لاتهامات السخاوي:

المجلد:11 العدد:3 عدد عدد عدد عدد العدد عدد العدد العد

\_

<sup>1</sup> تاريخ آداب اللغة العربية، 179/3

<sup>2</sup> المصدر نفسه، 178/3

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 178/3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الضوء اللامع، 23/2

### مجلة المقريزي وكتابه الخطط ... . ... . ... العلامة المقريزي وكتابه الخطط

- 1. لكنه قليل المعرفة بالمتقدمين ولذلك يكثر له فيهم وقوع التحريف والسقط وربما صحف في المتون ومما ذكره السخاوي من الأسماء لم يضبط المقريزي في نقلها، وأما في المتأخرين فقد انفرد في تراجمهم بما لا يوافق عليه، فقد يأتي له أمثلة أيضًا.
- 2. وأما الوقائع الإسلامية ومعرفة الرجال وأسماؤهم والجرح والتعديل والمراتب والسير وغير ذلك من أسرار التاريخ ومحاسنه فغير ماهر فيها.<sup>2</sup>
  - 3. وكانت له معرفة قليلة بالفقه والحديث والنحو.<sup>3</sup>
- 4. ويكتب السخاوي عن خطط المقريزي الشهير: "وهو مفيد لكونه ظفر بمسودة الأوحدي كما سبق في ترجمته فأخذها وزادها زوائد غير طائلة". 4

ولكن نظرة نقدية على تصريحات السخاوي وأصحاب السير الآخرين تبدد هذه الاعتراضات تلقائيًا، فيكتب السخاوى بنفسه:

"ثم أعرض عن ذلك وأقام ببلده عاكفًا على الاشتغال بالتاريخ حتى اشتهر به ذكره وبعد فيه صيته وصارت له فيه جملة تصانيف كالخطط للقاهرة".5

ويكتب في موضع آخر: "وكان كثير الاستحضار للوقائع القديمة في الجاهلية وغيرها".<sup>6</sup> ويمضي قائلًا: "اطلاع على أقوال السلف وإلمام بمذهب أهل الكتاب حتى كان يتردد إليه أفاضلهم للاستفادة منه".<sup>7</sup>

المجلد:11 العدو:3 عدو:356 يوليو-سبتمبر 2022

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الضوء اللامع، 23/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 23/2

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 23/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، 24/2

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، 24/2

<sup>6</sup> المصدر نفسه، 23/2

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المصدر نفسه، 24/2

## مجلة المفريزي وكتابه الخطط . . . . . . . . . . . . العلامة المفريزي وكتابه الخطط

فتوضح هذه التصريحات بيان السخاوي المتناقض عن المقريزي ويجدر بالذكر أنّ الشخص الذي تتمثل هواياته في خدمة ونشر علم التاريخ وفن السير فيمكن أن يظل غير مدرك له وغير مستفيد منه.

فهذه هي أقوال العلامة السخاوي، ولكن آراء العلماء والنقاد الآخرين التي كتبوها تدحض اعتراضاته. فيكتب ناقلاً عن العلامة ابن حجر:

"وقد ترجمه شيخنا في معجمه بقوله وله النظم الفائق والنثر الرائق والتصانيف الباهرة وخصوصًا في تاريخ القاهرة فإنه أحيا معالمها وأوضح مجاهلها وجدّد مآثرها وترجم أعيانها... وأولع بالتاريخ فجمع منه شيئًا كثيرًا وصنّف فيه كتبًا وكان لكثرة ولعه به يحفظ كثيرًا منه". أ

ويمضي ناقلًا عن العيني: "كان مشتغلًا بكتابة التواريخ...". 2

ثم يردف ناقلًا عن ابن خطيب الناصرية: "وهو جدّ الإمام الفاضل المؤرخ تقي الدين". <sup>3</sup> نتضاءل أهمية انتقادات السخاوي إلى حد كبير مقارنة بآراء النقاد مثل الحافظ ابن حجر والماهرين مثل العيني.

فهذه الآراء التي نقلها السخاوي بنفسه في كتابه، والآن دعونا نر آراء بعض المؤلفين الآخرين: فيقول ابن العماد الحنبلي:

"وكان علمًا من الأعلام ضابطًا مؤرخًا، مفننًّا، محدثًا، معظّمًا في الدولة..... واشتهر ذكره في حياته وبعد موته في التاريخ وغيره حتى صار يضرب به المثل".<sup>4</sup>

المجلد:11 العدو:3 العد

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الضوء اللامع، 24/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 24/2

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 24/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> شذرات الذهب، 255-254/7

## مجلة المفريزي وكتابه الخطط . . . . . . . . . . . . العلامة المفريزي وكتابه الخطط

ويكتب مؤلف البدر الطالع: "وكان متبحرًا في التاريخ على اختلاف أنواعه". أ ويلقبه العلامة السيوطي بـ"مؤرخ الديار المصرية" كما يلقبه أصحاب الطبقات الآخرين بـ"عمدة المؤرخين" أوغيره من الألقاب.

بعد هذه الشهادات لا شك في أنَّ المقريزي مؤرخ رفيع المستوى وهو ما تدل عليه أعماله.

وأما الاعتراض بأنّ المقرزي قد أخطأ في نقل بعض الأسماء فلا أهمية له، فإذا وجدت بعض الأخطاء في مجموعته الواسعة من الأعمال وآلاف الصفحات لم ينعكس هذا على عظمته العلمية. لأنه لا يوجد عمل لإنسان خاليًا من العيوب وإنما السهو والأخطاء من سمات الطبيعة البشرية، فلذلك لا تعكس أخطاء من المقريزي على رشاقته وكماله.

وأما الاعتراض الثالث: "وكانت له معرفة قليلة بالفقه والحديث" ليس مهمًا أيضًا، وهذا صحيح أنّ الموضوع الرئيسي والفن الخاص للمقريزي هو التاريخ وقد اكتسب شهرة بسبب ذلك لكن هذا لا يعني أنه كان جاهلًا بالحديث والفقه والفنون الأخرى، اللهم إنه لم يتفوق في تلك الفنون.

وأما الاعتراض الرابع فهو مهم ويحتاج أن يناقش مفصلًا:

لا ينكر العلامة أهمية الخطط بل يعتبره كتابًا مفيدًا ولكنه لا يعتقد أنه عمل شخصي للمقريزي بل هو مأخوذ من مسودة الأوحدي ونقل مؤلف معجم الطبقات أن الأسدي كتب في طبقاته نفس الشيء عن المقريزي، ومن المؤسف أن أخبار الأوحدي لم يعثر عليها ولا قام أيّ أصحاب السير بذكر تصنيف له، وما من تصنيف عن الخطط لمصر إلا

المجلد:11 العددة:3 المجلد:358 يوليو- سبتمبر 2022

\_\_\_

<sup>1</sup> البدر الطالع، 1/18

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حسن المحاضرة، 239/1

<sup>3</sup> معجم المطبوعات، 1778-1779-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الضوء اللامع، 23/2

ذكره المقريزي ومؤلف كشف الظنون ولكنهما ما ذكرا عن كتاب صنّفه الأوحدي، وبالطبع قد ذكر مؤلف الأعلام اسمه فلذا لا يمكن الإنكار بوجود ذلك الكتاب، ولو افترض أن المقريزي أخفاه فليجب على المؤرخين الآخرين أو أصحاب السير أو على الأقل على مؤلف كشف الظنون أن يذكروا اسمه، ففي مثل هذه الحالة لا يمكن أن يقال سوى أن كتاب الأوحدي ما كان معروفًا أو متداولًا فإذا لم يذكره المقريزي فلم يجب عليه الاتهام ولكن وجود هذا الكتاب لا يثبت أن الخطط للمقريزي صدى له ويمكن هذا أن المقريزي قد حظا به أيضًا وليس هذا نقصًا لأن كل مؤلف يستفيد من كتب سلفه بينما قد ذكرت المصادر التي استفاد منها المقريزي في جمع وتدوين هذا الكتاب فيكتب:

"وهي: النقل من الكتب المصنفة في العلوم، والرواية عمن أدركت من شيخة العلم وجلة الناس والمشاهدة لما عاينته ورأيته".

## ثم يمضي مفصلًا:

"فأما النقل من دواوين العلماء التي صنّفوها في أنواع العلوم، فإني أعزو كل نقل إلى الكتاب الذي نقلته منه، لأخلص من عهدته وأبرأ من جريرته. فكثير ممن ضمني وإياه العصر واشتمل علينا المصر، صار لقله إشرافه على العلوم، وقصور باعه في معرفة علوم التاريخ وجهل مقالات الناس، يهجم بالإنكار على ما لا يعرفه، ولو أنصف لعلم أنّ العجز من قبله. وليس ما تضمنه هذا الكتاب، من العلم الذي يقطع عليه، ولا يحتاج في الشريعة إليه. وحسب العلم أن يعلم ما قيل في ذلك ويقف عليه. وأما الرواية عمن أدركت من الجلة والمشايخ، فإني- في الغالب والأكثر- أصرح باسم من حدثني، إلا ألا يحتاج إلى تعيينه، أو أكون قد أنسيته، وقلّ ما يتفق مثل ذلك. وأما شاهدته، فإني أرجو أن أكون- ولله الحمد- غير متهم ولا ظنين". أ

فلا حاجة بعد هذه التصريحات إلى الرد على اعتراض السخاوي.

1 الخطط للمقريزي، 1/5-6

المجلد:11 العدد:3 عدد عدد العدد العد

\_

فالتأويل الذي قدّمناه تؤيده أيضًا أقوال العلماء الآخرين فمثلًا ردّ محمد بن علي الشوكاني في البدار الطالع على قول السخاوي فقال:

"وقال السخاوي إن المترجم له ظفر بمسودة للأوحدي في خطط القاهرة وآثارها فأخذها وزاد فيها زوائد غير طائلة ونسبها لفسه. انتهى. والرجل غير مدفوع عن فضل لا سيما في التاريخ". أ

#### ويكتب جزجي زيدان:

"ويظن السخاوي المتقدم ذكره أنّ السبب في إحرازه هذه الفوائد الكثيرة أنّ صاحبه ظفر بمسودات كتاب للأوحدي في هذا الموضوع، فأخذها وزاد عليها، مع أنّ المقريزي لم يقصر في ذكر المصادر التي نقل عنها بل هو يسند كل فقرة إلى صاحبها، فلو أخذ عن الأوحدي لم يهمه أن يذكره".2

سبب اغتراض السخاوي: فلا يمكن القول بعد هذه الأدلة إلا أنّ قول السخاوي يملأ بالتحاسد المعاصري كما يدلّ عليه قول الشوكاني أيضًا فيكتب:

"وكان متبحرًا في التاريخ على اختلاف أنواعه ومؤلفاته تشهد له بذلك وإن جحده السخاوي فذلك دأبه في غالب أعيان معاصريه".3

وينقل جرجي زيدان: "ولكن السخاوي كان معاصرًا للمقريزي ويندر أن يخلو المعاصرون من التحاسد".4

الخطط للمقريزي: إن الأهمية والشهرة التي نالها الخطط من بين مؤلفات المقريزي لم يحققها أيّ تأليف له وقد اكتسب قبولًا عامًا وشهرة بهذا الكتاب واسمه الكامل "المواعظ

المجلد:11 العدد:3 ما عدد:3 المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 الم

<sup>1</sup> البدر الطالع، 1/80

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تاريخ آداب اللغة العربية، 176/3

 $<sup>^{8}</sup>$  البدر الطالع،  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> تاريخ آداب اللغة العربية، 176/3

# محلة الهنريزي وكتابه الخطط ..... العلامة المقريزي وكتابه الخطط

والاعتبار بذكر الخطط والآثار" وقد طبعت خطط المقريزي أول مرة من مطبع النيل في مصر سنة 1270هـ في مجلدين كبيرين وأعيد طبعه من نفس المطبع في عام 1324هـ في أربعة مجلدات وهذا الكتاب مفيد ومجموعة من المعلومات المختلفة وله قدر كبير في التأليفات وقد تم ذكر أقوال العلماء آنفًا فلا حاجة لتكرارها وتتجلى أهمية "الخطط" تمامًا، ويكفي هذا استيعابه أنه لم يترك شيئًا مما يجب في تاريخ مصر والقاهرة وعلومهما وفنونهما وتوجد المعلومات المختلفة عن مصر لدرجة أنه يمكن تسميتها الموسوعة وقد ألف المؤرخ تاريخه بأسلوب جديد فنذكر وصفًا موجزًا لمباحثه فيما يلى للعلم بموسوعيته:

وقد ذكر المؤلف أهمية وضرورة موضوع الخطط يعني التاريخ فقال: "وكانت مصر مسقط رأسي، وملعب أترابي ومجمع ناسي، ومغنى غشيرتي وحامتي، وموطن خاصتي وعامتي، وجؤجؤي الذي ربى جناحي في وكره، وعش مأربي فلا تهوى الأنفس غير ذكره، لا زلت منذ شذوت العلم، وآتاني ربي الفطانة والفهم، أرغب في معرفة أخبارها، وأحب الإشراف على الاغتراف من آبارها وأهوى مساءلة الركبان من سكان ديارها.

فقيدت بخطى في الأعوام الكثيرة وجمعت من ذلك فوائد قل ما يجمعها كتاب، أو يحويها لعزتها وغرابتها إهاب. إلا أنها ليست بمرتبة على مثال، ولا مهذبة بطريقة ما نسج على منوال، فأردت أن ألخص منها أنباء ما بديار مصر من الآثار الباقية، عن الأمم الماضية والقرون الخالية وما بقي بفسطاط مصر من المعاهد غير ما كاد يفنيه اللي والقدم، ولم يبق إلا أن يمحو رسمها الفناء والعدم.

وأذكر ما بمدينة القاهرة من آثار القصور الزاهرة، وما اشتملت عليه من الخطط والأصقاع، وحوته من المباني البديعة الأوضاع، مع التعريف بحال من أسس ذلك من أعيان الأماثل، والتنويه بذكر الذي شادها من سراة الأعاظم والأفاضل. وأنثر خلال ذلك نكمًا لطيفة وحكمًا بديعة شريفة، من غير إطالة ولا إكمار، ولا إحجاف مخل بالغرض ولا اختصار، بل وسط بين الطرفين وطريق بين بين.

المجلد:11 العدد:3 المجلد:11 المجلد:11

وإني لأرجو أن يحظى- إن شاء الله تعالى- عند الملوك ولا ينبو عنه طباع العامي والصعلوك، ويجله العالم المنتهي ويعجب به الطالب المبتدئ وترضاه خلائق العابد والناسك، ولا يجمه سمع الخليع الفاتك، ويتخذه أهل البطالة والرفاهية سمرًا، ويعده أولو الرأي والتدبير موعظة وعبرًا، يستدلون به على عظيم قدرة الله تعالى في تبديل الأبدال، ويعرفون به عجائب صنع ربنا سبحانه من تنقل الأمور إلى حال بعد حال". واختار المقريزي منوال القدماء من المؤلفين وقام بذكر الرؤوس الثمانية فتفصيلها كما يلى:

- 1. أما الغرض في هذا التأليف فإنه جمع ما تفرق من أخبار أرض مصر، وأحوال سكانها كي يلتئم من مجموعها معرفة جمل أخبار إقليم مصر وهي التي إذا حصلت في ذهن إنسان اقتدر على أن يخبر في كل وقت بما كان في أرض مصر من الآثار الباقية والبائدة ويقص أحوال من ابتدأها، ومن حلها وكيف كانت مصائر أمورهم وما يتصل بذلك على سبيل الاتباع لها بحسب ما تحصل به الفائدة الكلية بذلك الأثر.
- 2. أمّا عنوان هذا الكتاب أعني الذي وسمته به فإني لما فحصت عن أخبار مصر وجدتها مختلطة متفرّقة فلم يتهيأ لي إذ جمعتها أن أجعل وضعها مرتبًا على السنين لعدم ضبط وقت كل حادثة لا سيما في الأعصر الخالية، ولا أن أضعها على أسماء الناس لعلل أخر تظهر عند تصفح هذا التأليف.
- ق. فلهذا فرَّقتها في ذكر الخطط والآثار، فاحتوى كل فصل منها على ما يلائمه ويشاكله، وصار بهذا الاعتبار قد جمع ما تفرَّق وتبدَّد من أخبار مصر، ولم أتحاش من تكرار الخبر إذا احتجت إليه بطريقة يستحسنها الأريب، ولا يستهجنها الفطن الأديب كي يستغني مطالع كل فصل بما فيه عما في غيره من الفصول، فلذلك سمِّيته: "كتاب المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار".

المجلد:11 العدد:3 العدد:3 المجلد:11 المج

أ وهي: الغرض، والعنوان، والمنفعة، والمرتبة، وصحة الكتاب، ومن أي صناعة هو، وكما فيه من أجزاء، وأي أنحاء التعاليم المستعملة فيه (الخطط، 8/1)، ولكن الكاتب ذكر منها سبعة فقط

- 4. وأما منفعة هذا الكتاب، فإنّ الأمر فيها يتبين من الغرض في وضعه، ومن عنوانه أعني أنّ منفعته هي أن يشرف المرء في زمن قصير على ما كان في أرض مصر من الحوادث والتغييرات في الأزمنة المتطاولة والأعوام الكثيرة، فتتهذب بتدبر ذلك نفسه وترتاض أخلاقه فيحب الخير ويفعله، ويكره الشرّ ويتجنبه، ويعرف فناء الدنيا فيحظى بالإعراض عنها، والإقبال على ما يبقى.
- أما مرتبة هذا الكتاب، فإنه من جملة أحد قسمي العلم اللذين هما العقلي والنقلي، فينبغي أن يتفرّغ لمطالعته وتدبر مواعظه بعد إتقان ما تجب معرفته من العلوم النقلية والعقلية، فإنه يحصل بتدبره لمن أزال الله أكنة قلبه وغشاوة بصره نتيجة العلم بما صار إليه أبناء جنسه، بعد التخول في الأموال والجنود، من الفناء والبيود... فأذن مرتبته بعد معرفة أقسام العلوم العقلية والنقلية، ليعرف منه كيف كان عاقبة الذين من قبل.
- وأما من أيّ علم هذا الكتاب، فإنه من علم الأخبار، وبها عرفت شرائع الله تعالى التي شرعها، وحفظت سنن أنبيائه ورسله، ودون هداهم الذي يقتدي به من وفقه الله تعالى إلى عبادته، وهذه إلى طاعته، وحفظه من مخالفته، وبها نقلت أخبار من مضى من الملوك والفراعنة، وكيف حل بهم سخط الله تعالى لما أتوا ما نهوا عنه، وبها اقتدر الخيفة من أبناء البشر على معرفة ما دونوه من العلوم والصنائع، وتأتي لهم علم ما غاب عنهم من الأقطار الشاسعة والأمصار النائية، وغير ذلك مما لا ينكر فضله.
- 7. ولكل أمة من أمم العرب والعجم على تباين آرائهم واختلاف عقائدهم، أخبار عندهم معروفة مشهورة ذائعة بينهم، ولكل مصر من الأمصار المعمورة حوادث قد مرّت به، يعرفها علماء ذلك المصر في كل عصر، ولو استقصيت ما صنّف علماء العرب والعجم في ذلك لتجاوز حد الكثرة، وعجزت القدرة عن حصره.

وأما أجزاؤها هذا الكتاب فإنها سبعة:

أولها: يشتمل على جمل من أخبار أرض مصر وأحوال نيلها وخراجها وجبالها.

وثاينها: يشتمل على كثير من مدنها وأجناس أهلها.

وثالثها: يشتمل على أخبار فسطاط مصر ومن ملكها.

ورابعها: يشتمل على أخبار القاهرة وخلائقها، وما كان لهم من الآثار.

وخامسها: يشتمل على ذكر ما أدركت عليه القاهرة وظواهرها من الأحوال.

وسادسها: يشتمل على ذكر قلعة الجبل وملوكها.

وسابعها: يشتمل على ذكر الأسباب التي نشأ عنها خراب إقليم مصر.

وفي بداية الكتاب قد ذكر المؤلف في مبحث جميع الأشخاص والكتب التي ألَّفت في هذا الموضوع من قبل. وونذكر فيما يلي وصفًا موجزًا لمباحثه:

في مقدمة الكتاب ذكر طرف من هيئة الأفلاك، وذكر معمور الأرض وفي هذا السياق من الأقاليم السبعة والمدن الشهيرة ما يستحق ذكرها ذكر طرف من فضائل مصر وقد تبين أنّ الألوان والمزاج واللغة والدين وثقافة الأمم والدول تختلف عن بعضها البعض بسبب الاختلافات المناخية، فهناك اختلاف في طريقة العبادة والأخلاق والأفعال، وقد تمت هذه المناقشة بهذه الرؤية والعمق مما يدل على تأثير المقريزي في علم التنجيم والفلك بالإضافة إلى مهاراته التاريخية والجغرافيا.

في بداية المجلد التاني قدّم المؤلف تاريخًا موجزًا للعالم كله كمقدمة تاريخ القبط، وفي هذا الصدد ذكر الأدوار والأكوار وأقوال الفلاسفة حتى ذكر آدم عَلَيْهِالسَّلَامُ وبعض الأنبياء الكرام ثم وصف التواريخ التي كانت للأمم قبل تاريخ القبط وتاريخ القبط والمناسبات الاجتماعية والتاريخ الموجز للعرب، ثم ذكر فسطاط والآثار والحطط وفتح مصر وملوك

## مجلة المفريزي وكتابه الخطط ... . ... . ... العلامة المفريزي وكتابه الخطط

مصر وذكر القاهرة وحدودها والخلفاء الفاطميين والدولة الأيوبية ومنتزهات القاهرة ومسالكها وشوارعها وسورها وأبوابها والنظم العسكري والبلدي والسياسي والأيوان والدواوين والمكاتبات والدور والخزائن الأخرى وأخيرًا ذكر بقدر من التفصيل أعياد الخلفاء الفاطميين المختلفة من موسم عيد الفطر وعيد الأضحى ويوم عاشوراء وموسم شهر رمضان بعيد الفطر وعيد الأضحى وعاشوراء ورمضان وما إلى ذلك.

في المجلد الثالث والرابع ذكر حارات القاهرة وأخطاطها وآثارها ودروبها وأزقتها الشهيرة وذكر الدور والحمامات والقياسر والأسواق والخانات والفنادق والحمامات والأسواق والبازارات والحانات والجسور والأحواض والبرك والجزائر والسجون وذكر المواضع المعروفة بالصناعة والميادين والمباني السياسية والعسكرية ثم ذكر المعاهد المختلفة والجوامع والكليات والمدارس والخوانك والمساجد والمساجد الجامعة والمارستانات ودور الأيتام وقاعة الركاب والزوايا والمقابر والجواسق فقد ورد ذكر العديد من المشاهير والأمراء والملوك ضمنًا، وذكر مذاهب أهل مصر وعقائدهم وفرق أهل الإسلام المختلفة كما ذكر مذاهب اليهود والنصارى وتاريخهما معابدهما وفرقهما المختلفة كما جمع المعلومات المنتوعة المتعلقة بالقبط.

فهذا هو وصف موجز لمباحث الكتاب ويمكن تعلم أهمية وتفاصيل تلك المباحث من قراءة الكتاب نفسه.

#### ميزات الخطط:

1. كتب علماء الفن كتبًا حول هذا الموضوع حتى قبل المقريزي لكنها لم تكن شاملة ومهمة من حيث محتواها ومعلوماتها وتصميمها الجميل وما إليها، فهذه هي الأسباب الرئيسية وراء عدم شهرة تأليفاتهم ضد المقريزي، مع ذلك لا يدري الناس أسماء أكثرها كما يعرف كل دارس للتاريخ جيدًا بخطط المقريزي ولا يمكن لمؤرخ مصري أن يستغني عنه.

| يوليو- سبتمبر 2022 | 365           | <u> العرو:3</u> | المجلر:11 — |
|--------------------|---------------|-----------------|-------------|
|                    | $\overline{}$ |                 |             |

- 2. إن هذا الكتاب عن التاريخ ولكنه في الحقيقة كنز من الأنواع المختلفة من الظروف والوقائع والأحداث والمسائل والمباحث كما أنه يحتوي على معلومات تاريخية وجغرافية وعلى علم الاجتماع والسياسية والفلسفة ومباحث الثقافة والحضارة وتشمل تراجم المشاهير والأمراء والسلاطين والنقاط التحقيقية والحقائق العلمية والدينية.
- ويمكن أن يحظى به الناس من جميع الأذواق ومن جميع مناحي الحياة والاستعداد.
- 4. أسلوب المقريزي سلس جدًا وأسلوب بيانه ساحر للغاية حتى ابتكر لون القصة في موضوع جاف مثل التاريخ.
- ومن وجهة النظر المعجمية عقد النقاش في بعض الأماكن وقام بتحقيق الكلمات الصعبة والقابلة للمناقشة والقواميس، فيوجد العديد من الأمثلة على ذلك في الكتاب.
- 6. كما ذُلِّت فيها الصعوبات الأخرى والأخلاقيات الفنية وبحث في الأحداث التاريخية والحقائق التي كانت محجبة، كما أزيل سوء التفاهم فعلى سبيل المثال يعتبر أسكندر المقدوني وذو القرنين شخصًا واحدًا وقد نفى المقريزي ذلك فقد وصف الاثنين كشخصين منفصلين واستشهد بالتصريحات الصحيحة للمؤرخين فيما يتعلق بفتح مصر.
- 7. مهما كان الموضوع الذي كتب عليه فناقش نقاشًا شاملًا ولا يوجد أيّ خلل في موضوع عالجه.

الترجمات والتلخيصات: نتضح أهمية الخطط أيضًا من أن الكتاب والمؤرخين من كل عصر اعتنوا به ونشروا تراجمه وملخصاته باللغات العلمية والمتقدمة كما يرد تفصيله فيما يلي: ولعل الخطط قد ترجم أولًا إلى اللغة التركية، فيكتب مؤلف كشف الظنون:

"ولهذا الكتاب ترجمة بالتركية عملها بعض العلماء للأمير إبراهيم الدفتري سنة تسع وستين وتسع مئة الهجرية".1

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> كشف الظنون، 470/1

# مجامة المفريزي وكتابه الخطط — · — · — · — · — · — · العلامة المفريزي وكتابه الخطط

ويقول جرجي زيدان أنّ الترجمة طبعت سنة 1724م ونقل منه شيء إلى الفرنساوية، وطبع بباريس سنة 1895م و1901م.

وطبع منه في كتاب الأنيس المفيد الذي نشره ساوستر دي سلسي نبذًا ملموسة وترجمها إلى اللغة الفرنسية.²

وترجم الأستاذان بوريان وكازانوفا القسم الجغرافي منه إلى اللغة الفرنسية.3

وطبع منه ذكر دخول قبط مصر في دين النصرانية ومعه ترجمة لاتينية باعتناء الأستاذ وتزر.<sup>4</sup> واستخرج منه كازانوفا المستشرق وصف قلعة القاهرة وتاريخها بالفرنساوية وأوضحهما بالخرائط والرسوم.<sup>5</sup>

وفعل نحو ذلك رافيس في خطط القاهرة وأوضحها بالخرائط، وطبع سنة 1888م و1890م في قسمين.<sup>6</sup>

وترجم وستنفيلد القسم المختص بتاريخ القبط إلى الألمانية، وطبعه مع الأصل العربي في غوتنجن سنة 1845هـ وترجم أيضًا ما يتعلق بوصف المارستانات في القاهرة نقلًا عن مسودات غوطا وفينا ونشرها في مجلة خلاصة العلوم.7

وللأصل العربي مختصرات كثيرة منها "الروضة البهية" لأحمد الحنفي في غوطا و"قطف الأزهار" لأبي السرور البكري.<sup>8</sup>

\_

<sup>1</sup> تاريخ آداب اللغة العربية، 176/3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> معجم المطبوعات، 1781/2

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 1781/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، 1781/2

<sup>5</sup> تاريخ آداب اللغة العربية، 176/3

<sup>6</sup> المصدر نفسه، 176/3

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المصدر نفسه، 176/3

<sup>8</sup> المصدر نفسه، 176/3

## مجلة الهند المراني .... . . . . . . . . . قراءة في كتاب! جمالية النظم القرآني .....

ISSN: 2321-7928

قراءة في كتاب:

### جمالية النظم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف

- ذ. يوسف عكراش<sup>1</sup>

بيانات الكتاب:

اسم الكتاب: جمالية النظم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف

اسم المؤلف: عويض بن حمود العطوي

دار النشر: مكتبة الملك فهد الوطنية

عدد الصفحات: 144

سنة النشر: 1431هـ/2010م

المؤلف في سطور: عويض بن حمود العطوي من مواليد تبوك (الأخضر) عام 1387هـ، وهو عميد الدراسات العليا بجامعة تبوك وأستاذ مشارك بكلية التربية والآداب قسم اللغة العربية. شغل عدة مناصب منها رئيس قسم اللغة العربية بكلية المعلمين بتبوك وعميدا لها وكذلك مشرف على وحدة البحوث والاستشارات بها. وكما أغنى فضيلة الدكتور المكتبة الإسلامية بالعديد من الرسائل العلمية، وعدة مقررات ونخص بالذكر منها: البلاغة (المعاني). الأدب الإسلامي، النحو الوظيفي...وغيرها، كما له عدة كتب مطبوعة نذكر بعضها: "بلاغة الحال في النظم القرآني" (1427هـ) و"البصائر" (في خطب المنابر) (الجزء الأول في 1425هـ) و"عندما تتخلى الملكة عن عرشها" (1425هـ) و"يابني! وصية لقمان لابنه" (1433هـ) و"الأخلاق في القرآن" (سمات ومنهج) (1433هـ) كما له عدة بحوث

المجلد:11 العدو:3 العجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:1

<sup>1.</sup> أستاذ بالأكاديمية الجهوية للتربية التكوين الدار البيضاء- سطات- المملكة المغربية

### مجلة الهند س. . . . . . . . قراءة في كتاب: جمالية النظم القرآني.....

محكمة منشورة وكذلك مقالات علمية ومعرفية.

تمهيد: يعد الرجوع إلى النتاج العلمي السابق والتطرق له ودراسته دراسة جادة ومفيدة، خطوة ولمسة لها مركزيتها في تطوير العملية البحثية، كما تسهم في الارتقاء بها نحو فلك وفضاء أكثر ريادة وعمقًا؛ وذلك لما تنتجه هذه الخطوة الفعالة من خلال رصد مواطن النضج بغية تنميتها وتثمينها، وإدراك مواطن الضعف التي تحتاج إلى جبرها جراء فتح آفاق بحثية علمية عديدة للدارسين والباحثين.

ومن هنا هذا المنطلق لا يكاد يخفى على كل متأمل عناية العلماء والباحثين بالاشتغال بكتاب الله ومتصد لبيان معانيه قديمًا وحديثًا، واستخراج فوائده، واستنباط أحكامه وحكمه، كما لا يخفى على كل من درس القرآن أن القصة بأنواعها وأساليبها قد شغلت حيزًا واسعًا في القرآن الكريم، وهذا يؤكد ما تضمنه هذا النوع من الخطاب القرآني في إيصال مقصده، كما يظهر هذا جليًا في التنوع الواسع في طرائق التعرض لدراسته هذا النوع من الخطاب، والذي يظهر في مصنفات المتنوعة والمختلفة في أغراضها، وأساليبها، واتجاهات مؤلفيها، وجزئياتها، وأجامها.

وقد انكبت جهود العديد من الباحثين في مجال الدراسات القرآنية المطولة أو المختصرة على هذا النوع من الدراسة وقلما نجد الاعتناء بمسألة أو بجزئية من جزئياته، وعلى هذا المنوال كما سيأتي معنا في القراءة لهذا الكتاب الذي بين أيدينا الموسوم بـ"جمالية النظم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف". ولا يقتصر حضور هذه القضية التي تناولها المؤلف في الكتب المفردة فقط: بل وقد تبدو أيضًا بارزة في بعض كتب المفسرين، وخاصة المتقدمين منهم، وتجلت أيضًا في تعاملهم مع القصة القرآنية وكشف أسرارها.

وعطفًا على ما تقدم وحتى تكون هذه القراءة نافعة ومفيدة في بيان الإطار العام ننطلق من التساؤلات التالية ما المراد جمالية النظم القرآني في قصة؟ وما هي ضوابط النظم القرآني، ومميزاته حتى يحكم من خلالها على هذا النظم بالجمالية؟ وما هي حدود

هذه المسألة عند دراستها في القرآن الكريم؟ وما هو المنهج المعتمد في هذه الدراسة حتى تكشف عن أسرارها وتخرج معانيها؟

ثم إنّ الإجابة عن هذه التساؤلات تستلزم جمعًا لمثل هذه القصص الواردة في كتاب الله ودراستها وتحليلها، بحيث تكشف ما تحمل في طياتها من أسرار ومعانٍ وجمالية.

ومن هنا تأتي أهمية هذا الكتاب الذي نعرض له قراءة وأصله بحث مدعم من جامعة تبوك عام 1429هـ، حيث أجاب عن بعض هذه التساؤلات، وفتح الباب للإجابة عن بعضها الآخر، حيث اعتنى بتسليط الضوء عن كشف الأوجه البلاغية في قصة المراودة في سورة يوسف من خلال المنهج التحليلي بغية إثراء الجانب التطبيقي في البلاغة القرآنية وكذا بيان أثر المنهج البلاغي في كشف المعاني الدقيقة والإقناع بها، في دراسة حافلة وماتعة قاربت مئة وخمسين صفحة، تعد فريدة في بابها لتخصص مؤلفها في موضوعها وطول الاشتغال بها، أوكما تفتح هذه الدراسة آفاقًا واسعة للعناية بهذا النوع من البحث والدراسة.

محتویات الگتاب: قسم المؤلف كتابه بعد ذكر الملخص إلى مقدمة المؤلف وأربعة مباحث كبرى، كل مبحث منها يشتمل على عدة مطالب.

ذكر المؤلف في ملخص الكتاب بيان منهجه المعتمد وهو المنهج التحليلي، سعيًا منه إلى بيان وكشف أوجه البلاغة في قصة المراودة في سورة يوسف، قاصدًا من ذلك إغناء الجانب التطبيقي ومن البلاغة القرآنية، مع إظهار أثر النهج البلاغي في رصد المعاني الخفية والإقناع بها.

أما فيما يخص المقدمة فقد تناول فيها المؤلف دواعي اختيار هذا الموضوع والتي تتظهر في السعى إلى كشف أوجه البلاغة في القصة وأسرارها، كما أشار أيضًا أنه

المجلد:11 العرو:3 العرو:3 العروة المجلد:11

قد نص المؤلف على ذلك في المقدمة، ص 1.7

كان على اشتغال سابق على سورة يوسف من حيث العموم.

وبعد الملخص والمقدمة أخذ المؤلف يفصّل القول في كتابه الذي سبقت الإشارة إليه أنه جعله من أربعة مباحث كبرى، تضمن كل مبحث منها عددًا من المطالب.

المبحث الأول: وعنون له المؤلف ببيئة القصة وبين فيها أنّ قصة المرادة قد تقدمها من الواقع والأحداث ما يحدد عناصرها المتمثلة في الأشخاص، المكان، والزمان، ومن أهم هذه الأحداث ما سطره المؤلف في المطالب المندرجة تحت هذا المبحث بدءً بمشهد الشراء مبينًا فيه مجموعة من الدلالات والتعليلات من كلام المشترى، والذي انتهى بقبول امرأة العزيز للمشترى، ثم ثنى بالحديث عن مشهد التمكين باستجلاء مجموعة من الأساليب اللغوية البلاغية التي تضمنت في طياتها البشارة السارة بالتمكين والغلبة.

وتضمنت أربعة مطالب عنون أولها بمشهد الشراء، والمطلب الثاني بمشهد التمكين، والمطلب الثالث بمشهد الاصطفاء بالرسالة.

المبحث الثاني: فقد عنونه المؤلف بالمراودة وقسمه إلى خمسة مطالب: المطلب الأول جعله لمشهد العرض والتهيؤ.

أما المطلب الثاني فلمشهد الاعتصام والرفض والمطلب الثالث لمشهد الحفظ الرباني، والمطلب الرابع لمشهد الاستباق، والمطلب الخامس لمشهد الشهادة.

المبحث الثالث: فخصّصه للحديث عن الكيد النسوي، وقسمه إلى ثلاثة مطالب جعل المطلب الأول لكيد النسوة، والمطلب الثاني لكيد امرأة العزيز والمطلب الثالث للكيد والسجن.

المبحث الرابع: وقد جعله المؤلف للحديث عن البراءة وظهور الحق، بحيث تضمن ثلاثة مطالب، وقد خص المطلب الأول بسؤال الملك، والمطلب الثاني بجواب المرأة العزيز.

### مجلة النظم القرآني..... عند القراءة في كتابا: جمالية النظم القرآني.....

ثم ختم كتابه بخاتمة تضمنت نتائج تفصيلية للبحث الذي خصه بقضية المراودة في قصة يوسف عَلَيْهِالسَّلَامُ.

وبعد الخاتمة قام المؤلف بنسج فهرسة خاصة بالمراجع المعتمدة في البحث وأخرى خاصة بالموضوعات التي تناولها هذا البحث.

هدف الكتاب: كما هو واضح من خلال الملخص ومقدمة الكتاب وكذا من عنوان الكتب، أنّ المؤلف خص هذا البحث والدراسة للكشف عن الأوجه البلاغية في قصة المراودة في سورة يوسف من خلال المنهج التحليلي بغية إثراء الجانب التطبيقي في البلاغة القرآنية وكذا بيان أثر المنهج البلاغي في كشف المعاني الدقيقة والإقناع بها. أ

الإشكالية الرئيسية للكتاب: لم ينص المؤلف بنص أو قول صريح عن إشكالية البحث، ولكن الظاهر أنها تتمحور حول كشف جمالية النظم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف كما هو مبين من عنوانه ومقدمة الكتاب، ولا شك أنّ هذه الإشكالية تبدو شديدة السعة وتحتاج لجهود عديدة في مناح مختلفة وإلا فكان البحث غير تام، حيث نجد المؤلف كان حريصًا على دراسة القصة من جميع الجوانب لإدراك جمالية نظمها من خلال عرضها على شكل مشاهد دقيقة بغية تقريب القارئ من السبيل اليسير لإدراك أسرارها البلاغية من خلال اعتماد المنهج التحليلي وجعله مطية لإغناء الجانب التطبيقي بالإضافة إلى إثبات وتأكيد قدرة المنهج البلاغي ودوره في ذلك، بالإضافة إلى هذا كله نجد أنّ المؤلف ضمن بحثه دراسة بيئة القصة بأكملها وسعى إلى تقريب معنى المراودة وحاول الوصول إلى الأسرار البلاغية لهذا المصطلح، وذا ما سنبينه في السطور الآتية:

مصطلح المراودة: تعرض المؤلف لمصطلح المراودة وسعى إلى بيان حقيقته من خلال نقله لعدة نقولات من كتب أخرى استخدم فيها مصطلح المراودة أو مشتقاته أو بعض

المجلد:11 العرو:3 العر

<sup>7</sup> انظر كتاب جمالية النظم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف، ص

### مجلة المهند . . . . . . . . . فراءة في كتاب: جمالية النظم القرآني.....

تفسيراته ثم التعليق عليه بما يستفاد من الآية، ثم استعرض بعض التعريفات المعاصرة ممن كتب حول هذه القصة التي هي قصة المراودة غير أنّ المؤلف تجاوز النقل أو فرض تعريف وتعليله بل تعامل مع استعمالات هذا المصطلح وقام بتحليلها ليركب مما تحصل عنده من نتائج المراد من استخدام هذا المصطلح ليوصل للقارئ إلى المعنى الذي يساعده على إدراك واكتشاف جمالية النظم في القرآن الكريم وعلى مدى فصاحة وبلاغة كلام الله عن وجلّ ومدى مناسبة المصطلحات المعتمدة في سرد القصة.

وقد خلص المؤلف إلى أنّ المراودة تعني: "كلمة تصور من أول لحظة الإعجاب الشديد". و"الملاطفة في السوق إلى غرض" و"المخادعة فالمعنى خادعته أي فعلت ما يفعله المخادع لصاحبه عن شيء لا يريد إخراجه من يده وهو يحتال أن يأخذه منه وهي عبارة عن التمحل في مواقعته إياها". 3

مزايا الكتاب: أبرز العرض لمحتويات الكتاب وإشكالاته الهامة التي تعرض لها المؤلف مدى أهمية هذا الكتاب، ومدى حسن تعامل المؤلف مع الموضوع: بحثًا وترتيبًا ودراسة، إلا أننا سنبين مزايا أكثر لتتضح الصورة معتمدين ما هو معهود في الحقل العلمي ببيان المزايا المنهجية والمزايا الفنية:

### المزايا المنهجية:

أُولًا: من المزايا المحمودة أن جعل ملخصًا قبل مقدمة الكتاب مما يلقي صورة واضحة في ذهن القارئ عن مرامي الدراسة وأهدفها.4

ثانيًا: أثار البحث إشكالية مهمة تتمثل في كشف الأوجه والأسرار البلاغية من القصة

المجلد:11 العدو:3 العدو:3 المجلد:11 المجلد:1

انظر كتاب جمالية النم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف، ص 22

المصدر نفسه.

<sup>3</sup> تفسير أبي السعود، 264/4.

انظر جمالية النظم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف، ص 5 4

القرآنية من خلال المنهج التحليلي، وجعلها تمهيدًا ومنطلقًا ذا محددات نظرية ينطلق منها الباحثون لدراسة سائر القصص القرآنية.

ثالثًا: عناية المؤلف بتحرير الأوجه البلاغية والتأصيل لها، بدأ ببيان معانيها في اللغة وتحليلها سياقيها مبينًا على أسرارها وما تحمل في طياتها، انتهاء ببيان النتائج وكشف اللثام عن الأوجه البلاغية من كل مشهد.

وأمثلة ذلك مبثوثة في كل فصول الكتاب، وخاصة في البحث الثاني الذي تعرض فيه لقضية المراودة. <sup>1</sup>

رابعًا: يلمح كل من قرأ كتاب "جمالية النظم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف" أثر تخصص المؤلف في كتابه وذلك راجع إلى طول اشتغاله بقصة يوسف عامة وقضية المراودة وقد نص على ذلك في مقدمة حيث قال: "فقد كان لي عناية قديمة بسورة يوسف من حيث العموم، وبقصة المراودة من الخصوص". 2

خامسًا: من مزايا الكتاب حرص مؤلفه على الأمانة العلمية في النقل والعزو إلى المصدر الأصلية والمراجع.

### المزايا الفنية:

أولًا: حسن أسلوب المؤلف وجودة لغته، وهذا يلمحه كل من وقف على هذا الكتاب. ثانيًا: أولى المؤلف فهرسة الكتاب عناية كبيرة مما جعلها ترتقي إلى المزايا المحمودة الذكر لكل مَنْ وقف على هذا الكتاب، بحيث تمكن الباحث من الوصول إلى مراده بدقة. ثالثًا: حسن مراعاة الترتيب والتقسيم إلى مباحث ومطالب.

رابعًا: حسن تنظيم الفقرات ومراعاة أحجامها بحيث يلمح القارئ حسن هذا التنظيم ورونقه.

انظر: جمالية النظم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف، المصدر نفسه، ص 61. أ انظر: المصدر نفسه، ص 2.7

### مجلة البينية ..... . . . . . . . . قراءة في كتاب: جمالية النظم القرآني.....

خامسًا: لم يكتف المؤلف ببيان أفكاره على شكل نتائج، بل عقد ملخصًا في بداية البحث. سادسًا: حرص المؤلف على وضع فهرسة ناظمة لأهم المواضيع التي تناولها البحث، وكذلك الشأن بالنسبة للمصادر والمراجع المعتمدة في هذه الدراسة.

سابعًا: جمالية الكتاب وتميز الآيات الكريمة والعناوين بألوان مغايرة.

ثامنًا: مما أثار اهتمامي هو كون المؤلف عرض قصة المراودة على شكل مشاهد الأمر الذي يجعل القارئ أكثر اشتياقًا لقراءة القصة والوقوف عليها.

أهم الملاحظات: لا يخلو عمل بشري من ملاحظات مهما كان سعى مؤلفه في تكميله، ومثل هذه الملاحظات نتفاوت في الأنظار، وتختلف في الآراء، ولا ينقص من قدر العمل شيء، وإنما هو تثمين وتكميل لهذا العمل.

وقد بدت بعض الملاحظات على شاكلة ما سبق منها ما هو منهجي ومنها ما هو فني: الملاحظات المنهجية:

أُولًا: كون هذا البحث أقرب إلى كتب التفسير في المنهج والطريقة عكس ما نص عليه في مقدمته وهذا واضح بيّن لكل مَنْ وقف على هذا البحث.

ثانيًا: يعدّ الوقوف على المقدمة أمن أهم الملاحظات على هذا البحث، كون المؤلف لم يتعرض فيها لشيء من إشكالية البحث، بالإضافة إلى أنها لم تذكر جميع العناصر الأساسية للبحث والمعهود بين الكتاب والباحثين:

أ- موضوع البحث.

ب- الإطار النظري للبحث.

ت- حدود الدراسة.

انظر: المصدر نفسه، ص 1.7

المجلد:11 العدو:3 عرويو-سبتمبر 2022

وغيرها من العناصر الأساسية التي لم تذكر في المقدمة هذه الدراسة.

ثالثًا: توسع المؤلف في معالجة اشكالية الكتاب حيث بدأ دراسة القصة في المبحث الأول بـ (مشهد الشراء) أثم (مشهد التمكين) ثم مشهد (الاصطفاء والرسالة) في حين أنه قيّد دراسته بقضية المراودة فقط في قصة يوسف حيث قال: "يهدف هذا البحث من خلال المنهج التحليلي إلى كشف عن الأوجه البلاغية في قصة المراودة في سورة يوسف ".4

رابعًا: اهتمام المؤلف بشكل كبير بسرد القصة رغم تخصيص إشكالية البحث لجمالية النظم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف.

خامسًا: رغم كون قصة المراودة في سورة يوسف هي محور البحث إلا أنّ المؤلف لم يخصص حيزًا كبيرًا للمعنى الاصطلاحي للمراودة إذ نجده أورد فقط تعاريف معدودة دون أن يفرق في بيان حقيقة المراودة بين ما هو لغوي وما هو اصطلاحي.

سادسًا: لم يولِ المؤلف الاهتمام المطلوب بالمصطلحات الأساسية في البحث أو الدراسة وبتعريفها كما هو متعارف عليه في منهجية البحث العلمي- لغة واصطلاحًا- ومن تلك المصطلحات ما يلي:

النظم القرآني- المراودة- الاستباق- الكيد.

سابعًا: وقوع تكرار كثير في الكتاب، في كلام المؤلف خاصة في الملخص والمقدمة والخاتمة، إذ نجده أورد نتائج البحث في الملخص وأعاد تكرارها في المقدمة ثم في الخاتمة مما يشكل تشويشًا وإرباكًا لدى كل مَنْ وقف على هذا الكتاب، علمًا أنه كان

المجلد:11 العدو:3 المجلد:11 المجلد:11

انظر: المصدر نفسه، ص 9. 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: المصدر نفسه، ص 13.

<sup>3</sup> انظر: المصدر نفسه، ص 17.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> انظر: المصدر نفسه، ص 5.

عليه الاكتفاء بذكر النتائج في ملخص الكتاب واما في الخاتمة.

وأمثلة ذلك التكرار وليست على سبيل الحصر:

ما جاء في الملخص حيث قال: "يهدف هذا البحث من خلال المنهج التحليلي..." إلى أن قام بسرد النتائج (انظر) الملخص (ص 5) وبنفس العبارة أعاد ذكرها في الخاتمة دون أدنى تغيير يذكر (انظر) (ص 138)، كما ذكر بعضها في المقدمة كذلك (ص7).

#### الملاحظات الفنية:

أُولًا: اجتهد المؤلف في ترتيب الكتاب إلا أنه لم يجعل له فصولًا أو أبوابًا مما ييسر الوصول إلى المقصود، بل جعله عبارة عن مباحث ومطالب فقط.

ثانيًا: كتاب حافل بهذه الصورة يفتقر إلى تراجم العلماء والأعلام فضلًا عن فهرست الأعلام وفهرست الكتب.

ثالثًا: غياب شبه تام لتوثيق الآيات في هذه الدراسة. ولعل هذا راجع إلى كثرها في البحث وخصوصًا أنه أحيانًا يكتفي بذكر كلمة واحدة من الآية أو كلمتين.

الخاتمة: وعلى العموم فقد وفت القصة القرآنية بكل شروطها البلاغية وكذا الفنية، وانتقت أهم الآليات والتقنيات وأولتها دورًا في استجلاء المعاني والأسرار مهما كانت. وهذه قراءة لهذا الكتاب "جمالية النظم القرآني في قصة المراودة في سورة يوسف" لمؤلفه عويض بن حمود العطوي، كشفت مادة هذا الكتاب بعض أسراره ومميزاته وبعض الملاحظات التي لا تنقص من قيمته شيئًا، وسلطت الضوء في ثناياها على عدة آفاق للبحث في هذا الموضوع وعلى هذا المنوال فتحها هذا الكتاب الماتع، فمن ذلك:

- 1. تعميق الدراسة أكثر فأكثر لما اشتملت عليه هذه القصة من معانٍ زاخرة وفوائد باهرة، وخصوصًا أنها ذات صلة قوية بحياة الإنسان.
- 2. دراسة القصة عامة في الكتاب دون تخصيص والعناية بتشريعاتها وتوجيهاتها،

المجلد:11 العرو:3 المجلد:11 العرو:3 المجلد:11 العروة

## مجلة الهند سـ · صـ · صـ · صـ قراءة في كتاب! جمالية النظم القرآني.....

والوقوف على عبرها.

- دراسة القصص القرآنية على منوال المنهج الأكاديمي الحديث في البحث.
- 4. تسليط الضوء على إشكاليات كشف الأوجه البلاغية في جميع القصص القرآنية
   من خلال المنهج التحليلي بغية إثراء الجانب التطبيقي في البلاغة القرآنية.
- التوصية بالاهتمام وتسليط الضوء على مثل هذا النوع من الدراسة وربطها
   بالواقع الحالي.
- والتوصية بالاهتمام بالقصص القرآني واستخلاص فوائده وتوظيفها في التربية والتعليم.

.

ISSN: 2321-7928

# جبل هما لا (من قصيدة شاعر الشرق الأكبر الدكتور محمد إقبال)

 $^{1}$ تعريب: الأستاذ أبو الزبرقان عبد الرحمن الكاشغري الندوي

الحقيقة أنبئك ذر التسآل والقيلَ المحالا والمآلا يراعي حقّ مَنْ محض المقالا أعرني سمعك الصاغي وقلبًا أراك تجول في الأقطار جولًا وتقصد في المسير ترنسفالا وتركب ظهرً ماخرةٍ دُفوقٍ لتشرب ماءَ (أوربّا) الزلالا إخالك أيها الساري ضلولًا تركتَ سبيلَك الوسطى شمالا شمالٌ قد حوى عبرًا ونصحًا وفيه من العجاب ذرى همالا! أيها الحصن المعلّى لأرض الهند من أن تُستنالا كفى بك عزةً وفخارَ نفسِ تباري في العلى السبعُ الطوالا بل السبعُ الطوالُ تخرّ عجزًا صلتُ واضحك ابتهالا وتلثم وأحقابٌ يفتّكن خلتْ من هذه الدنيا الجبالا تذودُ أزامعَ الدهرِ فها أثّرنَ فيك وظلتَ قدمًا الثقالا أشابَ المردَ واختلسَ الرجالا مرورُ الأبردينِ على التوالي رطيبِ الغصن ما غُيِّرتَ حالا لله، أنتُ على شبابٍ

المجلد:11 العدد:3 (379 يوليو-سبتمبر 2022

أ هو الأستاذ أبو الزبرقان عبد الرحمن الكاشغري الندوي توفي في 1971م، له مؤلفات منها "المفيد (معجم مدرسي)" و"محك النقد" و"كتاب الأسد كناه" و"كتاب الذئب وكناه" وطنظام اللسد في أسماء الأسد" و"المجر في المؤنث والمذكر". خلف ثلاثة دواوين شعر: "الزهرات" و"العبرات" و"الذرات".

إله الخلق إذ نادى كليمًا تلقّى من مناديه الكمالا فكان الطورُ مهبط كلِّ سرٍّ خفيّ من تجلّيه تعالى لعمر الله أنتَ بلا امتراءٍ بصائرُ للتي طابتْ خِصالا فلا يرمي بك الرجوانِ واثبتْ ثباتَ مقدّمٍ يبغي النضالا أ

<sup>1</sup> الزهرات، ص 44-46

المجلد:11 العرو:3 العر