

مُحَلَّةُ فَصَلْيَةً كُمُّةً

(المجلد: ١٢ العدد:٣)

بولفور، بنغال الغربية، الهند

# مجلة الهسند

مجلة فصلية محكّمة المجلد: 3 العدد: 3

يوليو-سبتمبر 2023م

مدير التحرير د. أورنك زيب الأعظمي

المشارك في التحرير د. هيفاء شاكري

نائب مدير التحرير د. محمد معتصم الأعظمى

تصدر عن مولانا آزاد آئيديل إيجوكيشنال ترست بولفور، بنغال الغربية

#### المراسلات المتعلقة بالاشتراك في الطباعة والنشر توجه إلى:

#### عنوان البريد:

مولانا آزاد آئيديل إيجوكيشنال ترست، بولفور، بنغال الغربية رقم البريد: 731235

#### الهيأة الاستشارية

| د. سناء شعلان (الأردن)            | د. مثنى حارث الضاري (العراق) |
|-----------------------------------|------------------------------|
| السيد محمد دانش الأعظمي (البحرين) | د. صالح البلوشي (عمان)       |

# هيأة التحكيم

| د. حسن يشو (قطر)              | د. بشري زيدان (مصر)         |
|-------------------------------|-----------------------------|
| د. محمد فضل الله شريف (الهند) | د. عامر خليل الجراح (تركيا) |

### هيأة التحرير

| د. هيفاء شاكري (المشارك في التحرير) | د. أورنك زيب الأعظمي (مدير التحرير)       |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|
| د. محمد شفاء الرحمن المدني (عضو)    | د. محمد معتصم الأعظمي (نائب مدير التحرير) |

#### عنوان البريد الإلكتروني:

- aurang11zeb@yahoo.co.in (1)
  - azebazmi@gmail.com (2)

موقع المجلة: www.azazmi.com

الاشتراك السنوى:

1000 روبية (للطلاب) 1500 روبية (للأساتذة والمكتبات)

## قواعد النشر في المجلة

بالنسبة للبحوث التي ترسل للنشر في المجلة، يرجى مراعاة القواعد الآتية:

- 1. تقبل المجلة نشر البحوث باللغة العربية، إذا توافرت فيها الشروط التالية:
- أ. أن يتسم البحث بالأصالة والابتكار، والجدة العلمية والمنهجية، وسلامة الاتجاه.
  - ب. أن يلتزم بالمناهج والأدوات والوسائل العلمية والمعتبرة في مجاله.
    - ج. أن يكون البحث دقيقًا في التوثيق والتخريج.
      - د. أن يتسم بالسلامة اللغوية.
- ه. الأفضل أن يتناول البحث موضوعًا جديدًا ذا صلة بالعلوم العربية والإسلامية ومساهمة
   الهند في مختلف العلوم والفنون والآداب وما إليها.
- 2. ألا يزيد البحث عن خمسين صفحة، والرجاء من الباحثين استخدام (Amiri) على حجم 11.5.
  - 3. ألا يكون البحث قد سبق نشره أو قدّم لأي جهة أخرى من أجل النشر.
    - 4. يرفق بالبحث ملخص له في حدود صفحة.
    - 5. أن يقر صاحب البحث بأن بحثه عمل أصيل له.
  - 6. تخضع البحوث إلى تحكيم لجان علمية أكاديمية متخصصة وفق المعاير المعتبرة.
  - تحتفظ المجلة بحقها في حذف أو إعادة صياغة بعض الكلمات والعبارات التي لا تناسب
     مع أسلوبها في النشر.

تعبر المقالات المنشورة عن آراء كاتبيها واجتهاداتهم الشخصية.

# في هـذا العـدد

#### الصفحة

| 7   | - د. أورنك زيب الأعظمي              | الافتتاحية                         |
|-----|-------------------------------------|------------------------------------|
|     |                                     | مقالات وبحوث:                      |
| 15  | - الشيخ أمين أحسن الإصلاحي          | تفسير تدبر القرآن (24)             |
|     | ترجمة: د. أورنك زيب الأعظمي         |                                    |
| 24  | - ذ. يوسف عكراش                     | بيان الفروق بين مفاهيم في الدرس    |
|     |                                     | التفسيري                           |
| 50  | - السيد محمد سليمان أشرف البهاري    | المبين (5)                         |
|     | ترجمة: د. ضياء القمر آدم علي التيمي |                                    |
| 67  | - د. عامر خليل الجرّاح              | المجاز وتأصيله بين الاتساع ومخالفة |
|     |                                     | الحقيقة                            |
| 86  | - د. توفيق العمراني                 | انتشار المذهب المالكي بالمغرب:     |
|     |                                     | العوامل والآثار                    |
| 117 | - أ. د. سيّد حسنين أختر             | المدائح النبوية في شعر شوقي        |
| 128 | - الشيخ ماهر القادري                | الدر اليتيم (4)                    |
|     | ترجمة: د. عظمت الله                 |                                    |
| 134 | - د. أورنك زيب الأعظمي              | الدكتور حاتم صالح الضامن           |
|     |                                     | وجهوده في تحقيق الشعر              |

.

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . في هذا العدد

| 169 | - د. سیّد محمد شاکر       | الأديب العبقري علي أحمد باكثير        |
|-----|---------------------------|---------------------------------------|
|     |                           | في الميزان                            |
| 179 | - عبد الغفار المدهولي     | الجامعة الملية الإسلامية (13)         |
|     | ترجمة: د. هيفاء شاكري     |                                       |
| 191 | - د. فيضان أحمد الأعظمي   | تدوين التاريخ العربي                  |
|     | ترجمة: د. محفوظ الرحمن    |                                       |
| 218 | - سامي فصيح               | الاستشراق الكلاسيكي بين النقد         |
|     |                           | الأيديولوجي والنقد المنهجي            |
| 270 | - محمد أنس الفلاحي المدني | الشيخ محمد فاروق خان- عالم            |
|     |                           | هنديّ موسوعي                          |
| 288 | - د. هيفاء شاكري          | العلاقات الهندية العربية، منظور ثقافي |
|     |                           | أدب المراسلات:                        |
| 303 | - د. هيفاء شاکري          | صور وخواطرمن خلال                     |
|     |                           | رسائل ميّ                             |
| 322 | - د. محمد قمر الدين       | واقع المخطوطات العربية في مكتبة       |
|     |                           | دار العلوم بديوبند (دراسة تعريفية)    |
| 352 | - د. محمد فضل الله شریف   | المخطوطات غير المطبوعة في الحديث      |
|     |                           | النبوي الشريف في متحف سالار           |
|     |                           | جنك بحيدرآباد، دراسة تحليلية          |
|     |                           | استعراض كتاب:                         |
| 376 | - د. محمد حسن الباشا      | قراءة في تاريخ اللواتيا               |

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . في هذا العدد

|     |                                   | نافذة على التاريخ:                |
|-----|-----------------------------------|-----------------------------------|
| 381 | - أ. د. فيضان الله الفاروقي       | بين اللغة العربية وقواعدها        |
|     |                                   | الندوات والمؤتمرات:               |
| 387 | - د. محمد أجمل                    | ندوة دولية حول "تجليات الأدب      |
|     |                                   | العربي بفنونه المختلفة عبر العصور |
|     |                                   | والأزمنة"                         |
|     |                                   | حوار:                             |
| 413 | - حاوره: د. محمد قاسمي            | حوار مع الدكتور محمد هندو حول:    |
|     | وذ. یوسف عکراش                    | الفقه الكلي الحضاري للأمة في ضوء  |
|     |                                   | الاجتهاد المقاصدي المعاصر         |
|     |                                   | قصائد ومنظومات:                   |
| 429 | - الأستاذ أبو محفوظ الكريم معصومي | تهنئة الزواج                      |

.

ISSN: 2321-7928

### الافتتاحية

أعزائي القرّاء،

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

يسرّنا أنْ نقدّم إليكم العددَ الجديدَ لمجلتنا ولكن يحزننا أنّا حُرِمْنَا عَلَمينِ من أعلامنا في هذه السنة وهما البروفيسور ألطاف أحمد الأعظمي (الذي توفي يوم السبت الـ12 أغسطس 2023م) والدكتور ف. عبد الرحيم (الذي توفي يوم الخميس الـ19 من شهر أكتوبر 2023م). رحمهما الله رحمة واسعة، وإذ نحن قرّرنا أنْ نُصِدر عددًا خاصًّا بالدكتور ألطاف أحمد الأعظمي فلا نتحدّث عن سيرته وأعماله هنا ونكتفي بالحديث عن الدكتور ف. عبد الرحيم الذي خَدَمَ اللغة العربية خدمة بديعة وخَلَفَ لنا تراثًا نفخر به الآخرين من خدّام العربية الأجلة.

فالدكتور ف. عبد الرحيم هو فانيبادي عبد الرحيم (V. Abdur Rahim) بن عبد السبحان، ولد في اليوم السابع لشهر مايو 1933م/ 13 محرم الحرام 1352هـ في مدينة فانيبادي التي تقع في مقاطعة ويلور. وكان والده طحّانًا في مدينته، يرغبُ في تثقيف ابنه ثقافةً إسلامية. فأدخله في مدرسة الأعظم التي كانت قريبًا من دار جدّه ثم ألحقه، لتعليمه الثانوي، بالمدرسة الإسلامية الثانوية بفانيبادي. وبعد ذلك التحق الدكتور ف. عبد الرحيم بالبكالوريوس في اللغة الإنجليزية في كلية بريسيدينسي بمدراس (تشنائ) في 1956م وأنهاه في 1957م، ولكن لشغفه باللغة العربية أدّى امتحان (أفضل العلماء) ونال جائزة "عبد الحق". ولم يحصل على شهادة ماجستير في اللغة الإنجليزية من جامعة مدراس كما ذكره الدكتور رضى الإسلام

المجلد:12 العدو:3 سبتمبر 2023

الندوي في إحدى كتاباته. وفي عام 1958م اجتاز امتحان ماجستير في اللغة العربية من جامعة علي كره الإسلامية بعلي كره. وفي 1964م مُنحَ له القبول في الماجستير في الفلسفة في قسم اللغة العربية بالجامع الأزهر وكان عنوان أطروحته "الكلمات الفارسية المعربة" ثم التحق بالدكتوراه في نفس الجامعة بعنوان "المعرب للجواليقي" وحصل على الشهادة في 1973م تحت إشراف الأستاذ إبراهيم أبو النجا.

وفي عام 1956م عُيِنَ أستاذًا للغة الإنجليزية في الكلية الإسلامية لوانم باري (في تشنائ). كانت هذه الكلية تابعة لجامعة مدراس (تشنائ) ولما فُتحَ قسمُ اللغة العربية في الكلية الإسلامية بوانم باري في 1959م جُعِلَ الدكتور عبد الرحيم بروفيسورًا للعربية ثم رئيسًا لقسمها فعَلَّرَ بها اللغة العربية وسورًا من القرآن الكريم وكمابَ "سبل السلام" وموادّ أخرى غيرها.

وفي 1966م تمّ تعيينه كمدرّس للغة الإنجليزية في جامعة أمّ درمان بالسودان فأقام بها لثلاث سنوات ثم في 1969م تم تعيينه كمدرّس للغة العربية لغير الناطقين بها في الجامعة الإسلامية بالمدينة المنوّرة. وهذه هي الدروس التي أعدّها لهؤلاء الطلّاب والتي تسمّتْ فيما بعد بـ"دروس اللغة العربية لغير الناطقين بها" ثم انتقل إلى كلية اللغة فأقام بها حتى 1995م (حينما اضطرّ إلى التقاعد جرّاء قانون السعودة) وبعد ذلك جُعِلَ مديرًا لمركز الترجمات بمجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالرياض.

وفي 1996م نال جائزة رئيس جمهورية الهند للغة العربية مع البروفيسورينِ الآخرينِ الأخرينِ الله وهما البروفيسور بدر الدين الحافظ والسيّد احتشام أحمد الندوي. ولكن لم يحز جائزة الملك فيصل العالمية كما ذكرها خطأ البروفيسور محمد سعود عالم الندوي في مجلة "تهذيب الأخلاق" الشهرية (الجحلد: 42، العدد: 4 عام 2023م، ص 61)

كان الدكتور ف. عبد الرحيم شغوفًا بأصول اللغة وتدريسها فألَّف العديدَ من الكتب

المجلد:12 العددة: 8 يوليو- سبتمبر 2023

ومنها: (1) القول الأصيل فيما في العربية من الدخيل (2) سواء السبيل فيما في العربية من الدخيل (3) معجم الدخيل في اللغة العربية الحديثة ولهجاتها (4) سحر الألحاظ في شعر الألفاظ (5) المسعف في لغة وإعراب سورة يوسف (6) دروس اللغة العربية لغير الناطقين بها. وله مؤلفات أخرى غير هذه التي عددناها. ونود أنْ نتحدّث وجيزًا عن كتابه الشهير "المعرب من الكلام الأعجمي على حروف المعجم".

هذه رسالته للدكتوراه التي نال شهادتها من الجامع الأزهر في 1973م ونشرت هذه الرسالة أوّل مرة في 1990م من دار القلم بدمشق. معنى ذلك أنّ المحقّق أنفق 17 سنة بعد أنّ قدّمها لنيل شهادة الدكتوراه. ولو زدنا مدة البحث والتحقيق لربت هذه الفترة على أكثر من عشرين سنة. علمًا بأنّ الشيخ أحمد محمد شاكر قد سَبقَه في تحقيق هذه الرسالة الذي قال فيها الدكتور ف. عبد الرحيم: "قام رحمه الله بتحقيق نصّ الكتاب من عدة مخطوطات ولم يترك للمستزيد مزيدًا في هذا المجال". (المعرب من الكلام الأعجمي على حروف المعجم (ف. عبد الرحيم)، ص 6)

ثم قال: "أمّا تحقيق الكلمات الدخيلة بمعنى إرجاعها إلى أصلها فلم يتعرّض له إلا قليلًا واكتفى في كثير من المواضع بنقل ما ورد في المعاجم كاللسان والقاموس". (المعرب من الكلام الأعجمي (ف. عبد الرحيم)، ص 7)

فبدا من هذا أنّ الدكتور ف. عبد الرحيم اقتصر على تحقيق وإرجاع الكلمات الدخيلة إلى أصولها، ولكن يبدو من النظرة العابرة أنّ هذا ليس بصحيح فنراه يزيد على تحقيق الشيخ أحمد محمد شاكر في تحقيق بيت الأعشى الكبير:

قد علمتْ فارسٌ وحميرُ وال أعرابُ بالدستِ أيَّكُم نزلا "وفي الجمهرة "حمير وفارس" وما هنا موافق اللسان والمعيار، في الجمهرة أيَّهم". (المعرب

المجلد:12 كعرو:3 ويولو-سبتمبر 2023

من الكلام الأعجمي (شاكر)، ص 138)

ثم قال الدكتور ف. عبد الرحيم في تحقيق هذا البيت:

"يبدو أنّ هذه العبارة من الصحاح إذ ورد فيه "أيّكم" والصواب "أيّهم" بالمغايبة كما في الجمهرة (501/3) وقد نبّه عليه الصغاني. غير أنّ الجوهري أورد الدشت بالمعجمة. ونقله ابن منظور أيضًا بالمعجمة وكذلك في القاموس، وذكره ابن دريد أيضًا بالمعجمة. أما الأزهري فذكره بالسين المهملة". (المعرب من الكلام الأعجمي (ف. عبد الرحيم)، ص 288)

ولكنهما اكتفيا بتحقيق البيت ولم يذكرا شواهد أخرى إذ قال الراجز مثلًا:

تَخِذْتُه من نَعجاتٍ ستٍّ،

سُودٍ نِعاجٍ، كَنِعاجِ الدشت (لسان العرب: دشت)

وكذا لم يُحِلْ كلاهما إلى "الصبح المنير في شعر أبي بصير" الذي طُبِعَ من مطبعة آدلف هلزهوسنين ببيانة في 1927م وهذا البيت موجود فيه على الصفحة 157. هكذا توجد هذه الرواية في ديوان الأعشى الكبير على الصفحة 94.

وكذا نجد أنهما لم يدقّقا النظر في المصادر فمثلًا: قال الشيخ أحمد محمد شاكر في تحقيق قول الطرماح في وصف بقرة:

"البيت في الجمهرة (2: 28) كما هنا". (المعرب من الكلام الأعجمي (شاكر)، ص 92) وقال الدكتور ف. عبد الرحيم: "قال ابن دريد (2/ 28): التلام معروف، معرب. وهو، زعموا، التلميذ". (المعرب من الكلام الأعجمي (ف. عبد الرحيم)، ص 226)

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 10 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

فكأنه وافق الشيخُ شاكرًا مع أنَّ روايته:

تتقي الشمس بمدريّة مثل الحماليج بأيدي التلامْ

ففيه (ص 410) "مثل الحماليج" بدل "كالحماليج".

وتوجد رواية المعرب في ديوان الطرماح، ص 231 ولكنهما لم يحيلا إليه إذ كانت قد صدرت طبعته الثانية في 1994م وهي عندي. معنى ذلك أنّ طبعته الأولى صدرت قبلها بكثير.

وكذا قال الشيخ أحمد شاكر في تحقيق بيت الأعشى الكبير:

أضاء مِظَلَّتُه بالسِرا جِ والليلُ غامرُ جُدَّادِها "البيت في الجمهرة واللسان. وفيه "يصف حمارًا" بالحاء وهو تصحيف". (المعرب من الكلام الأعجمي (شاكر)، ص 95)

وقال الدكتور ف. عبد الرحيم: "هذه عبارة الجمهرة (502/3) وفيها كدادي بالياء بدل كداد. ونقل أبو عبيد عن أبي عبيدة نحو هذا (التهذيب 460/10) وقال الجوهري: الجداد: خُلْقان الثياب وهو معربُ كداد بالفارسية. واستدلّ ببيت الأعشى". (المعرب من الكلام الأعجمي (ف. عبد الرحيم)، ص 233-234)

وقول الشيخ شاكر يشكّك في الجمهرة واللسان في أيّهما جاء "حمارًا" فجاء هذا في لسان العرب (جدد): "قال الأعشى يصف حمارًا". فإنّ في الجمهرة (ص 1326): "قال الأعشى" فقط.

وهذه رواية الديوان (234/1) والصحاح (جدد) وأدب الكاتب (ص 327). وأما قول الدكتور محمود إبراهيم محمد الرضواني شارح ديوان الأعشى: "أدب الكاتب:

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كالمانية المجلد:11

"أَظُلُّ ..." [بدل "أضاء"] فليس بصحيح لأنَّ روايته نفس رواية المعرب.

وقال الشيخ أحمد محمد شاكر في تحقيق بيت عدي بن زيد العبادي التالي:

ودعا بالصَّبوح يومًا فجاءتْ قينةً في يمينها إبريق "عدي بن زيد أصله من قبيلة بني زيد مناة بن تميم، ونسب عباديًا، بكسر العين المهملة وتخفيف الباء الموحدة، لأنه تنصّر في الجاهلية، قال ابن زيد: "والعباد قوم من قبائل شتى من العرب، اجتمعوا على النصرانية، فأنفوا أن يتسموا بالعبيد، فقالوا: نحن العباد"، أنظر: الاشتقاق (133) والجمهرة (ج 1 ص245) كلاهما لابن دريد، وانظر اللسان: مادة "ع ب د". (المعرب من الكلام الأعجمي (شاكر)، ص 23) فاكتفى بذكر سيرة الشاعر ولم يذكر مصدر البيت.

وأما الدكتور ف. عبد الرحيم فلم يذكر تحقيق البيت ولا سيرته بل خاض في تحقيق الكلمة مباشرة. (المعرب من الكلام الأعجمي (ف. عبد الرحيم)، ص 120)

والحقيقة أنَّ هذه رواية لسان العرب (برق) ونزهة الألباء (ص 42). وكذا في الصحاح ولسان العرب (طرق): "ودعوا بالصبوح ... وخزانة الأدب (449/9): ودعت بالصبوح يومًا ... وفي الغفران (ص 52): ودعا بالصبوح فجرًا ... وفي الأغاني (159/5): ثم نادوا إلى الصبوح فقامت ... وكذا في الأغاني (126/6): ثم قالوا ألا اصبحونا فقامت ... وكذا في الأعاني (6/55) ثم ثاروا إلى الصبوح فقامت ... وفي ديوان عدي بن زيد العبادي (ص 78): ثم نادوا على الصبوح فجاءت ...

وهكذا لم يقم الشيخ أحمد محمد شاكر (المعرب من الكلام الأعجمي (شاكر)، ص 140) ولا الدكتور ف. عبد الرحيم (المعرب من الكلام الأعجمي (ف. عبد الرحيم)، ص 291) بتحقيق بيت مالك بن نويرة التالي:

ولا ثيابٌ من الديباج تلبسها هي الجياد وما في النفس من دَبَبِ

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023

إذ هو مذكور في شرح ديوان جرير لمحمد بن حبيب على الصفحة 32 مع الأبيات الأخرى لهذه القصيدة:

قد قال نعمانُ قولًا من قنعتُ به أردف ورائي عند العجب والذنب فقلت: لا أردف الأعجاز قد علموا خلف ابن حمراء لم يسمع له بأب حمش شواها لئي من يناسبها زلاء عارية الظنبوب والعصب لن يذهب اللؤم تاج قد حبيت به من الزبرجد والياقوت والذهب ولا ثياب من الديباج تلبسها هي الجياد وما في النفس من دَبب وكذا (سِجيل) هو سنك گل لا سنك وگل فهو مركب إضافي لا معطوف ومعطوف عليه. (المعرب من الكلام الأعجمي (ف. عبد الرحيم)، ص 365-366) ودل على إضافته قوله تعالى: "وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ۞ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِّن سِجِيلٍ ۞ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولِ ۞". (سورة الفيل).

كما لم يستدلّا على هذا اللفظ بشاهد فقال عبد المطّلب بن هاشم القرشي:

صب على أبرهة السجيلا والطير من فوقهم مُثولا فأمطرتْهم مطراً وبيلا فوقعوا صُعرَ الرؤوس ميلا كالزرع تلقى رأسه مأكولا

(ديوان الشعراء المعمّرين، ص 442)

قال الكاتب عن الجوهر (ص 237): "قد تكلَّمتْ به العرب. قال أبو دهبل الجُمُحى

أو عبد الرحمن بن حسان:

وهي زهراء مثل لؤلؤة الغوّا ص ميزتْ من جوهرٍ مكنونِ" ولم يقم بتحقيقه الشيخ شاكر فلم يقم به ف. عبد الرحيم والحال أنّ هذا البيت له روايات مختلفة مثل: لسان العرب (خصر وسنن): هي زهراء مثل ...، تفسير الشوكاني (452/4): وهي بيضاء مثل ... والحماسة البصرية (207/2): ... صيغت من جوهر، ومصارع العشّاق (ص 136): ميزتْ من لؤلؤ مكنون. والبيت مذكور في كلا الديوانين فللجمحي (ص 69) وعبد الرحمن (60) وهي رواية الأغاني، في كلا الديوانين فللجمحي (ص 69) وعبد الرحمن بن حسان)، وليس هذا موضع تفصيل فنكتفي بهذا وسنفصّل له دراسةً في مقال آخر إنْ شاء الله تعالى.

هذا، والعدد بأيديكم يحتوي على 18 مقالة وبحثًا علميًّا، وحوارًا لفقيه جليل، واستعراضًا لكتاب جديد، وتقريرًا لندوة علمية، وينتهي على قصيدة للعلامة أبي محضومي قرضها لتهنئة زواج عبد المجيد.

ونشكر كلَّ مَنْ ساهم في هذا العدد من الباحثين والمترجمين وأعضاء هيأة التحرير، وكلَّ من كانت له جهود مضنية في إخراجه في صورته الحالية وتقديمه إليكم.

ونسأل الله تعالى أنْ يجعله في ميزان حسناتنا يوم نلقاه.

د. أورنك زيب الأعظمي

المجلد:12 العدو:3 العد

ISSN: 2321-7928

تفسیر تدبر القرآن (تفسیر سورة آل عمران)

- الشيخ أمين أحسن الإصلاحي<sup>1</sup> ترجمة من الأردوية: د. أورنك زيب الأعظمي<sup>2</sup> ﴿24﴾

31- تفسير الآيات (121-129)

وفي الآيات القادمة حَثَّ على الإنفاق الذي جاء ذكره بسياق هذا الجهاد ثم كشف عن حِكمٍ وأسرار فتور الهمة الذي نشأ فيهم بسبب هزيمتهم في غزوة أحد لكي يرجع إلى المسلمين الذين قد تسلّل إليهم شيء من الفتور، يرجع إليهم حماس الإنفاق فالجهاد. ولو أنّ الخطاب هنا عامّ ولكن السياق يدلّ على أنه موجّه إلى المسلمين الذين زلّت أقدامهم في هذه الغزوة أو تركت فيهم نتيجة الحرب أثرًا سيئًا على عقولهم، ويكأنّ هذه الغزوة قد أخرجتْ وسخ العديد من الطبائع الذي كان قارًا فيها وقد آنَ الأوان لأنْ يغسل فتصفو منه، فالخطاب القادم يتعلّق بهذا النوع من البيان ويكأنه جزء من التزكية والتطهير.

بدأ الإنفاق من خلال المنع من الربى لأنّ بعضهما نقيض للآخر. وهذا من أساليب القرآن الكريم أنه إذا ذكر واقعًا أتبعه بضدّه [وبضدّه تتبيّن الأشياء] فقد مضى ذكر تحريم الربى مع الإنفاق في سورة البقرة، ولا فرق بينهما سوى أنّ تحريم الربى في سورة البقرة جاء بعد الإنفاق وأما في هذه السورة فقد جاء قبل الإنفاق. ولهذين

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_ 15 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> كاتب ومفسر هندي له مؤلفات عديدة ترجم البعض منها إلى العربية والإنجليزية

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مدير تحرير المجلة وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي، الهند

الأسلوبين فوائد خاصة بهما، ولكن هذا الموقع لا يليق بتبيان مثل هذه الفوائد فاكتفوا هنا طبقًا لرعاية نظم الكلام بأنّ المنع من الربى قبل الإنفاق مثلُه مثلُ المنع من الكذب قبل الأمر بالصدق، وكذا ارجعوا النظر إلى ما كتبناه عن الربى والإنفاق في تفسير سورة البقرة. والآن اتلوا الآيات التالية في ضوء هذا المدخل:

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُواْ ٱلرِّبَوْاْ أَضْعَفَا مُضَعَفَةٌ وَاتَقُواْ ٱللّهَ لَعَلَّكُمْ تُمُعُونَ ﴿
وَاتَقُواْ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي أُعِدَّتُ لِلْكَنفِرِينَ ﴿ وَطَيعُواْ ٱللّهَ وَٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ وَاتَقُواْ ٱللّهَ مَعْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَتُ لِلمُتَقِينَ ﴿ اللّهَ يُجِبُ اللّهَ عَنْولَةِ مِن النَّاسِ وَاللّهُ يُجِبُ ٱللّهِ عَنْولَةِ وَالضَّرَّاءِ وَٱلْكَظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَاللّهُ يُجِبُ ٱللّهِ عَلَواْ فَحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكُرُواْ ٱللّهَ فَٱسْتَغْفُرُوا لِللّهَ يُجِبُ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذَّنُوبَ إِلّا ٱللّهُ وَلَمْ يُصِرُواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ أُولَتِيكَ جَزَاوُهُم مَعْفِرَةٌ مِن رَبِهِمْ وَجَنَّتُ تَجْرِى مِن تَخْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجُرُ ٱلْفَكَدِينَ ﴿ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذَّنُوبَ إِلّا ٱللّهُ وَلَمْ يُصِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ ٱلمُكَذِينَ ﴿ فَمَ خَلَتُ مِن وَبَهِمْ وَجَنَّتُ تَجْرِى مِن تَخْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجُرُ ٱلْفَكَدِينَ ﴿ وَلَا تَعْفُواْ وَلَا تَعْفُواْ وَلَا تَعْفُواْ وَالْتُكُ ٱلْمُكَدِينَ ﴿ وَلَا تَعْفُواْ وَلَا تَعْفُواْ وَلَا تَعْفُوا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَمْحَقَ ٱلْكَنْجِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّونَ ٱلْمُوتَ مِن قَبْلِ وَلِكَا اللّهُ ٱلّذِينَ جَهَدُواْ مِنصُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّلِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّونَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ وَلَكَا اللّهُ الّذِينَ جَهَدُواْ وَانَعُمْ وَيَعْلَمُ الصَّلِيرِينَ ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّونَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ اللّهُ اللّذِينَ جَهَدُواْ وَيَعْلَمُ الصَّلِيرِينَ ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّونَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ اللّهُ اللّذِينَ جَهَدُوا وَأَنْتُمُ وَيَعْلَمُ الصَّعْرِينَ ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّونَ ٱلْمُونَ مِن قَبْلِ الللّهُ اللّذِينَ جَهَدُوا وَالْمَعْمُ وَلَعُلُوا الْمَالِعُولَ الْمُوالِولَهُ اللّهُ اللّذِينَ جَهُولُوا مَنْ اللّهُ اللّذِينَ جَهُدُوا وَالْمَعْمُ وَالْمُوا وَلِعَمْ اللّهُ الْمُؤَلِينَ الْمَوْتُ مِن اللّهُ اللّهُ اللّذِينَ اللّهُ اللّذِينَ الللّهُ

# 32- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

# مجلة الهند القرآن (تفسير سورة آل عمران) (تفسير سورة آل عمران)

بل يريد به تصوير حاله وبيان شناعته كما بيّناه في تفسير الآية "لَا يَسْعَلُونَ ٱلنَّاسَ إِلْحَافَاً" (الآية 273) في ضوء مختلف النظائر. ومثله مثلُ "وَلَا تُصْرِهُواْ فَتَيَنتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدُنَ تَحَصُّنَا" لا يشير إلى أنهن إذا لم يردن التحصّن فيجوز الإكراه. بل معنى ذلك أنّ شرط "إِنْ أَرَدُنَ تَحَصُّنَا" لم يجيء إلا لتصوير شناعة الحالة.

وأردنا هنا ببيان هذا الشرط نكتة بلاغية وهي أنّ المضمون الرئيس، كما ذكرناه آنفًا، هو الإنفاق حين الجهاد فجاء بيان أكل الربى كتمهيد لأنه مخالف للإنفاق، ويدلّ أسلوب ذكر الإنفاق على أنّ المسلمين دعوا إلى السباق في هذا الأمر فالاستباق فالسبق، وكأنّ ميدان سباق المسلمين، إذا كان، هو السباق في الإنفاق لا الربى فابتدئ هذا المضمون بوسارعُواْ إلى مَغْفِرَةِ مِّن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ" (133) فاقتضى هذا المضمون أنْ يحولوا قبل دعوتهم إلى هذا المجال عن الأمر الشنيع الذي سابق فيه اليهود بكل نفسهم ونفيسهم، ومن ثم بدأ هذا المرض يتعدّى إلى العرب الخلّص، فمن له إلمام باللغة العربية يدرك شناعة لفظ "أَضْعَفَا مُّضَاعَفَةً" في مجال الربى فإذا لم يأت هذا اللفظ لما تجلّت هذه الحقيقة، فأراد القرآن أنْ يحوّل أتباعه عن السباق في الحصول على الأضعاف المضاعفة من شناعة الربى إلى الحصول على المضاعفة من السماء والأرض.

فالفقرة "وَٱتَقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِيَ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ" بهذا السياق دليل بين على أنّ منْ أصرّ على أكل الربى بعد هذا التنبيه فهو كافر أعدّت له نار جهنم، وقد ناقشنا هذه النكتة في تفسير سورة البقرة، فمثل هؤلاء الناس قد جمعوا لنارهم أضعافًا مضاعفةً من الوقود فإنّ هذا واقع بأنّ نارهم قد شُبَّتْ لهم من قبلُ.

وَسَارِعُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَقِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِى ٱلسَّرَّاءِ وَٱلصَّرَّاءِ وَٱلْكَظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ مُعنى ذَلك أَنَّ مَن يَجْعَ الربى لا يَجْعَ إلا ضعفًا أو ضعفين أو ثلاثة أضعاف ولكن نفعُها سينفد في هذه الدنيا، وستصير هذه الذخيرة الدنيوية في يوم القيامة وقودًا لشبّ النار التي

المجلد:12 العددة: 3:202 يوليو-سبتمبر 2023

أعدّت لهم. وعلى الرغم من ذلك إذا أنفقتم أموالكم في سبيل الله فتعوّضون المغفرة من الله، الشيء الذي يورثكم الجنة التي لا يعدل عرضها عرضُ السماوات والأرض الواسعة. ولذا فلا تسابقوا لحياة تنتهي إلى مكان ضيّق بل وتنافسوا لنيل حكومة لانهائية في حياة أبدية لا فناء لها. جاء هذا المعنى في سورة الحديد بكلمات تالية:

"أَعْلَمُوّاْ أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبُ وَلَهُوُ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمُولِ وَالْأَوْلَدِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ ٱلْكُفّارَ نَبَاتُهُ فُمَّ يَهِيجُ فَتَرَنَهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَمَا وَالْأَوْلَدِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ ٱلْكُفّارَ نَبَاتُهُ فَمُ يَهِيجُ فَتَرَنَهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَمَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُونَ وَمَا ٱلْحِيرَةِ ٱلدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ ٱلْغُرُورِ السَّاعِقُوا إِلَى مَغْفِرَةِ مِّن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ عَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرُسُلِقً وَرُسُلِقً عَذَالِكَ فَضُلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءً وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضُلِ ٱلْعَظِيمِ ١٠٠٠

وأما مثل سعة الجنة هذا فهو مجرد مثلٍ يسهلُ به للإنسان أنْ يتصوّر سعة الجنة ولكن سعتها الحقيقية لا يدركها إلا الله جلّ جلاله، وهذا من الواقع أنّ الإنسان يمكن شراؤها بيديه على الرغم من سعتها بمجرد إنفاقه في سبيل الربّ تعالى.

وقد ذكر بفقرة "ألَّذِينَ يُنفِقُونَ" خصائص لهذا الإنفاق لا يؤدى حقَّه بدون عنايتها ولا يبلغ غاية الإحسان فيه. ولقد فصّلنا هذه الخصائص في تفسير سورة البقرة. فالتأكيد على كظم الغيظ والعفو عن الناس لهما جانب خاص كشفنا عنه في تفسير سورة البقرة (262-265).

وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَنحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ ٱللَّهَ فَٱسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱللَّهَ فَٱسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱللَّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ أُوْلَتَهِكَ جَزَآؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن رَّيِّهِمْ وَجَنَّنتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَللِدِينَ فِيهَاْ وَنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَلمِلِينَ ۞ رَبِّهِمْ وَجَنَّنتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَللِدِينَ فِيهَاْ وَنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَلمِلِينَ ۞

هذا بيان عرقلة عظيمة في الطريق إلى الإنفاق؛ كما أنّ مرض أكل الربى يسبّب في المرء رغبةً في حبّ المال فيشقّ عليه أنْ ينفقه في أعمال الخير كذلك تصير الرغبة في الفحشاء والتمتع بالرغائب عرقلةً في الطريق إلى فعل الخيرات. فمن يسير على هذا

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023

المسلك تلعب بها رغائبه حيث لا يجد له فرصة للالتفات إلى شيء فكما منع القرآن حين الأمر بالإنفاق من أكل الربى فكذلك منع من الفحشاء والتعرّي من الحياء وبالتالي من الإسراف والتبذير. ولقد ناقشنا هذا الأمر في تفسير سورة القرة (268)، وسنتناوله بشيء من النقاش في آيتيّ سورة الإسراء (26-27).

قال: لا يتقدّم في هذا الإنفاق إلا مَنْ أبعد نفسه من الفحساء وسوء الأعمال، وأما مَنْ تورطت نفسه في أعمال السوء وهو يدركها فيصرَّ عليها يغلقْ باب هذه السعادة عنه فالسعادة تعني: أنّ المرء إذا ركب سوءً خطأ وبدون عمد فليتنبّه وليتذكّر ربّه وليعف عنه فليس أحدُّ سوى الله يقدر على العفو عنه فَمَنْ جعل لباسه السيّآت على شفاعة من غيره تعالى فلا يواجه إلا عاقبة أعماله يوم القيامة.

# قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُكَدِّبِينَ هَ هَذَا بَيَانٌ لِّلنَّاسِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةٌ لِلمُتَّقِينَ هَ

المراد بالسنن هي الأصول الإلهية التي يحاسب بها الله الأممَ فإذا عملتْ أمةً على أحكام الله وإرشاداته واتبعتِ الرسل الذين بعثهم فيها فيجعلها الله ناجحة وفائزة وبالرغم منها إذا عصتْ أمة أحكامها وقوانينه وكذّبت برسله فيدمّرها الله. وهناك العديد من آيات سنته هذه على وجوه الأرض، ونجد في جزيرة العرب التي خوطب أهلها في هذه السورة آيات هذه السنة في شكل بقايا عاد وثمود وأهل مدين وقوم لوط وآخرين غيرهم. هذه آيات العدل الربّاني التي عبّر عنها بكلهة "السنن". ولقد وردت هذه الكلمة بهذا المعنى غيرَ مرة في القرآن الكريم فقال تعالى: "سُنّة اللّهِ فِي الّذِينَ خَلُواْ مِن قَبْلُ " (سورة الأحزاب: 38) وقال: "فَهَلُ يَنظُرُونَ إِلّا سُنّتَ اللَّاوِّلِينَ " (سورة فاطر)

هاتان الآيتان جاءتا بعد المنع من أكل الربى والدعوة إلى الإنفاق كالتنبيه والتهديد؛ فقد أشرنا آنفًا أنّ الخطاب ولو عامّ إلا أنّ المراد به مَنْ لم يلتفت تمامًا إلى الإسلام أم كان متورطًا بنفسه في النفاق فقال: من يكذّب برسل الله فلا حاجة لنا لرؤية

المجلد:12 العدو:3 العد

عواقبهم إلى أنْ نسير في الأرض بل توجد في أرضهم آيات عديدة منها فقد أنزلنا هذا التنبيه البيّن الذي يحوي كلّ ما يحتاج إليه مَنْ يخاف الله لهدايته والاعتبار به.

قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُكَدِّبِينَ ۞ هَذَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ۞ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ۞ إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ ٱلْقَوْمَ قَرْحٌ مِّقْلُهُ وَتِلْكَ ٱلأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَآءً وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلظَّلِمِينَ ۞ وَلِيمَحِّصَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَمْحَقَ ٱلْكَفِرِينَ ۞

الوهن ضعف سواء كان ضعف العمل أو ضعف الإرادة، ضعف البدن أو ضعف الخلق والفَعال الحسن، فقد جاء في الحديث "... قال رسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ وَسِلَمُ أَنْ تداعى عليكم الأمم من كل أفق كما تداعى الأكلة على قصعتها قال قلنا يا رسول الله: أمن قلة بنا يومئذ؟ قال: أنتم يومئذ كثير ولكن تكونون غثاء كغثاء السيل ينتزع المهابة من قلوب عدوكم ويجعل في قلوبكم الوهن، قال قلنا: وما الوهن؟ قال: حبّ الحياة وكراهية الموت"، فظهر من هذا الحديث أنّ وهن العزم والإرادة الذي يسبّبه حبّ الدنيا وخوف الموت ومن ثم فيمنع المرء من الجهاد في سبيل الله هو الوهن، وهذا الحديث خيرُ بيان له، فالمراد من "لا تَهِنُواْ" هو أنّ الفشل الذي أصابكم لا يرعبكم ولا يخوّفكم فتهنوا وتضعفوا فكأنّ الحديث كله كما يلي: وَلا تَهِنُواْ (مما أصابكم) وَلا تَحْوَنُواْ (على ما فاتكم).

وإذا جاءت كلمة "القوم" بهذا السياق فالمراد بها العدوّ والخصم والإشارة هنا إلى الكفّار. وكذا إذا جاءت كلمة "الأيّام" جمعًا بهذا السياق فالمراد منه تلك الأيام التاريخية التي وقعت فيها أحداث عظام ووقائع كبار فالمراد من "أيام العرب" حروبُهم وقد جاء في القرآن الكريم: "وَذَكِّرُهُم بِأَيَّدُمِ اللَّهَ". [سورة إبراهيم: 5] أي ذكّرهم بأحداث ووقائع كبار من رحمة الله وعذابه في الدنيا. فقد أشير في الآية التي نحن بصدد الحديث عنها

# مجانة الهند القرآن (تفسير سورة آل عمران) (تفسير سورة آل عمران)

إلى مثل هذه الأحداث فلو أصابتكم مثل هذه الأحداث فقد أصابت أقوامًا غيركم وهي تحدث بأمر من الله وحكمته.

ولم يذكر ما عطفت عليه آية "وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ...". وقد كتبنا في غير ما موضع من هذا التفسير أنّ في مثل هذا العطف يقدّر المعطوف عليه وهو يفكّ من القرينة وهذا المعطوف عليه عندي "لنبتليكم". وقد فككنا هذا المقدّر في الترجمة.

والمراد بالشهداء في "وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَآءً" مَنْ يستشهد في سبيل الله، والسبب في اعتبارهم بالشهداء أنّ مسؤولية الشهادة على الناس، التي حُمِّلتها هذه الأمة يوفون بها بتضحية أنفسهم فاستحقّوا أنْ يلقّبوا بالشهداء فكأنّ الكلمة جاءت لمرادها الحقيقي، وكذا يبدو من هذه الفقرة أنّ درجة الشهادة عند الله عالية جدًّا وأنّ المؤمنين به قد اشتاقوا لها من حيث وفرهم الله نظرًا لولهم بها فالفشل الذي أصيبوا به في غزوة أحد من حِكَمه أنْ قد حصلها مَنْ قُدّر له هذه الدرجة العالية.

والتمحيص في "وَلِيُمَحِّصَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ" تنجية شيء عن الدنس والعيب وتصقيله منهما فـ"محص الذهب بالنار" يعني: تصليته على النار ليطهر من كل دنس ونقص.

والآن إذ فرغنا من تحقيق الكلمات ومعانيها نذكر لك معاني الآيات حسب الترتيب المذكور: إنّ ضغف القلوب الذي أصاب بالفشل في غزوة أحد ضعاف القلوب قد خلق في عقول العديد منهم أنّ بشائر الفتح التي جاءت عن الإسلام هي هواء لا أساس لها ولم يكن الهدف منها سوى الثرثرة واستغلال السفهاء لصالحه والآن قد انكشف الواقع. فاغتنمها الخصوم وأذاع بها في الناس لكي يئيسوا المسلمين عن مستقبل الإسلام. فردّ القرآن هنا على هذه الدعاية وأقنع المسلمين ألّا تهنوا ولا تجزنوا على ما حدث في أحد فأنتم الغالبون، كما قال الله تعالى، في هذا النزاع الذي يجري بين الحق والباطل بشرط أنْ تكونوا مؤمنين وصادقين في إيمانكم.

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

ثم قال: إذا أصابتكم خسارة في غزوة أحد فلا تيأسوا فقد أصابت مثلها عدوكم في هذه الغزوة وكذا أصيبوا بمثلها من قبلُ في غزوة بدر فتناوب الغلبة والهزيمة هذا يأتي من حكمة الله وبأمره فلا ينبغي أن تستنتجوا منه أنْ وقع أيّ تغيير في سنة الله وأنّه جعل يحبّ المسيئين على المحسنين بل الهدف من هذه النوبة بلاء الناس وإثارة مواهبهم وهذا الذي يميز الصادق من الكاذب، المخلص من المنافق ويوفّر للمضحّين بأنفسهم للحق فرصة هذا العمل المبارك.

ثم قال: لا تظنّوا أنه إذا فتحت قريش في أحد فجعل الله يميل إلى الكفّار ويحبّهم مقابل المؤمنين المخلصين بل الواقع أنّ هذا تدبير لإبادة الكفّار فيريد الله ببلاء المؤمنين أنْ يخرج من بطونهم كلَّ عيب ونقص فيجعلهم كالذهب المصفّى ويميزهم من الكفر وأصحابه، وبعد أنْ ميّزهم جعلهم أحرارًا من هذه السلسلة التي تعرقل رقيّهم وكذا أنّ تدمير الكفّار قطعيّ فإنّ الباطل يبقى في هذه الدنيا ما دام يؤازره الحقّ فإذا حُرِمَ هذه المعونة فيحقّ له الدمار والنفي منها. ولقد خلق الله هذه الدنيا بالحق فتضاده تربية أي باطل نجِس. يشير إلى هذه النكتة مجيء فقرة "وَيَمْحَقَ" بعد التمحيص فالعذاب الذي يرسل على الكفار بعد هجرة النبي وأتباعه يومئ إلى هذه النكتة وسنفصّل لها ذكرًا في سورة البراءة إنْ شاء الله تعالى.

أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجُنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَلهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّابِرِينَ ۗ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَنظُرُونَ ۗ اللَّهُ الصَّابِرِينَ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَنظُرُونَ ۗ

ناقشنا معاني العلم المختلفة في تفسير سورة البقرة، وهنا يعني، كما يدلّ عليه السياق، التمييزَ والامتحانَ كما حُذِفَتْ فقرة "الذين لم يجاهدوا" بعد "جَههَدُواْ مِنكُمْ" طبق أسلوب التقابل المعروف. وجاءت أوجه عديدة في كتب التفسير لإعراب "يَعْلَمَ" في "وَيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ" وإذ قد التفت الخطاب إلى بيان مختلف حِكم سنة الابتلاء فألحق ذكر الصبر بمضمون الجهاد

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

#### 

ولكن اتضح بنصب الفعل أنّ مَنْ أريد تمييزه بعد البلاء يشملهم الصابرون.

وخاطب مَنْ وهن بعد الفشل في غزوة أحد وقال إنكم إذا ظننتم أنّ سبيل الحق عار من البلاء والامتحان وأنكم تسيرون قصد السبيل على الجنة بعد أن آمنتم فهذا ظنَّ كاذب فلا يدخلن جنته أحدُّ مالم يحدّده البلاء أنه شغوف بالجهاد في سبيل الله وأنه صابر على النوائب لأجل الحق فأصابكم امتحان أحد لهذا الهدف (السامي) فما أظهرتم من الثورة للجهاد حتى الآن كان من أفواهكم فقط فاحتيج للتمييز بين الصادق والكاذب إلى إيجاد فرصة تجعلكم مقابل الموت فتجاهدوا وعلى هذا فقد أعطاكم الله هذه الفرصة ويجعل لكم مقياسًا للتمييز بين الصحيح والغلط، ولنذكر هنا أنّ مَنْ كان ضعيفًا قلبُه كان يبين بلسانه عن رغبته في الجهاد أكثر لكي يغطّي ضعفه وقد جاء عن مثل هذا النوع من البشر في سورة النساء: "أَلَمُ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قِيلَ لَهُمُ كُفُواْ أَيْدِيكُمُ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوٰةَ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقِتَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمُ كُفُونَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللّهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةٌ وَقَالُواْ رَبَّنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا ٱلْقِتَالُ لَوْلَا فَوْلَا أَخِلِ قَرِيبٍ ...". (سورة النساء: 77)

ISSN: 2321-7928

# بيان الفروق بين مفاهيم في الدرس التفسيري

- ذ. يوسف عكراش<sup>1</sup>

### تقديم عام

عادت ما تعتري المفاهيم عامة غرابة والتباس في فهم مدلولاتها فضلًا عن توظيفها؛ إما لندرة استعمالها في الأوساط الخاصة بها أو بعد معانيها عن الفهم، فلا يتوصل لها إلا بجهد وبذل الوسع، لكن الشيء عكس ذلك في الأوساط العلمية المتخصصة، فرغم تداول المكثر للمفاهيم العلمية وبيان معانيها تحريرًا وتوظيفًا، إلا أنّ الغرابة تأني هنا من طريق الخلط والاستطراد غير المنضبط الذي شهدته المفاهيم العلمية في استعمالاتها ولا تزال كذلك، رغم مركزية المفاهيم داخل أنسقتها العلمية المختلفة، الشيء الذي يفرض على مختلف المهتمين إحكام المفاهيم وضبط مدلولها ومجالات توظيفها، فضلًا عن تحرير وبناء مختلف القضايا والمسائل المطروحة على طاولتها.

لكن الملاحظ في واقع الساحة العلمية غير ذلك إذ شاع خلط المفاهيم بعضها ببعض لأسباب وأغراض عدة، ومن جنس هذا الخلط ما تلبس بالمفاهيم داخل منظومة العلوم الإسلامية، التي يعد الدرس التفسيري أحد أعمدتها، إلا أنه لم يسلم من هذا الخلط الذي طال عددًا من أبرز مفاهيمه التي قلّما يخلو بحثُ أو درسٌ من توظيفها،

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 24 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

يوسف عكراش: باحث في التفسير وعلوم القرآن، وأستاذ بالأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين بالمملكة المغربية، من كتبه المنشورة: مباحثات في الدراس التفسيري، الرؤية الاستشراقية للوحي القرآني نظرية النبوغ نموذجًا: دراسة تحليلية نقدية، كما له العديد من الأعمال الأخرى ضمن كتب جماعية ومجلات علمية محكمة محلية ودولية.

ومن ذلك على سبيل التمثيل ما وقفت عليه في عدد من المواطن أبرزها أنّ الباحث يخلط في درسه أو بحثه بين التفسير وعلم التفسير فتجده يعبر عن المفهومين بتعبير واحد أو تارة يصف التفسير بعلم التفسير أو العكس، في حين أنّ لكل مفهوم دلالته الخاصة ومجال اشتغاله ومحددات توظيفه، فضلًا عن ماهية المفهوم وحقيقته من حيث وجوده أو عدمه.

ومن صميم الخلط كذلك في بعض الكتابات التي نجد مضمونها يناقش قضايا ومعاني ودلالات من صميم الجديد في التفسير ويعبرون عنها بالتجديد في التفسير، وشتان بين المفهومين تعبيرًا ودلالة وتوظيفًا...، وكذلك الخلط بين التاريخ العام والخاص للتفسير...، وغيرها من المواطن الكثيرة التي يقع فيها خلط وضبابية في استعمال المفاهيم ذات صلة بالدرس التفسيري، التي ستأتي مناقشة أبرزها بعد التمهيد، الذي نعرج فيه على بيان ضرورة تدارك هذا الخلط من خلال الاهتمام بمباحث الفروق، بالإضافة إلى إبراز التوجه المعتمد في سير المقالة، والمفاهيم المنتقاة للمناقشة ودواعي اختيارها دون غيرها ابتداء.

تمهيد: يعتبر الخلط الحاصل في فهم مدلولات المفاهيم العلمية وتوظيفها، سواء كان بعلم أو بغير علم، فإنّ له تأثيرًا بالغًا على مسار الدرس التفسيري، وقد لا يلحظ هذا التأثير في آنه، بقدر ما يتجلى مع مرور الزمن عندما يصبح الخلط متداولًا بكثرة كاثرة في الدراسات والأبحاث وغيرها من الأعمال العلمية المختلفة، الشيء الذي يجعل هذا الأخير- الخلط- يعرقل السير العادي للدرس التفسيري فضلًا عن تطويره وخدمته، بل يصعب تقويمه إذاما استفحل بشكل مبالغ فيه كثيرًا، لذا يجب تدارك ما يحصل من خلط في توظيف المفاهيم العلمية ودلالاتها وخاصة لدى الناشئة من الباحثين.

وإنّ تدارك ما يقع من خلط وتشابه في حقيقة مفاهيم الدرس التفسيري لدى المهتمين به، مطلب علمي ضروري لا يتحقق إلا من خلال الاهتمام بمباحث الفروق

بين هذه المفاهيم، لما للفروق من أهمية مشهودة في الضبط السليم لماهية المصطلحات والمفاهيم، وخاصة التي تقاربت ألفاظها وتباينت مدلولاتها، كما تبرز أهمية الاعتناء بالفروق بدفع التوهم والخلط الحاصل في توظيف مفاهيم الدرس التفسيري، بالإضافة لما تجليه من جهود أرباب هذا الشأن في بيان محددات المفاهيم ومسالك توظيفها وثمرات إعْمَالِهَا.

وما أرومه في هذه المقالة هو تتبع بعض المفاهيم العلمية باعتبارها من صميم المفاهيم المنهجية التي تحرر على طاولتها قضايا معرفية عدة في الدرس التفسيري، وقد وقفت على عدم التفريق فيما بينها في العديد من الأعمال العلمية المختلف (مقالات، أبحاث، كتب، دروس أكاديمية...)، مع العلم أنّ هناك مفاهيم أخرى عدة يشوبها نفسُ الخلط في عمليات الدرس والبحث والكتابة، لكن الاقتصار على هذه المفاهيم بعينها، والتي يأتي بيانها، راجع لأهميتها ومكانتها في الدرس التفسيري، بالإضافة للكثرة الكاثرة في تداولها بين الباحثين، وشيوع الخلط فيما تحمله مع معاني ودلالات فضلًا عن توظيفها في عدة دراسات على وجه التشابه والتداخل غير المنضبط، لتحرر في ضوئها قضايا ومسائل عدة يصعب الاستفادة منها أو البناء عليها في القابل من عمليات البحث.

أما الحديث عن التوجه المعتمد في سير المقالة لدراسة المفاهيم المنتقاة، فهو بيان أهم الفروق لأبرز الاصطلاحات في الدرس التفسيري، بما يعين على تيسير فهمها وإدراك مجالات اشتغالها مع الإشارة لأبرز المسالك البحثية لتوظيفها، وليس الغاية منها قطعًا هو التوجه لتحرير المفاهيم وبنائها أو الاهتمام بمسائلها اللغوية، أو بسط القول في الاختلاف الواسع الذي تكتنفه هذه المفاهيم في طياتها، إذ هذا شأن آخر، ومن تأمل نسق المنهجي لدراسة المفاهيم التي حصل فيها خلط، أو بالأحرى التي نسعى لتداركها، ألفى أنّ إدراك المفاهيم عامة وتُبصرُ مجالات اشتغالها وتوظيفها، له أولوية لدى الباحث من الخوض في تحرير المفاهيم وبنائها، فهذه مرحلة متقدمة أولوية لدى الباحث من الخوض في تحرير المفاهيم وبنائها، فهذه مرحلة متقدمة

المجلد:12 العددة: 3 كوليو- سبتمبر 2023

بعض الشيء، إذْ لا يلزم دخول مضمارها وإقحام الباحث في خضمها، ولا يزال الخلط والتشابه قائم في المشهور من المفاهيم.

وفي ضوء ما سبق فإنّ المفاهيم المنتقاة في هذه المقالة تتمثل في الآتي: التفسير وعلم التفسير باعتبار هذين المفهومين منطلق الاشتغال، وعليهما مدار هذا الشأن، بل سنستحضر مفهوميهما في إبراز بعض الفروق الأخرى جراء التداخل الحاصل بينهما، وكذلك تفسير القرآن وفهم القرآن، وتاريخ التفسير وتحقيب التفسير، والمنهج التفسيري والاهتمام التفسيري، وألفاظ القرآن ومصطلح القرآن، والتجديد في التفسير،

أولاً: التفسير وعلم التفسير: بداية يعد مفهوم التفسير وعلم التفسير من أهم المفاهيم الأساسية في هذا الطرح، وخاصة أنّ اصطحاب هذين المفهومين سيرافقنا طيلة هذه الرحلة البحثية، وهذان المفهومان من المفاهيم الشائكة التي يستسهلها العديد من الباحثين والمهتمين فضلًا عن عموم القارئين، في حين هي من أبرز المفاهيم التي ينبغي الوقوف عليها ومعرفة حقيقتها وإدراك الفروق بينها ومجالات اشتغال كل منها، وخاصة أنه يلاحظ شيوع خلط كبير جدًا بين هذين المصطلحين من جهات عدة في عدد من الدراسات والأبحاث...، ويزيد الأمر صعوبة هو بناء وتحرير العديد من قضايا الدرس التفسيري على هذا الخلط القائم والتداخل غير المنضبط الواقع في مفهوم التفسير وعلم التفسير.

في حين أنّ مفهوم التفسير يكتنف في طياته اختلافًا واسعًا؛ جراء المحطات والمنعطفات والعوامل المتنوعة التي شهدها في سيرورته بدءًا من نشأته إلى العصر الحالي، نتج عنها طرفان، طرفً مضيق ضابط لحدود مفهوم التفسير بتحريره بناءً على المعاني والدلالات اللغوية التي تحملها مادة "فسر" مع الاستناد على غاية التفسير القرآني المتمثلة في البيان والإيضاح فتمخض عن ذلك مفهوم التفسير بمعناه الضيق كما عند ابن جزي بحث عرفه بأنه "شرحُ القرآن وبيان معناه، والإفصاح بما يقتضيه بنص أو إشارة أو

# 

نجوى"، أ وعند الكافيجي هو "كشف المعاني وبيان المراد"، كما عرفه مساعد الطيار بأنه "شرح وبيانٌ للقرآن الكريم، فما كان فيه بيان فهو تفسير، وما كان خارجًا عن حد البيان، فإنه ليس من التفسير، وإن وجد في كتب المفسرين"، أ وغيرهم كمحمد الشايع، أ ومنه فإن التفسير هو حديث عن الاشتغال ببيان معاني الخطاب القرآني والكشف عنه وصولًا إلى مراد الله عَرَّجَاً.

وفي المقابل نجد الطرف الثاني يتجاوز هذا التضييق المذكور قاصدًا توسعة حدود مفهوم التفسير ليشمل أمورًا أخرى من أبرزها "استخراج الأحكام والنظر في الحكم والمقاصد التشريعية وسرد اللطائف البيانية والإعرابية والنكات البلاغية وغيرها..." من الأمور التي يعدّها الطرف الأول أنها ليست من صميم بيان مراد الشارع، ومن التعريفات بهذا المعنى الموسع ما نجده عند أبي حيان بأنه "علم يبحث عن كيفية النطق بألفاظ القرآن، ومداواتها، وأحكامها الإفرادية والتركيبية، ومعانيها التي تحمل عليها..." وغيره ممن نحى هذا المنحى الموسع في تعريف التفسير كالزركشي، والسيوطي، وابن عرفة المالكي، والطاهر بن عاشور، حيث تجاوزت تعريفاتهم والكشف المباشر عن مراد النص القرآني، إلى استنباطات ومسائل وقضايا وعلاقات

ا التسهيل لعلوم التنزيل، ابن جزي، دار الكتب العلمية،، بيروت لبنان، ط1، 1415هـ-1995م، 9/1-10.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

² التيسير في قواعد علم التفسير، تحقيق: محمد حسن الذهبي، ط1، 1419هـ-1998م، ص 21.

 $<sup>^{3}</sup>$  مفهوم التفسير والتأويل والاستنباط والتدبر، مساعد بن سليمان الطيار، دار ابن الجوزي، ط2،  $^{3}$  1427هـ، ص $^{6}$ 

<sup>4</sup> ينظر: معجم مصطلحات علوم القرآن، محمد الشايع، دار التدمرية، ط1، 1433هـ-2012م، ص60.

مقاربة في ضبط معاقد التفسير: محاولة لضبط مرتكزات الكلية للعلم ومعالجة بعض إشكالاته، خليل https://tafsir.net/article/5299: الرابط الآتي:https://tafsir.net/article/5299 ص 8-10-12-11-11-11، بتصرف.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> تفسير البحر المحيط، لأبي حيان الأندلسي، تحقيق مجموعة من المتخصصين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1413هـ-1993م، ص 10.

بباقي علوم القرآن والفقه والأصول واللغة وآدابها مع الإسهاب في اللطائف والنكت والمناسبات ذات الصلة أيضًا بشتى مجالات العلوم الإسلامية وغيرها.

و لا شك أنّ هذا الاختلاف الواسع في رقعة مفهوم التفسير يرجع إلى اعتبارات عدة، من أبرز ما وقفت عليه: طبيعة العلوم الموظفة في العملية التفسيرية وتداخلها أو بالأحرى تكامل بعضها مع بعض، وأحيانًا يكون يسهم في هذا الاختلاف طبيعة التكوين الغالبة في شخصية المفسّر هل يغلب عليه الطابع اللغوي أو الطابع الفقهي أو الاهتمام الفلسفي...إلخ فيجعل هذا الطابع التكويني الغالب داخلًا في ماهية التفسير وخاصة أنّ عليه الاعتماد بالنسبة له، كما أنّ محددات بناء مفهوم التفسير ترجع أيضًا لمقاصد المُفسِّر مراميه التي يسعى للوصول لها، بل من أكبر الاعتبارات في الاختلاف الواسع في ماهية التفسير، راجع لغياب شبه تام لعلم التفسير الذي هو البوابة الكبرى للاعتناء بالتفسير نظريًا وتطبيقيًا...، وغيرها من الاعتبارات التي تساهم في بلورة وتوسيع دائرة الاختلاف الحاصل في تحديد مفهوم التفسير.

وحاصل هذا الاختلاف في تعريف التفسير وفيصله يبرز من خلال استنتاج مفهوم التفسير من الوظيفة النبوية، فإذا كان التفسير هو البيان فإنّ أجلَّ مَنْ فسّر وبيّن القرآن هو النبي صَالِللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ، حيث كان يبين مراد الله عَزَقِبَلَ بشكل مباشر فيما أثر عنه صَالِللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ من الآيات والكلمات القرآنية التي بيّنها، تارة في مجالسه، وتارة في خطبه، وتارة حين كان يقرأ عليه القرآن، وعلى هذا المنوال منواله المباشر من التفسير والإيضاح صار كبار الصحابة كابن عباس وابن مسعود رَخَوَلِيَهُ عَنْهُو، الشيء الذي يُستنجُ منه أنّ حقيقة التفسير هي الكشف عن مراد الله من الخطاب القرآني بشكل مباشر.

أما الحديث عن مفهوم علم التفسير، فتجدر الإشارة أولًا لضرورة التوقف حول حقيقة هذا الوسم- علم التفسير- وما يحمل بداخله من معنى علمي مطابق لواقع الحال في الساحة المعرفية، وخاصة بين العلوم الإسلامية، وهل هو علم قائم بذاته كغيره من العلوم الإسلامية التي استوت على سوقها؟، أم أنّ إطلاق اسم علم التفسير من باب المبالغة في اصطلاحات أو من قبيل التساهل والعاطفة أو الترجي بأن يكون هناك علم قائم الذات يتبلور في قابل الأيام.

لا شك أنّ الناظر بعين العلم لحقيقة علم التفسير من خلال مدوناته يدرك غياب المؤشرات الحقيقية التي من شأنها أن يتمخض عنها علم قائم بذاته تنظيرًا وتطبيقًا يضبط التعاطي لعمليات الممارسة التفسيرية بكل مسالكها واتجاهاتها، ولعل هذا الغياب الملحوظ راجع لأمور عدة أبرزها: "ضعف الإحاطة بالمدونة التفسيرية التطبيقية، بالإضافة لعدم بروز مسارات عناية مهمة بالتفسير التطبيقي، وغياب مقررات ناضجة ومتكاملة في تدريس التفسير كما هو الشأن في باقي العلوم، وضعف نمو البحث في موضوعات التفسير، مع تشتت الحركة التأصيلية للتفسير من حيث المنطلقات وأنساق البناء"، وبناء على ما تقدم فلا يُبالغ في القول أنّ هناك غيابًا شبه تامّ لعلم التفسير، الذي يضبط العمليات التفسيرية وكل ما يتعلق بها، أما ما هو سائد من الاشتغال في مختلف الأوعية باعتباره هو علم التفسير، لا يعدو إلا أن يكون معالجة ودراسة لمسالك وقضايا وأصناف في التفسير، تكون مظنةً لبناء علم التفسير، والاعتناء بها على الوجه الذي ينبغي.

لكن ما تقدمت الإشارة إليه لا يمنع من صياغة تعريف لعلم التفسير المنتظر تَحققهُ في ظل الجهود المكثفة والمتواصلة لبناء وتأسيس هذا العلم، الذي لا يتأتى إلا من خلال تنمية حس الوعي بحقيقة نتاج التفسير، وما يكتنف هذا المستودع الخام في طياته من مسارات معرفية مهمة يجب الاعتناء بها وتوالي الجهود حولها، وكذلك

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

\_

<sup>1</sup> تأسيس علم التفسير أسبابه وأهميته، مع طرح مقاربة تأسيسية، خليل محمود اليماني، بحث منشور على موقع مركز تفسير على الرابط الآتي: https://tafsir.net/research/72 ص 26، بتصرف.

الاهتمام بقواعد وأصول المفسرين وما كان على شاكلتها من النظريات التفسيرية من خلال إدراك أوجه توظيفها في الممارسات التطبيقية للمفسرين، بالإضافة إلى إدراك منعطفات القوة التي شهدها التفسير، والثروات التي برزت في مختلف محطاته.

ومنه فإنّ مفهوم علم التفسير المنتظر تحققه في ظل الغياب المشهود هو: "العلم الباحث في التفسير وما يتعلق به، معنى ذلك: أن علم التفسير هو العلم الذي يقوم على البحث في التفسير للقرآن، والنظر في هذا التفسير وكل ما يتعلق به من مرتكزات كالتاريخ العام والخاص للتفسير، ومصنفات التفسير وما حوته من مضامين تفسيرية على اختلاف مطلقاتها، بالإضافة النظر في أصول المفسرين وقواعدهم ومناهجهم واهتماماتهم التي هي أصل في اختلاف التفسير، كما يشمل هذا العلم البحث في المفسرين..."، أوغيرها من القضايا المطروحة على طاولة التفسير، التي يعد علم التفسير ضابطًا لها.

ومن خلال ما تقدم بيانه حول حقيقة مفهوم- التفسير وعلم التفسير- يمكن أيضًا رصد مجموعة من الفروق التي من شأنها أنْ تعين أكثر على فهمها وإدراك حقيقتها ومجالات اشتغالها، وأبرز المسالك البحثية لتوظيفها، ومن ذلك ما يلي: أنّ التفسير يختص ببيان معاني الآيات القرآنية للكشف المباشر عن مراد الله عَنَّوَجَلَ، وأنّ علم التفسير يختص بالنظر في التفسير ومرتكزاته كأصول التفسير وقواعده، ومناهجه، واهتماماته، وتاريخه، وكذا مصنفات التفسير وما حوته من مضامين تفسيرية، كما يشمل هذا العلم البحث في المفسرين وطبقاتهم وما يتعلق بهم.

ومن جهة أخرى فإنّ علم التفسير هو المؤطر والمحدد لعملية التفسير وضمان سلامتها حتى لا تخرج من حيز الانضباط إلى حيز التسيب، وبعبارة أيسر فإنّ علم التفسير هو بمثابة السياج المعرفي الضابط لكل الممارسات التفسيرية وجل القضايا البحثية المختلفة حول هذه الممارسات، ومما يزد الأمر وضوحًا هو بيان الغاية لكل من المفهومين،

المجلد:12 كوليو- سبتمبر 2023 مير 2023

<sup>1</sup> تأسيس علم التفسير أسبابه وأهميته، مع طرح مقاربة تأسيسية، خليل محمود اليماني، ص 25-27، بتصرف.

# 

فأما التفسير فغايته تتجلى في تحرير مراد النص القرآني والكشف عنه، أم علم التفسير فغايته تتجلى في تيسير الإحاطة بالواقع التفسيري القائم وفهمه وعمل على تقريبه، وصناعة الوعي بقضاياه.1

أما من حيث الحاجة لكل منهما، لا شك أنّ الحاجة قائمة وملحة تجاه كلّ من التفسير وعلم التفسير، لكن تتفاوت فيما بينهما باعتبار الباحث والمبحوث فيه، فالمبحوث فيه هو التفسير الذي تزداد الحاجة له في جميع مجالات الحياة يومًا بعد يوم للإجابة عن التساؤلات العديدة، جراء ما تشهده حياة البشرية جمعاء وخاصة الأمة الإسلامية من مستجدات وتغييرات ونوازل في مختلف مناحي الحياة (دينية، معرفية، اجتماعية، اقتصادية، سياسية...).

لكن الحاجة إلى علم التفسير تكون أكد وأقوى من التفسير، باعتباره هو الباحث في التفسير والمنظم لقضياه والضابط لها، إذ بدون علم التفسير لا تقوم قائمة رصينة يعول عليها للتفسير، رغم الحاجة له أيضًا، بل قد يفتح باب التفسير على مصراعيه ليقول فيه كل من شاء وقت ما شاء، الشيء الذي يخلق رصيد فوضوي لا يخدع لأدنى الضوابط، إذا فعلم التفسير هو الباعث على حسن الاستفادة من الرصيد التراكمي للتفسير، كما أنه باعث على الممارسة الراهنة لكل عمليات التفسير، بل أكبر من ذلك فإن علم التفسير يمكن من استشراف مستقبل التفسير الذي يمكن أن يخدم غايات المفسر.

1. تاريخ التفسير وتحقيب التفسير: يلحظ المتأمل في مدونة التفسير مدى قيمة الجهود المبذولة من لدن علماء هذا الفن كتابة وتأليفًا منذ بروز ملامحه الأولى إلى عصرنا الراهن، ويتجلى ذلك من خلال المصنفات المتنوعة في أغراضها، وأساليبها واتجاهاتها، وكذلك جزئياتها وأحجامها، مما يجعلها تراثًا تفسيريًا ضخمًا ذا أهمية

\_

ينظر: تأسيس علم التفسير أسبابه وأهميته، مع طرح مقاربة تأسيسية، خليل محمود اليماني، (المبحث الثاني الذي خص للحديث عن تأسيس علم التفسير، المطلب الأول: علم التفسير: المبادئ والمحاور).

بالغة، ومن داخل هذا المستودع الهائل من مدونات التفسير تنبع إشكالية الاستفادة منه، بحيث إنّ الباحث في التراث التفسيري يجد صعوبة كبيرة في فهم تشكلاته ومراحله وغير ذلك مما يثري فهم التفسير والتعرف عليه وحسن الاستفادة منه.

وفي هذا السياق المتصل بالنظر في تاريخ التفسير فمن المهم التفريق بين مفهوم تاريخ التفسير وتحقيب التفسير، وإدراك طبيعة العلاقة الناظمة بينهما والمتمثلة في العموم والخصوص، بحيث يعتبر تاريخ التفسير هو اشتغال عام بالتفسير فيشمل الاعتناء بالمفاهيم وأطوار تشكلها، وكذلك المناهج والاتجاهات والكتب وأصحابها...إخ، في حين أن تحقيب التفسير هو اشتغال خاص على التفسير من حيث هو، وسيتضح هذا أكثر في ثنايا نقاش المفهومين والتمثيل لهما.

فتاريخ التفسير: وهو عبارة عن تتبع المسار العام للتفسير بمختلف تفاصيله، أما تحقيب التفسير: هو تتبع لمسار التفسير من حيث هُو، أي تتبع للتفسير ذاته والمنعرجات التي من جلال مسيرته، وذلك من خلال تحديد منضبط يخضع له هذا الحصاد التفسيري الضخم ليسهل بعدها التقسيم وإلحاق التفسير بحقب زمنية معقولة بناء على ضوابط ومعايير معتمدة، بحيث يسعف هذا التحقيب في ترتيب وتنظيم ومعرفة مراحل تشكل التفسير، ومعرفة المسارات والسياقات التي مر منها، مع الوقوف على محطات الركود التي عرفها لدراسة أسباب ذلك، وإدراك المنعطفات المركزية والثروات المعرفية والمنهجية التي نهضت بالتفسير في مسيرته بين الفينة والأخرى.

ومن التجارب المهمة جدًا لتقريب مفهوم تحقيب التفسير، تجربة الدكتور خليل محمود اليماني الذي قدّم طرحًا لبناء نظري معياري لتحقيب التفسير، وهو أمر جدير بالاهتمام والدراسة حيث بين أن: "بناء معيار ضابط لعملية تحقيب التفسير يجب أن يتم منهجيًا بنظرنا من خلال تأمل التفسير في ذاته والمعقد الأكثر جذرية في ساحته، بحيث يؤدي

المجلد:12 العدو:3 عدو:3 يوليو-سبتمبر 2023

## 

وقوع التباين هذا المعقد إلى وقوع تباين جذري في ساحة هذا الفن وتغير أمر يطال هويته وشخصيته، ومنه يصير هذا المعقد في هيئة معيار لقراءة تاريخ هذا الفن" الأمر الذي سيمكن المشتغل بالتفسير من امتلاك ناصيته بعد معرفة مساراته ومنعطفاته وأهم محطاته التي لا شك أنها ستسهم في تفعيل هذا الرصيد حضاريًا.

وقد أرجع هذا المعقد الأساس الذي هو بمثابة معيار للتحقيب المقصود الذي يمكن الاستفادة منه في العصر الراهن إلى حيثية التفسير باعتبارها "النسق الذي المؤطر لممارسة الفن والمحدد لأهدافه وغاياته ومقاصده، وبالتالي فمتى وقع تغير في حيثية المجال نتج عنه تغير شديد المركزية في هوية الفن، حيث يتغير مفهوم الفن وتتغير ثمرته وأهدافه وغاياته وغيرها من الأمور بالغة الأهمية...-كما يتغير- جانبه النظري والشروط المنهجية الخاصة بممارسته".2

ومنه فإنّ هذا النموذج الذي عني بتحقيب التفسير جعله ينطلق من خلال حيثية التفسير التي تتمثل في الاشتغال على المعنى قائلاً: بعد تبيان مركزية هذه الحيثية في التحقيب: "أن التفسير من بثلاثة مراحل رئيسية، فبدأ بتبيان معاني النص القرآني (على خلاف في مفهوم هذا المعنى)، ثم انتقل لتبيين المعاني إضافة لأغراض أخرى تختلف بحسب مشاغل المفسرين، ثم تحول كلي للكشف والبيان عن رؤى النص تجاه مختلف القضايا والشؤون التي عرض لها وعالجها". 3 وبعد تحقيب التفسير بناء على الإشغال بالمعنى وهو الأساس، رام بيان الفترة الزمنية الخاصة بكل مرحلة، فالمرحلة الأولى وهي: الاشتغال بتبيين المعنى كانت من بداية انطلاق التفسير إلى نهاية القرن

المجلد:12 كعرو:3 كالعرو:3 كالعرو:3 كالعرو:3 كالعرو:3 كالعرو:3 كالعرو:3 كالعرو:3 كالعرو:3 كالعرو:3 كالعرو:

أ تحقيب التفسير قراءة في التحقيب المعاصر مع طرح تحقيب معياري للتفسير، خليل محمود اليماني، بحث على موقع تفسير للدراسات القرآنية تحت الرابط الآتي: https://tafsir.net/research/60 ص 30.
 أ المرجع نفسه: ص 39

 $<sup>^{8}</sup>$  تحقيب التفسير قراءة في التحقيب المعاصر مع طرح تحقيب معياري للتفسير، ص  $^{8}$ 

السادس، وقد تميز هذا الاشتغال بالمعنى اللغوي والمعنى السياقي هو الغالب في هذه المرحلة، أما المرحلة الثانية التي اشتغلت ببيان المعنى وما فوق المعنى، فكانت من أواخر القرن السادس حتى نهاية القرن الرابع عشر، وأما المرحلة الثالثة التي عنيت بالاشتغال على ما فوق المعنى، فقد كانت من أواخر القرن الرابع عشر إلى العصر الحالي.

ومن تأمل الفرق بين تاريخ التفسير وتحقيب التفسير ، تبين له أنّ تاريخ التفسير اشتغال عام بالجانب التاريخي للعمل التفسيري من تتبع مظاهر معينة في مدوناته وكتاباته ومناهجه...إلخ، أما تحقيب التفسير فإنه تقسيم لمراحل التفسير نفسه، بحيث يمكن من الإحاطة بمسار ومسير التفسير من بدايته إلى العصر الحالي، كما يمكن أيضًا من إدراك مواطن القصور بغية تقويمها والنهوض بها، بالإضافة بروز الفجوات البحثية أوالفراغات العلمية في التراث التفسيري، بل أكبر من ذلك إذ يسهم في بلورة معالم يكون لها حظ وافر في تأسيس علم التفسير.

ثانيًا: تفسير القرآن وفهم القرآن: لا شك أنّ القرآن كتاب للجميع وخطاب للعالمين، ومن حق كل شخص أن يلتمس معانيه وما يلبي حاجاته الدينية والروحية والمعرفية، وإذا كان غير المسلمين جدّوا واجتهدوا في دراسة القرآن ودراسة ما يتعلق به، فإنّ المسلمين من باب أولى وخاصة أنّ القرآن خاطبهم ابتداء، ولا شك أنّ هذا الحق في حد ذاته تولد معه إشكاليات عديدة أبرزها الخلط بين فهم القرآن وتفسير القرآن وههم ما أود مناقشته في هذا السياق الالتباس الحاصل بين مفهوم تفسير القرآن وفهم القرآن، إذ يقع هذا الخلط التشابه من جهتين:

الفجوات البحثية: هي المسائل أو القضايا العلمية الراهنية في التخصص المذكور، وقد غاب عنها الباحثون والمهتمون أو أنها معلومة ولم يوجد لها حل بعد، بحيث تشكل فراغًا أو بالأحرى نقصًا علميًا يمكن تداركه تحقيق إسهام فعال في خدمة التخصص المذكور بشكل جذري، وعادة ما تترجم هذه الفجوة البحثية إلى إشكاليات كبرى رئيسية أو مجموعة من الأسئلة بغية إخضاعها للبحث الجاد والدراسة المعمقة.

الجهة الأولى: يقع لدى من يتصدى لبيان معاني القرآن والكشف عنها، وخاصة لدى غير متخصصين، فيتوهم هو نفسه الممارس لعملية فهم آي القرآن حسب ما يمتلكه من معارف متنوعة أنه يفسر القرآن، وهذا خطأ وخلط، وهذا التوهم مرده غالبًا للجهل بمبادئ التفسير فضلًا عن أصوله وقواعده ومناهجه ومصنفاته...إلح

الجهة الثانية: يقع أيضًا الخلط بين تفسير القرآن وفهم القرآن لدى المتلقي وهو الأشد، بحيث لا يفرق بين من يفهم القرآن بناء على ثقافته وتخصصه وطبيعة تكوينه وخلفياته وانتماءاته، وبين من يفسر القرآن استنادًا إلى ما تم تسطيره لحد الآن من شروط وضوابط وقواعد وأصول ونظريات ومناهج داخل فلك التفسير، وشتان بين المفهومين. ومنه فإن تفسير القرآن ليس هو فهم القرآن، فالأول كما تقدم معنا آنفًا هو ببيان معانى الخطاب القرآني وكشف عنها وصولًا إلى مراد الله عَرَقِجَلً، فهو تفسير منهجي

منضبط يخضع لقواعد وأصول يعتمد عليها في بيان معاني الخطاب القرآني وضبط

مدلولاته وتوجيه سياقاته والوقوف على أحكامه وحكمه.

أما فهم القرآن فهو ما يتبادر للإنسان عند سماع القرآن أو قراءته، ويعمق هذا الفهم بناء على العدة المعرفية والثقافية التي يتمتع بها كل شخص بالإضافة إلا خلفياته التي ينطلق منها، مع الاستحضار المخرجات التي يود الوصول إليها، مما يجعل فهم القرآن الكريم يتفاوت ويختلف من شخص لآخر، فترى على سبيل التمثيل وليس الحصر، التربوي يفهم من القرآن عددًا من الآيات بناء على عدته في مجال تخصصه، وترى الطيب كذلك يفهم مواطن في القرآن مستعينًا بميدان، وترى الكيمائي والرياضي والفلسفي....وغيرهم كل يفهم من طرقه، وهذا عين الفهم الخاص، ولا يسلم من الفهم أحد، حتى العامي الذي لا يقرأ ولا يكتب تراه يفهم القرآن عند سماعه من خلال تجربته وما اكتسبه في محطات حياته، وهذا الأخير ليس هو التفسير المنهجي المعتمد، الذي يقوم على أسس ومحددات علمية دقيقة مسطرة من صميم القرآن.

المجلد:12 العدو:3 العدو:3 المجلد:12

ويبرز لنا أنّ فهم القرآن مباح لكل أحد ما لم يصطدم أو يخالف أصول الدين، لكن التفسير له حرمته وهيبته التي تتشكل وتنشأ من المرتكزات والأسس التي ينبغي للمفسر الإحاطة بها ابتداء، لذلك نجد في الواقع من يقول فهمت من هذه الآية كذا وكذا، ولا يمكن أنْ يقول فسرت هذه الآية فتوصلت لكذا وكذا، إلا من طال باع في التفسير وذاع صيت اشتغاله بهذا الفن، فيجمع حينها بين الفهم والتفسير.

ومن جهة أخرى فإنّ فهم القرآن غير ملزم لكل أحد، إذ هو فهم شخصي يبنى على ثقافات ومعارف مختلفة ومتنوعة داخل وخارج العلوم الإسلامية، بل يفهم أيضًا بناء على إيديولوجيات وخلفيات لا تكاد تحصى فيفهم منه مسلم ابتداء، ويفهم منه غير المسلم من اليهود والنصارى، بل أحيانًا يفهم القرآن بغية الرد عليه في صور عدة كراحل كتابته أو جمعه أو لغته، كما هو حال جلّ من المستشرقين.

أما تفسير القرآن فهو ينطلق للوصول إلا مراد الله عَرَّقِبَلَ الكشف عنه، وهذا يلزم كل أحد، وخاصة فيما يقع عليه الإجماع في تفسيره، وللتوضيح أكثر فمثلًا: "فنحن اتجاه علم القانون ينظر لنا كمثقفين لا غير، نستطيع أن نقرأ أيّ نص قانوني، وأن نفهمه بالقدر الذي تتيحه لنا عقولنا ومستوى ثقافتنا، ونناقشه فيما بيننا، بل قد نلقنه لغيرنها، ولكن دوائر القضاء والتشريع لا تعترف بغير ذوي الاختصاص في القانون، ولا تجيز لأي مثقف منا غير القانوني المتخصص أنْ يتصدى ليعتمد قوله في إفتاء الناس في هذا النص أو الحكم به أو الدفاع بمقتضاه"، وهذا حال من يفهم القرآن بعيدًا عن قواعده وأصوله ومناهجه...، فيبقى خارج الدائرة المعرفية التخصصية كثير الخطأ نادر الصواب.

أما من جهة عدة الاشتغال فإن التفسير يحتاج لعدة منهجيات منضبطة نشأت

القرآن الكريم بين الفهم والتفسير، من مجلة شهرية الدراسات الإسلامية و بشؤون الثقافة والفكر، على الرابط الآتي، بتصرف: https://www.habous.gov.ma/daouat-alhaq/item/3192

و برزت منذ بروز التفسير وتطوّرت معه من خلال المراحل والمنعطفات التي شهدها التفسير في سيرورته، ومنه فإن التفسير قام على منهج يؤطره ويضبط ممارسته حتى لا تخرج من حيز الانضباط إلى فضاء التسيب، أما فهم القرآن فإنه ينطلق من العدة المعرفية والعلوم المتوفرة لدى الشخص الذي يسعى لفهم القرآن لا تفسيره، فيسعى جاهدًا لتكييف تلك العدة المتوفرة مع آيات التي يتوخى فهمها، فالطبيب يفهم بطبه، والقربوي بتربوياته.

أما من حيث مخرجات فهم القرآن وتفسيره فلا يمكن الحكم عليها قطعًا بالصحة أو الصواب إلا في حالة لها اعتباراتها، ولكن إذا قمنا بمقاربة مخرجات تفسير القرآن وفهم القرآن، فإننا نجد المفسر للقرآن سواء أصاب أو أخطا فإنه يدور دائمًا في فلك المعاني والدلالات التي لها أدلتها المعتبرة دون الاخلال بنظام القرآن أو بتر معانيه أو قطع سياقاته أو القفز على أسباب نزول، أو الإتيان بالغريب والعجيب الذي لا يقبله العقل أو النقل، وذلك راجع للأسس والمرتكزات التي تنبثق منها عمليات التفسير.

أما فهم القرآن بالمعنى المتقدم فغالبًا ما يشتغل في دائرة بعيدة عن المقصود من التفسير، ويأتي هذا البعد نتيجة البون الذي يحصل بين من يريد فهم القرآن من خلال ثقافته أو تخصصه، دون أدنى استحضار أو اعتبار لأصول التفسير وقواعده وما تقرر في هذا الشأن، فيوظف الإسرائيليات من حيث لا يحتسب، أو يهمل السياق أو يلوي معاني الآي، أو يأتي بالغريب والبعيد، ويتعسف ويتكلف... وواقع هذا الفهم أعظم الشهود.

أما من حيث التقاطع والاجتماع والافتراق، فإنّ فهم القرآن إذا اعتمد على المقرر في علم التفسير بالمعنى المتقدم من قواعد وأصول ونظريات ومناهج واتجاهات... فإن من خطأ أنْ يسمّى فهمًا للقرآن، بل يعدّ أعلى درجات التفسير والاشتغال على نص القرآني وبيان معانيه وأحكامه وحكمه والوقوف على أسراره ولطائفه، هو من جمع بين

المعتمد في علم التفسير، وبين ما يمتلكه الممارس لعملية التفسير من معارف وعلوم وثقافات ولغات خارج عن ماهية علم التفسير وما يشتغل به.

ثالثًا: تاريخ التفسير وتحقيب التفسير: يلحظ المتأمل في مدونة التفسير مدى قيمة الجهود المبذولة من لدن علماء هذا الفن كتابة وتأليفًا منذ بروز ملامحه الأولى إلى عصرنا الراهن، ويتجلى ذلك من خلال المصنفات المتنوعة في أغراضها، وأساليبها واتجاهاتها، وكذلك جزئياتها وأحجامها، مما يجعلها تراثًا تفسيريًا ضخمًا ذا أهمية بالغة، ومن داخل هذا المستودع الهائل من مدونات التفسير تنبع إشكالية الاستفادة منه، بحيث أنّ الباحث في التراث التفسيري يجد صعوبة كبيرة في فهم تشكلاته ومراحله وغير ذلك مما يثري فهم التفسير والتعرف عليه وحسن الاستفادة منه.

وفي هذا السياق المتصل بالنظر في تاريخ التفسير فمن المهم التفريق بين مفهوم تاريخ التفسير وتحقيب التفسير، وإدراك طبيعة العلاقة الناظمة بينهما والمتمثلة في العموم والخصوص، بحيث يعتبر تاريخ التفسير هو اشتغال عام بالتفسير فيشمل الاعتناء بالمفاهيم وأطوار تشكلها، وكذلك المناهج والاتجاهات والكتب وأصحابها...إلخ، في حين أن تحقيب التفسير هو اشتغال خاص على التفسير من حيث هو، وسيتضح هذا أكثر في ثنايا نقاش المفهومين والتمثيل لهما.

فتاريخ التفسير: وهو عبارة عن تتبع المسار العام للتفسير بختلف تفاصيله، أما تحقيب التفسير: هو تتبع لمسار التفسير من حيث هُو، أي تتبع للتفسير ذاته والمنعرجات التي من جلال مسيرته، وذلك من خلال تحديد منضبط يخضع له هذا الحصاد التفسيري الضخم ليسهل بعدها التقسيم وإلحاق التفسير بحقب زمنية معقولة بناء على ضوابط ومعايير معتمدة، بحيث يسعف هذا التحقيب في ترتيب وتنظيم ومعرفة مراحل تشكل التفسير، ومعرفة المسارات والسياقات التي مر منها، مع الوقوف على محطات الركود التي عرفها لدراسة أسباب ذلك، وإدراك المنعطفات المركزية

# 

والثروات المعرفية والمنهجية التي نهضت بالتفسير في مسيرته بين الفينة والأخرى.

ومن التجارب المهمة جدًا لتقريب مفهوم تحقيب التفسير، تجربة الدكتور خليل مجمود اليماني الذي قدّم طرحًا لبناء نظري معياري لتحقيب التفسير، وهو أمر جدير بالاهتمام والدراسة حيث بيّن أن: "بناء معيار ضابط لعملية تحقيب التفسير يجب أن يتم منهجيًا بنظرنا من خلال تأمل التفسير في ذاته والمعقد الأكثر جذرية في ساحته، بحيث يؤدي وقوع التباين هذا المعقد إلى وقوع تباين جذري في ساحة هذا الفن وتغير أمر يطال هويته وشخصيته، ومنه يصير هذا المعقد في هيئة معيار لقراءة تاريخ هذا الفن" الأمر الذي سيمكن المشتغل بالتفسير من امتلاك ناصيته بعد معرفة مساراته ومنعطفاته وأهم محطاته التي لا شك أنها ستسهم في تفعيل هذا الرصيد حضاريًا.

وقد أرجع هذا المعقد الأساس الذي هو بمثابة معيار للتحقيب المقصود الذي يمكن الاستفادة منه في العصر الراهن إلى حيثية التفسير باعتبارها "النسق الذي المؤطر لممارسة الفن والمحدد لأهدافه وغاياته ومقاصده، وبالتالي فمتى وقع تغير في حيثية المجال نتج عنه تغير شديد للمركزية في هوية الفن، حيث يتغير مفهوم الفن وتتغير ثمرته وأهدافه وغاياته وغيرها من الأمور بالغة الأهمية...-كما يتغير- جانبه النظري والشروط المنهجية الخاصة بممارسته".

ومنه فإنّ هذا النموذج الذي عني بتحقيب التفسير جعله ينطلق من خلال حيثية التفسير التي تتمثل في الاشتغال على المعنى قائلًا: بعد تبيان مركزية هذه الحيثية في التحقيب: "أنّ التفسير مرّ بثلاث مراحل رئيسية؛ فبدأ بتبيان معاني النص القرآني (على خلاف في مفهوم هذا المعنى)، ثم انتقل لتبيين المعاني إضافة لأغراض أخرى

المجلد:12 العدو:3 عروب عروب عروب عروب العدوب العدوب

.

أ تحقيب التفسير قراءة في التحقيب المعاصر مع طرح تحقيب معياري للتفسير، خليل محمود اليماني، بحث على موقع تفسير للدراسات القرآنية تحت الرابط الآتي: https://tafsir.net/research/60 ص 30.
 أ المرجع نفسه: ص 39

تختلف بحسب مشاغل المفسرين، ثم تحول كلي للكشف والبيان عن رؤى النص اتجاه مختلف القضايا والشؤون التي عرض لها وعالجها". وبعد تحقيب التفسير بناء على الإشغال بالمعنى وهو الأساس، رام بيان الفترة الزمنية الخاصة بكل مرحلة، فالمرحلة الأولى وهي: الاشتغال بتبيين المعنى كانت من بداية انطلاق التفسير إلى نهاية القرن السادس، وقد تميز هذا الاشتغال بالمعنى اللغوي والمعنى السياقي هو الغالب في هذه المرحلة، أما المرحلة الثانية التي اشتغلت ببيان المعنى وما فوق المعنى، فكانت من أواخر القرن السادس حتى نهاية القرن الرابع عشر، وأما المرحلة الثالثة التي عنيت بالاشتغال على ما فوق المعنى، فقد كانت من أواخر القرن الرابع عشر إلى العصر الحالي.

ومن تأمل الفرق بين تاريخ التفسير وتحقيب التفسير، تبين له أنّ تاريخ التفسير اشتغال عام بالجانب التاريخي للعمل التفسيري من تتبع مظاهر معينة في مدوناته وكتاباته ومناهجه...إلخ، أما تحقيب التفسير فإنه تقسيم لمراحل التفسير نفسه، بحيث يمكن من الإحاطة بمسار ومسير التفسير من بدايته إلى العصر الحالي، كما يمكن أيضًا من إدراك مواطن القصور بغية تقويمها والنهوض بها، بالإضافة بروز الفجوات البحثية والفراغات العلمية في التراث التفسيري، بل أكبر من ذلك إذ يسهم في بلورة معالم يكون لها حظ وافر في تأسيس علم التفسير.

رابعًا: المنهج التفسيري والاهتمام أو الاتجاه التفسيري: من الفروق المفاهيمية التي يجب أن يتبصر بها المشتغل بالدرس التفسيري، التفريق بين المنهج التفسيري بين

أ تحقيب التفسير قراءة في التحقيب المعاصر مع طرح تحقيب معياري للتفسير، ص 86

أن الفجوات البحثية: هي المسائل أو القضايا العلمية الراهنية في التخصص المذكور، وقد غاب عنها الباحثون والمهتمون أو أنها معلومة ولم يوجد لها حل بعد، بحيث تشكل فراغًا أو بالأحرى نقصًا علميًا يمكن تداركه تحقيق إسهام فعال في خدمة التخصص المذكور بشكل جذري، وعادة ما تترجم هذه الفجوة البحثية إلى إشكاليات كبرى رئيسية أو مجموعة من الأسئلة بغية إخضاعها للبحث الجاد والدراسة المعمقة.

الاهتمام التفسيري، فالأول هو عبارة عن: "الخطط العلمية الموضوعية المحددة التي التزم بها المفسرون في تفاسيرهم للقرآن الكريم، وهذه الخطط الموضعية لها قاعدة وأسس منهجية مرسومة، ولها طرق وأساليب وتطبيقًا ظهرت في تفاسيرهم". أإذًا المنهج التفسيري هو الأساليب التي ينهجها ويتبعها المفسر لبيان مراد الله تعالى من الخطاب القرآني، وتختلف مناهج التفسير من مفسر لآخر، وتزداد درجة عمق المنهج وقوته باعتبار عدة المفسر وإحاطته بالعلوم الموظف في تفسيره.

ولا يتأتى الوصول لهذه المناهج إلا من خلال مسلكين اثنين؛ الأول: هو إعلان وتصريح من لدن المفسر في مقدمة تفسيره للمناهج التي سلكها، وهذا أيسر وأسهلها المسالك لإدراك منهج المفسر، أما الثاني: أنْ يكون المنهج مبثوثًا في ثنايا التفسير ولم يصرح به المفسر في مقدمته، وهنا يتكبد الباحث المشتغل بمناهج المفسرين عناء ومشقة الاستقراء التام لهذه المناهج شيئًا فشيئًا حتى تكتمل له الصورة النهاية لمنهج المفسر.

أما الاهتمام التفسيري الذي قد يعبر عنه أيضًا بالاتجاه التفسيري، فهو التأثر الملحوظ والغالب لدى المفسر فيما يفسره ويبرزه من معاني القرآن، بحيث ينتج هذا التأثر إما لخلفيات المفسّر وانتمائه كالتفسير الكلامي والفلسفي، أو يكون هذا التأثر راجع لبراعته فيه في علم ما، كالتفسير الفقه واللغوي، كما يكون أيضًا هذا الأثر نتيجة لأهداف المفسّر، كالتفسير الإصلاحي والاجتماعي...، وغيرها من الاتجاهات والاهتمامات التي تبرز من خلال التفاسير.

وتعتبر معرفة الاهتمام التفسيري أيسر من معرفة مناهج المفسرين، ذلك أنّ الاهتمام التفسيري يكون بارزًا بيد المفسر، فتراه يميل نحوه وينجذب اتجاهه، بل يقف معه وقفات مطولة كلما سمحت له الفرصة خلال عملية التفسير، أما منهج المفسر فلا يكاد

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 ما يوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> تعریف الدارسین بمناهج المفسرین، صلاح عبد الفتاح الخالدي، دار القلم، دمشق، ط2، 1469 هـ 1208م، ص16.

# 

يكون ظاهرًا وخاصة إذا لم يصرح به المفسر ابتداء، مما يحتاج لجهد وكثرة تأمل لاستخراجها ونسبتها لمفسّرِ ما.

كما تعتبر مناهج المفسرين من أبرز القضايا المعول عليها في الرقي بعلم التفسير وتطويره، لكن شريطة أن يتجاوز الاشتغال عليها ما هو معهود من تتبع ووصف فقط، بل يتحقق هذا التطوير لعلم التفسير من خلال مناهجه إذاما تم "استقراء صنيع المفسرين في تفاسيرهم بحسب القضية المدروسة أو في تفسيرهم كلها، من كيفية نقله للنصوص، وكيفيات توظيفهم لها، وطرائق الاستدلال عندهم، والأدوات التي اعتمدوها، ومسالك النقد والترجيح لديهم، وتأثرهم بالمصادر أو الأشخاص، ودرجات هذا التأثر ومدى سريانها على مادتهم العلمية، والآثار التي نجمت فعليًا عن مذهبهم الفقهي أو انتمائهم العقدي أو ترتبت على ترجيحهم لقول معين في مسألة معينة، وكيفية إيرادهم للأخبار، ومدارس الانتماء ومنهجها في قبول الأخبار أو نقدها، وكيفية توظيفه للمرويات الضعيفة، وغير ذلك مما هو متعلّق بأمور لا يمكن أن ينصّ المفسّر عليها". أ

وبناء على ما تقدم فإنّ ضرورة التفريق بين المنهج التفسيري والاهتمام أو الاتجاه التفسيري لتفادي الخلط بينهم، وضبط القضايا التي تحرر في ضوئهم، وخلاصة القول أنّ مناهج المفسرين إذا هي الطريق والأسلوب الذي ينتهجه المفَسِّرُ في تفسيره، أما الاهتمامات فهي المباحث التي يوليها المفسِّرُ اهتمامًا كبيرًا أكثر من غيرها مهما كان منهجه، كأن يصبّ اهتمام على آيات الأحكام أو البناء القصصي، أو اللغوي البلاغي للآيات المراد بالتفسير، إذًا فالشق الثاني بعيد عن مناهج المفسرين.

خامسًا: ألفاظ القرآن ومصطلح القرآن: لقد اعتنى الخطاب القرآني بألفاظه

المجلد:12 — العدو:3 <u>43 — يوليو - سبتمبر 2023</u>

 $<sup>^{1}</sup>$  حوار فريق موقع مركز تفسير مع محمد صالح سليمان، على موقع مركز تفسير على الرابط الآتي:  $^{1}$  https://tafsir.net/interview/32

# 

ومصطلحاته وأولاها عناية خاصة تركيبًا ودلالة وتوظيفًا وذلك وفق ما يميزها عن غيرها، وبين بعضها بعض، مراعيًا في ذلك أهدافه وغاياته، إلا أنّ الناظر يلحظ خلطًا بين ألفاظ القرآن وبين مصطلحاته، وما أرومه في هذا الطرح هو تقريب مفهوم كل من ألفاظ القرآن ومصطلح القرآن مبرزًا بعض الفروق في ثنايا النقاش مع السعي للتمثيل ما أمكن.

وألفاظ القرآن هي مفردات وافقت اللغة العربية دلاليًا، أي وافقت وتطابقت مع ما عرفته العرب قبل نزول القرآن الكريم، ولم يكسبها الاستعمال القرآن حمولة مفاهيمية خاصة، والمقصود بالموافقة هاهنا من حيث الشكل والمضمون، وما أضفاه الخطاب القرآني على هذه المفردات هو تمتيعها بصفة القدسية والتأثير المعجز، ومن أمثلة ذلك تجسيرًا للمراد:

فلفظ (العبودية)، الذي هو دال في أصله على الخضوع والتذلل، وكل خضوع ليس فوقه خضوع فهو عبادة، والعبادة نوع من الخضوع لا يستحقه إلا من كان له أعلى منزلة من الإنعام، ومفهوم المصطلح في القرآن لا يخرج عن المعنى اللغوي المعروف، فعناه العبادة من قبل العبد الخاضع لربه، المستسلم المنقاد لأمره، وبهذا المعنى استعمل اللفظ قبل نزول القرآن وبعده، فكان مفهومه واحدًا.

أما لفظ (الكعبة)، وهي بيت الله الحرام، وقد أخذت تسميتها من شكلها الهندسي، فكل بناء مربع عند العرب فهو كعبة، والكعبة اسم عربي تصميم، وقد أطلقوه على هذا البناء لمكانته السامية، وهذا المعنى الذي دل عليه مصطلح (الكعبة) هو المعنى نفسه الذي ورد في القرآن الكريم فلم يطرأ عليه أي تغيير قبل نزول القرآن أو بعده.

\_

التطور الدلالي بين لغة الشعر الجاهلي ولغة القرآن الكريم، عودة خليل أبو عودة، دراسة دلالة مقارنة، ط1، مكتبة المنار، 1425هـ/2004م، ص 141- 143، بتصرف.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص: 243- 146، بتصرف.

أما المصطلح القرآني فهو عبارة عن كل لفظ قرآني بين مفهومًا قرآنيًا، معنى ذلك هو لفظ من ألفاظ القرآن الكريم، مفردًا كان أو مركبًا، اكتسب داخل الاستعمال القرآني خصوصية دلالية قرآنية جعلت منه تعبيرًا عن مفهوم معين له موقع خاص داخل الرؤية القرآنية ونسقها المفهومي. أ فيدخل في ذلك كل أسماء المعاني وأسماء الصفات المشتقة منها في القرآن الكريم، مفردة أو مركبة، مطلقة كانت أو مقيدة، وعلى الصورة، وعلى الصورة الاسمية الصريحة، أو على الصورة الفعلية التي تؤول بالاسمية. وبينت الدكتورة فريدة زمرد بأنه كل لفظ دلَّ على مفهوم قرآني خاص لم يكن متداولًا عند العرب قبل نزول القرآن الكريم. ق

ويستخلص مما سبق أنّ كل لفظ سواء كلمة أو جملة له دلالة خاصة في نسق القرآن الكريم، وقد عبّر بعض العلماء عن المصطلحات القرآنية بالمفردات الشرعية أو الإسلامية، إلا أنّ هذه التسمية تبعدها عن حقيقتها بعض الشيء، إذ توحي أنها وليدة الإسلام، في حين أنّ هذا الأمر ليس على عمومه ولا يشمل كل المصطلحات كما سيأتي في الأنواع-، إذ العديد منها ذات جذور تاريخية ولغوية قبل نزول القرآن، لذلك فإنّ التعبير عنها بالمصطلحات يبقى هو التعبير الأمثل، ومن جهة أخرى فإن المصطلح القرآني يتميز بأنواع عدة أبرزها:

مصطلحات ضاقت دلالاتها: بمعنى أنّ هناك مصطلحات عامة الدلالة فخصص القرآن مدلولها، وتخصيص الدلالة يعني أنْ تقتصر الدلالة العامة على بعض أجزائها فيضيق شمولها بحيث يصبح مدلول الكلمة مقصورًا على أشياء أقل عددًا مما كانت عليه

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ عرو:3 \_\_\_\_\_

الشاهد البوشيخي، دراسات مصطلحية، ط1، دار السلام، القاهرة، 1433هـ،2001م، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> الشاهد البوشيخي، القرآن الكريم والدراسة المصطلحية، ص 20.

قويدة زمرد، جُهود العلماء في خدمة المصطلح القرآني المسار والمصير، بحث مقدم للمؤتمر الدولي الأول حول القرآن الكريم وعلومه، دار الحديث الحسنية، دط، ص551.

في الأصل، 1 ومن الأمثلة على المصطلحات التي ضاق مدلولها ما يلي:

مصطلح (الرسول)، في أصله اللغوي الانبعاث على التؤدة، ومنه الرسول المنبعث، ثم تطور اللفظ ليدل على الرفق تارة، والانبعاث تارة أخرى. و(الرسول) لفظ يصدق على كلام المرسل، وعلى حامل الخبر، وفي النص القرآني دل على الإنسان الذي يختاره الله عَنْ عَبَالًا له لينشر في الناس الرسالة، ويبلغ الناس دين ربه، فالقرآن خصص معنى لفظ الرسول وجعله مرتبطًا برسول الله الذي يبلغ عن ربه أحكامه ودينه وشرائعه. وغيرها من المصطلحات التي ضاق معناها اللغوي في القرآن بعد نزوله، كالشفاعة، والصلاة بحيث جعلها القرآن تدل على العبادة المعهودة التي علمنا إياها الرسول صَاَلَ اللهُ عَلَيْهُ وَسَامَةً.

مصطلحات اتسعت دلالاتها: وهذا الصنف هو ما كانت دلالته اللغوي ضيقة ومحدودة في مدلولات معينة إلا أنّ النص القرآني أكسبها توسعة لتشمل العديد من المعاني والمدلولات أكثر مما كانت عليه، ومن نماذج هذه المصطلحات ما يلي:

- مصطلح (الفسق)، العرب تقول إذا خرجت الرطبة عن قشرتها فقد فسقت الرطبة من قشرتها، وسميت الفأرة فويسقة لخروجها من جحرها على الناس، وفي النص القرآني دل مصطلح (الفسق) على العصيان والترك لأمر الله عَرَقِجَلً والخروج عن طريق الحق، وقيل الفسوق الخروج عن الدين، والميل إلى المعصية، مثلما فسق إبليس عن أمر ربه. ومثل هذا المصطلح أيضًا (الكفر) و(النفاق).

مصطلحات انتقلت دلالاتها: وهذا الصنف من المصطلحات يفارق دلالته أصلية، حاملًا في طياته دلالات جديدة منحه إياها الخطاب القرآني، ومن الأمثلة التي

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ عرو:3 \_\_\_\_\_

لله الألفاظ، إبراهيم أنيس، الطبعة الثالثة، بيروت، 1990م، ص 52.

² التطور الدلالي بين لغة الشعر الجاهلي ولغة القرآن الكريم، عودة خليل أبو عودة، ص 130-131.

الكلمات الإسلامية في الحق القرآني، عبد العال سالم مكرم، الطبعة الأولى، مؤسسة الرسالة 1417هـ- 1997م، ص 124.

# 

تخص هذا الصنف من المصطلحات ما يلي:

مصطلح (الركوع)، معناه اللغوي هو (شدة الايحاء)، ولكن المعنى الأول قد نسي ولم يعد يستعمل إلا عند اللزوم، ثم انتقل معناه ليصبح دالًا على الخضوع والتذلل وهو معنى مجازي متطور عن المعنى اللغوي الأساس وهو الانحناء والانخفاض، ومن هذا المعنى تفرعت معان مجازية كثيرة فقالوا ركع الرجل إذا افتقر بعد غنى كأنما حني الفقر ظهره بعد أن كان مستويًا، ويبدو أنّ العرب ساروا خطوة ضيقة نحو معناه الاصطلاحي فكانوا الحنيف راكعًا، ولم تنتشر دلالة المصطلح إلا بعد نزول القرآن فصار إذا أطلق فهو لا يعني إلا الركوع في الصلاة، وسميت أجزاء الصلاة بالركعات، لأنه يمثل الحد الفاصل بين كل قيامين أو وقفتين يقفهما الإنسان في صلاته. أومثل ذا أيضًا من المصطلحات التي انتقلت دلالاتها اللغوية الجنة، الطواف، الفرض، الغي، المغفرة والمناسك.

مصطلحات قرآنية جديدة: وهذا النوع من المصطلحات لم تكن مألوفة أو معهودة في البيئة العربية، كما أنها لم تكن أجزاء من كلمات أخرى معروفة في كلام العرب، إذ لم تعرفها العرب حتى ظهور شمس الإسلام، وهذه المصطلحات استحدثها النص القرآني وأعطاها دلالات جديدة وخاصة لم تتطرق لها العرب من قبل، ومن أمثلة هذه المصطلحات:

- مصطلح (جاهلية)، بحيث لا يوجد لهذا المصطلح مثيل قبل نزول القرآن الكريم، وهي صيغة أوجدها القرآن الكريم وانتشرت فيما بعد لتكون علمًا على الفترة التي سبقت نزول القرآن، وهو مستمد من دلالته من الجهل بمعنى السفه والطيش والحمية والزائفة للتعبير عن الحياة التي كان يحياها الإنسان في العصر الجاهلي وليس من قبيل الجهل ضد العلم.<sup>2</sup>

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ عرونة \_\_\_\_\_\_ عرونة \_\_\_\_\_\_ عرونة \_\_\_\_\_\_ عرونة \_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> التطور الدلالي بين لغة الشعر الجاهلي ولغة القرآن الكريم، عودة خليل أبو عودة، ص 189-190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 149- 150.

سادسًا: التجديد في التفسير والجديد في التفسير: من المعلوم في نسق المعرفة ونظامها عامة أنّ كل علم يجب أن يشهد حركية تسهم في النهوض به بين الفينة والأخرى، حيث تكون هذه الحركية على سبيل الاستمرارية والدوام تحقيقًا لمقاصده المرجوة منه، وهذه الحركة هي التي تسمّى تجديد العلم، وإنّ ارتباط حركة التجديد بعلم التفسير قضية مركزية من أولويات العصر، لكن تمة إشكالات تحيط به هذه القضية ومن أبرزها الخلط بين التجديد في التفسير والجديد في التفسير إذ الأول هو عبارة عن حركة منهجية خالصة تطال علم التفسير باعتباره أحد العلوم الإسلامية له مبادئه وأسسه ومرتكزاته، بحيث يقوم هذا التجديد في التفسير على قواعد وشروط منضبطة تسعف في تحقيق هذا المطلب المنهجي الذي نحن في أمس الحاجة إليه، كما أنّ هذا التجديد لا يشتغل ببيان المعاني والدلالات بل يبحث في بنية علم التفسير ومرتكزاته وأسسه.

أما الجديد في التفسير فعلى أهميته لا يعدو إلا أن يكون اجتهاد في تقديم دلالات وفهوم ومعاني جديدة في ضوء أحوال الناس وظروفهم ومستجداتهم بما يتناغم مع مختلف مناحي الحياة، ومن صور الجديد في التفسير على سبيل المثال: ربط التفسير بالاكتشافات والأحداث العلمية الحديثة، وكذلك استخراج معانٍ لم يتوصل لها من قبل، ومن ذلك أيضًا توثيق الصلة بين التفسير والواقع، وشق سبل جديدة لهداية الناس، مع الإجابة على مستجدات ومتغيرات الحياة...، وغيرها من صور الجديد في التفسير وليس التجديد.

ويدخل في الجديد في التفسير بعض الاشتغالات التي تثري الواقع البحثي في علم التفسير كتحقيق وتنقيح ما أثر في علم التفسير بكل اتجاهاته من التصحيف والتحريف الذي شكل نوعًا من الدَّخنِ والوهن، وكذلك توسيع مباحث القواعد والنظريات التفسيرية، إما عن طريق تعميقها أو تقويمها وتحريرها مع تحديد مواطن النضج والقصور كيفًا وكمَّ، مع تثمين وتمة جهود الأوائل في هذ العلم عن طريق المواكبة الإيجابية للعصر وتفسير مستجداته مع المساهمة في إيجاد حلول لوقائعه ونوازله

عن طريق علم التفسير، محاكمة الأقوال القديمة في التفسير والاختلافات الواقعة فيها. ومما تقدم يتبين أنّ التحديد في التفسير مطلبًا علميًا واشتغالًا منهجيَّ صرفًا، أما الجديد في التفسير فهو ضرورة دعوية غالبًا ما يرتبط بمعاني الآيات ودلالاتها، كما أنّ التجديد في التفسير يشتغل على مرتكزات علم التفسير وأسس، أما الجديد في التفسير فغالب ما يشتغل على آى القرآن.

خاتمة: لا شك أنّ مباحث الفروق من أبرز المباحث والمسالك التي يجب الاعتناء بها في الدرس التفسيري، لما لها من أثر بالغ في ضبط وتحرير كل القضايا والمسائل المتعلقة بها، والتي بدورها توظف في الدرس التفسيري، بل توظف أحيانًا في بناء مرتكزات وأسس هذا الفن، وما تقدمت به هذه المقالة ليس سوى شد الانتباه وإثارة البحث حول فروق في الدرس التفسيري.

ومما يمكن توسيع دائرة البحث فيه من خلال هذا الطرح من الكتابة بغية أنْ يتخطى المشتغل بالدرس التفسيري ما يقع من خلط أو التباس في توظيف مفاهيم الدرس التفسيري وخاصة العلمية منها: هو الاشتغال على إبراز فروق المفاهيم والتنبيه عليها داخل حدود الدرس التفسيري المعهود على وجه التعجيل، لما لوحظ من استفحال ظاهرة الخلط لدى الدارسين، ثم توسيع الدائرة لتشمل المفاهيم المرتبطة بسياق القراءات الحديثة للقرآن التي أنيطها أصحابها بالتفسير، ثم توسع الدائرة أكثر لتغطي المفاهيم التي برزت في ساحة الغربية لدى المعتنين بهذا الشأن تفاديا لإشكالية الخلط بين المفاهيم والدلالاتها وحدود مجالات اشتغالها.

ISSN: 2321-7928

# المبين

- السيّد محمد سليمان أشرف البِهَاري<sup>1</sup> ترجمة من الأردوية: د. ضياء القمر آدم علي التيمي<sup>2</sup> ﴿5﴾

#### الباب السادس

#### فلسفة الاشتقاق

إنّ الحديث عن الاشتقاق الأكبر يدفعنا إلى الاعتراف بأنَّه إذا وُضعت كلمة في اللغة العربية وجب أن تكون ذات معنى، ولا تنفك عنه، بالرغم من تقليبها وتحويلها من صورة إلى أخرى.

عرّف الاشتقاق الصغير: بأنه أخذ كلمة من أخرى؛ بحيث يوجد تناسب فيه بين المأخوذ والمأخوذ منه؛ في المعنى واللفظ وترتيب الحروف؛ نحو: الضارب (اسم الفاعل)، والمضروب (اسم المفعول)، والمضراب (اسم الآلة)، والمضرب (اسم الظرف)، ويضرب (الفعل المضارع) وضرَب (الفعل الماضي)؛ هذه كلها مشتقة من كلمة واحدة؛ وهي (الضرب)، ومادة هذه كلها حروف (ض ر ب)، وهذه الحروف هي التي وجدت في سائرها بنفس الترتيب والهيئة، وهذا النوع من الاشتقاق يعرفه كل شخص، وأيضًا أنّ هذا النوع لا يختص باللغة العربية فقط وإنما يتوافر في كل من اللغة الراقية؛ فالذي يختص باللغة العربية هو الاشتقاق الكبير،

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ عرون 3:50 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> الرئيس الأسبق لقسم العلوم الإسلامية بجامعة على كره (الهند)

أستاذ اللغة العربية وآدابها، بكلية اللغة العربية والدراسات الإسلامية، بالجامعة المحمدية منصوره، ماليغاون، مهاراشترا، الهند.

الذي لايكون فيه حروف المادة إلا تلك الحروف نفسها.

الفرق بين الصغير والكبير: ويُفرَّق بين الصغير والكبير بأنَّ المادة الواحدة إذا أضيف إليها حرف؛ مع إبقاء ترتيبها، أو تُقلب حركتها ساكنةً أو العكس، يسمَّى: اشتقاقًا صغيرًا.

ولكنه إذا قلبت كلمة موضوعة إلى هيئاتها الممكنة، وكل هيئة منها تحمل معنى يرجع إلى معنى عام يشترك في جميعها، يسمَّى: اشتقاقًا كبيرًا.

ومن هنا، يظهر أنّ مادة الكلمة هي المشتقّة منها في الاشتقاق الصغير، أما الكلمات الأخرى؛ من الماضي، والمضارع، والظّرف، وغيرها فمشتقات.

أمَّا في الاشتقاق الكبير فإن كانت الكلمة ذات معنى فهي بمنزلة المشتقِ منه، والكلمات الأخرى مشتقات؛ كأن مصطلح "الاشتقاق" قد استخدم بمعناه الحقيقي في الصغير، وبمعناه الاصطلاحي في الكبير؛ الذي يقصد منه أنه إذا تحوَّل تركيب الحروف وترتيبها إلى هيئة تدلّ على معنى، فلن تكون الكلمة مهملة، مهما تغير ترتيب حروفها، بل لزم أن تكون الكلمة تحمل معنى الآن أيضًا.

صحيح أنّ المعنى يتغير بتغير الهيئة، ولكن لا يمكن أن تتحول الكلمة؛ التي تحمل معنى إلى كلمة مهملة لا تحمل أيَّ معنى، فكما يوجد معنى المشتق منه في جميع المشتقات في الاشتقاق الصغير، كذلك يجب أن يُوجد معنى؛ يشترك في معاني جميع المشتقّات في الاشتقاق الكبير.

من أمثلة الاشتقاق الكبير من مادَّة: ق م ر:

1- (ق م ر) مادة أصول، لو قلبت إلى هيئاتها الممكنة لتكوَّن منها ستة أشكال: الأول: (قر) بمعناه المعروف.

الثاني: (رَقْم): الكتابة.

الثالث: (مَقْر): السمُّ المهلك.

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كالمبادية المجلد:13

الرابع: (رَمُق): بقية الروح.

الخامس: (قَرْم): سيد القوم ورئيسهم.

السادس: (مَرَق): الماء أغلي فيه اللحم فصار دسمًا.

كل كلمة- من هذه الكلمات الست- ذات معنى، ولا يمكنها أن تُسبّع، فإذا تأملنا- في هذه المعاني الستة بدقة- يتبين أنه يمكننا أنْ نقرر للمعاني الستة معنى يشترك في كل منه، وهو- مثلاً- الظهور تدريجيًا، وهو معنى يشترك في تلك المعاني الستة، فالمرق يتأهب تدريجيًا، والوصول إلى السيادة ينبئ معنى التدرج، وهذا المعنى يظهر في "الرمق"- أيضًا، والنّفس أو النبض يُظهر حياته بالجريان تدريجيًا، وتأثير السم في الجسم، ثم ظهور الموت به لا يحتاج إلى أيّ بيان، وظهور الكلمة من الحروف منقوشًا في الكتابة، وظهور الجملة من الألفاظ تدريجيًا معروف، وازدياد الضوء في القمر وانتقاصه فيه تدريجيًا أظهر من أنْ يبيّن.

ويمكن تأويله بأسلوب آخر؛ وهو أنه إذا سئل أحد عن جزء يشترك في عدة أشياء؛ تختلف حقيقتها وكنهها؛ فيأتي في الجواب عنه جنسُها؛ فمثلًا، إذا سئل أحد عن (التين)، و(الفيل)، و(الزمرد)، و(الإنسان)؛ ما حقيقتها؟ فيجاب عنه بالجنس؛ الذي هو مشترك في الجميع- أعني: الجسم، مع أنَّ هذا الجنس يختلف عن (التين) درجة، وعن (الفيل) درجتين، وعن (الإنسان) ثلاث درجات، إلا أنّ الجواب عن هذه المجموعة لا يكون إلا هذا الجنس، لا غيره، كذلك الحال في الهيئات والأشكال الناشئة من تقليب الكلمة الواحدة؛ فكل هيئة من الهيئات- وإن كان له نوع يختص به في مكانه، وتختلف حقيقة كل نوع منه عما هو دونه- إلا أنّ مادة جميعها واحدة؛ فلذا أصبح من الممكن أن يستخرج منها مفهوم يشترك في جميعها.

جواب عن شبهة: وفي هذا المقام، لايُستشكل بأن كلمة (قمر) كانت ما تفرعت عنها

ستة أشكال، وكل من هذه الأشكال ذو معنى، فلا يكون وجود كلمة بهذه الأوصاف دليلًا لضابطة وقاعدة اتفاقًا، ولكن الأمر إذا كان على عكس ذلك فلا مدخل لهذه الشبهة.

قاعدة (الاشتقاق الكبير) هذه تصدق على كل كلمة ثلاثية إلا في كلمات تؤدي تقليباتها إلى ما يعدّ مخالفًا للقواعد الصرفية أو أصول الفصاحة؛ وهذه خمسة مواضع:

الأوّل: أن تكون عين الكلمة ولامها من جنس واحد، وأدغم بعضها في بعض؛ مثل: صَرَّ، ومدَّ، وقدَّ، أو فاء الكلمة ولامها من جنس واحد، أو من المخارج المتقاربة؛ مثلًا: شمس.

الثاني: الكلمة التي فيها حروف علة تقتضي الإعلال أو الحذف.

الثَّالث: الكلمة؛ التي يؤدِّي تقليبها إلى هيئة لا تقبلها العرب؛ وذلك- مثلًا- إذا وقع الكاف بعد الجيم، أو الغين بعد الكاف أو الحاء، أو العكس وغيرها.

الرابع: أنّ الكلمة تتركب من تلك الحروف، ولكن بعض الترتيب يؤدي إلى استعمال غير فصيح، مثال ذلك كلمة (خضع)؛ فهي مستعملة وفصيحة، إلا أنّ تقليبها إلى: عضخ غير مستعمل وغير فصيح؛ فعدم فصاحته أدخله فيما ترك استعماله.

الخامس: أن تكون الكلمة الخماسية مكونة من الحروف المصمتة، عارية عن الحروف الذلقية والمطبقة، ومثل هذا الكلمات غير فصيحة؛ فترفض، ولا يعمد إلى استخدامها. أما ما عدا هذه الكلمات الخمس أو الأماكن الخمسة، فكل كلمة تتفرع إلى ستة أشكال يحمل كل منها معنى، ثم يحمل كل من هذه المعاني معنى يشترك فيه سائرها.

وثمة نقطة لا بد من الإشارة إليها؛ وهي أنّ ما يصدق عليه مصطلح "الاشتقاق" هو-بالواقع- "الاشتقاق الصَّغير"؛ لأن فيه أخذَ كلمة من أخرى. أما الاشتقاق الكبير فلا يصح القول فيه بأن هذا مشتق من ذاك، وليس هو مشتقًا في الواقع؛ فـ(القمر)-

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كالموري العرودي

مثلًا- ليس مأخوذًا من: الرقم، ولا الرقم مأخوذًا من: القمر؛ بل كل واحد منهما كلمة مستقلة بنفسها، إلا أنّ مادة كل منهما واحدة، فتوافر بينهما تناسب- بالرغم من اختلافهما في الترتيب، فَتَرَتَّب على هذا الاختلاف في الترتيب أنْ اختلفت كل كلمة في معناها عمَّا دونها، وتَرَتَّب على المناسبة أنْ وُجد مفهوم بعيد اشترك في كل منهما، وتَرَتَّب على كون المادة ذات معنى أنْ بَقِيَت الكلمة تحمل معنى على كل حال.

وليطمئنَّ قلبُك أكثر اطمئنانِ، أسرد لك عدة كلمات أخر من هذا القبيل:

(-2)

جبر، جراب، بجر، برج، رجب، ربج، جميع التقليبات تحمل معنى: القوة، والشدة.

3- (ق س و)

(قسو، قوس، وقس، وسق، سوق، سقو)، جميع التقليبات تحمل معنى: القوة، والاجتماع.

4- (س ل م)

(سمل، سلم، لمس، ملس، مسل، لسم)، جميع هذه التقليبات تشتمل على معنى: الإصحاب، والملاينة.

5- (ق و ل)

(قول، قلو، وقل، ولق، لوق، لقو) جميع هذه التقليبات تشتمل على معنى: الخفوف، والحركة.

6- (ك ل م)،

(كلم، كمل، لكم، مكل، ملك، لمك)، جميع هذه التقليبات تحمل الدلالة على القوة، والشدة.

7- (ك ف ر) يتضمّن في هيئاتها الست معنى: الكره، وعدم الرضا.

الأولى: (كفر): بفتح الكاف وضمها: الإخفاء، والستر.

الثانية: (كَرَف): فساد البيض، أو شمُّ الحمارِ البَّعْرَ والبولَ، ثم رفعُه رأسَه، حتى يقلِّص شفتيه.

الثالثة: (فَرْك): العداوة.

الرابعة: (فَكْر): الاضطراب، والقلق.

الخامسة: (رَكْف): إذا وقع الثَّلج، فاستقرَّ على الأرض.

السادسة: (رَفْك): متروك الاستعمال.

8- (س ر ج)،

تحمل هذه المادة معنى: الظهور؛ مهما تقلُّب إلى هيئاتها الممكنة.

الأولى: (سَرْج): رِحَالة الدابة. (سراج): الزاهر الذي يَزْهر بالليل.

الثانية: (سَجَر): حمرة في بياض العين.

الثالثة: (جُسْر): القنطرة ونحوه مما يعبر عليه.

الرابعة: :(جُرْس) صوت كل شيء.

الخامسة: (رُجس) الصوت الشديد للرعد، و(رجْس): النجاسة.

السادسة: (رَسْج): متروك الاستعمال.

9- (م س ك) كل كلمة في تقاليبها الستة تشير إلى معنى: المنْع والإيقاف في حالة ما لزامًا.

الأولى: مِسْك: معناه معروف؛ وهو نوع من الطيب.

الثاني: كَسْم: الكد على الْعيال من حرام أو حلال. الثالث: مَكْس: ما يأخذُه العَشَّارُ؛ أي: الضريبة. الرابع: كُمْس: العبوس. الخامس: سَمَك: الحوت. السَّادس: سَمْم: مقاربة الخطو.

10- (م ل ح)

الأولى: ملح بمعناها المعروف. الثانية: الحلم: العقل. الثالث: لَمَحَ: أبصره بنظر خفيف

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 55 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

أُو اختلس النظر. الرابع: لحم: معناه معروف. الخامس: محل: السنة المجدبة. السادس: حمل: الكُلّ.

# 11- (ع ل م):

الأولى: علم: معناه معروف. الثانية: لعم: بصاق. الثالثة: ملع: الإسراع في السير. الرابعة: لمع: تلألا.الخامسة: معل: الإسراع في السير. السادسة: عمل: معناه معروف.

## 12- ع ر ش

الأولى: عرش: السرير. الثانية: رعش: ارتعد وارتجف. الثالثة: شَعر: معناه معروف. الرابعة: عشر: عشرة في العدد. الخامسة: شرع: الدين والمذهب. السادسة: رشع: متروك الاستعمال

#### 13- رط ب

الأولى: رطب: الطازج. الثانية: طرب: الفرح. الثالثة: بِطر: العبث. الرابعة: طبر: الطفرة. الخامسة: ربط: الشَّدُّ. السادسة: برط: متروك الاستعمال.

#### 14- س ل ب:

الأول: سَلْب: السير الخفيف السريع. الثاني: سَبَل: المطر. الثالث: بَلَس: من لا خير عنده. الرابع: لِبْس: السمحاق. الخامس: لَسَب: لعِق. السادس: بَسِل: عبس غضبا.

#### 15- برق:

الأول: برق: الكهرباء. الثاني: ربق: الحبل الذي يشد به الأنعام. الثالث: بقر: الثور أو البقرة. الرابع: قبر: الحفرة التي يوضع فيها الميت. الخامس: قرب: الجوار. السادس: رقب: غلظت رقبته.

#### 16- ف رق:

الأول: فرق: الفراق أو مفرق الرأس. الثاني: رفق: اللين. الثالث: فقر: الحاجة. الرابع: قفر:

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 56 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

الأرض الفارغة. الخامس: رقف: الرعد لأجل البرد. السادس: قرف: شديد الحمرة.

#### 17- رك ب:

الأول: ركب: امتطى. الثاني: بكرة: الصباح. الثالث: ربِك: ضعيف الحيلة. الرابع: برك: الحوض. الخامس: كرب: الاضطراب. السادس: كبر: النخوة.

#### 18- ج ب ك:

الأول: جبل: معناه معروف. الثاني: جَلب: بفتح الجيم: الذنب، وبضمها: الليل العاتم. الثالث: لبج: حديدةً ذات شُعَبِ لصيد الذئب. الرابع: لجب: الاستغاثة أو اضطراب موج البحر. الخامس: بجل: الافتراء على أحد. السادس: بلج: سعة مفرق الرأس.

## 19- م ك ر:

الأول: مكر: الخدعة. الثاني: كُمْر: طاقة من الكُرْم. الثالث: ركم: جمعك شيئا فوق شيء، حتى تجعله رُكامًا مَركومًا. الرابع: كرم: القلادة. الخامس: مَرِك: محزون. السادس: رمك أحل بمكان.

# 20- ف رش:

الأول: فرش: الفرش المعروف. الثاني: فُشر: النطق باللَّغو. الثالث: شفر: الضرب بالرِّجل. الرابع: رشف: الماء القليل الباقي في الجزء السفلي للدلو. الخامس: شرف: العلو والسمو. السادس: رفش: المجرفة التي يرفش بها البئر.

## وغيرها من الأمثلة.

إني أرى الكلمات المذكورة التي سردتها كأمثلة تدل دلالة واضحة بينة على أنّ الكلمات العربية الموضوعة- بالرغم من تحولها وتغيرها إلى أشكال وصور شتى- تبقى ذات دلالة وذات معنى.

أسباب هجر استعمال الكلمات: وإن كانت هناك بعض كلمات أشارت كتب اللغة

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 57 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

إلى عدم كونها مستعملة، ولكن لا يعنى بهذا أنّ هذه الصور أو الأشكال من الكلمة لم تحمل معنى بالواقع، لأنه لم يدون كتاب في اللغة إلى تلك الآونة أحاطت بجميع كلمات العرب؛ إذ هذه اللغة تتسع سعة دفعت الأسلاف إلى القول بأنه لا يمكن أحد أن يستوعب سائر لغات العرب استيعابًا كاملًا سوى النبي -صَأَلِتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ-.

صنّف بعض علماء اللغة كتبًا في النوادر والشذوذ؛ مثل: النوادر لأبي زيد، والنوادر لابن الأعرابي، والنوادر لأبي عمرو الشيباني، وباب للنوادر في آخر كتاب الجمهرة لابن دريد، وغيرهم، وحاولوا كل المحاولة أن يستقصوا جميع ما في هذا الباب، إلا أنهم اضطروا في النهاية إلى القول بأنّ هناك كلمات من هذا القبيل لم يظفروا بالاهتداء إليها؛ هذا السبب الأول.

والسبب الثاني أنه بناء على أنّ أصول الفصيح والأفصح وغير الفصيح تكثر في العربية كثرة استخدام كثير من الكلمات؛ إذ صارت قوائم الفصاحة متزعزعة، فخذ- على سبيل المثال- كلمة: كوب، التي معناها قدح صغير له فم عريض مفتوح؛ هذه الكلمة مفردتها غير مستعملة، لا يتوافر استخدامها في كلام الفصحاء، ولكنها لما جمعت كانت فصيحة ووجد لها نظير في كلام فصحاء العرب؛ حيث جاء في القرآن الكريم: "يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِن ذَهَبِ وَأَكُوابِ ". [الزخرف: 71].

وكذلك كلمة: لب، التي معناها: العقل غير فصيحة مفردةً، ولكن جمعها: الألباب ورد في القرآن الكريم فصيحًا. تكون كلمة: لب فصيحة إذا استخدمت مضافة؛ كما جاء في قول الرسول -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ- "ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للبِّ الرجل الحازم"، أو إذا استخدمت مضافة إليه؛ كما جاء في قول جرير:

# يصر عن ذا اللب لا حراك به

الغرض إنّ كلمة: اللب لا تكون فصيحة إلا إذا وقعت جمعًا أو مضافة أو مضافة إليه. وكذلك ثمة كلمات مفردتها فصيحة وجمعها غير فصيحة، مثل سائر المصادر، أو مثلًا كلمة:

الأرض- بمعناها المعروف وجمعها أراضي أو أرضات- غير فصيحة، بل متروك استعمالها، أو كلمة: بقعة وجمعها: بقاع، مفردها فصيحة، ولكن جمعها غير فصيحة إذا استخدمت غير مضافة، وكذلك ثمة كلمات مثناتها تستخدم، ولكن مفردها لا يستخدم، وذلك مثل: حنانيك بمعنى: تحنين بعد تحنين/ ولبيك وسعديك ومذروان واثنان وأنثيان.

وكذلك ثمة كلمات استخدم جمعها وترك مفردها؛ بحيث لا يعرف؛ ما مفردها؟ وذلك مثل: خلابيس، وشماطيط، وأساطير، وأبابيل، وهزاهز، وشعارير، ومقاليد، ومذاكير، ومسام، ومحاسن، ومساوي، وممادح، ومقابح، ومعانب، وغيرها من الكلمات؛ مع أنه من المقرر أنّ جمع كلمة لا يرد إلا مما له مفرد، ولكن صيغة الواحد مما ذكر لم تستقر عند علماء اللغة فصيحة، ولذا تركوا استعمالها ورغبوا عنها وجعلوا المعرفة بمفردها مستعصية؛ فالغرض أنه ليس من الضروري لأن تكون الكلمة فصيحة ولأن تكون موضوعة أن تستخدم.

أما قضية أنه كيف تميز الكلمة الفصيحة عما هي دونها، أو الفصيحة عما هي أفصح منها؟ فيمكن التعرف عليها بالمزاولة والتدريب على الأصول والأنظمة التي وضعها أهل اللغة.

في أوائل الصفحات، ذكرت قاعدة مأخوذة من كتاب: المزهر للسيوطي، التي هي مفيدة للطلاب المبتدئين، والتي هي تتحتم أنْ يعرفها الطلاب عند دراستهم النحو والصرف؛ وذلك للتمييز بين الفصيح وغيره، ولكن الطلاب المنتهين لفي حاجة إلى ما أهم وأعمق منها، يوضحه كتب علم المعاني والبيان وكتب أصول اللغة أكثر توضيحًا، ويكون كتاب الجمهرة لابن دريد، والتهذيب للتبريزي، والأمالي للثعلب والزجاجي وأدب الكاتب لابن قتيبة أفيد في ذلك.

والسبب الثالث أنّ علم اللغة- وإن كان عِلمًا مأثورًا- لما درسه العلماء اهتدوا إلى أصول وضوابط؛ جعلت المأثور مصحوبًا بدليل وبرهان؛ كالمعقول، فقسموا اللغة إلى

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 59 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

المطلق والمقيد، والعام والخاص، والحقيقة والمجاز، والمشترك والمترادف، والشاذ والمغريب، والشوارد والنوادر، والمطرد والشاذ، والمذموم والرديء، والفصيح والمتروك، والمرسل والمنقطع، والآحاد والمتواتر، وحدّدوا كل كلمة درجتها المستحقة تحديدًا أثبت له دعاوي بالدلائل العقلية وجعلها صالحة للقبول.

فهذه نتيجة مراعاة الأقسام المذكورة بأنه إن كانت الكلمتان تشتركان في معنى، تؤخذ بما هو أعلى درجة، ويهجر ما يكون دونه.

والمقصود من وراء العناية بذكر هذه الأسباب الثلاثة أنّ قاعدة الاشتقاق الكبير صائبة فيما يختص به من أماكنه.

هناك نقطة أود الإشارة إليها؛ وهي أنّ عددًا كبيرًا من الكلمات يقبل الأشكال الستة، وتتوافر معانيها في كتب اللغة أيضًا، غير أنّ ثمة بعض كلمات لها خمس أو أربع صور تتوافر معاني سائرها في كتب اللغة؛ سوى صورتيها الباقيتين أو صورتها الواحدة فإنّ معانيها لا تتوافر في كتب اللغة، ولكنها- في الواقع- ليست مما لا يقال عنها أنها لا تحمل أيّ معنى بتاتًا، بل تحمل معنى، ولكن لم يلتفت إليه كل الالتفات؛ إذ كلمة أخرى أعلى منها درجة كانت قد وجدت في المعنى نفسه، والمقرر في القاعدة أنه يؤخذ بما يكون أكثر وأوفر، ويعد في ضمن الشذوذ والنوادر ما يكون أقل غير أوفر.

المعرّف بالاشتقاق الكبير: ذكر ابن جنّي في "الخصائص" أنّ أستاذه أبا علي الفارسي أوّل من أخبرنا عن هذا الاشتقاق؛ ولذلك عقد ابن جني بابًا سمّاه (باب في الاشتقاق الكبير)، وعرَّفنا هو هذا الاشتقاق من خلال خمسة أمثلة سردها مع تقليباتها الستة، ثم جاء بعده عدد من العلماء؛ كالإمام الرازي، والسيوطي، والزمخشري وغيرهم؛ فذكروا الاشتقاق الكبير، وتلك الأمثلة في مؤلفاتهم.

فالمقصود أنّ هذه ليست مسألة أُفردت بتدوينها؛ وإنما دونها القدماء، واعترفوا بصحتها. ورغبةً في الإكثار من التمرين على هذا الاشتقاق، أضفت إلى هذه الأمثلة

المجلد:12 العدو:3 (60 ) يوليو-سبتمبر 2023

الخمسة أمثلة أخرى يبلغ عددها بها ثلاثة وثلاثين مثالًا، ومن أراد أنْ يضيف إلى ذلك- علاوة ما ذكرت- فعليه أن يختار كلمة، ثم يقلبها إلى أشكالها الممكنة، ويرجع بها إلى المعاجم؛ لكي يثق بمعناها وبصحة الضابطة التي ذكرت.

اللغة العربية ليست بمشتقة من لغة العجم ولا بمصدر لها: إنّ الإلمام التام بالحديث السابق [عن الاشتقاق الكبير]، قد قضى على أنّ اللغة العربية؛ هل هي مشتقة من اللغات الأخرى؛ مثل: السامية، أو التورانية، أو الإيرانية، أو العبرية أم لا؛ إذ اللغات غير العربية لم توضع قواعد لوضع ألفاظها وكلماتها، وإنما غاية ما يقال إنه وُضع لفظ بما يقابله معنى، ولكن لماذا وضع هذا اللفظ لهذا المعنى؟ لا يجد أهلها جوابًا عنه إلا أهل العربية، ولذلك إذا وجد في اللغات الأعجمية كلمة من لغة أخرى؛ فيقال عنها إنها دخلت في هذه اللغة منقولة من اللغة الفلانية؛ نظرًا إلى المماثلة في اللفظ والمعنى.

ولتعرف المصدر والمشتق، والمأخذ والمأخوذ، والمنقول والمنقول عنه في اللغات الأعجميّة، يكفيك المعرفة بالصياغة الظاهرة من الكلمة، واشتراك المعنى فيها، أما الحكم بأنّ أيهما مشتق أو مصدر؟ فاللغة؛ التي تكون أسبق وجودًا في قواعدها وعلومها تعد مصدرًا، أما التي تكون متأخرة في هذه الصّفات فتعد مشتقة، ولكن العربية؛ التي وضعت لألفاظها قواعد، لا يمكن الحكم فيها بالمنقول والمنقول منه إلا إذا ثبت الوزن صحيحًا موافقًا للأصول والضوابط؛ التي قرّرها الأصوليون من علماء اللغة؛ إضافة إلى المماثلة في الشكل والمعنى.

والحقيقة أنّ وجود كلمة في لغة من غيرها من اللغات، وأخذ كلمات لغة من لغة أخرى أمران مختلفان؛ فمن المسلم بأنّ اللغة العربية وردت إليها ألفاظ أعجمية بعدد لا يحصى؛ وهذا أمر يعرفه كل من له أدنى إلمام بعلم النحو، حتى دارس كتاب "نحو مير"؛ الذي يعد من كتب النحو الابتدائية يعرف أنّ (العجمة) إحدى العلل التسع لمنع الصرف، فلولم يستخدم في العربية كلمة أعجمية لما اعتبرت (العجمة) من علل

المجلد:12 العدو:3 العدو:3 المجلد:12

الممنوع من الصرف، ولكن لا يلزم منه أنّ الكلمات العربية نفسَها مأخوذة ومشتقة من غيرها من اللغات الأعجمية، وليعلم هذا المصطلح أنّ جميع اللغات ما عدا العربية يسمّى اللغات الأعجمية، سواء أكانت لغة عبرانية أو سريانية، أو إنجليزية، أو ألمانية. الكلمات الأعجميّة- في العربية- معظمها مسمّيات بأسماء الدول، والبلدان، والأشخاص، والأنبياء، والملائكة، وهذه المسمّيات تقتضي أنْ تنقل إلى العربية كما هي، وأهل العلم على معرفة تامة بأنّ هذه الأعلام والأسماء لو قُصِد إلى تغيير فيها لحدث خلل يؤدى إلى انقضاض النظام والقانون.

وكذلك أسماء الأجناس- أيضًا- التي نقلت من الأعجمية إلى العربية؛ تشهد لعجمتها هيئاتها وتراكيبها، و- أيضًا- أنّ عدم اشتقاق كلمة منها يأبى أن تكون هي عربية، ولم يكن هناك- ما عداهما- ثالث وجه يقرِّر كونها أعجمية؛ فإن ماثلت كلمة عربية أعجمية أو العكس، فإن القاعدة والضابط هو الذي يحكم بينهما؛ فإن توافرت فيها خصائص عربية فلا يصح القول بأنها أعجمية؛ نظرًا إلى المماثلة اللفظية بينهما.

إذا درسنا كتابًا من الكتب؛ التي ألّفها المتقدمون في "علم الاشتقاق"؛ مثل: الأصمعي، وقطرب، وأبي الحسن الأخفش، وأبي نصر الباهلي، والمفضل بن سلمة، والمبرد، والزجاج، وابن السراج، والنحاس، وابن خالويه، وغيرهم، اطمئنا اطمئناناً كاملًا إلى أنّ اللغة العربية ليست من أيادي اللغات الأعجمية ومنزًا قط؛ بل العلماء المحققون يرون بين اللغة العربية والأعجمية بونًا شاسعًا وفرقًا كبيرًا؛ يدفعهم إلى القول بأنّ الأعجمية- أيضًا- ليستْ مأخوذة من العربية؛ فقد حذره ابن السراج في رسالته الاشتقاق" كل التحذر؛ حيث قال: "ومِمّاً ينبغي أنْ يحذر كل الحذر أنْ يشتق من لغة العرب شيء من لغة العجم؛ فيكون بمنزلة من ادّعى أنّ الطير وَلَدَ الحوت".

فقد حظي رأي ابن السَّراج هذا بالقبول العام لدى المحققين؛ وذلك لأنَّ المصدر والمشتق يتطلب المماثلة فيما بينهما؛ فالكلمات العربية؛ التي تناسب معانيها، وتبيِّن

المجلد:12 العدو:3 العد

حقائقها الحكيمية، وعلى عكسها الكلمات الأعجمية؛ التي لا تشير إلى أيّ علاقة لها بمعانيها، ولا إلى حقائقها، فكيف يمكن أن يقال: إنّ هذه الكلمة الفلانية اشتُقَّتْ من كلمة عربية من كلمة عربية من كلمة أعجمية؟

من الممكن أنّ تعليم عالم لتلميذ غبيّ الذهن لا ينفعه ولا يصل إليه علمه، ولكن كيف يمكن أنْ يزوِّد جاهلٌ شخصًا ما بمختلف العلوم والفنون، ويجعله عالمًا، ويبقى هو نفسه جاهلًا عاريًا من العلم؟ فإذا كان هذا لا يمكن- بالواقع، فمحالُ- أيضًا- أنْ يقال: إنّ الكلمة العربية؛ التي تكشف عن حقيقة معناها ومبناها، تُشتقَّ من كلمة كانت- قبل أنْ تصير مصدرًا ومأخذًا- أبكم، و-بعد أنْ صارت مصدرًا ومأخذًا- أبكم- أيضًا.

ومن أمثلة ذلك كلمتا: اللجام والمسك، فقد ذُكر- في كتب اللغة- أنهما معربتان من: لغام، ومن: مشك، ولكن إذا فحصناهما بإمعان النظر في أصول الاشتقاق يتجلى لنا فيما قالوه من التسقُّل والسطحية، والخطأ في القول بأنهما أعجميتان عرَّبَتْهما العرب، بل في الحقيقة إنهما عربيتان أصيلتان، وإليك أدلتهما:

الأول: أنَّ كلمة: لِجَام على زنة كِتَاب؛ وهي زنة كثُر استعمالها في العربية.

الثاني: أنَّ الكلمة ثلاثية، واللام والميم فيها حرفان ذلقيان.

الثالث: أنه يؤخذ من أصل هذه الكلمة أسماء الأجناس، والمصادر المتعددة- مثلًا: لُجْم، ولُجِم، ولِجَام، وإِلْجَام، وتلجيم، وتلَجُم.

الرابع:- وهو أقوى دليل على هذا- دلالة صفات الحروف على معناها؛ حيث إنّ اللام منحرفة، والجيم شديدة، والميم متوسطة وقلقلة. وعمل اللجام: المنْع والعَطَف، والتغلب على الخيل، ولكن تقام بهذه الأعمال بلياقة وحذاقة، لا بشدة وعنف ووحشة؛ فالحرف المنحرف يدلّ على منع الخيل وعطفها، والجيم تدلّ على قوة الراكب، والميم تدلّ على رزانة الراكب وهدوئه.

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ في المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 12:

الخامس: أنه- بموجب الاشتقاق- يحمل كل تقليب من تقليباتها الستة معنى يخصه.

فهل يمكن القول- بالرغم من هذه الأدلة والبراهين- بأنها كلمة أعجمية؛ استدلالًا بأنّ كلًّا من: لجام ولغام يُشبه بعضه بعضًا صورةً، فأبدَلت العرب الغينَ جيمًا؟

إذا سئل الأعاجم: لماذا سمِّي اللغام لغامًا، فلا يكون جوابهم إلا أنْ يقولوا: نحن نسمعه هكذا، ولكن إذا سئلت العرب عنه، تقول: اسألِ الكلمة نفسَها؛ فإنّ كل حرف من حروفها يدلّ على معنى، ثم إذا وجِّه السؤال إلى الكلمة، فهي ترشدنا إلى دلالة الحروف منها على المعنى.

الخيل العربية معروفة في مزاياها، وركوب العرب كذلك، ولكنهم يأتون لأجل التجام إلى أرض العجم؟ هذا أمر لا يقبله أحد لديه عقل سليم.

الكلمة الثانية: مِسْك؛ وهي: عربيّةً محضةً، ويقول الأعاجم أنفسهم إنها مأخوذة من العربية؛ إذ كل كلمة تأتي من مادة: م س ك تشير إلى معنى: الكف والامتناع في حالة من الأحوال.

مَسْك: الجلد، وجلد الثور خاصة.

مَسْكَة: قطعة من أدم.

مُسْكة: الخير والبر.

مُسك: عظم السمك؛ الذي يصنع منه المشطة.

مُسكة: المكان؛ الذي يركد فيه الماء.

كما أنه يأتي من مادة: مسك المجرد والمزيد- أيضًا- مثل: إمساك وتَمسُّك، واستمساك، وغيرها.

أما الاشتقاق الكبير منه فمسك، ومَكْس، وكَمْس، وسمك، وسك، ورن الكلمة عربي، والميم حرف ذلقي، ومعنى مادة الكلمة يشترك في جميع تقليباتها الستة، والميم شفوية؛ تشير إلى معنى: الكف.

المسك يقوِّي القلب، ويوقف خفقانه، ويمنع أثر السم فيه.

كلّ ثالثٍ من حروفها منفتحً، يشير إلى انتشار المسك وانتثاره، والسّين والكاف حرفان مُصمتان؛ يشيران إلى أنّ الانفتاح- ولو كان من صفاته نشر المسك- إلا أنّ رائحته لا تتضوع ولا يشتد انتشارها بدون دلكٍ وفَرَكٍ، والمسك ما كررته يتضوع.

المثال الثالث: كافور: وكلمة كافور، مادتها: ك ف ر، وجميع ما اشتق من هذه المادة يشير إلى معنى: الإخفاء، والستر، فسمّي الكافر كافرًا؛ لأنه أخفى هداياته الفطرية، وسمي الفلّاحون كفَّارا؛ لأنهم يخفون الحبوب في الأرض، وفي الكافور تريّاق؛ يزيل المواد السامة الوبائية.

كَفْر: الأرض البعيدة عن الناس، لا يكاد ينزلها أحد، والابتعاد عن الناس يشير إلى معنى: الإخفاء.

كَفْرَة: اختفاء الشيء في الظَّلام أوضحُ من أن يبين.

كُفْر: نقيض الإيمان.

كَفُر: غلاف الزهرة.

كَفَرَ الرجل الشيء: أخفاه وسَتَرُه.

كافور: شيء من أخلاط الطِّيب.

والكافُورُ: نبات نَوره كنور الأقحوان، والكافور: كمَّ العنب قبل أن ينور. فالمقصود أنَّ كلمة الكافور تشترك في عدَّة معان.

فاستنادًا إلى أنّ (الكافور) لا يُنتَج إلا في أرض العجم، ويسمّى في السنسكريتية بركفور)، وفي بعض اللغات بـ (كابور)، وأخذته العرب من الأعاجم، وتعلَّمت اسمه منهم، بإبدال الباء فاء، ليس هذا إلا قياس أعمى، لا صلةً له بالحقيقة، ولْيكُنْ قياس أهل العلم في ضوء بصيرة وعلم.

المجلد:12 العدو:3 حرق على العدو:3 العد

لماذا يسمّيه أهل الهند بـ (الكافور)؟ فلا يجيبون عنه إلا بأن يقولوا: نحن سمعناه هكذا، الآثار الوبائية الآثار الوبائية وإخفائها، فاشتقاق لفظ ناطق من لفظٍ أبكم يُرادف إعدادَ جاهلٍ تلهيذًا عالمًا.

ISSN: 2321-7928

# المجاز وتأصيله بين الاتساع ومخالفة الحقيقة

- د. عامر خليل الجرّاح<sup>1</sup>

#### ملخص

يسعى هذا البحث إلى إعادة قراءة المجاز نشأة وتأصيلًا، وذلك بالنظر فيه في مرحلة البلاغة القديمة، على أمل إتمام المشروع بالحديث عنه في مرحلة البلاغة التعليمية، ونعني بالبلاغة القديمة تلك البلاغة الوصفية النقدية البحثية التي تنتهي ببداية البلاغة التعليمية في القرن السابع مع السكّاكي والقزويني، والأخيرة ذات بعد تعليمي معياري. لقد بدا لنا أنّ الحديث عن المجاز في مرحلة البلاغة القديمة كان عامًّا وغير مقنن ويدخل في باب الاتساع ويعني تفسير المعاني عند متقدّمي دارسيه في القرن الثاني للهجرة، وقد يدلّ على معنى طرق القول وأساليبه، ثمّ بدأت عملية تقنينه رويدًا رويدًا عند المتأخرين في مرحلة البلاغة القديمة انطلاقًا من الجاحظ في القرن الثالث، لتكتمل مع عبد القاهر الجرجانيّ الذي مهد الطريق للاحقيه في ذلك.

وقع دارسو الجاز في أخطاء رأينا أن نتلافاها من جهة تحديد مفهوم الجاز ونشأته وتطوّره، وذلك نتيجة اجتزاء سياقات الحديث عن الجاز أو تأويلها أو تقويلها، ولاسيّما سياقات حديث المتقدّمين، ولتجنّب الخلط والشطط بيّنا أنّ الجاز ذو تجلّيين: عامّ يدلّ على الاتساع (وهو موضوع المبحث الأوّل)، وخاص اصطلاحيّ يقابل الحقيقة (وهو موضوع المبحث الثاني)، لنصل باتباع منهج وصفي نردفه بالمراجعة والنقد إلى وضع المجاز في سياقه الحقيقيّ من حيث النشأة والتأصيل.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

أ أستاذ مساعد، معهد اللغات الحيّة، جامعة ماردين أرتقلو التركيّة، تركيا

## مقدمة

ركّوت أغلب الدراسات المتعلّقة بالمجاز على الحديث عن المجاز الاصطلاحيّ دراسة تاريخية أو وصفية أو تطبيقية، فأغفلت الحديث عنه دراسة مقارنيّة، كما ركّوت بالدرجة الثانية على الحديث عن الاختلاف فيه من حيث المنع والجواز، والمقارنة بين الآراء المتعلّقة بذلك الشأن، ولم يهدها ذلك إلى إعادة تبويب المجاز والتوفيق بين الآراء، فهذا البحث يتجاوز تلك الدراسات ويعتمد التوصيف لأحوال المجاز بمراعاة أطواره التاريخية، وبانتقاده في ضوء ذلك بغية تأصيله وبيان ظروف نشأته، ونرى أن انتقاد المجاز يأتي من وجهين: أولهما دخوله في التأويل، وهو أمر خطير في باب العقيدة، والآخر الاضطراب في تحديده وتحديد ضروبه عند البلاغيين، فوجب الوقوف على الأمرين لتقديم رؤية جديدة في ضوء أقوال المتقدمين وبالنظر إلى طبيعة الاستعمال اللغوي (الكلام)، وتمهيدًا لذلك نعمل في هذا البحث على بيان نشأة المجاز وتأصيله بما يضع الأمور في نصابها بعيدًا عن تأويلات الدراسات الحديثة وتقويلاتها، ليكون البحث بمقام تخلية تتبعها تحلية في بحث قادم- إن يسر الله- يتعلق بتوجيه الدرس المجازيّ إلى حيث تبرز قيمه الفنيّة والنفعيّة.

يتطرّق البحث للحديث عن المجاز في مجال ما أسميناه البلاغة القديمة التي تسبق البلاغة التعليمية عند السكاكيّ (626هـ) ثمّ القزوينيّ (739هـ)، ويبدو أنّه مرّ بمرحلتين: الأولى ترجع إلى القرن الثاني، وفيها استُخدِم المجاز بمعان يكتنفها مصطلح الاتساع أو التوسيع، بمعنى أنّه كان ذا دلالة معمّمة، وكانت دلالته اللغوية مستمدّة من معنى الجواز؛ أي عدم الوجوب أو الامتناع، فلوحظ أنّ من أساليب استخدام المفردات والتراكيب ما يكون أصلًا، ومنها ما يكون

المجلد:12 <u>68 کولیو- سبتمبر 2023</u> کولیو- سبتمبر 2023

أينظر: البلاغة القديمة؛ أسسها النقديّة، وتمثّلاتها التداوليّة والأسلوبيّة لعامر الجرّاح، شرفات للنشر والدراسات، تركيا، ط1، 2020م.

فرعًا عن الأصل يتحصّل من تغيير يطرأ عليه، فسُمِّي التغيير الذي يصيب دلالة المفردات التراكيب طريقة في القول أو أسلوبًا، وسُمِّي التغيير الذي يصيب دلالة المفردات تفسيرًا أو تقديرًا أو تأويلًا، فلم تكن الدلالات الأصل حقائق، ولا الدلالات الفرعية مجازًا مقابلًا لها؛ إنمّا ظهر ذلك في القرن الثالث ابتداءً.

أمّا المرحلة الأخرى فتبدأ من مستهلّ القرن الثالث؛ إذ تمّ ابتداع المجاز بمعناه الاصطلاحيّ وتوظيفه لنصرة الاعتقادات الكلامية المتعلّقة بالموقف من صفات الله، ولتأييد تأويل الصفات، ثمّ انتقل إلى مجال البلاغة، ويرى ابن تيميّة (872هه) وأيّده تلميذه ابن القيّم (751هه). أنّ المعتزلة ونحوهم من المتكلّمة هم أوّل من تكلّم بالمجاز، ولعلّ المجاز دخل إلى مجال الدرس النقديّ والبلاغيّ مع الجاحظ (255هه) المعتزليّ في بدايات القرن الثالث للهجرة؛ إذ ظهرت أمارات الاصطلاح عنده، واشتهر بعده عند ابن قتيبة (670هه) ولاحقيه، ولم يكن المجاز بمعناه الاصطلاحيّ بما هو مقابل للحقيقة معروفًا قبل ذلك، والحقّ أنّ هذا التقسيم الذي تبنيناه ذكر قريبًا منه ابن الأثير (637هه) في (المثل السائر)؛ قال: "والذي انكشف لي بالنظر الصحيح أنّ المجاز ينقسم قي الكلام، وتشبيه". وجعل الاستعارة من التشبيه، وجعل قسمين: توسّع في الكلام، وتشبيه". وجعل الاستعارة من التشبيه، وجعل التوسّع من قبيل التصرّف في اللغة لا لفائدة أخرى. وفخالفه في أن يكون المجاز التوسّعي بلا فائدة.

الإيمان لابن تيمية، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، عمان، الأردن، ط5، 1416هـ=1996م، ص74. ومختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن الموصلي، تحقيق: سيد إبراهيم، دار الحديث، القاهرة، مصر، ط1، 1422هـ= 2001م، ص287.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر لضياء الدين بن الأثير، تحقيق: أحمد الحوفي وبدوي طبانه، دار نهضة مصر للطبع والنشر، الفجالة، القاهرة د.ت، 71/2.

³ يُنظر: المصدر نفسه، والصفحة نفسها.

# المبحث الأوَّل: المجاز بمعنى الاتساع في الكلام

نناقش في هذا المطلب أقوال مَنْ رأى أنّ المجاز بمعنى الاتساع؛ سواء من صرّح به ومن تكلّم على مؤدّاه، فنبدأ حديثنا ههنا بذكر من أطلق اسم المجاز وأراد به ضروبًا متنوّعة تدخل في مخالفة القياس اللغويّ تركيبًا ودلالةً، ومن هؤلاء أبو زيد القرشيّ (170هـ) الذي خصّص في مقدّمة كتابه (جمهرة أشعار العرب) بابًا سمّاه (اللفظ المختلف ومجاز المعاني)، وقال في مجاز المعاني: "قد يداني الشيءُ الشيءَ وليس من جنسه، ولا يُنسَب إليه، ليعلم العامّة قرب ما بينهما". أوذكر أمثلة لم يبوّبها، سوى أنّه شرحها، ونجد أنّ منها ما يدخل في المجاز والاستعارة والحذف والزيادة والاكتفاء، ونجد منها ما يكون فيه المجاز بمعنى تفسير المعاني، وهذا يعني أنّ أبا زيد لم يعنِ بالمجاز المعنى الاصطلاحيّ.

لم يعرف سيبويه (ت 180هـ) مصطلح المجاز، ولم يصرّح به في (الكتاب)، غير أنّه تحدّث عن مؤدّاه في باب سمّاه (باب استعمال الفعل في اللّفظ لا في المعنى)، وجعل ذلك في اتساع الكلام والاختصار، "وممّا جاء على اتساع الكلام والاختصار قوله تعالى جدّه: "وَسُعَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا وَالْعِيرَ ٱلَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا أَنْ وَسِف في والاختصار قوله تعالى جدّه: "وَسُعَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي أَقْبَلْنَا فيها أَنْ وسورة يوسف 28]، إنما يريد أهل القرية فاختصر، وعمل الفعل في القرية كما كان عاملًا في الأهل لو كان هاهنا. ومثله: "بَلْ مَكُرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ". [سورة سبأ: 33]، وإنما المعنى: بل مكركم في الليل والنهار، وقال عز وجلّ: "وَلَكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ". [سورة البقرة: 177]، وإنما هو: ولكن البرّ برُّ من آلَي يُسْمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَنِدَآءً ". [سورة البقرة: 171]، فلم يشبّهوا بما ألّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءً ". [سورة البقرة: 171]، فلم يشبّهوا بما ينعق، وإنما المعنى: مَثَلَكم ومَثَلُ الذين كفروا كمثل ينعق، وإنما شُبّهوا بالمنعوق به، وإنما المعنى: مَثَلَكم ومَثَلُ الذين كفروا كمثل ينعق، وإنما المنعن وإنما المنعن به وإنما المعنى: مَثَلَكم ومَثَلُ الذين كفروا كمثل لينعق، وإنما المنعن والمناه في المنعن الله ومثل الذين كفروا كمثل ينعق، وإنما المنعن والمناه في المناه في المناه في المنتورة المؤلِد المؤلِد المناه في المناه

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

أجمهرة أشعار العرب في الجاهلية والإسلام لأبي زيد القرشي، تحقيق: محمد على البجاوي، طبعة نهضة مصر، د.ت، 12/1.

الناعق والمنعوق به الذي لا يسمع. ولكنه جاء على سعة الكلام والإيجاز لعلم الخاطَب بالمعنى...". فسيبويه يذكر أنّ الملفوظ لا يدلّ على المقصود بنفسه، فثمّة مضمر في الخطاب يفهمه المخاطَب، والإضمار جاء نتيجة الاختصار والإيجاز، ويسمح به الاتساع في الاستعمال والتعويل على فهم المخاطَب.

ننتقل إلى الإمام الشافعيّ (204هـ) رَحْمَهُاللَّهُ، فقد ذكر عن دلالات ما يدخل في المجاز ولم يصرّح به، وجعل ذلك من باب الاتساع؛ يقول: "فإنّما خاطب الله بكتابه العربَ بلسانها، على ما تَعْرِف مِن معانيها، وكان مما تعرف من معانيها: اتساعُ لسانها، وأنَّ فِطْرَتَهَ أَنْ يَخَاطِبَ بالشيء منه عامًّا ظاهِرًا يُراد به العام الظاهر، ويُسْتغنى بأوَّل هذا منه عن آخِرِه. وعامًا ظاهرًا يراد به العامّ، ويَدْخُلُه الخاصُّ، فيُسْتَدَلُّ على هذا بَبْعْض ما خوطبَ به فيه؛ وعامًا ظاهرًا يُراد به الخاصّ. وظاهرًا يُعْرَف في سياقه أنَّه يُراد به غيرُ ظاهره. فكلُّ هذا موجود علُّمُه في أول الكلام، أوْ وَسَطِهِ، أو آخِرَه. وتَبْتَدِئ الشيءَ من كلامها يُبِينُ أوَّلُ لفظها فيه عن آخره. وتَبْتَدِئ الشيء يُبِينُ آخر لفظِها منه عن أُوَّلِهِ، وتكلَّمُ بالشيء تُعَرِّفُه بالمعنى، دون الإيضاح باللفظ، كما تعرِّف الإشارةُ، ثم يكون هذا عندها من أعلى كلامها، لانفراد أهل علمها به، دون أهل جَهَالتها، وتسمِّي الشيءَ الواحد بالأسماء الكثيرة، وتُسمى بالاسم الواحد المعانيَ الكثيرة، وكانت هذه الوجوه التي وصفْتُ اجتماعَها في معرفة أهل العلم منها به- وإن اختلفت أسباب معرفتها-: مَعْرِفةً واضحة عندها، ومستَنكَرًا عند غيرها، ممّن جَهِل هذا من لسانها، وبلسانها نزل الكَتَابُ، وجاءت السنة، فتكلَّفَ القولَ في علبها تكلُّفَ ما يَجْهَلُ بعضَه. ومَن تكلَّفَ ما جهل، وما لم تُثْبَتْه معرفتُه: كانت موافقتُه للصواب- إنْ وافقَه من حيث لا يعرفُه- غيرَ تَّحُمُودةٍ، والله أعلم؛ وكان بِخَطَئِه غيرَ مَعذورٍ، إذا ما نطق فيما لا يحيط علمُه بالفرق بيْن

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 71 \_\_\_\_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

الكتاب لسيبويه، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط3، 1408هـ-1988م، 212/1.

الخطأ والصواب فيه". أ فالإمام يبيّن أنّ من وجوه القول المذكورة ما تعرفه العامّة، ومنها ما تعرفه الخاصّة دون تكلّف في علمها كتكلّف الجاهل، وهذا أمر عدم التكلّف مهمّ، لكأنّ الإمام- وهو الملهَم- أدركَ أنّ التكلّف سيُصار إليه، وقد صير.

أمَّا أبو عبيدة (210هـ) فكان من أوائل من اهتمَّ بلفظة (مجاز) حتى إنه جعلها عنوانًا لكتابه (مجاز القرآن)، وأراد بالمجاز التفسير والتقدير والمعاني والأساليب، يقول في مقدّمة الكتاب: "ففي القرآن ما في الكلام العربيّ من الغريب والمعاني، ومن المحتمل من مجاز ما اختُصر، ومجاز ما حُذف، ومجاز ما كُفّ عن خبره، ومجاز ما جاء لفظه لفظ الواحد ووقع على الجميع، ومجاز ما جاء لفظه لفظ الجميع ووقع معناه على الاثنين، ومجاز ما جاء لفظه خبر الجميع على لفظ خبر الواحد، ومجاز ما جاء الجميع في موضع الواحد إذا أشرك بينه وبين آخر مفرد، ومجاز ما خُبِّر عن اثنين أو عن أكثر من ذلك، فجعل الخبر للواحد أو للجميع وكفّ عن خبر الآخر، ومجاز ما خُبِّرَ عن اثنين أو أكثر من ذلك، فجعل الخبر للأول منهما، ومجاز ما خُبّرَ عن اثنين أو عن أكثر من ذلك، فجعل الخبر للآخر منهما، ومجاز ما جاء من لفظ خبر الحيوان والموات على لفظ خبر الناس والحيوان كل ما أكل من غير الناس وهي الدواب كلُّها، ومجاز ما جاءت مخاطبته مخاطبة الغائب ومعناه مخاطبة الشاهد، ومجاز ما جاءت مخاطبته مخاطبة الشاهد، ثم تُركِت وحُوّلت مخاطبته هذه إلى مخاطبة الغائب، ومجاز ما يُزاد من حروف الزوائد ويقع مجاز الكلام على إلقائهن، ومجاز المضمر استغناء عن إظهاره، ومجاز المكرِّر للتوكيد، ومجاز المجمل استغناء عن كثرة التكرير، ومجاز المقدّم والمؤخّر، ومجاز ما يُحوّل من خبره إلى خبر غيره بعد أن يكون من سببه، فيجعل خبره للّذي من سببه ويُترك هو. وكل هذا جائز قد تكلّموا به".<sup>2</sup> فالمجاز

الرسالة للإمام الشافعيّ، تحقيق: أحمد محمّد شاكر، مصطفى البابيّ الحلبيّ، مصر، ط1، 1358هـ-1940م، ص51-52-53.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مجاز القرآن لأبي عبيدة معمر بن المثنى، تحقيق: محمد فواد سزگين، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1،
 1374هـ-1954م، ص18-19.

عنده عامّ على نحو ما رأينا عند سابقيه، ويُلحظ من عبارته الأخيرة أنّ الججاز مأخوذ من الجواز أي ما يجوز استعماله ممّا قد يُظنّ أنه لا يجوز، فمن هنا جاء أصل استعمال الكلمة، وهذا لا شك بمعنى الاتساع في الاستعمال.

يقترب من معنى الجاز عند أبي عبيدة ما ورد في كتب (معاني القرآن) ككتاب الفراء (207هـ)، والأخفش الأوسط (215هـ)، وإن كان الأخيران يركّزان على جانب الإساليب والتفسير، والفرّاء لم يصرّح بلفظ الجاز، في حين أنّ الأخفش فعل، وذلك في قوله: "وقال "دُوقُواْ مَسَ سَقَرَ" [سورة الحجاز، في حين أنّ الأخفش فعل، وذلك في جواز الكلام... وهذا مجاز". وقوله في قول الله القمر: 48]... فجعل المسّ يُذاق في جواز الكلام... وهذا مجاز". وقوله في قول الله سبحانه: "هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اَسْتَوَى إِلَى السَّماءِ فَسَوَّ لَهُنَّ سَبْعَ سَمَوَتٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ". [سورة البقرة: 29]: "هذا باب من الجاز، أمّا قوله "ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّماءِ فَسَوَّ لَهُنَّ وهو إِنما ذكر سماء واحدة، فهذا لأنّ ذكر السماء قد دلّ عليهن كلّهن. وقد زعم بعض المفسّرين أنّ (السماء) جميعً، مثل (اللبن) فما كان لفظه لفظ الواحد، ومعناه معنى الجماعة جاز أن يُجَع". وقوله في قوله تعالى: "وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ فَاقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا". [سورة المائدة: 38]. "زعموا- والله أعلم- أنّ هذا على الوحي، كأنّه يقول: (ولِما أَقُصُّ عليمُ الزانيةُ والزاني، والسارقة والسارق والسارق والسارقة وشاأنهما مما نقصً على الأول على الابتداء، وهذا على المخان، الفعل من بعد ما أوجب الرفع على الأول على الابتداء، وهذا على الأخفش كأنه قال: (أمرُ السارق والسارقة والسارقة وشأنهما مما نقصً عليم)". للخط أنّ الأخفش

بنى نصر حامد أبو زيد على نقل خاطئ (تصحيف) أنّ الفرّاء استعمل لفظ التجوّز بمعنى المجاز،
 واللفظ أصله (متجورًا به)، وليس متجوّزًا به. يُنظر: الاتجاه العقليّ في التفسير؛ دراسة في قضية
 المجاز في القرآن عند المعتزلة، ط4 المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بيروت، 1998م، ص103.

معاني القرآن للأخفش الأوسط، تحقيق: هدى محمود قراعة، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 1411هـ- 1990م، 529/2.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 1/1،

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، 84/1.

وقف على معنى الجواز في المجاز؛ أي ما يجوز استعماله، وبهذا المعنى استمرّ شأن المجاز في القرن الثالث إلى حدّ ما، وإن بدأ رويدًا رويدًا يتجه نحو الاستقرار الاصطلاحي، ونشير إلى أن الإمام أحمد بن حنبل (241هـ) رَحَمُدُاللَّهُ في كتابه (الردّ على الجهميّة والزنادقة) ذكر المجاز بمعنى الاتساع، يقول: "أمّا قوله: "إنّا مَعَكُم". [سورة الشعراء:15] فهذا في مجاز اللغة، يقول الرجل للرجل: إنّا سنجري عليك رزقًا، إنّا سنفعل بك كذا، وأمّا قوله: "إنّني مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَىٰ". [سورة طه: 46] فهو جائز في اللغة، يقول الرجل الواحد للرجل: سأجري عليك رزقًا، أو سأفعل بك خيرًا". أو اللغة، يقول الرجل الواحد للرجل: سأجري عليك رزقًا، أو سأفعل بك خيرًا". الإصطلاحية للمجاز، وهذا ما سنوضّعه في المبحث الآتي.

#### المبحث الثاني: المجاز الاصطلاحيّ

يفضي بنا البحث والتتبع والتقصّي إلى أنّ المجاز الاصطلاحيّ بدا واضعًا عند الجاحظ؛ إذ تكلّم عليه في غير مكان من كتابه (الحيوان)، وجعل له بعدَين: لغويّ استعماليّ، وعقليّ قد يرجع فيه إلى سابقه وقد لا يرجع. فمن العقليّ الراجع إلى الاستعمال إفراده بابًا في (المجاز والتشبيه بالأكل)، وفيه: "وقد يقولون ذلك أيضًا على المثل، وعلى الاشتقاق، وعلى التشبيه. فإن قلم: فقد قال الله عزّ وجلّ في الكتاب: "ألّذين قَالُوٓا إِنَّ ٱللّهَ عَقِد إلَيْهَا أَلّا لله عَن وجلّ في الكتاب: "اللّه عمران:183] علمنا أن الله، عن فرجلّ، إنما كلمهم بلغتهم. وقد قال أوس بن حجر: [من الطويل]

فأشرطَ فيها نفسَه وهو معصِمً وألقى بأسبابٍ له وتوكّلا وقد أكلتْ أظفارَهُ الصّخرُ كلّها تعايا عليه طولُ مرقى توصّلا

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 74 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

\_

الرد على الجهمية والزنادقة فيما شكّوا فيه من مُتشابه القرآن وتأوّلوه على غير تأويله للإمام أحمد بن حنبل،
 تحقيق: صبري بن سلامة شاهين، دار الثبات للنشر والتوزيع، ط1، 1424هـ- 2003م، ص92.

فِعل النحت والتَنقُّص أكلًا". [سورة النساء:10] وقوله تعالى، عزّ اسمه: "أَكُلُونَ أَمُولَ ٱلْمَيَاتُ عَىٰ ظُلُمًا". [سورة النساء:10] وقوله تعالى، عزّ اسمه: "أَكُلُونَ لِلسُّحْتِّ". [سورة المائدة:42]. وقد يقال لهم ذلك وإن شربوا بتلك الأموال الأنبذة، ولبسوا الحلل، وركبوا الدواب، ولم ينفقوا منها درهمًا واحدًا في سبيل الأكل. وقد قال الله عزّ وجلّ: "إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارَأً". [سورة النساء: 10]. وهذا مجاز آخر. وقال الشاعر في أخذ السّنين من أجزاء الخمر: [من الخفيف]

أكل الدّهرُ ما تجسّم منها وتبقّى مُصاصَها المكنونا" مُمّ أورد الجاحظ بابًا آخر في الجاز العقليّ الاستعماليّ هو مجاز الذوق، وهو قول الرّجل إذا بالغ في عقوبة عبده: ذُقْ! و: كيف ذقته؟! و: كيف وجدت طعمه! وقال عزّ وجلّ: "ذُقُ إِنّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْكَرِيمُ". [سورة الدخان: 49]. قومنه أيضًا فصل سمّاه (قول في الجحاز)، وفيه: "وأمّا قوله عزّ وجلّ: "يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابُ". [سورة النحل: 69]، فالعسل ليس بشراب، وإنّما هو شيء يحُوّل بالماء شرابًا، أو بالماء نبيذًا، فسمّاه كما ترى شرابًا، إذ كان يجيء منه الشراب، وقد جاء في كلام العرب أن يقولوا: جاءت السماء اليوم بأمر عظيم، وقد قال الشاعر: [من الوافر]

إذا سقط السماء بأرض قوم رعيناه وإن كانوا غضابا فزعموا أنهم يرعون السماء، وأنّ السماء تسقط... ومن حمل اللغة على هذا المركب، لم يفهم عن العرب قليلًا ولا كثيرًا، وهذا الباب هو مفخر العرب في لغتهم، وبه وبأشباهه اتّسعت. وقد خاطب بهذا الكلام أهل تهامة، وهُذيلًا، وضواحي كنانة.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 75 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

الحيوان للجاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، ط2، 1967م، ص24.23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 25/5.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 28/5.

وهؤلاء أصحاب العسل. والأعراب أعرف بكل صمغة سائلة، وعسلة ساقطة، فهل سمعتم بأحد أنكر هذا الباب أو طعن عليه من هذه الحجة؟!". أمَّا المجاز الذي يتَّصل بالبعد العقليّ دون الاستعماليّ فهو ذلك الذي يدخل في باب التمنطق والتفلسف؛ يظهر ذلك حين بيّن أنّ من قال إنّ الحرارة تورث اليبس، قال ذلك على سبيل المجاز، إنَّما هي تورث السخونة. وجعل من قبيل ذلك أن تقول لأخيك: إنَّما رأيتُكَ لأني التفتُّ. وهو إنَّما رآه لطبع في البصر الدرَّاك عند ذلك الالتفات. 2 ومنه تعليقه على وصف الطائر بأنَّه هوائيٌّ، والسمك مائيٌّ، فقال: ذلك "مجاز كلام، وكلُّ حيوان في الأرض فهو أرضيّ قبل أن يكون مائيًّا أو هوائيًّا".3 ونراه يربط فهم المراد بمعرفة المجاز اللغويّ الاستعماليّ، من ذلك ما ساقه في معرض الردّ على من خصّص دلالة تحريم الخنزير على لحمه دون شحمه مستدلًّا بالآية: "حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلْحِيْزِيرِ". [سورة المائدة:3]؛ قال: "لو أنّ رجلًا قال: أكلتُ لحمًا- وإنّما أكل رأسًا أو كبدًا أو سمكًا- لم يكن كاذبًا. وللنَّاس أن يضعوا كلامهم حيث أحبُّوا، إذا كان لهم مجاز؛ إلَّا في المعاملات. 4 بمعنى جواز؛ أي ما يجوز في الكلام من تعميم أو تعمية إلَّا في الجانب التواصليُّ (المعاملات)، ويرى أنَّ للعرب سننًا في كلامها تدخل في باب المجاز؛ من ذلك ما يُروى عن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أنّه قال: (نعمت العمّة لكم النَّخلة خُلقت من فضلة طينة آدم). وهذا الكلام صحيح المعنى، لا يعيبه إلَّا من لا يعرف مجاز الكلام. وليس هذا ثمّا يطّرد لنا أن نقيسه، وإنَّما نقدم على ما أقدموا، ونحجم عمَّا أحجموا، وننتهي إلى حيث انتهوا. ونراهم يسمُّون الرجل جملًا ولا يسمُّونه بعيرًا، ولا يسمُّون المرأة ناقة؛ ويسمُّون الرجل ثورًا ولا يسمُّون المرأة بقرة، ويسمُّون

1 المصدر نفسه، 425/5-426.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 3/-36-37.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 405/6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، 74/4.

الرجل حمارًا ولا يسمون المرأة أتانًا". أ

لم يكتفِ الجاحظ بإيراد أمثلة تطبيقيّة على المجاز الاصطلاحيّ، فنراه يذكر طرفًا من الجانب النظريّ للمجاز، إذ عرض لمفهومه، وذلك قوله في تعليقه على قول الله جلّ اسمه: "وَاللّهُ خَلَقَ كُلَّ دَآبَةِ مِن مَّآءٍ فَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَىٰ بَطْنِهِ عِ". [سورة النور:45]. وقوله: "فَإِذَا هِي حَيَّةُ تَسْعَى". [سورة طه:20]: "ومن جعل للحيّات مشيًا من الشعراء، أكثر من أن نقف عليهم، ولو كانوا لا يسمّون انسيابها وانسياحها مشيًا وسعيًا لكان ذلك مما يجوز على التشبيه والبدل، وأن قام الشيء مقام الشيء أو مقام صاحبه، فمن عادة العرب أن تشبّه به في حالات كثيرة، وقال الله تعالى: "هَلذَا نُزُلُهُمْ يَوْمَ ٱلدِينِ". [سورة الواقعة: 56] والعذاب لا يكون نزلًا، ولكنّه أجراه مجرى كلامهم". 2

المستغرب أنّ الجاحظ لم يُحِرِ ذكر المجاز في كتابه (البيان والتبين) البتّة مع أنّه في البيان والبلاغة، ومع أنّ المجاز هو عمدة ذلك، ومع أنّه تحدّث عن الاستعارة، ولعلّ ذلك يعني أنّ (الحيوان) مُؤلَّف بعد (البيان والتبيّن)، ويلفت انتباهنا في الأقوال السابقة أنّ الجاحظ لم يُعرّف المجاز على نحو صريح واضح، وما بيّنه هو أنّ المجاز يكون من باب المثل والتشبيه والاشتقاق والبدل والتوسّع، وبالملاحظة نجد أنّه تكلّم في الشواهد على ما يُدعى بالمجاز المرسل، ونجد بمقارنة الشواهد الواردة أعلاه أنّه جعل المجاز قيام الشيء مقام الشيء أو مقام صاحبه على سبيل التشبيه أو البدل، وهذا قريب من تعريفه الاستعارة في (البيان والتبيّن)؛ فهي عنده: "تسمية الشيء باسم غيره إذا قام مقامه". قونلحظ أنه جعل ما شمّي فيما بعد بالمجاز المرسل من باب غيره إذا قام مقامه". ونلحظ أنه جعل ما شمّي فيما بعد بالمجاز المرسل من باب الإقامة، والاستعارة من باب التسمية، وذكر لفظ البدل ولم يذكر النقل، ونلحظ أنّه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، 212/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 273/4.

<sup>3</sup> البيان والتبيين للجاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجيّ، مصر، ط7، 1998م، 153/1.

جعل الاستعارة مع الزيادات والفضول في مقابل الحذف والإيجاز، ونلحظ كذلك أنّه جعل علاقات المجاز في التشبيه والمثل والاشتقاق والمصاحبة والمغايرة، فكأنّه حدّده بالمعنى الاصطلاحيّ المعروف، وأصبح أخصّ من المعنى الذي أراده من ذهب إلى المجاز بمعناه العام الدال على الاتساع، ذلك وإن ذكر التوسّع فهو لم يذكر ضروب التوسّع الأخرى التي أوردها من قال بالمجاز بمعنى التوسّع.

إنّ حديث الجاحظ عن المجاز بإشارات وفي معارض الحديث عن (الحيوان)، وعدم التطرّق لذكره في (البيان) لمن الأمور المحيّرة، فهذا يدفعنا إلى القول: إنّه لم يبتكر لفظ المجاز، وإنّه لا بدّ من حديث سابق عنه، ولا يمكن الاهتداء لبداية ظهور مصطلح المجاز بالنقولات، بل لا بدّ من وضعه في سياقه التاريخيّ والمفهوميّ، وذلك أنّه ارتبط بالتأويل، فجاله الحقّ في أمرين: أوهما علم الكلام في سياق تأويل كلام الله وبيان صفاته بين المثيّة بتشبيه أو بغيره، وبين المعطّلة بتأويل، 2 والأمر الآخر هو فتنة القول بخلق القرآن الذي كان شرارة انطلاق الحديث عن تأويل الصفات وتعطيلها، الشرارة التي اقتدحها الذي كان شرارة انطلاق الحديث عن تأويل الصفات وتعطيلها، الشرارة التي اقتدحها

<sup>1</sup> الحيوان للجاحظ، 86/3.

المعطّلة هي التي صار رأيها إلى القول بالجاز كالجهميّة، وهم أتباع الجهم بن صفوان (128هـ) الذي سار على طريقة أستاذه الجعد بن درهم (118هـ)، والجعد أوّل من نفى الصفات في الإسلام. يُنظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، المملكة العربية السعودية، 1411هـ-1991م. 312/1. والجهمية "على ثلاث درجات: فشرها الغالية الذين ينفون أسماء الله وصفاته، وإن سموه بشيء من أسمائه الحسنى قالوا: هو مجاز... والدرجة الثانية: من التجهّم هو تجهّم المعتزلة ونحوهم، الذين يقرّون بأسماء الله الحسنى في الجملة، لكن ينفون صفاته، وهم أيضًا لا يقرّون بأسماء الله الحسنى كلّها على الحقيقة، بل يجعلون كثيرًا منها على الجاز، وهؤلاء هم الجهمية المشهورون. وأما الدرجة الثالثة: فهم الصفاتية المثبتون المخالفون المجاهمية، لكن فيهم نوع من التجهّم، كالذين يقرّون بأسماء الله وصفاته في الجملة، لكن يردّون طائفة من أسمائه وصفاته الخبرية، أو غير الخبرية، ويتأوّلونها كما تأوّل الأوّلون صفاته كلّها". الفتاوى الكرى لابن تيمية، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1408هـ-1987م، 370/6-372.

الجعد كذلك، فقد "روى البخاريّ عن وكيع بن الجرّاح، أنّه قال: لا تستخفّوا بقولهم: القرآن مخلوق، فإنّه من شرّ قولهم، إنّما يذهبون إلى التعطيل"، أ ومن ثمّ ساق القول بالتعطيل إلى القول بالمجاز بالضرورة.

جرى ذكر المجاز عند الأصوليين، ويظهر أنهم تأثّروا بالمتكلمة من المعتزلة، وذلك في معرض الحديث عن دلالة العموم والخصوص، وأقدم إشارة توصَّلنا إليها في ما ذكره الشيرازيِّ (476هـ) في قوله: "العموم إِذا خُصَّ لم يصِر مجازًا فيما بقي، وقالت المعتزلة يصير مجازًا سواء خُصُّ بلفظ مُتَّصل أُو بلفظ مُنفصل وهو قول عيسي بن أبان (221هـ)".2 فإن صحّ أنّ ابن أبان ذكر لفظ المجاز فهذا يعني أنّ ثمّة من تحدّث عن المجاز الاصطلاحي قبل الجاحظ، وأنَّ بينه وبين القول بالتعطيل والتأويل الذي يرجع إلى بداية القرن الثاني مع الجعد والجهم ما يقارب القرن، فظهور المجاز مرّ بأطوار تبدأ بالتعطيل ثمَّ التأويل ثمَّ المجاز، فعلم الكلام على ما يبدو هو الذي أسهم في نشوء المجاز. شاع أمر المجاز الاصطلاحيّ أكثر بعد الجاحظ، ولا سيّما عند تلميذه ابن قتيبة، غير أنَّ ابن قتيبة حمله أحيانًا على معنى الاتساع، كما اقترب من الاصطلاح حين تحدّث عنه تصريحًا في كتابه (تأويل مشكل القرآن)، فقال: "وللعرب المجازات في الكلام، ومعناها: طرق القول ومآخذه. ففيها الاستعارة، والتمثيل، والقلب، والتقديم، والتأخير، والحذف، والتكرار، والإخفاء، والإظهار، والتعريض، والإفصاح، والكناية، والإيضاح، ومخاطبة الواحد مخاطبة الجميع، والجميع خطاب الواحد، والواحد والجميع خطاب الاثنين، والقصد بلفظ الخصوص لمعنى العموم، وبلفظ العموم لمعنى الخصوص مع أشياء كثيرة ستراها في أبواب المجاز إن شاء الله تعالى. وبكل هذه

1 المصدر نفسه، 363/6.

المجلد:12 العدود:3 حول العدود:3 العدود:

<sup>2</sup> التبصرة في أصول الفقه لأبي إسحاق الشيرازي، تحقيق: محمد حسن هيتو، دار الفكر، دمشق، ط1، 1403هـ، ص122.

المذاهب نزل القرآن"، أو الجاز عنده مع اقترابه من الاصطلاح كثيرًا ظلّ إلى معنى الجواز والاتساع أقرب؛ إذ اشتمل على وجوه شتى تخطّت الوجوه المعروفة في البلاغة التعليمية الاصطلاحية، بل إنه جمع بين الججاز والاتساع في عنوان أحد الأبواب، وهو "باب ذِحْر العرب وما خصّهم الله به من العارضة والبيان واتساع المجاز"، ولا ننسى أن نبيّن أنّه كان من أوائل الذين أشاروا إلى استعمال المجاز في مقابل الحقيقة، وذلك في قوله: "وذهب قوم في قول الله وكلامه: إلى أنه ليس قولًا ولا كلامًا على الحقيقة، وأيما هو إيجاد للمعاني، وصرفوه في كثير من القرآن إلى المجاز". قفي القرن الثالث وتحديدًا مع الجاحظ بدأ مفهوم المجاز بالحضور والتداول بقوّة،

غرّ في القرن الرابع على أحمد بن فارس (396هـ) الذي عرّف الحقيقة والمجاز بقوله: "الحقيقة هي الكلام الموضوع موضعه الذي ليس باستعارة ولا تمثيل ولا تقديم فيه ولا تأخير كقول القائل: أحمد الله على نعمه وإحسانه، وهذا أكثر الكلام... والكلام الحقيقي يمضي لسننه لا يُعترض عليه. وقد يكون غيره يجوز جوازه لقربه منه، إلّا أنّ فيه من تشبيه واستعارة وكف ما ليس في الأول، وذلك كقولك: عطاء فلان مزن، فهذا تشبيه. وقد جاز مجاز قوله: عطاؤه كثير واف". فالمجاز عنده هو ما كان قريبًا من الحقيقة وفيه تشبيه أو استعارة، فالأمور بدأت تأخذ مجراها نحو تحديد مفهوم المجاز في القرن الرابع، ويتضح ذلك أكثر في الحدّ الذي وضعه ابن جني (392هـ) للحقيقة والمجاز، يقول: الحقيقة هي "ما أقرّ في الاستعمال على أصل وضعه في اللغة، والمجاز ما

<sup>1</sup> تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة، تحقيق: السيد أحمد صقر، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط2، 1973م، ص78-79.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص12.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص106.

الصاحبي في فقه اللغة لابن فارس، تحقيق: السيد أحمد صقر، مطبعة عيسى البابي الحلبي، القاهرة، د.ت، ص 329-330.

كان بضد ذلك"، أ فالبلاغيون وعلماء اللغة أفادوا ممّا قدّمه رجالات القرن الثالث في وضع تعريف للمجاز اعتُمد حتى عند المنظرين الفعليين للبلاغة وعلومها فيما بعد.

علا نجم عبد القاهر الجرجاني البلاغي النحوي الأشعري (471هـ)، واليه ينُسب شأن تأسيس البلاغة في كتابيه (أسرار البلاغة)، و(دلائل الإعجاز) وكان قد نظّر لأسرار البلاغة متأثّرًا بسابقيه ممّن كتب في البديع كابن المعتز، كما نظّر لدلائل الإعجاز متأثّرًا بنظرية النظم التي عرض لذكرها الجاحظ من قبل، وكان له قصب السبق في الحديث عن المجاز العقلي، يقول في تعريف الحقيقة: "كلُّ كلمة أريد بها ما وقعتْ له في وَضَّع واضع، وإن شئت قلت: في مُواضعة، وقوعًا لا تستند فيه إلى غيره فهى حقيقة". 2 ويقول في المجاز: "أمَّا المجاز فكلُّ كلمة أريد بها غيرُ ما وقت له في وَضْع واضعها، لملاحظةِ بين الثاني والأوّل، فهي مجاز". 3 إن المتتبع لحديث الجرجاني يجد أنه كان مشغولًا عن وضع أساس نظري واضح للبلاغة بالردّ على أقوال سابقيه كالقاضي عبد الجبار المعتزلي وذلك في (دلائل الإعجاز)، وكان في الأسرار متوسّعًا في حدود ما قدَّمه ابن المعتز من أبواب البديع ومحاسن الكلام، ثم جاء من بعده من أفاد من تراثه كالفخر الرازى (606هـ) في (نهاية الإيجاز)، والسكاكي في (مفتاح العلوم)، وكان الأخير هو من أطّر حدود البلاغة وشعّب المجاز واشتهر عمله على يد شرّاح كتابه وأبرزهم الخطيب القزويني. فاستقرّ شأن المجاز بأن أصبح على ضربين: العقلي، واللغوى، وكان اللغوى على ضربين: استعارة وهي ذات علاقة معيّنة بالتشبيه، ومجاز مرسل متعدّد العلاقات كالسببية والمحلية والآلية وغيرها. وهذا معلوم في علم البيان.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 81 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الخصائص لابن جني، تحقيق: محمد على النجار، دار الكتب المصرية، د.ت، 442/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أسرار البلاغة لعبد القاهر الجرجاني، قرأه وعلّق عليه: محمود محمد شاكر، مطبعة المدني بالقاهرة، دار المدني بجدة، 1992م، ص 350.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص351.

الخاتمة: خرجنا من البحث بالنتائج الآتية:

- 1. لم تستخدم القرون الثلاثة الأولى (الخيرية) المجاز بمعناه الاصطلاحي الدالّ على مخالفة الحقيقة.
- 2. عُرف استعمال ما يدلّ على المجاز عند المتقدمين بأنّه من الكذب بغضّ النظر عن الموقف منه.
- 3. استُخدم لفظ المجاز وقتذاك للدلالة على ما يضادّ الامتناع، أو ما يدل على الاتساع والجواز في الاستعمال اللغوى.
- استُعمل بمعنى وجه الكلام أو تفسيره، وكان هذا منطلقًا إلى استخدام المجاز
   لمعنى استعمال وجوه من الكلام غير مألوفة أو مخالفة لأصل.
- استعملت المتكلّمة الحجاز بتأثير من الفلسفة اليونانية بمعنى مخالفة الحقيقة، ووظّفته في التأويل، ولا سيّما تأويل صفات الله سبحانه، فارتبط بأمور عقديّ.
- 6. أوغل كثير من علماء اللغة في مسألة الأصل والفرع ما أفضى إلى تعلّقهم
   بالمجاز، فأضحى ابن جنّى يرى أنّ اللغة كلّها مجاز.
- 7. أثّرت الفلسفة اليونانية في النقد والبلاغة أيضًا، فشاع عندهم عبارة (أعذب الشعر أكذبه)؛ يقول قدامة وابن سنان وغيرهما في المجاز واستعذاب الكذب فيه: هو مذهب اليونان.
- 8. دخل المجاز ساحة البلاغة القارة مع عبد القاهر، فانتقل من وصف الكذب إلى مخالفة الأصل، فمخالفة الحقيقة، وانتقل من الطابع التأويلي العقدي إلى الطابع الأدبي البلاغي، وصار مستساعًا محببًا عند جمهرة من اللغويين والبلاغيين والأدباء.
- 9. انتقل المجاز إلى ساحة التنظير كما هو شأن البلاغة بعامة بفعل بحث علماء
   الكلام عن وجوه إعجاز القرآن، كما أثّر البحث عن محاسن الكلام ووجوه

#### مجلة الهناع ومخالفة الحقيقة ... . ... . ... المجاز وتأصيله بين الاتساع ومخالفة الحقيقة

البديع في فتح باب التنظير كذلك، على أنّ تنظير البديعيين كان أوليًّا، في حين كان تنظير المتكلمة مؤسِّسًا.

10. يعدّ السكاكي في (المفتاح) رائد المنظّرين للبلاغة والبيان والمجاز شارحًا أفكار عبد القاهر.

#### المصادر والمراجع

- 1. القرآن الكريم
- الاتجاه العقلي في التفسير؛ دراسة في قضية المجاز في القرآن عند المعتزلة لنصر حامد أبو زيد، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بيروت، ط4، 1998م.
- أسرار البلاغة لعبد القاهر الجرجاني، قرأه وعلّق عليه: محمود محمد شاكر، مطبعة المدنى بالقاهرة، دار المدنى بجدة، 1992م.
- 4. الإيمان لابن تيمية، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، عمان،
   الأردن، ط5، 1416هـ=1996م.
- البلاغة القديمة؛ أسسها النقدية، وتمثّلاتها التداوليّة والأسلوبيّة لعامر الجرّاح،
   شرفات للنشر والدراسات، تركيا، ط1، 2020م.
- 6. البيان والتبيين للجاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجيّ، مصر،
   ط7، 1998م.
- 7. تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة، تحقيق: السيد أحمد صقر، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط2، 1973م.
- التبصرة في أصول الفقه لأبي إسحاق الشيرازي، تحقيق: محمد حسن هيتو، دار
   الفكر، دمشق، ط1، 1403هـ.
- جمهرة أشعار العرب في الجاهلية والإسلام لأبي زيد القرشي، تحقيق: محمد علي البجاوي، نهضة مصر، د.ت.
- 10. الحيوان للجاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة ومطبعة مصطفى البابيّ الحلبيّ، مصر، ط2، 1967م.
  - 11. الخصائص لابن جني، تحقيق: محمد على النجار، دار الكتب المصرية، د.ت.

- 12. درء تعارض العقل والنقل لابن تيميّة، تحقيق: محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، المملكة العربية السعودية، 1411هـ- 1991م.
- 13. الرد على الجهمية والزنادقة فيما شكّوا فيه من مُتشابَه القرآن وتأوّلوه على غير تأويله للإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: صبري بن سلامة شاهين، دار الثبات للنشر والتوزيع، ط1، 1424هـ- 2003م.
- 14. الرسالة للإمام الشافعيّ، تحقيق: أحمد محمّد شاكر، مصطفى البابيّ الحلبيّ، مصر، ط1، 1358هـ- 1940م.
- 15. الصاحبي في فقه اللغة لابن فارس، تحقيق: السيد أحمد صقر، مطبعة عيسى البابي الحلمي، القاهرة، د.ت.
- 16. الفتاوي الكبري لابن تيميّة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1408هـ- 1987م.
- 17. الكتاب لسيبويه، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط3، 1408هـ- 1988م.
- 18. المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر لضياء الدين بن الأثير، تحقيق: أحمد الحوفي وبدوي طبانه، دار نهضة مصر للطبع والنشر، الفجالة ـ القاهرة د.ت.
- 19. مجاز القرآن لأبي عبيدة معمر بن المثنى، تحقيق: محمد فواد سزگين، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 1374هـ-1954م.
- 20. مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن الموصلي، تحقيق: سيد إبراهيم، دار الحديث، القاهرة، مصر، ط1، 1422هـ- 2001م.
- 21. معاني القرآن للأخفش الأوسط، تحقيق: هدى محمود قراعة، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 1411هـ- 1990م.

ISSN: 2321-7928

## انتشار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

 $^{1}$ د. توفيق العمراني  $^{1}$ 

#### مقدمة

يُعدُّ الفقه الإسلامي إحدى اللبنات الأساسية في البناء الشرعي عمومًا، حفظ الله بأهل العلم العدول أسسه، وانبرى لتأصيل مسائله وتقعيد قواعده ورثة الأنبياء، وكان على رأسهم أئمة المذاهب عمومًا والأربعة على وجه الخصوص؛ أبو حنيفة ومالك والشافعي وأحمد- رحمهم الله تعالى-، وقد كتب الله لبعض هذه المذاهب الشيوع والذيوع، وللبعض الانحسار أو الاندثار، وكان مما كتب الله له الانتشار مذهب عالم المدينة الإمام مالك بن أنس الأصبحي (ت179هـ)، حيث لقي هذا المذهب قبولًا في مجموعة من الأقطار الإسلامية أشهرها كان بالغرب الإسلامي، حيث الأندلس والمغرب الأقصى والأدنى والمتوسط.

وقد كان لانتشار المذهب بالمغرب- خاصة- الظهور والاستمرار إلى يوم الناس هذا، فبعد أن كانت هذه المنطقة يتقاسمهما المذهب الحنفي والأوزاعي، جاء المذهب المالكي زمن الأدارسة والمرابطين وغيرهما، الذين جعلوه المذهب الرسمي للدولة؛ فأصبح عليه العمل وبه الفتيا والقضاء، ومما ساعد على هذا الانتشار عوامل شتى تعددت وتنوعت مجالاتها، لكن أثرها كان واضعًا في الشيوع والثبات- حتى وإن تخلل الأمر بعض الركود نتيجة الحرب على المذهب ونصب العداء له ولعلمائه- لكن هذه الفترة لم تدم طويلًا-، والعوامل التي ساعدت المذهب على الانتشار منها هذه الفترة لم تدم طويلًا-، والعوامل التي ساعدت المذهب على الانتشار منها

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 86 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

أستاذ العلوم الشرعية، كلية الشريعة، جامعة سيدي محمد بن عبد الله، المملكة المغربية

## مجلة العنب - · - · - · - · انتشار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والأثار

السياسي والاجتماعي والموضوعي والفكري وغيرها من الجوانب المتعددة المشرقة في تاريخ هذا المذهب.

وقد كان لانتشار هذا المذهب الأثر البارز على الحياة السياسية والعلمية والفكرية للمغرب خصوصًا، حيث ساهم في نشر الاستقرار بكل أنواعه، ثم الإشعاع القاري للمغرب، ناهيك عن إثراء الحقل الفقهي خصوصًا والشرعي عمومًا؛ من أجل هذا كله وتجلية للموضوع جاء هذا البحث تحقيقًا لذلك حيث وسمته بـ"انتشار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار".

إشكالية البحث: نظرًا لواقعنا اليوم، وتبعًا لما تعيشه بعض المجتمعات من فرقة وفوضى علمية عمومًا وفقهية على وجه الخصوص، وما نتج عن ذلك من تطرف فكري؛ كان لزامًا طرح تصور متكامل انطلاقًا من ثقافتنا الفقهية، يكون نبراسًا يُهتدى به تأصيلًا ومنهجًا، ويُقتدى به تصورًا وعملًا، حيث ينطلق من حقيقة المذهب المالكي دراسة لتاريخه من خلال عوامل انتشاره ببلد المغرب الحبيب، وانتهاء بآثار تمذهب البلد به، حيث تطرح مجموعة من الإشكالات التي يهدف هذا البحث إلى الإجابة عنها أهمها: ما هي أهم العوامل التي جعلت المذهب المالكي ينتشر في المغرب؟ وإلى أيّ حدصد هذا المذهب مع طول الزمن؟ وما هي أهم مقومات هذا الصمود؟ ثم ما هي الآثار الإيجابية التي كانت لانتشار المذهب المالكي بالمغرب؟ وما هي أهم المجالات التي تأثرت إيجابًا بانتشاره؟

#### أهداف البحث:

- التعرف على أهم عوامل انتشار المذهب المالكي بالمغرب.
- · إبراز أهم مقومات المذهب التي ساعدت على انتشار المذهب المالكي وصموده.
  - تجلية أهم آثار انتشار المذهب المالكي بالمغرب.

## مجلة الهند العوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

الوقوف على أهم مجالات هذه الآثار، وكيف أصبح المغرب نموذجًا يحتذى
 به- قاريًا ودوليًا- على ضوئها.

#### خطة البحث:

- مقدمة ك
- المبحث الأول: عوامل انتشار المذهب المالكي بالمغرب.
  - المبحث الثانى: آثار انتشار المذهب المالكي بالمغرب
    - أهم النتائج.

#### المنهج المتبع:

سنعتمد في بحتنا هذا المنهج التاريخي التحليلي من خلال دراسة العوامل الذاتية والموضوعية المرتبطة بأسباب انتشار المذهب- تاريخيًا- من النشأة إلى الاستواء والتمكين للمذهب، ثم تحليلها لاستنتاج أهم الآثار والنتائج.

#### المبحث الأول: عوامل انتشار المذهب المالكي بالمغرب

لعبت عوامل عدة دورًا بارزًا في انتشار المذهب المالكي بالمغرب، وقد توزعت هذه العوامل بين ما هو سياسي واجتماعي وموضوعي وغيرها من العوامل التي شكلت أرضية خصبة لانتشار المذهب المالكي بالمغرب، وسنتطرق في هذا المبحث لأهم العوامل المؤثرة في انتشار المذهب المالكي بالمغرب.

العامل الأول: العامل السياسي: كان للسلطة والرياسة دورً بارز في انتشار المذهب المالكي بالمغرب عمومًا، سواء أقصاه أو أدناه أو أوسطه، بالإضافة إلى الأندلس أيضًا، فبعد أن كان مذهب أبي حنيفة والأوزاعي هما المنتشرين بهذه المناطق، جاءت مرحلة المذهب المالكي التي عملت الإرادة السياسية دورًا بارزًا في انتشاره. حيث ورد في نفح الطيب: "واعلم أنّ أهل الأندلس كانوا في القديم على مذهب الأوزاعي، وأهل

المجلد:12 العددة:3 المجلد:12 العددة:3 المجلد:12 العددة:3 المجلد:12 المجلد:12 المجلد:12 المجلد:12 المجلد:13 المجد:13 المجلد:13 المجلد:13 المجلد:13 المجلد:13 المجلد:13 المجلد:13

الشام منذ أول الفتح. ففي دولة الحكم بن هشام بن عبد الرحمان الداخل- وهو ثالث الولاة بالأندلس من الأمويين- انتقلت الفتوى إلى رأي مالك بن أنس وأهل المدينة، فانتشر علم مالك ورأيه بقرطبة والأندلس جميعًا، بل والمغرب، وذلك برأي الحكم واختياره..." والمذهب المالكي دخل وانتشر بالمغرب عمومًا والأقصى خصوصًا زمن الأدارسة، فقد جاء في الاستقصا: "والمعروف أنّ مذهب مالك ظهر أولًا بالأندلس، ثم انتقل منها إلى المغرب الأقصى أيام الأدارسة...". هذا بخصوص بداية دخوله، أما من حيث اعتماده كذهب رسمي للدولة فقد نقل عن المولى إدريس قوله: "نحن أحق باتباع مذهب مالك وقراءة كتابه"، و وتعاطف الأدارسة وتمذهبهم بالمذهب المالكي حكاه غير واحد على اعتبار أنّ الإمام مالك رحمه الله تعالى روى في الموطأ عن عبد الله الكامل والد المولى إدريس مؤسس الدولة، كما أنّ موقف الإمام مالك من العباسيين فيما يتعلق ببيعة المكره كان لصالح النفس الزكية أخ المولى إدريس.

العامل الثاني: العامل الموضوعي: سنتطرق في هذا الباب إلى مجموعة من الاعتبارات الموضوعية التي جعلت من المذهب المالكي أصل التمذهب عند أهل المغرب، ونجملها في الآتي:

أولًا: خصوصية أصول المذهب وقواعده كمّا ونوعًا: إنّ الناظر في أصول الفقه المالكي يجدها غزيرة العدد وفيرة المشرب، حيث زاوجت بين الأثر ولم تغفل النظر، أخذت بالأعراف والعادات ولم تتعصب للمذهب، فكانت للخلاف العالى من المراعيات،

<sup>1</sup> نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب للمقري، 230/3.

² الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى للناصري، 194/1.

<sup>3</sup> الأزهار العاطرة للكتاني، ص 129-131.

<sup>4</sup> ينظر: المصدر السابق، ص 130، 136-137، مباحث في تاريخ المذهب المالكي لعمر الجيدي، ص20، المذهب المالكي في الغرب الإسلامي وموسوعته الكبرى معيار الونشريسي لمحمد حجي، ص128 ضمن مجموع مقالات ندوة الإمام مالك إمام دار الهجرة، بفاس 1980م.

## مجلة الهند الموني العوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

جمعت بين النقل والعقل والنظر المقاصدي، وعليه كانت أصول المذهب كالآتي:

القرآن الكريم/ السنة النبوية/ الإجماع/ القياس/ عمل أهل المدينة/ قول الصحابي/ الاستحسان/ الاستصلاح/ العرف/ سد الذرائع/ الاستصحاب/ مراعاة الخلاف/ شرع من قبلنا.

كل هذه الأصول شكلت ثراءً معرفيًا أعطى المذهب المالكي قوة وحيوية جعلته مناسبًا لاستنباط الأحكام الشرعية بما يتناسب مع واقع الناس وما يعرض لهم من حوادث ووقائع، كما أنه وضع بين علماء المذهب كل الوسائل العلمية والمنهجية لاستنباط الأحكام الشرعية بما يؤهلهم لبلوغ مرتبة الاجتهاد.

يضاف إلى ذلك كثرة قواعده الفقهية المبثوثة في مصنفات أعلامه، التي كان لعلماء الأندلس والمغرب الفضل الكبير في التأليف فيها؛ حيث أبدعوا في التصنيف وأتقنوا التأليف، ومن هؤلاء الأعلام عبد الله المقري والونشريسي والزقاق وغيرهم...

يقول الإمام القرافي: "وهذه القواعد مهمة في الفقه عظيمة النفع، وبقدر الإحاطة بها يعظم قدر الفقيه ويشرف، ويظهر رونق الفقه ويعرف، وتتضح مناهج الفتوى وتكشف، فيها تنافس العلماء وتفاضل الفضلاء... ومن ضبط الفقه بقواعده استغنى عن حفظ أكثر الجزئيات لاندراجها في الكليات...". أ

وعليه: "إذا كانت أصول المذهب المالكي هي عمدة المجتهد، فإنّ قواعده هي عمدة القاضي والمفتي، فضلًا عن كونها تقدم لطالب الفقه خلاصته وحصيلته، هذا إلى ما تتميز به القواعد أيضًا من السعة والعمق والاشتمال على عنصر التجديد". 2

ثانيًا: تأسيس المذهب على فقه الصحابة والتابعين (عمل أهل المدينة): يختص المذهب

\_\_\_

<sup>1</sup> الفروق للقرافي، 3/1.

<sup>2</sup> المغرب مالكي لمذا؟ محمد الروكي، ص 32.

# مجلة الهند العوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

المالكي بأصل من الأصول التشريعية خصّه الإمام مالك وتلامذته من بعده بالأولوية؛ فكان أصلًا من أصول التشريع عندهم، وهذا الأصل هو عمل أهل المدينة. قال ابن خلدون: "وأما أهل الحجاز فكان إمامهم مالك بن أنس الأصبحي إمام دار الهجرة رحمه الله تعالى، واختص بزيادة مدرك آخر الأحكام غير المدارك المعتبرة عند غيره، وهو عمل أهل المدينة؛ لأنه رأى أنهم فيما يتفقون عليه من فعل أو ترك متابعون لمن قبلهم ضرورة لدينهم واقتدائهم، وهكذا إلى الجيل المباشرين لفعل النبي صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ الآخذين ذلك عنه". أ

إنّ عمل أهل المدينة يُعدُّ أصلًا صافي المشرب قوي المنبع، إذ الإمام مالك كان ممن أدرك التابعين وعاش معهم، وخبر أعمالهم، وعلم أنّ عملهم مأخوذ عمن عاصروا من الصحابة؛ وعليه فأعمالهم مأخوذة من أعمال النبي صَلَّالَتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَّهُ.

ويؤصل لأصل "عمل أهل المدينة" عند مالك رسالته إلى الليث بن سعد وفيها: "من مالك بن أنس إلى الليث بن سعد، سلام عليكم؛ فإني أحمد الله تعالى إليك الذي لا إله إلا هو، أما بعد: عصمنا الله وإياك بطاعته في السر والعلانية، وعافانا وإياك من كل مكروه. اعلم رحمك الله أنه بلغني أنك تفتي الناس بأشياء مخالفة لما عليه جماعة الناس عندنا وبلدنا الذي نحن فيه، وأنت في إمامتك وفضلك ومنزلتك من أهل بلدك وحاجة من قبلك إليك واعتمادهم على ما جاءهم منك، حقيق بأن تخاف على نعمك وتتبع ما ترجو النجاة باتباعه، فإن الله تعالى يقول في كتابه: " وَالسَّبِقُونَ اللهُ وَالسَّبِقُونَ اللهُ عَلى: "فَبَشِّرْ عِبَادِ ﴿ اللهِ اللهِ كَانَت اللهِ عَلَى الله بين أظهرهم المحبرة وبها نزل القرآن وأحلّ الحلال وحرّم الحرام؛ إذ رسول الله بين أظهرهم

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 91 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مقدمة ابن خلدون، 565/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة التوبة: 101.

<sup>3</sup> سورة الزمر: 17.

# 

يحضرون الوحي والتنزيل ويأمرهم فيطيعونه، ويبين لهم فيتبعونه، حتى توفاه الله واختار له ما عنده صلوات الله عليه ورحمته وبركاته، ثم قام من بعده أتبع الناس له من أمته ممن ولي الأمر من بعده، فما نزل بهم ومما علموا أنفذوه، وما لم يكن عندهم فيه علم سألوا عنه، ثم أخذوا بأقوى ما وجدوا في ذلك في اجتهادهم وحداثة عهدهم، وإن خالفهم مخالف أو قال امرؤ: "غيره أقوى منه وأولى"، ترك قوله وعمل بغيره، ثم كان التابعون من بعدهم يسلكون تلك السبل ويتبعون تلك السنن، فإذا كان الأمر بالمدينة ظاهرًا معمولًا به لم أر لأحد خلافه للذي في أيديهم من تلك الوراثة التي لا يجوز لأحد انتحالها ولا ادعاؤها، ولو ذهب أهل الأمصار يقولون هذا العمل ببلدنا وهذا الذي مضى عليه من مضى منا لم يكونوا من ذلك على ثقة، ولم يكن لهم من ذلك الذي جاز لهم". أ

ثالثًا: الجمع بين الفقه والحديث في التأليف: يعد الإمام مالك من أوائل من حاز خاصية الإبداع والابتكار في التصنيف، حيث جمع بين الفقه والحديث، وذلك من خلال كتابه الموطأ الذي اشتمل على مجموعة من الأحاديث المرفوعة وكذلك الآثار الموقوفة على الصحابة، وأقوال التابعين ومن جاء بعدهم بالإضافة إلى اجتهادات الإمام مالك وفتاواه. فهو "أول من ألف فأجاد التأليف، ورتب الكتب والأبواب وضم الأشكال، وصنع من ذلك ما اتخذه المؤلفون بعده قدوة وإمامًا... هذا مع صفوة الابتداء وخيرة الاختراع". وقال ابن العربي في القبس وهو يتحدث عن الموطأ: "هذا أول كتاب ألف في شرائع الإسلام، وهو آخره؛ لأنه لم يؤلف مثله، إذ بناه مالك صَائِلَهُ على تمهيد الأصول للفروع ونبه فيه على معظم أصول الفقه التي ترجع إليها مسائله وفروعه". وقال المناف المناف وفروعه". والمناف المناف وفروعه المناف وفروعه المناف وفروعه وفروعه المناف وفروعه المناف الفروع ونبه فيه على معظم أصول الفقه التي ترجع إليها مسائله وفروعه المناف المناف المناف المناف وفروعه المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف وفروعه المناف وفروعه المناف المناف المناف المناف المناف المناف وفروعه المناف ال

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ترتيب المدارك للقاضي عياض، 41-43/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، 80/1.

<sup>3</sup> القبس في شرح موطأ مالك بن أنس لابن العربي، ص 75.

# مجلة الهناب الموامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

وقد أورد ولي الله الدهلوي كلامًا عجيبًا في وصف موطأ الإمام مالك تأثيرًا وتأثرًا وقائرًا فقال رحمه الله تعالى: "ومن تتبع مذاهبهم ورزق الإنصاف من نفسه، علم- لا محالة- أن الموطأ عُدة مذهب الشافعي ورأسه، ومصباح مذهب أبي حنيفة ونبراسه، وهذه المذاهب بالنسبة للموطأ كالشروح للمتون، وهو منها بمنزلة الدوحة من الغصون...وأن الكتب المصنفة في السنن كصحيح مسلم وسنن أبي داود والنسائي وما يتعلق بالفقه من صحيح البخاري وجامع الترمذي مستخرجات على الموطأ تحوم حومه، وتروم رومه". أ

رابعًا: غزارة مؤلفات المذهب المالكي وكثرة أعلامه في البلاد الإسلامية:

1- غزارة مؤلفات المذهب المالكي: يُعدُّ المذهب المالكي من أكثر المذاهب الإسلامية تأليفًا، فإذا ما قورن بالمذاهب الأخرى وخاصة التي كانت منحصرة الانتشار أو التي ظهرت وكان مصيرها الاندثار فإن المذهب يعد من أكثرها تأليفًا وتصنيفًا، ومن جملة المصنفات في المذهب المالكي:

الموطأ للإمام مالك.

المدونة برواية سحنون.

التهذيب للبرادعي.

المستخرجة (العتبية) للعتبي.

الجامع لابن يونس.

الواضحة لابن حبيب.

النوادر والزيادات على ما في المدونة من غيرها من الأمهات لابن أبي زيد القيرواني.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 93 \_\_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

المسوى شرح الموطأ لولي الله الدهلوي، ص63. المسوى المرح الموطأ المركب ا

## مجلة الهندي المعامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

عقد الجواهر الثمينة في مذهب عالم المدينة لابن شاس.

التبصرة للخمى.

الموازية لابن المواز.

الرسالة لابن أبي زيد القيرواني.

فهذا غيض من فيض بخصوص مؤلفات المالكية وإلا فغيرها كثير، ذكرت بعضها تمثيلًا لا حصرًا، ناهيك عن الشروح والمختصرات والحواشي وغيرها من ضروب التأليف، كل هذا شكل مادة علمية خصبة ساهمت في انتشار المذهب وشيوعه.

يضاف إلى ذلك غزارة ما أملى الإمام مالك من علم، حيث يجد الباحث بغيته في تراث الإمام وما أملاه عكس بعض المذاهب، وفي هذا يقول القرافي وهو يتحدث عن مميزات قوة المذهب المالكي وخصائصه التي انبنى عليها الاختيار والتقديم: "...ومنها أنه أملى في مذهبه نحوًا من مائة وخمسين مجلدًا في الأحكام الشرعية، فلا يكاد يقع فرع إلا ويوجد له فيه فتيا بخلاف غيره ممن لا يكاد يجد له أصحابه إلا القليل من المجلدات؛ كالأم للشافعي، وفتاوى مفرقة في مذهب أحمد وأبي حنيفة في كتب أصحابهم، ثم خرج أصحابهم بقية مذاهبهم على مناسبات أقوال أئمتهم، ومعلوم أن التخريج قد يوافق إرادة صاحب الأصل وقد يخالفها، حتى لو عرض عليه المخرج على أصله لأنكره، وهذا معلوم بالضرورة، ولا خفاء أن من قلّد مذهبًا فقد جعل إمامه واسطة بينه وبين الله تعالى، وسكون النفوس إلى قول الإمام القدوة أكثر من سكونها إلى أتباعه بالضرورة". أ

2- كثرة علماء المذهب المالكي في ربوع البلاد الإسلامية: يعتبر المذهب المالكي من المذاهب الفقهية واسعة الانتشار في البلاد الإسلامية، إذ لم يكن منحصرًا في بلد واحد، أو في منطقة دون أخرى، مما تشكلت معه مجموعات مستقلة لها خصوصياتها

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 94 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الذخيرة، 1/34-35.

## مجلة العنب المعود: العوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

ومميزاتها مع مراعاة أصول المذهب الكبرى. وهذه المدارس هي:

أ - المدرسة المدنية، ومن أعلامها:

- ابن كنانة الذي خلف الإمام مالك في مجلسه بعد وفاته.

- ابن نافع.

- ابن الماجشون.

- مطرف بن عبد الله.

- محمد بن مسلمة المخزومي.

ب- المدرسة المصرية، ومن أعلامها:

- عثمان بن الحكم الجذامي.

- عبد الرحيم بن خالد الجمحي.

- ابن القاسم.

- أشهب.

- أصبغ بن الفرج.

- الحارث بن مسكين.

ج- المدرسة العراقية، ومن أعلامها:

- أبو القاسم بن الجلاب.

- أبو بكر الأبهري.

- القاضي أبو الحسن بن القصار.

- القاضي عبد الوهاب.

## مجلة الهناب العوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

- القاضي أبو الفرج.
- القاضي إسماعيل بن إسحاق.
- د- المدرسة المغربية الأندلسية، ومن أعلامها:
  - أسد بن الفرات.
    - ابن أبي زيد.
    - ابن أشرس.
    - ابن القابسي.
      - ابن اللباد.
      - ابن رشد.
  - دراس بن إسماعيل.
    - سحنون.
    - شبطون.
    - على بن زياد.

فهذه أهم مدارس المذهب المالكي والتي توزعت في أغلب ربوع البلاد الإسلامية مما جعل المذهب منتشرًا، كثير الأتباع، قوى الاعتماد.

العامل الثالث: عامل شخصية الإمام مالك وصفاء اعتقاد علماء المذهب: ونقصد بهذا العامل ما يرجع إلى شخصية الإمام مالك رَصَوْلَيْفُهَمْنَهُ من حيث سيرته وعلمه بالإضافة إلى ما كان عليه علماء المالكية من صفاء العقيدة، ، ونجمل ذلك في النقاط الآتية:

أولًا: سيرة الإمام مالك ومنزلته العلمية عند أهل المغرب خصوصًا وغيرهم عمومًا: لقد عرف عن أهل المغرب قديمًا وإلى عصرنا اليوم تشبثهم وحبهم لكل ما له صلة

## مجلة الهناب الموامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

برسول الله صَالِمَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ وَآل بيته، وولادة الإمام مالك بمدينة رسول الله صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ ونشأته بها وملازمته لها جعل المغاربة يتعلقون بمذهبه؛ يجلون مؤسسه ويعظمون شأنه، وهم بهذا يصلون به موطن رسول الله . حيث جعلت ملازمة الإمام مالك لمدينة رسول الله أجل العلماء اهتداء بسيرة رسول الله ، وأعظمها وأقربها لتحقيق الأحكام التي شرعت في الإسلام.

كما أنّ سيرة الإمام مالك بين العلماء لا تخفى على أحد، فقد قال فيه تلميذه الإمام الشافعي: "مالك أستاذي وعنه أخذت العلم، وما أحد أمن علي من مالك، وجعلت مالكا حجة بيني وبين الله، وإذا ذكر العلماء فمالك النجم الثاقب، ولم يبلغ أحد مبلغ مالك في العلم لحفظه وإتقانه وصيانته". أ

وقال فيه ابن هرمز شيخه: "عالم الناس"، <sup>2</sup> وقال سفيان بن عيينة لما بلغه وفاته: "ما ترك على الأرض مثله، وقال: مالك إمام، ومالك عالم أهل الحجاز، ومالك حجة في زمانه، ومالك سراج الأمة، وما نحن ومالك إنما كنا نتبع آثار مالك". <sup>3</sup>

ثانيًا: ورع الإمام مالك وتقواه المشتهرة بين العامة والخاصة: وفي هذه الصفات وما يتصل بها شهد له جمع غفير من العلماء بذلك، فقد قال فيه ابن وهب: "ما رأت عيني قط أورع من مالك بن أنس"، 4 وقال محمد بن خالد: "كنت إذا رأيت وجه مالك رأيت أعلام الآخرة في وجهه". 5 ولا أدل على ورعه وتقواه وحبه لرسول الله ما كان يفعل في مدر مجالس التحديث، حيث كان رحمه الله تعالى إذا أراد الحديث توضأ، وجلس على صدر

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 97 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ترتیب المدارك، 76-75/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، 75/1.

<sup>3</sup> نفس المصدر، 75/1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفس المصدر، 51/2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفس المصدر، 50/2.

## مجلة الهنفرب: العوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

فراشه وسرح لحيته، وتمكن من الجلوس بوقار وهيبة، ثم حدَّث، فقيل له في ذلك فقال: أحب أنْ أعظّم حديث رسول الله ، فلا أحدث به إلا على طهارة متمكنًا". أ

ثالثًا: تعميره وطول إقرائه: لقد عاش الإمام مالكًا بضعًا وثمانين سنة، وهي فترة طويلة مقارنة مع بعض الأئمة كأبي حنيفة والشافعي وأحمد رحمهم الله تعالى، وقد كان لهذه الفترة الأثر البالغ في كثرة تلامذته ووفرة تراثه، إذ طول هذه المدة حدث وأفتى وألف ونقح وأضاف وصحّح، قال القرافي في ترجيح مذهب الإمام مالك عن غيره من خلال ذكر مجموعة من المرجحات: "... ومنها طول عمره في الإقراء والإفتاء سنين، ومعلوم أنهما ينبوع الاطلاع". كما أنّ طول مدة حياته جعل الناس يتوجهون إليه ويتتلمذون على يديه من مختلف بقاع البلاد الإسلامية مما أكثر طلابه الذين حملوا فيما بعد مشعل المذهب فنشروه في مختلف البقاع، وكان من هذه البقاع المغرب الذي تتلمذ على يدي الإمام جملة من علمائه، وكانوا سفراء له في بلدانهم؛ فكان لهم الفضل بعد الله عنّ وجلّ في انتشار المذهب ورسوخه إلى يومنا هذا رغم ما شهدته بعض فترات التاريخ من محن عصيبة، المذهب ورسوخه إلى يومنا هذا رغم ما شهدته بعض فترات التاريخ من محن عصيبة، ضيق فيها على أهله، وحوربوا على انتمائهم له، لكن شاءت قدرة الله لهم الثبات.

رابعًا: صفاء المذهب ونقاء اعتقاد علمائه من البدع: إنّ ثما يحسب للمذهب المالكي مقارنة مع غيره من المذاهب ما كان لعلمائه من نقاء المعتقد من كل شوائب البدع. كل هذا جعل أهل المغرب يركنون إليه ويميلون عن غيره من المذاهب لوجود بعض علمائها ضمن خندق الاعتزال أو غيره من المعتقدات المخالفة لاعتقاد أهل المغرب الصافي، يقول المرحوم محمد المكي الناصري: "ونظرا لبراءة مالك وأصحابه من الشبه والبدع الضالة، على خلاف كثير من حملة المذاهب الآخرين الذين جمعوا بين الشبه والبدع الفقهي والانتماء لإحدى الفرق الخارجة عن السنة، فقد وقع

<sup>1</sup> تزيين الممالك بمناقب الإمام مالك، ص38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الذخيرة، 34/1.

# مجلة الهناب العوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

الاختيار نهائيًا على المذهب المالكي لضمان الوحدة التشريعية والوحدة القضائية من جهة، ولبعده عن كل ما تشم منه رائحة الخلافات الاعتقادية من جهة أخرى". أ

العامل الرابع: عامل الرحلة العلمية: تعدّ الرحلة من أهم عوامل تحصيل العلم ونشره، فمن رحل من العلماء وفارق بلده يستفيد ويفيد، يؤثر علميًا ويتأثر. وقد كان لعلماء المغرب النصيب الوافر منها سواء ناحية المشرق أو غيره من البلدان الإسلامية، يقول ابن خلدون: "وأما مالك رحمه الله تعالى فاختص بمذهبه أهل المغرب والأندلس، وإن كان يوجد في غيرهم إلا أنهم لم يقلدوا غيره إلا في القليل؛ لما أنّ رحلتهم كانت غالبا إلى الحجاز، وهو منتهى سفرهم، والمدينة يومئذ دار العلم ومنها خرج إلى العراق وشيخهم يومئذ وإمامهم مالك بن أنس وشيوخه من قبله، وتلاميذه من بعده، فرجع إليه أهل المغرب والأندلس، وقلدوه دون غيره ممن لم تصل إليهم طريقته". 2

ونذكر على سبيل المثال لا الحصر بعض الأعلام، ووجهات رحلاتهم، وأهم الإضافات التي أضافوها للمذهب.

فبالإضافة إلى الإمام سحنون وعلي بن زياد التونسي وزياد بن عبد الرحمان بن شبطون الذين أدخلوا المذهب إلى القيروان والأندلس. أنجد من علماء المغرب الأقصى الذين رحلوا ورجعوا إلى المغرب بالمصنفات المالكية فعلموه ودرسوه لأهل المغرب، ومنهم:

القاضي عامر بن محمد بن سعيد القيسي؛ أول من أدخل كتاب الموطأ إلى المغرب زمن المولى إدريس بن إدريس، سمع من مالك وسفيان والثوري وروى عنهم كثرة، قدم من المشرق إلى الأندلس ثم إلى المغرب. 4

\_

المجلر:<sub>12</sub> ——العرو:<sub>3</sub> -

<u>ا</u> لاس بد

J. - 3. 3.

المذهب المالكي مذهب المغاربة المفضل، للمكي الناصري، ص80 ضمن أعمال ندوة الأمام مالك بفاس.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المقدمة، 568/1.

<sup>37.</sup> ينظر: جذوة المقتبس، 388/1، ترتيب المدارك، 15/1، المذهب المالكي بالغرب الإسلامي، ص37.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الاستقصا، 219/1، الدرر النفيس، ص248.

# مجلة الونيد - . - . - . - . انتشار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والأثار

دراس بن إسماعيل؛ أول من أدخل المدونة إلى المغرب في القرن الرابع الهجري. سمع من علماء القيروان ومصر والأندلس. أ

عبد الرحيم بن أحمد السبتي الفاسي المعروف بابن العجوز؛ رحل إلى الأندلس وكذلك القيروان وسمع من ابن أبي زيد وأدخل النوادر إلى سبتة.<sup>2</sup>

القاضي عياض اليَحْصَبي؛ كانت رحلته إلى المشرق والأندلس فأخذ عن علمائهم وأخذ عنه الكثير من علماء المغرب، نقل الذهبي عن ابن بشكوال قوله في القاضي عياض: "هو من أهل العلم والتفنن والذكاء والفهم، استقضى بسبتة مدة طويلة حمدت سيرته فيها، ثم نقل عنها إلى قضاء غرناطة فلم يطول بها، وقدم علينا قرطبة فأخذنا عنه"،<sup>3</sup> وهو دفين مراكش.

ابن الإمام أبو عبد الله محمد بن ابراهيم التلمساني؛ أخذ عن علماء المشرق والمغرب، أول من أدخل إلى المغرب الشامل لبهرام، وحواشي التفتازاني على العضد.<sup>4</sup>

هؤلاء بعض الأعلام ورحلاتهم وما أدخلوه إلى المغرب نتيجة رحلتهم، من هنا تتضح أهمية الرحلة في انتشار المذهب المالكي بالمغرب.

العامل الخامس: عامل تشابه البيئتين المغربية والحجازية: تعد بيئة البلد من أهم العوامل الذي تؤثر في اختيار المذهب الملائم لأهل هذه البيئة، والمغرب تتشابه بيئته مع بيئة الحجاز عمومًا والمدينة النبوية على الخصوص- التي كانت حاضنة المذهب المالكي- من حيث غلبة طابع البداوة عليها، هذه الخاصية التي تجعل مسائل الأعراف والعادات أصلًا من أصول التحاكم إليها، فتجعل هذه الأعراف والعادات طبيعة المذهب عملية

يوليو-سبتم

الديباج المذهب، 190/1، ترتيب المدارك، 82/6 - 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: تاريخ الإسلام للذهبي، 321/9، شجرة النور الزكية، 91/1.

<sup>3</sup> سير أعلام النبلاء، 49/15-51.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> شجرة النوز الزكية، 366/1.

أكثر منها نظرية، بعيدة عن كل ما يوغل في الافتراض والاحتمال، وهذا يتناسب مع طبيعة المذهب المالكي الذي جعل من أصوله العرف قوليًا كان أو عمليًا، يقول ابن خلدون وهو يقرر اختيار المغرب للمذهب المالكي ويذكر وجه الاختيار: "وأما مالك رحمه الله تعالى فاختص بمذهبه أهل المغرب والأندلس... فالبداوة كانت غالبة على أهل المغرب والأندلس، ولم يكونوا يعانون الحضارة التي لأهل العراق، فكانوا إلى أهل الحجاز أميل لمناسبة البداوة، ولهذا لم يزل المذهب المالكي غضا عندهم، ولم يأخذه تنقيح الحضارة وتهذيبها كما وقع في غيره من المذاهب". أ

وعندما نتحدث عن توافق البيئتين الحجازية والمغربية من حيث البداوة على رأي ابن خلدون فهذا لا يعني التشابه من حيث خشونة الطبع وحدته، والانغماس في التخلف، بل هو تشابه من حيث التشبث بالتقاليد والأعراف وعدم الانسياق وراء مظاهر التحضر الوافد الجارف.2

العامل السادس: العامل الديني الأثري: ونقصد بهذا العامل ما ورد من آثار ومناقب تبشر برسوخ الإمام مالك في العلم، كيف لا وقد ورد ذلك عن الصادق المصدوق نبينا محمد ، حيث ورد حديثان نبويان في الباب أحدهما يختص بالإمام مالك حسب بمهور شراح الحديث، وثانيهما في تمذهب أهل المغرب حسب بعض الروايات.

الحديث الأول: عن أبي هريرة رَحَعَلِيَتُهَءَنهُ قال: "يوشك أن يضرب الناس أكباد الإبل يطلبون العلم فلا يجدون أحدا أعلم من عالم المدينة". 3

جاء في ترتيب المدارك: "قال القاضي عياض أبو الفضل رضي الله تعالى عنه: فوجه

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 101 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مقدمة ابن خلدون، 568/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: محاضرات في تاريخ المذهب المالكي لعمر الجيدي، ص37.

سنن الترمذي، كتاب العلم باب ما جاء في عالم المدينة، رقم الحديث 2680، ورواه الحاكم في مستدركه، كتاب العلم باب يوشك الناس أن يضربوا أكباد الإبل، رقم الحديث 315.

# مجلة الهنسك - · - · - · - انتشار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

احتجاجنا بهذا الحديث من أنه مالك من ثلاثة أوجه:

أحدها: تقييد السلف بأنّ المراد بالحديث هو حسبما نقلنا عنهم وما كانوا ليقولوا ذلك إلا عن تحقيق...

الوجه الثاني: أنك إذ اعتبرت ما أوردناه من شهادة السلف الصالح بأنه أعلم من على ظهر الأرض، وأعلم من بقي، وأعلم الناس، وإمام الناس، وعالم المدينة... وإجماعهم على تقديمه، وطالعت ذلك فيما نورده من أخباره ظهر وبان أنه المراد بالحديث.

الوجه الثالث: هو ما نبه عليه بعض الشيوخ من أنّ طلبة العلم لم يضربوا أكباد الإبل من شرق الأرض وغيرها ولا رحلوا إليه من الآفاق رحلتهم إلى مالك. لما اعتقدوا فيه من تقديمه على سائر علماء وقته. ولو اعتقدوا ذلك في غيره لما ولوا إليه، فالناس أكيس من أن يجمدوا رجلًا من غير أن يجدوا آثار إحسان". 1

فهذا الحديث يحتج به المالكية على الخصوص بأفضلية إمامهم وريادته العلمية، مما جعل أهل المغرب وغيرهم يرجحون الإمام مالك ومذهبه في الاعتماد كمذهب رسمي لهم.

الحديث الثاني: عن سعد بن أبي وقاص قال: قال رسول الله: "لا يزال أهل الغرب ظاهرين على الحق حتى تقوم الساعة"، وقد روى بقي بن مخلد في مسنده "لا يزال أهل المغرب"، قال القرافي وهو يتحدث عن مذهب الإمام مالك ترجيحًا وتقديمًا من خلال بيان أهم خصائصه ومرجحاته عن غيره: "... ومنها ما ظهر من مذهبه في أهل المغرب واختصاصهم به، وتصميمهم عليه مع شهادته عليه السلام لهم بأنّ الحق يكون فيهم ولا يضرهم من خذلهم إلى أن تقوم الساعة، فتكون هذه الشهادة لهم

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 102 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ترتیب المدارك، 73/1-74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> صحيح مسلم، كتاب الإمارة باب قوله صلى الله عليه وسلم: لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم، رقم الحديث 1925.

 $<sup>^{3}</sup>$  المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم،  $^{761/3}$ 

## مجلة الهند العوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

شهادة له بأن مذهبه حق؛ لأنه شعارهم ودثارهم، ولا طريق لهم سواه، وغيره لم تحصل له هذه الشهادة". <sup>1</sup>

فهذا الحديث يعتبر أيضًا سببًا من أسباب أخذ أهل المغرب بمذهب الإمام مالك لما حصل له من التنويه والترغيب من رسول الله ولما خص به أهل المغرب من التشريف والتنويه.

#### المبحث الثاني: آثار انتشار المذهب المالكي بالمغرب

تعددت آثار انتشار المذهب المالكي بالمغرب وتنوعت، إذ شملت هذه الآثار جوانب عدة منها العلمي والفكري والمنهجي وغيرها، ومن هذه الآثار نذكر ما يلي:

الأثر الأول: محاربة التطرف والغلو: لقد تقدم أنّ علماء المغرب المالكية من أكثر علماء الأمة الإسلامية صفاء في المعتقد وبعدًا عن التطرف والغلو، إذ وحدة مذهبهم ساهمت بشكل كبير في حصانة المغرب وأهله من كل أنواع الغلو العقدي والفكري؛ وقد كان لعلماء الغرب الإسلامي المالكية منهم الدور الكبير في محاربة الخوارج والإباضية وغيرهم من الطوائف التي استحلت الدماء، وعاتت فسادًا في الأرض، فهذا الإمام سحنون رحمه الله تعالى فرق حلقهم وحاربهم بالعلم. قال القاضي عياض: وهو يتحدث عنه: "...وهو أول من نظر في الحسبة من القضاة وأمر الناس بتغيير المنكر، وأول القضاة فرق حلق أهل البدع، وشرد أهل الأهواء منهم، وكانوا فيه حلقا من الصفرية والإباضية المغيرية، وكانوا فيه حلقا يتناظرون فيه ويظهرون زيفهم، وعزلم أن يكونوا أئمة الناس، أو معلمين لصبيانهم، أو مؤذنين، وأمرهم أن يجتمعوا، وأدب جماعة منهم بعد هذا خالفوا أمره، وتوب جماعة منهم...". 2

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 103 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الذخيرة، 35/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ترتيب المدارك، 60/4.

## مجلة الهنيب - . - . - . - . انتشار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والأثار

ومن وسائل محاربة المالكية للتطرف والغلو التأليف، حيث انبرى مجموعة منهم إلى التأليف دحضًا للمعتقدات الفاسدة وتبيينًا للحق، ومن هؤلاء العلماء ابن عبد البر في التمهيد والإمام المازري في المعلم وغيرهم كثير. أ

وفي عصرنا اليوم نجد المغرب واقفًا شامخًا ومتماسكًا بفضل ثوابته التي جعلت فكر التطرف دخيلًا عليه، منبوذًا من طرف أهله، إذ أهل المغرب عرف عليهم التوسط والاعتدال دون ميل إلى الإفراط أو التفريط، فهذا المنهج أصيل في المذهب المالكي متوغل في فروعه.

الأثر الثاني: الاحتراز من فوضى الإفتاء والاستفتاء: إنَّ الفتيا من وسائل معرفة أحكام الله تعالى في النوازل التي تحل بالناس، وهي من الأمر الجلل الذي قد تصلح به أحوال الناس إذا احترمت قواعدها وروعيت منابعها، وفي المقابل قد تكون سبب فساد أحول الناس إذا تم الإخلال بهذه القواعد، أو وقع الخطأ في استفتاء المنابع والمشارب.

إنَّ أحوال المسلمين اليوم في بعض تجلياتها تشهد تسيبًا في الفتوى، وتعديًا على القواعد في الاستفتاء، خاصة مع الانفتاح على العالم في إطار العولمة وما تشهده وسائل التواصل من طفرة وتقدم.

ويُعَدُّ المغرب من أبرز الدول على المستوى الرسمي الذي اختار مأسسة الفتوى في إطار هياكل ومؤسسات منظمة قانونًا، ومؤطرة بمذهب فقهي يضمن للبلد الوحدة في الأحكام، وعدم التخبط في فوضي الإفتاء؛ إذ لعب ويلعب المذهب المالكي دورًا بارزًا في الحفاظ على نظام الفتوي بعيدًا عن الاضطراب والفوضي؛ فهذا المذهب له خصائصه ومميزاته التي تتقاطع مع المذاهب الأخرى في بعضها وينفرد عنها في البعض الآخر، كما أنَّ لأهل المغرب خصوصياتهم وأعرافهم وعاداتهم التي تميزهم عن

يوليو- َ

ينظز: المعلم بفوائد مسلم 294/1. التمهيد 157/7.

## مجلة الهناب المالكي بالمغرب: العوامل والأثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والأثار

غيرهم، فلا يتصور أن يستفتى في نازلة معينة- خاصة ما يعرض من الوقائع والمستجدات للناس- شخص يقطن بغير المغرب وفي المغرب علماؤه وأهل الفتيا من أفراد ومؤسسات، لأن هذا مظنة الاضطراب والتلفيق.

إنّ صمام الأمان للفتيا في المغرب هو وحدة المذهب المالكي وانتشاره في كل ربوع المغرب، حيث يراعي أعراف الناس وعاداتهم، ويأخذ بالمصالح المرسلة فيما يعرض لهم من الوقائع، كل ذلك وفق منهج علمي رصين ارتضاه أهل الحل والعقد في كل مجال ضمن هذا البلد الحبيب.

الأثر الثالث: ضمان الاستقرار والوحدة السياسية: تعد وحدة المذهب بالبلد أهم ركائز الاستقرار السياسي ودعائمه، إذ تعدد المذاهب وتعصب أصحابها لها سبب من أسباب عدم الاستقرار السياسي، هذا نلحظه حديثًا وكذلك الأمر قديمًا، وسواء كان المذهب مرتبطًا بالفروع أو بالاعتقاد، ولا أدل على ذلك ما وقع من اضطرابات في مسألة خلق القرآن كأنموذج على ذلك، وقد عاش المذهب المالكي بعض التضييق زمن الموحدين خاصة أيام الخليفة عبد المومن بن علي ويعقوب المنصور، على النقيض من ذلك شهد عهد المرابطين وحدة سياسية نتيجة عوامل عدة منها وحدة المذهب وانتشاره بالبلاد، ويمكن الحديث عن الوحدة السياسية للمغرب كثمرة من ثمرات وحدة المذهب وانتشاره من خلال بيان العلاقة بين الفقهاء المؤسسين للدولة المشاركين في البناء الأولي والتوحيد المنشود من جهة والحكام المتعاقبين على حكم الدولة من جهة ثانية؛ فنذكر تمثيلًا أبا عمران الفاسي (ت:430هـ) 1 الذي كان له دور كبير في مرحلة تأسيس الدولة المرابطية ووحدتها، فقد كان أبو عمران: "يأم بالمعروف وينهي عن المنكر، وبسبب ذلك أخرجه من فاس الطغاة من أهل فاس، العاملون عليها لمغراوة، فاستقر بالقيروان إلى أن توفي سنة (ت:430هـ) وهو الذي العاملون عليها لمغراوة، فاستقر بالقيروان إلى أن توفي سنة (ت:430هـ) وهو الذي العاملون عليها لمغراوة، فاستقر بالقيروان إلى أن توفي سنة (ت:430هـ) وهو الذي

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 105 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ترجمته بترتیب المدارك، 246/7 وما بعدها.

# مجلة الهناكي بالمغرب: العوامل والأثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والأثار

ندب أبا زكرياء يحيى بن إبراهيم اللمتوني الصنهاجي إلى طغاة من أهل المغرب، وجهاد أهل بورغواطة من السوس الذين تقدم ذكرههم، وتولى بعضهم القضاء بفاس في أيام لمتونة وفي غير فاس من المغرب". أ

استنادًا إلى هذا: "يكون أبو عمران- وهو بعيد عن وطنه- قد خطط الخطوط الأولى مع هذا الرئيس البربري- مؤسس الدولة المرابطية- لقيام دولة مغربية قوية الأسس، صحيحة العقيدة، تكون لها الصلاحية للقضاء على هذه الفوضى السياسية والعقدية التي تخبط فيها المغرب عدة سنوات² ومن العلماء أيضًا وجاج بن زلو اللمطي،3 وعثمان بن مالك وغيرهم كثير.

انطلاقًا من كل ما تقدم فوحدة المذهب وانتشاره أسهما ويسهمان في ضمان الاستقرار السياسي للبلاد، والبعد عن كل العواصف التي قد تنغص صفو هذا الاستقرار. وهذا ما نلحظه في بلدنا الحبيب تحت إمارة أمير المؤمنين، إذ تندرج الوحدة المذهبية ضمن التوابث الدينية للبلاد.

الأثر الرابع: التلاقح العلمي بين أهل المغرب بجميع مناطقه والأندلس: نظرًا للتقارب الجغرافي بين المغرب والأندلس، ونظرًا لوحدة المذهب بالبلدين مذ كان التبادل العلمي بين المنطقتين واضحًا وجليًا نتيجة هذه الوحدة والانتشار المذهبي، فإنه يمكن النظر إلى المسألة من زاويتين:

الزاوية الأولى: استفادة المغرب من علماء الأندلس: لقد شهدت حقبة المرابطين حركة علمية بين المغرب والأندلس أثرت الحقل العلمي تحصيلًا وتدريسًا وتأليفًا، وذلك لما لاقاه العلماء من ترحيب وتشجيع من طرف السلطة الحاكمة، فمن العلماء الذين وفدوا على المغرب من الأندلس وكان لهم أثر كبير في إثراء مجالس العلم أولًا،

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 106 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

-

<sup>1</sup> بيوتات فاس الكبرى، ص44-45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو عمران الغفجومي أول مفكر في تأسيس دولة المرابطين، ص404.

التشوف إلى رجال التصوف، ص89، الحلل الموشية، ص9.

# مجلة الهناب العوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

والخزانة التأليفية ثانيًا، للمغرب خصوصًا وللعالم الإسلامي عمومًا، نجد منهم:

محمد أغلب بن أبي الدوس حيث اشتغل بالإقراء والتدريس بمراكش. أ

محمد بن مسعود بن أبي الخصال الغافقي من علماء التفسير والحديث واللغة نزل بمراكش أيضا.<sup>2</sup>

عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن قاسم بن منصور اللخمي قاضي الجماعة بمراكش.3

محمد بن حكم بن أحمد بن باق السرقسطي. 4

أبو إسحاق إبراهيم بن أبي الفضل بن صواب الحجري الشاطبي. 5

الزاوية الثانية: استفادة الأندلس من علماء المغرب: كما كانت رحلة علماء الأندلس إلى المغرب فكذلك الأمر بالنسبة لعلماء المغرب نحو الأندلس، ونذكر من علماء المغرب الذين رحلوا إلى الأندلس فأقاموا المجالس وحلق العلم:

عبد الله بن إبراهيم الكتامي الذي كان يخلف أبا الوليد الباجي في التدريس حالة غيابه، حيث درس بالأندلس العقيدة والفقه وغيرهما.<sup>6</sup>

عبد الله بن سعيد الوجدي.

أبو العباس محمد بن سعيد الذي درس بإشبيلية بعد رحلته من المغرب إلى الأندلس.<sup>8</sup>

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 107 \_\_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الذيل والتكلة لكتابي الموصول والصلة، 223/1-224.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المعجب في تلخيص أخبار المغرب، ص237-238.

<sup>3</sup> المقتضب من كتاب تحفة القادم، ص177.

<sup>4</sup> مدينة فاس في عصري المرابطين والموحدين، ص285.

معجم علماء اللغة والنحو في الأندلس من الفتح إلى سقوط الخلافة، ص27.

<sup>6</sup> الصلة لابن بشكوال، 664/2.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> النبوغ المغربي في الأدب العربي، 86/1.

<sup>8</sup> المقتضب لابن الآبّار، 48/1 و158-159.

# مجلة العنب - · - · - · - · انتشار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

أبو القاسم عبد الرحمان بن محمد المعافري من علماء سبتة درس علمي الأصول والكلام بالجزيرة الخضراء. أ

فهؤلاء بعض الأعلام من كلتا الناحيتين رحلوا إلى العدوة الأخرى ففادوا وأفادوا في إطار التلاقح العلمي الذي ضمنته عوامل عدة منها وحدة المذهب وشيوعه في كلتا الناحيتين.

الأثر الخامس: ازدهار النشاط التأليفي: شكل انتشار المذهب المالكي ببلاد المغرب عاملًا أساسيًا في ازدهار حركة التأليف العلمي، حيث تنوعت مؤلفات علمائه في علوم شتى. كل هذا كان نتاج حركة علمية بين بلدان الغرب الإسلامي، أو بين هذه البلدان وباقي المناطق الإسلامية.

# ففي علوم القرآن<sup>2</sup> هناك مؤلفات كثيرة منها:

"التقريب في القراءات السبع" لأبي العباس أحمد بن محمد المعروف بالمسيلي (ت539هـ). "محاسن المجالس" لابن العريف أبي العباس أحمد بن محمد الصنهاجي (ت536هـ). وله أيضًا كتاب "مطالع الأنوار ومنابع الأنوار".

"نظم الدرر الطوالع في قراءة الإمام نافع" لابن بري التازي والذي شرحه مجموعة من العلماء منهم ابن المجراد (ت778هـ). وابن غازي (919هـ).

### -في علم الحديث والسير والشمائل.<sup>3</sup>

"الابتهاج في أحاديث المعراج" لأبي الخطاب عمر بن الحسين بن دحية الكلبي السبتي (ت633هـ)، وله أيضًا "أداء ما وجب من بيان وضع الوضاعين في رجب".

<sup>2</sup> ينظر: المقتضب، 47/46/1، الإسهام الفكري للبربر في الأندلس من العهد العامري إلى نهاية الوجود المرابطي، ص169-170.

المجلد:12 كورو: 108 كورو: 108 كورود سبتمبر 2023

\_

<sup>1</sup> النبوغ المغربي، 91/1.

<sup>3</sup> ينظر: الإسهام الفكري للبربر في الأندلس، ص147 وما بعدها، تاريخ الأدب العربي، ص161 وما بعدها.

# مجلة الهنب المعوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

"الشفا في التعريف بحقوق المصطفى" للقاضي عياض اليحصبي السبتي (ت544هـ)، وله أيضًا "مشارق الأنوار إلى صحيح الآثار".

مطالع الأنوار على صحاح الآثار لابن قرقول أبي إسحاق إبراهيم بن عبد الله بن ياسين الحمزي المتوفى بفاس سنة (569هـ).

إحكام النظر في أحكام النظر بحاسة البصر لأبي الحسن علي بن محمد بن عبد الملك بن القطان الفاسي (ت628هـ) وله أيضًا "بيان الوهم والإيهام الواقعين في كتاب الأحكام".

#### - في النوازل الفقهية.

نوازل أبي عمران الفاسي.

نوازل أبي الحسن الصغير الفاسي (ت719هـ).

المعيار المعرب للونشريسي (ت914هـ).

نوازل العلمي الشفشاوني (ت1127هـ).

نوازل ابن سودة (ت1209هـ).

#### - في القواعد الفقهية.

تأسيس القواعد والأصول لمبتغى الوصول لأحمد زروق.

قواعد الأحكام لعبد الله محمد بن محمد المقرى.

إيضاح المسالك إلى قواعد الإمام مالك لأحمد بن يحيى الونشريسي.

المنهج المنتخب على قواعد المذهب لأبي الحسن على بن قاسم الزقاق.

تكميل المنهج إلى أصول المذهب لعبد الله محمد بن أحمد ميارة الفاسي.

فهذه بعض ضروب العلوم التي ألف فيها فقهاء المغرب وغيرها كثير، ذكرت

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023

# مجلة الهنك - · — · — · — انتشار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

شذرات من مصنفاتها وإلا فهي كثيرة من أن يحصيها بحث مثل هذا، وهذه الكثرة والغزارة في التأليف جاءت نتاجًا لرسوخ المذهب المالكي وتعميره بالمغرب طويلًا مما ساعد في ثراء معرفي تجلى في كثرة التآليف والمصنفات.

الأثر السادس: تأثير المذهب المالكي في بعض التشريعات الوضعية: شكل المذهب المالكي مادة خصبة لبعض القوانين الوضعية وعلى رأسها القانون المدني الفرنسي، إذ من المعلوم أنّ فرنسا قد احتلت دول المغرب الأقصى والأدنى والأوسط، وهذه المناطق كان ينتشر بها المذهب المالكي، وعليه فمن الطبيعي تأثر المحتل بهذه التشريعات، خاصة إذا لمس فيها مصلحة مواطنيه وعدم تعارض هذه القوانين مع مبادئه.

ومن نماذج تأثر القانون المدني الفرنسي بالمذهب المالكي:

-النموذج الأول: المادة 1108 من ق م الفرنسي نصت على ضرورة توفر أربعة شروط في صحة العقد هي: الرضا والأهلية والمحل والسبب، أ حيث جاء في هذه المادة:

#### Article 1108

Quatre conditions sont essentielles pour la validité d'une convention : Le consentement de la partie qui s'oblige ;

Sa capacité de contracter ;

Un objet certain qui forme la matière de l'engagement ;

Une cause licite dans l'obligation.

-النموذج الثاني: في تكوين الزواج ينص القانون الفرنسي على أن: تكوين الزواج يفرض وجود نوعين من الشروط: شروط موضوعية، وشروط شكلية، وتخلف شرط

ينظر: الفقه المالكي في القانون المدني الفرنسي العقد نموذجًا، ص35.

# مجلة الهناب المالكي بالمغرب: العوامل والأثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والأثار

منها يستوجب تارة المعارضة في الزواج وتارة إلغاءه إذا أعلن، أما بخصوص التشريع الإسلامي فتكوين الزواج يفرض وجود نوعين من الشروط، شروط وجود وهي أركان، وشروط صحة، وتخلف ركن يستوجب عدم وجود الزواج، وتخلف شروط صحة يجعله قابلا للإلغاء.

فهذه بعض النماذج التي تبين مدى التشابه بين القانون الفرنسي والمذهب المالكي، وإذا رجعنا إلى المتقدم منهما أمكننا الجزم باستفادة القانون الفرنسي من المذهب المالكي.

# أهم النتائج

- تظافرت مجموعة من العوامل جعلت من المذهب المالكي أساس التمذهب في بلاد الغرب الإسلامي والمغرب الأقصى خصوصًا، هذه العوامل تنوعت وتعددت فجعلت منه المذهب الرسمي للبلاد، وهي نفسها العوامل التي حافظت على انتشاره واستمراره إلى يوم الناس هذا بالمغرب.
- ♦ انتشار المذهب المالكي ببلاد المغرب كان له الأثر البارز على الحياة السياسية
   والاجتماعية والدينية لأهل المغرب، حيث أثر إيجابًا عليها.
- ♦ المذهب المالكي ساهم بشكل كبير في إحياء الحياة العلمية وحيويتها ببلاد الغرب الإسلامي، سواء على مستوى التأليف أو التدريس.
- ♦ كان للسلطة السياسية الدور البارز في انتشار المذهب المالكي بالغرب الإسلامي، وهو ما انعكس إيجابًا أيضًا عليها بحفظ الاستقرار السياسي للحكام الذين دعموه وساهموا في نشره.
- ♦ كان المذهب المالكي وما زال السد المنيع ضد كل عوامل التطرف والانحراف والزيغ الذي يمكن أن تشهده البلدان الإسلامية مع تنامي ظاهرة الغلو والتشدد.
- ♦ لعبت الرحلة العلمية دورًا بارزًا في الإفادة والاستفادة بين أقطار العالم

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023

# مجلة الهند العوامل والأثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والأثار

الإسلامي عمومًا، وبين بلاد الغرب الإسلامي والحجاز خصوصًا.

- ♦ صمود المذهب المالكي إلى يومنا هذا بالمغرب علامة على قوة أصول هذا المذهب وملاءمته للخصوصية المغربية.
- ♦ المنظومة التشريعية الفقهية المغربية شكلت ثراءً معرفيًا أفادت منه منظومات تشريعية وضعية كثيرة منها القانون المغربي وبعض القوانين الغربية كالقانون الفرنسي.

# لائحة المصادر والمراجع

- 1. أبو عمران الغفجومي أو مفكر في تأسيس دولة المرابطين، لعبد القادر زمامة، مقال ضمن أعمال ندوة أبو عمران الفاسي حافظ المذهب المالكي، التي نظمها مركز الدراسات والأبحاث وإحياء التراث بالرابطة المحمدية للعلماء، يوم الخميس 4 جمادى الأولى 1430هـ/ الموافق 30 أبريل 2009م بالرباط، الطبعة الأولى 1431هـ/2010م.
- 2. الأزهار العاطرة الانفاس بذكر بعض محاسن قطب المغرب وتاج مدينة فاس، لمحمد بن جعفر الكتاني، المطبعة الجديدة.
- 3. الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، لأحمد بن خالد بن محمد الناصري الدرعي الجعفري السلاوي، تحقيقق: جعفر الناصري/ محمد الناصري، دار الكتاب، الدار البيضاء، 1418هـ / 1997م.
- 4. الإسهام الفكري للبربر في الأندلس من العهد العامري إلى نهاية الوجود المرابطي (539–371هـ/981م)، رسالة ماجستر قسم التاريخ، جامعة وهران2008 2009م.
- أعلام الفكر الإسلامي في تاريخ المغرب العربي لمحمد الفاضل بن عاشور، مطبعة النجاح تونس.
- أنوار البروق في أنواء الفروق، لأبي العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن
   عبد الرحمن المالكي الشهير بالقرافي، عالم الكتب، بدون طبعة وبدون تاريخ.
- 7. بيوتات فاس الكبرى، لإسماعيل بن الأحمر، دار المنصور للطباعة الرباط 1972م.
  - المريخ الأدب العربي لعمر فروخ، دار العلم للملايين، الطبعة الأولى، بيروت، 1982م.

# مجلة العنب العوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

- 9. تاريخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام، لشمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد الذهبي، تحقيق: الدكتور بشار عوّاد معروف، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، 2003م.
- 10. ترتيب المدارك وتقريب المسالك، لأبي الفضل القاضي عياض بن موسى اليحصبي، تحقيق: جزء 1: ابن تاويت الطنجي، 1965م، جزء 2، 3، 4: عبد القادر الصحراوي، 1966-1970م، جزء 5: محمد بن شريفة، جزء 6، 7، 8: سعيد أحمد أعراب 1981-1983م، مطبعة فضالة- المحمدية، المغرب، الطبعة الأولى.
- 11. تزيين الممالك بمناقب الإمام مالك، لجلال الدين السيوطي، تحقيق: هشام بن محمد حيجر الحسني، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، المغرب، الطبعة الأولى، 1431هـ/2010م.
- 12. التشوف إلى رجال التصوف وأخبار أبي العباس السبتي، لأبي يعقوب يوسف بن يحيى التادلي، تحقيق: أحمد التوفيق، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، الطبعة الأولى، 1984م.
- 13. التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن علم وزارة بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي، تحقيق: مجموعة من الأساتذة، طبع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المغرب، الطبعة الثانية، 1402هـ-1982م.
- 14. جذوة المقتبس في تاريخ علماء الأندلس، لأبي عبد الله محمد بن فتوح بن عبد الله الحميدي، تصحيح: محمد بن تاديت الطنجي، القاهرة د.ت.
- 15. الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، لإبراهيم بن علي بن محمد، ابن فرحون، برهان الدين اليعمري، تحقيق وتعليق: الدكتور محمد الأحمدي أبو النور، دار التراث للطبع والنشر، القاهرة، د. ت.
- 16. ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن

# مجلة العنب - · - · - · - · انتشار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والأثار

- الأكبر، لعبد الرحمن بن محمد بن محمد بن خلدون، تحقيق: خليل شحادة، دار الفكر، بيروت، الطبعة: الثانية، 1408هـ-1988م.
- 17. الذخيرة، لأبي العباس شهاب الدين أحمد القرافي، تحقيق: جزء 1، 8، 13: محمد هي، جزء 2، 6: سعيد أعراب، جزء 3 5، 7، 9 12: محمد بو خبزة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، 1994م.
- 18. سير أعلام النبلاء، لشمس الدين الذهبي، دار الحديث، القاهرة، 1427هـ-2006م.
  - 19. صحيح مسلم، تحقيق رائد بن صبري، دار الحضارة للنشر والتوزيع، د. ت.
- 20. الصلة، لابن شكوال، تحقيق: إبراهيم الأبياري، دار الكتاب المصري، الطبعة الأولى، 1989م.
- 21. القبس في شرح موطأ مالك بن أنس، للقاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي، تحقيق: الدكتور محمد عبد الله ولد كريم، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، 1992م.
- 22. شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، لمحمد مخلوف، علَّق عليه: عبد المجيد خيالي، دار الكتب العلمية، لبنان، الطبعة الأولى، 1424هـ-2003م.
- 23. مباحث في المذهب المالكي بالمغرب، لعمر الجيدي، مطبعة المعارف الجديدة، الطبعة الأولى، 1993م.
- 24. محاضرات في تاريخ المذهب المالكي في الغرب الإسلامي، لعمر الجيدي منشورات عكاظ، 1987م.
- 25. مدينة فاس في عصري المرابطين والموحدين، لجمال أحمد طه، دار الوفاء للطباعة والنشر، مصر، د.ت.
- 26. المذهب المالكي بالغرب الإسلامي إلى منتصف القرن الخامس الهجري نجم الدين الهنتاتي، دار تبر الزمان، تونس، 2004م.

المجلد:12 العددة:3 المجلد:115 يوليو-سبتمبر 2023

# مجلة العنب المعوامل والآثار المذهب المالكي بالمغرب: العوامل والآثار

- 27. المسوى شرح الموطأ، لولي الله الدهلوي تعليق وتصحيح جماعة من العلماء بإشراف دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1403هـ/1983م.
- 28. المعجب المفيد في تلخيص أخبار المغرب، لعبد الواحد المراكشي، تحقيق: محمد سعيد العربان، القاهرة، 1963م.
- 29. معجم علماء اللغة والنحو في الأندلس من الفتح إلى سقوط الخلافة، لرجب عبد الجواد إبراهيم، دار الآفاق العربية بالقاهرة، الطبعة الأولم 1424هـ/2004م.
- 30. المفهم لما أشكل من تلخيص مسلم، لأبي العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم القرطبي، تحقيق: محي الدين ديب، يوسف علي بديوي، أحمد محمد السيد، محمود إبراهيم بزال، دار ابن كثير، دمشق، دار الكلم الطيب، دمشق، الطبعة الأولى 1417هـ/ 1996م.
- 31. المقتضب من كتاب تحفة القادم لابن الآبار، تحقيق: إبراهيم الأبياري، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1410هـ/1989م.
  - 32. النبوغ المغربي في الأدب العربي، لعبد الله كنون الرباط 1380هـ/1960م.
- 33. ندوة الإمام مالك إمام دار الهجرة بفاس، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية 9-10-11-12 جمادى الثانية 1400هـ الموفق 25-26-27-28 أبريل 1980م مطبعة فضالة.
- 34. نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، وذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب، لشهاب الدين أحمد بن محمد المقري التلمساني، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1388هـ ـ 1968م.
- 35. نيل الابتهاج بتطريز الديباج، لأحمد بابا التنبكتي، عناية وتقديم: عبد الحميد عبد الله الهرامة، دار الكاتب، طرابلس ليبيا، الطبعة الثانية، 2000م.

ISSN: 2321-7928

# المدائح النبوية في شعر شوقي

اً. د. سيّد حسنين أختر $^{1}$ 

#### ملخص البحث

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيّد الأنبياء والمرسلين وآله الطيبين وأصحابه أجمعين، أما بعد!

إنّ موضوع المدائح النبوية موضوع مهم جدًا، وقد تناوله جميع الشعراء في جميع البلدان بلا استثناء، والغريب أنّ الهندوس الذين لا يدينون بالإسلام أيضًا قرضوا أبياتًا رائعة في المدائح النبوية، وفي هذا الصدد ألّف الدكتور دهرمندرناته كتاب "بماركرسول" (رسولنا)، جمع فيه قصائد الشعراء الهندوس في المدائح النبوية، وهذا يدلّ على أنّ هذا الموضوع عاد صنفًا من صنوف الكلام، يُطرح فيه الكلام، ويشارك فيه الشعراء في كل دين ونحلة.

وفي هذا البحث المتواضع نرى إسهام العبقريَّيْن: عبقري الشعر العربي أحمد شوقي وعبقري الشعر الأردي والفارسي محمد إقبال في المدائح النبوية، وما تحمله مدائحهما من روائع وبدائع في الفكر والأسلوب والمعنى والمبنى، والتي تربط العبقريّينِ بسلك من الوحدة الفكرية والروعة البيانية، ولكي يتضح المراد على القارئ العربي قمتُ بترجمة ما جاء في البحث من شعر إقبال إلى اللغة العربية.

وقفة موجزة مع شوقي وإقبال: من المعلوم لدى الجميع أنّ كلًا من الشاعر المصري أحمد شوقي والشاعر الهندي محمد إقبال يتمتع بشعبية كبيرة في العالمين: العربي

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 117 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

أستاذ ورئيس، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة دلهي، الهند

#### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . المدائح النبوية في شعر شوقي

والإسلامي، وشوقي من شعراء القرن العشرين في مصر، فقرض الشعر باللغة العربية ويلقّب عن جدارة بأمير الشعراء؛ والعلامة محمد إقبال أيضًا من نفس القرن، ومن شبه القارة الهندية، واختار اللغة الأردية واللغة الفارسية لشعره وإبلاغ فكرته.

وُلد شوقي في عام 1868م بالقاهرة، ونشأ بها، وعاش شوقي في عصرٍ كان الشعر فيه تقليديًا، وكان قد أصاب الأدبَ شيء من الجمود، فقام شوقي بعمل تجديدي، يحاول فيه اتباع طرق الشعراء الكبار من العصر العباسي الذهبي للشعر العربي. أ

ووُلد محمد إقبال في عام 1877م في سيالكوت من ولاية بنجاب الهندية آنذلك، وهي واقعة اليوم في باكستان، وكان الشعر في الهند في ذلك الوقت كلاسيكيًا، وكان الميرزا داغ الدهلوي على رأس الشعراء الأردييّن، فكان يرسل إقبال قصائده إليه للإصلاح، ولكن بعد زمن قليل بدأ إقبال بكتابة القصائد الخاصة، يطلق عليها مصطلح "نظم" باللغة الأردية، ونظم هذه القصائد على العناوين المختلفة والموضوعات العديدة، وبذلك استخدم إقبال نوعًا شعريًّا جديدًا باللغة الأردية، فهكذا قام شوقي وإقبال بتجديد آداب لغتيهما، ونفخا فيهما روح النشاط.2

وعلاوةً على ذلك بينهما عدد من القواسم المشتركة، ومنها أنهما كانا مطلعين على الآداب الإسلامية والغربية، وينتميان إلى الخلفية الثقافية الشرقية، وعاشا في عصرٍ واجهت فيه الأمة الإسلامية تحدياتٍ سياسية في البلدان الإسلامية والهند، وقد كان الاستعمار الغربي يمتد إلى الدول الإسلامية كلها، وكانت الأمة ترزح تحت نير الجهل والفقر والتخلف.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 118 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

\_

ليراجع لترجمة أمير الشعراء: انطون الجميل، شوقي، القاهرة: مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، ط1، 2012م؛ والأمير شكيب أرسلان، شوقي أو صداقة أربعين سنة، مصر: مطبعة عيسي الحلبي وشركاؤه، ط1، 1936م

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ليراجع لترجمة الشاعر الإسلامي محمد إقبال: نجيب الكيلاني، إقبال الشاعر الثائر، القاهرة: الشركة العربية للطباعة والنشر والتوزيع؛ وأبو الحسن علي الحسني الندوي، روائع إقبال، دمشق: دار الفكر، ط1، 1960م

وتحت هذه الظروف الحالكة للعالم الإسلامي ظهرت أصوات مخلصة تنادى بعودة المسلمين إلى النبع الإسلامي الصافي، فكان أحمد شوقي ومحمد إقبال من المفكرين والدعاة الذين شعروا بهذه الحالة، وحاولوا أنْ ينبهوا الأمة الإسلامية إلى هذه التحديات، ومن ثم توالت إنتاجاتهما الشعرية الإسلامية، فتغنى شوقي بمجد الإسلام وماضيه باللغة العربية، وأنشد إقبال القصائد التي كانت فيها رسالة وحكمة وموعظة، وما قرض محمد إقبال شعرًا باللغة العربية، وانما قرض الشعر بالأردية والفارسية.

قصائد شوقى في المدائح النبوية: فموضوع مقالتنا هذه "المدائح النبوية"، أما شوقي فله عدة قصائد في مدح الرسول صلّى الله عليه وسلّم، أشهرها القصائد الثلاث، وهي الميمية والبائية والهمزية، فهمزية شوقي معروفة جدًا، وتُدرس في جامعاتنا أيضًا ومستهلَّها:

الهدى فالكائنات ضياء الزمان وفم للدين والدنيا به بشراء<sup>1</sup> والملأ الملائك حوله

عندما نقرأها يبدو لنا أنّ الماء الصافي يسيل من شلال ونجد فيها من الروعة والقوة والجمال ما لا يوصف، وفوق كل شيء نجدها فائضة بحبُّ الشاعر وعشقه للرسول الأكرم صلَّى الله عليه وسلَّم، الذي يستحق كل هذه الأوصاف؛ بل أكثر منها.

نظم شوقي ميميته على غرار ميمية البوصيري، إنَّ ميمية البوصيري قصيدة رائعة، وفتحت بابًا واسعًا للشعراء لقرض الشعر في مدح الرسول، فنظم عديد من الشعراء على نهجها ومنوالها، ومنهم شوقي أيضًا، فقرض ميميته، ومطلعها:

رِيَمٌ على القاعِ بين البانِ والقلمِ أحلّ سفك دمي في الأشْهُر الحُرُم²

أحمد شوقي، الشوقيات، (مصر: مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، ط1، 2012م)، ص 41

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر السابق، ص 260

قصائد إقبال في المدائح النبوية: نظم إقبال أيضًا قصيدتين بالفارسية في مدح الرسول، ويقال: إنَّ إقبال كان مريضًا ورأى في المنام السير سيَّد أحمد خان مؤسس جامعة على جراه الإسلامية يقول له: إذا نظمت قصيدةً في مدح الرسول، وناجيت به شفاءك فإن الله سوف يشفيك من هذا المرض، فنظم إقبال قصيدةً فارسيةً، وضمنها ديوان "پس چه بايد كرد" (وماذا أصنع الآن) عقد عليها عنوان "در حضور رسالت مآب" (إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم)، مطلعها:

اے تو ما بیچارگاں را ساز وبرگ وا رهاں ایں قوم را از ترس مرّک تازه کردی کائنات کهنه را تو صلوات صبح تو باَنْكِ اذاں در شب اندیشه نور از لا إله فكر ما پرورده ادسان تست  $^{1}$ جذب تو اندر دل هر راه رو

سوختی لات ومنات کهنه را در جهان ِ ذکر وفکر انس وجاں لذت سوز وسرور از لا إله ایں ہمہ از لطف بے پایان تست اے مقام ومنزل ہر راہ رو

ترجمة: "أشكو إليك يا رسول الله! هذه الأمة التي تسلط عليها خوف الموت، إنك حطمت الأصنام القديمة كاللات ومناة، وجددت العالم القديم، الذي سرى فيه الهرم، ودبُّ فيه الموت، فأصبح العالم يستقبل اليوم الجديد بالإيمان والحنان، والتسبيح والأذان، ويستمد من الشهادة التي لقنتُه إياها الانتباه والحضور والنور والسرور، إننا\_ وإن وُلدنا في بلاد عريقة في الوثنية- رفضنا أنْ نعبد الثور والبقر، وأبينا أنْ نطاطئ رؤوسنا أمام الكهان والسدنة، فلم نخر بين يدي الآلهة القديمة، ولم لم نطف حول بلاط الملوك وقصور الأمراء، والفضل في كل ذلك يرجع إلى دينك

<sup>45</sup> علامه اقبال، مثنوي پس چه باید کرد (ایران: خیابان فردوسی، تهران، 1436هـ)، ص  $^{1}$ 

### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . المدائح النبوية في شعر شوقي

الذي جئت به، وإلى جهادك الذي قمت به، فقد تربينا على السفرة التي بسطتها للعالم، وقد ظل حديثك مصدر الشوق والسرور للأمة طيلة هذه القرون، وقد استطاعت بذلك أن تكون أبية في الفقر، عفيفة في الحاجة". أ

فشوقي على طريق الشعراء القدماء يبدأ قصيدته بالغزل، وإقبال على العكس يبدأ قصيدته بالمدح مباشرة، ويقول: أنت يا رسول الله ملجأ الفقراء والمستضعفين، ولكن هذه الأمة تخاف من الموت، وأحرقت كتب اللات والمناة القديمة ومنحت الكائنات القديمة حياة جديدة، وعلى عادته في أثناء هذه القصيدة هو يرثي لحال الأمة المسلمة، وهو يقول:

این مسلمان زاده روشن دماغ ظلمت آبادِ ضمیرش بے چراغ در جوانی نرم ونازك چون حریر آرزو در سینه او زود میر این غلام ابن غلام ابن غلام حرکت اندیشه او را حرام² ترجمة: "إنّ الشباب الإسلامی قد استنارت عقولهم، وأظلمت قلوبهم وضمائرهم؛ إنهم فی شبابهم ناعمون، رقاق كالحریر، لا يحتملون الأمل الجدید، والنظر البعید، إنهم نشأوا علی العبودیة، ودرج علی ذلك جیل بعد جیل، حتی أصبحوا لا يحلمون

وقال إقبال يمدح الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في قصيدة أردية في ديوانه جناح جبريل، عنوانها ذوق وشوق:

بالحرية، ولا يطيقونها".3

<sup>1</sup> ديوان محمد إقبال، إعداد: سيد عبد الماجد غوري، (بيروت: دار ابن كثير، ط3، 2007م)، 398-397/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> علامه إقبال، مثنوي يس چه بايد كرد، ص 46

<sup>3</sup> ديوان محمد إقبال، إعداد: سيد عبد الماجد غوري، (بيروت: دار ابن كثير، ط3، 2007م)، 398/2

گنبد آبگینه تیرے محیط میں حباب ذرہ ریگ کو دیا تونے طلوع آفتاب فقر جنید وبایزید تیرا جمال بے نقاب میرا تیام بھی، حجاب، میرا سجود بھی، حجاب عقل غیاب وجتجو عشق حضور واضطراب 1

لوح بھی تو، قلم بھی تو، تیرا وجود الکتاب عالم آب وخاک میں تیرے ظہور سے فروغ شوکت سنجر وسلیم تیرے جلال کی نمود شوق ترا اگر نہ ہو میری نماز کا امام تیری نگاہ ناز سے دونوں مراد پاگئے ترجمة:

وكل ما فيه من سطر ومن كلم بأنها ذرة في بحرك العرم من ملك سنجار إلا عبرة الندم ولا أهيل على طيفور بالتهم يا من غمرت جميع الناس بالكرم أقامت على الزور في محرابها قدمي ومشهد الحب من وثب الحضور دمي مازالت الأرض في بحر من الظلم ألم

اللوح أنت وما في اللوح من قدر لو تنطق القبة الزرقاء ما كذبت لك الجلال الذي لم تبق روعته لولا جمالك ما ذاق الجنيد نوى نداك لا تعرف الأنساب نفحته لك إن لم تكن نصب عيني في الصلاة فلا مذاهب الفكر من بحث الغياب وهت بالرغم من ثورة للشمس ساطعة

ولكن لا نجد في شعره الأردي قصيدة مستقلة خاصة بالمديح التقليدي للرسول صَلَّالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلاَ أَبِياتًا مِبعثرة في كثير من قصائده، وذلك بأنّ لإقبال أسلوبًا خاصًا، هو لا يركز على المدح وحده، وإنما يركز على الرسالة أيضًا، وهي رسالة محمد صَلَّالتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 122 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

علامه اقبال، كليات اقبال، (باكستان: اقبال اكادمى لاهور، د.ط، 1990م)، ص 440

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر السابق، ص 440

<sup>3</sup> ديوان محمد إقبال، إعداد: سيد عبد الماجد غوري، 501-502-502

### جلة الهند . . . . . . . . . . . . المدائح النبوية في شعر شوقي

ورسالة الإسلام بفلاح الإنسانية، ويستوحي الفكرة من القرآن والسنة، وهذه الفكرة تسود جميع شعره، وهو يعتقد أنَّ عودة المسلمين إلى تعاليم القرآن والسنة هو السبيل الوحيد لتحررهم من الجهالة والتخلف، وهو يقول مخاطبًا الرسول صَأَلَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

مری دانش ہے افر <sup>نگ</sup>ی، مراایماں ہے زناری<sup>1</sup> تواہے مولائے یثرب آپ میری چارہ سازی کر

ترجمة: ساعدنا بفضلك يا مولى يثرب! فعادت ثقافتنا إفرنجيةً وإيماننا هندوسيًا.

وهو يرثى لحال الأمة الإسلامية وجهلها وتخلفها كما قال:

اے باد صبا کملی والے سے، جا کہیو پیغام مرا مجھے سے امت بیچاری کے دیں بھی گیا، دنیا بھی گئی<sup>2</sup> ترجمة: "أبلغي، يا ريح الصبا، رسولَ الله رسالتي بأنّ أمنه البائسة أضاعت كلًا من الدين والدنيا.

وله قصيدتان رائعتان بالأردية، إحداهما "الشكوي" والثانية "جواب الشكوي"، وقال في جواب الشكوى يشكو إلى المسلمين ابتعادهم عن التعليمات الدينية:

مصلحت وقت کی ہے کس کے عمل کا معیار؟ کون ہے تارکِ آئین رسُول مختار ؟ کس کی آنکھوں میں ساما ہے شعار اغمار؟ قلب میں سوز نہیں، رُوح میں احساس نہیں وضع میں تم ہو نصاریٰ تو تر"ن میں ہنود تیری نگاہ ناز سے دونوں مراد پاگئے پوں تو ستد بھی ہو، مر زا بھی ہو، ا**فغا**ن بھی ہو

ہوگئی کس کی نگہ طرز سکف سے بہزار؟ کھ بھی پیغام محمدٌ کا تمہیں پاس نہیں ہم یہ کہتے ہیں کہ تھے بھی کہیں مسلم موجود! یہ مسلماں ہیں! جنھیں دیکھ کے شرمائیں یہود تم سبھی کچھ ہو، بتاؤ تو مسلمان بھی ہو!<sup>3</sup>

يوليو- سبتم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> علامه اقبال، كليات اقبال، ص 372

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر السابق، ص 309

<sup>3</sup> المصدر السابق، ص 230

### محلة الهنب . . . . . . . . . . . . . . . المدائح النبوية في شعر شوقي

ترجمة: من ذا الذي يترك دستور النبي المختار؟ ومن ذا الذي تخضع أعماله للمصالح والأغراض؟ ومن ذا الذي يتمسك بشعار الأغيار ومن ذا الذي يستغني عن سلفه الصالح ومنهجه؟ فلا خلوص في القلب، ولا شعور في الروح ولا مراعاة لتعاليم النبي المصطفى المعصوم. قامت الضجة بأن المسلمين عادوا في غياهب الزمان فأقول: هل كان المسلم له وجود حقا؟ أنتم تحكون النصاري في الوضع، واليهود في المدنية، فآهًا للمسلمين الذين يستحيي منهم اليهود. إن منكم سادات وميرزا وأفغان، أفليس أنكم كل شيء، سوى أن تكونوا مسلمين؟ ويحاول تارة أخرى أنْ يوقظ المسلمين من النوم، ويدعوهم إلى النبع الإسلامي الصافي، الذي يؤدي إلى الحرية وإلى السعى والحركة، يقول:

مثلِ بُو قید ہے غنیجے میں، پریشاں ہوجا رخت بردوش ہوائے بھمنیستاں ہوجا نغمرً موج سے ہنگامهٔ طوفال ہوجا! دہر میں اسم محمد سے اُجالا کر دے مرے درویش! خلافت ہے جہاں گیر تری تُو مسلماں ہو تو تقدیر ہے تدبیر تری یہ جہاں چیز ہے کیا، لوح و قلم تیرے ہیں<sup>1</sup>

ہے تنک ماہیہ تو ذرائے سے بیاباں ہوجا قوّتِ عشق سے ہر پیت کو بالا کر دے عقل ہے تیری سپَر، عشق ہے شمشیر تری ماسِوَی اللہ کے لیے آگ ہے تکبیر تری کی مخر سے وفا تُو نے تو ہم تیرے ہیں

ترجمة: أنت الآن كالرائحة الحبيسة في أكمام الزهور، فانفتح على الآفاق، وكن كهواء الحديقة، ينافس الريح.

أنت في ضيق الذرة، فكن في سعة الصحراء وكن كالعاصفة العاتية ذات أمواج. قم بإعلاء كل منخفض بقوة العشق وأنر الزمان كله باسم محمد صَأَلْتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

124

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر السابق، ص 236

### مجلة الهند معر شوقي ألم المدائح النبوية في شعر شوقي

إن عقلك ترس وعشقك سيف، أيها الدرويش! إنَّ الخلافة ملكك العالمي.

إن شعار "الله أكبر" نار حَرَاقة لما سوى الله، إنّ تدبيرك هو القدر الإلهي إذا كنت مسلمًا. أنا لك إذا كنت وفيًا لمحمد، ولك هذا العالم كله؛ بل لك اللوح والقلم.

ذكر حال الأمة المحمدية عند الشاعرين: أما شوقي فهو أيضًا يرثي كثيرًا لحال المسلمين وانحرافهم عن التعاليم الإسلامية، كما هو يقول في همزيته:

ما جئتُ بابكَ مادحا، بل داعيًا ومن المديح تضرُّعُ ودعاءُ المديح عليك رجاءُ المعاف لأزمة في مثلها يلقى عليك رجاءُ الله أنَّ نفوسَهُمْ رَكِبَت هَواها وَالقُلوبُ هَواءُ مُتَفَكِّكُونَ فَهَا تَضُمُّ نَفُوسَهُمْ ثِقَةً وَلا جَمَعَ القُلوبَ صَفاءُ رَقَدوا وَغَرَّهُمُ نَعِيمُ باطِل وَنَعِيمُ قَومٍ في القُيودِ بَلاءُ اللهَودِ بَلاءُ ويقول في قصيدة أخرى، عنوانها "إلى عرفات":

شُعوبُكَ في شَرقِ البِلادِ وَغَربِها كَأْصِحابِ كَهْفٍ في عَميقِ سُباتِ بِأَيمانِهِمْ نورانِ ذِكرٌ وَسُنَّةٌ فَمَا بِالْهُمْ في حالِكِ الظُلُماتِ؟² يقول شوقي عن المساواة الإسلامية:

فرسمت بعدك للعباد حكومة لا سوقة فيها ولا أمراء الله فوق الخلق فيها وحده والناس تحت لوائها أكفاء<sup>3</sup>

المجلد:12 العدو:3 العدو:3 المجلد:125

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أحمد شوقى، الشوقيات، ص 47

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر السابق، ص 137

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر السابق، ص

### مجلة الهند معر شوقي معر شوقي المدائح النبوية في شعر شوقي

نجد عددًا من الأبيات في شعر إقبال في هذا الموضوع، فهو يقول:

مثادیا مرے ساقی نے عالم من وتو پلاکے مجھ کو مے لاالہ الا ہو<sup>1</sup> ترجمة: قد محا الساقی عالم الفرق بین "أنا وأنت" إذا سقاني شربة لاإله إلا هو. وفی قصیدة أخرى یقول:

لکن بلال وہ حبثی زادہ فقیر فطرت تھی جس کی نور نبوت سے مستنیر جس کا امیں ازل سے ہوا سینہ بلال محکوم اس صدا کے ہیں شاہین وفقیر ہوتا ہے جس سے اسود واحمر میں اختلاط کرتی ہے جو غریب کو ہم پہلوے امیر ہوتا ہے جس سے اسود واحمر میں اختلاط کرتی ہے جو غریب کو ہم پہلوے امیر ہے تازہ آج تک وہ نوائے جگر گداز صدیوں سے من ہا ہے جے گوش چرخ پیر اقبال کس کے عشق کا یہ فیض عام ہے رومی فنا ہوا حبثی کو دوام ہے ترجمة: لکن ذلك البلال الحبشي البائس المنكود الذي استنارت فطرته بنور النبوة، ذلك النور الذي ورثه قلب بلال منذ قدیم والنور الذي یخضع له الرئیس والمرؤوس، ذلك النور الذي یجمع بین الأسود والأحمر والذي یقیم الأمیر بجانب الفقیر،

ذلك النور الذي ما زال صوته طريًا ومطربًا تسمعه أذن العالم القديم منذ قرون.

من ذا الذي عم عشقه هذا العموم يا إقبال! والذي جعل الرومي يفني والحبشي يبقى؟ خاتمة: وخلاصة القول أنّ المدائح النبوية في شعر إقبال وشوقي تتنوع وتتعدد؛ لأنهما لم يركّزا على المدائح وحدها، وإنما يركّزان على الجوانب الأخرى أيضًا، ومنها رسالة الإسلام، التي لها أهمية كبيرة، بالنسبة إليهما، وهكذا دعا كل منهما إلى الصحوة

المجلد:12 العرو:3 العرو:3 المجلد:126 العرو:3 العرو:3 المجلد:126 العرو:3 المجلد:126 العرو:3 المجلد:126 المجلد:1

<sup>1</sup> علامه محمد إقبال، كليات اقبال، ص 352

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر السابق، ص 271

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . المدائح النبوية في شعر شوقي

واليقظة الإسلامية، نجد أنّ شوقي نظم قصائد مستقلة في مدح الرسول صَالَّلَةُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، ولكن إذا ولكن إذا ولكننا لا نجد في شعر إقبال الأردي قصيدة مستقلة في المدح التقليدي، ولكن إذا درسناه بدقة وجدنا أنه مستمد من روح الإسلام، وأنّ محور فلسفته وفكرته قام على هذا الروح، لذلك نستطيع أن نقول: إنّ كثيرًا من شعر إقبال هدية إلى سيدنا الأنبياء عليه الصلاة والسلام.

ISSN: 2321-7928

# الدرَّ اليتيم (للشيخ ماهر القادري) ﴿4﴾

# ترجمة من الأردوية: د. عظمت الله <sup>1</sup> جبلان من الأحزان

لقد قضت السيدة آمنة فترة من المزمن، امتدت لسبع سنوات في حالة الأرمل، وسعى عبد المطلب سعيه في مواساة زوجة ابنه ذات العفاف والصفة الملكية، إلا أنّ الأرمل بذاته غمّ وهمّ مستقلّ، لا يمكن أن يُداوى هذا الغمّ بأيّ سلوك حسن أو بمعاملة إسعاد وإبهاج، وما كان بالإمكان أن تستضيء دنيا السيدة آمنة إلا بمجرد محمّد، إذ أنها كانت تسلّي غمّها برؤية حبيبها اليتيم، بإطعامه وبتقبيله. وفي بعض الأحيان، كانت الدموع تنهمر من العيون إلا أنّ البسمة كانت تتغلب على شفتيها، في حين كان هناك غمّ بما قد دُفِنَ زوجها اليافع والشابّ في الغربة، وثمة سعادة بما رزق الله بها صبياً كمحمد.

وكان أهالي أسرة جدة السيدة آمنة من الأم، يعيشون في يثرب، ولقد مضت على لقائهم فترة من الزمن، فكان من الممكن أن يزول عبء الغم بالسفر، وظُنّ أنّ ضريحه ضريح عبد الله أيضًا يقع في منطقة الأبواء قرب المدينة. وإذا لم تلامس بأثر ضريحه تقلبات الزمن، فيمكن القيام بزيارته أيضًا، فغادرت السيدة آمنة للمدينة المنورة وهي تحمل في نفسها هذه الآمال والتصورات، ورافقتها أمّ أيمن وقُرّة عينها محمّد أيضًا.

المجلد:12 كوليو- سبتمبر 2023 ما يوليو- سبتمبر 2023

<sup>1</sup> أستاذ مساعد (متعاقد)، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي، الهند

كم من بركة ستنزل في سفر أمّ الصبي الذي كانت جعلت بركاته غبار سفر حليمة موطن غيرة بالنسبة للقمر والنجوم.

وكان هذا السفر لابن عبد الله إلى المدينة المنورة في الحقيقة مقدمة الجيش لسفر الهجرة، إذ كانت إرادة الله تمهد الطريق من الآن، لوقوع حدث له شأن عظيم، في تاريخ الإنسانية.

وعندما وصلت السيدة آمنة إلى المدينة المنورة فأبدى الأقرباء الشرفاء والكرماء سعادتهم وفرحتهم، مع أنّ أهالي كلّ أسر المدينة هم أصحاب الضيافة والصداقة البالغتين، ولكن أهل بني نجار كانوا يتميزون بهذا الشرف. بما كانوا يحتفون بالأجانب الوافدين حفاوة بالغة، وكانت السيدة آمنة منهم، فإنهم تعاملوا معها بحسن الكرم والضيافة وبرحابة الصدر والمروءة.

وألصقت العجوزات السيدة آمنة مع صدورهن، وتعاطفن مع يتيم عبد الله بيد الشفقة والحنان، النساء في طبائعهن ذوات رقة القلب والحساسية. ولم يكن هذا الوضع إلا مناسبة لإبداء المواساة والعزاء. فكن يرحبن بأرملة وبيتيم، وقد ذرفت عيونهن جميعًا بالدموع والتي كانت تمتزج بفرحة قدوم الوافدين أيضًا، وهذا الإحساس قد جعل الدموع أكثر لمعانًا وقوة، إذ تمثّل دموع الأحزان أشباحًا.

وقد أُعجب الناس وتحيّروا، بما شاهدوا من وقار محمّد ومتانته، وظلّ الناس يتبادلون أطراف الحديث في الحي بأنه جاء صبي من سلالة بني هاشم لمكة المكرمة، ويشرق من جبينه لمعان السعادة والحظ. وفي حديثه غاية الانجذاب والإغراء، وعلى شكل يخاطر القلوب بأن يظل هذا الصبي من السلالة الهاشمية لامعًا.

ولم يكن أطفال المدينة يتسمون بقدر وفير من الشعور والثقافة، فكان يتعامل بعضهم بكلام فاحش فيما بينهم، ويجادل بعضهم مع البعض، ويتشابك بعضهم مع البعض

المجلد:12 كويو-سبتمبر 2023 كويو-سبتمبر 2023

فيما بينهم، فيثير أحد غبارًا والثاني يرمي بحصاة إلا أنّ محمدًا لم يبال بهذه الأمور أيّ مبالاة، ولكن لو تمرّن أيّ طفل على رمي السهام فكان يصاحبه، أو يسبح في بركة بني عدي بن النجار.

توجهت السيدة آمنة عائدة، إلى مكة المكرمة بعد أنْ مكثت في المدينة المنورة لمدة شهر واحد، وكانت منطقة الأبواء في الطريق، يقع فيها ضريح عبد الله، فمكثت، واضطرت لتمكث، حيث هاجست ذكريات المحبة المؤلمة خواطرها، لتشاهدي عائدة في طريقها، آثار ضريح زوجك، من يدري هل سيحالفك الحظ في العودة إليها أم لا.. تجددت جرحة بعد الأخرى في القلب، ودمت الجروح في الصدر، ثمة شيء من التعب، وشيء من شدة الغم، وأثر من الموسم، وزد على ذلك تناول الماء الجديد والغذاء الجديد خلال السفر، أصبحت السيدة آمنة سقيمة، واشتد المرض تفاقًا، ولم يكن هناك مشافي ليس في الأبواء فقط بل في العالم العربي كله. وكان الأطباء الموهوبون يعالجون بالأعشاب والعقاقير أو كان الناس يلجؤون إلى الكهنة والرهبان ليقرؤوا عليهم الرقية والتمائم. ولم يكن هناك أحد ليقوم بخدمة تمريض السيدة آمنة ويواسيها في الغربة، وإنما كانت أمّ أيمن هي التي تواسي وتقوم بعملية التمريض لها، وكم أفاد رفاقها في السفر كله، إذ لم تدّخر أمّ أيمن أيّ وسع في خدمة السيدة آمنة وتسليتها.

وطبعًا، ويبدو كل مرض في البداية، بسيطًا، إلا أنّ مع الوقت القادم تنشأ فيه تعقيدات ومشاكل حتى أنه وفي ظل هذه المشاكل يظهر ملك الموت فجأة وينادي: أيها المريض! لقد انتهى عداد أنفاسك، وقد جفت صحف حياتك، ولا يمكن إضافة أيّ ذرة إليها، وقد رفعت أقواتك من الدنيا.

إلا أنّ الإنسان هو تمثال للآمال، لا ييأس حتى أنفاسه الأخيرة. ويظل الأمل باقيًا حتى لحظات أخيرة من النزع، بأن تعود النفس بعد ذهابها.

وكانت السيدة آمنة حزينة أكثر بكثير من وفاتها، لمن سيكون بعدي، مواسٍ لفلذة

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

كبدي محمّد، وقد توفي أبوه قبل ميلاده. وعندما بدأ يدرك بما حوله إدراكاً ما فأوشكت الأم تقترب من الموت. و لا سند لكل طفل في الدنيا إلا الأب والأم. إذ ينمو الطفل بشفقتهما، ومهما يقوم الأعزاء والأقارب الآخرون بمواساة وتسلية، لكن يا لها من محبة الوالدين، هذا هو الغمّ الذي كان يرهق السيدة آمنة حتى الوفاة. كانت أم أيمن تسلو وتواسي مؤكدة يا أمّ محمد! لا تحزني بهذا الحد. لتَشْفينَ، لا ينبغي للمريض أنْ يقلق بهذا الحد، ولا يصاب بالمرض إلا الإنسان الصحي، ويشفي المريض أيضًا، ولا تتوافر راحة خلال السفر مثلما يحظى بها في البيت. إذ تتغير المياه في كل مسافة منزل، وفي مكان خفيف، وفي الآخر ثقيل، وفي مكان ما حلو على نحو قام أحد بحل قطعة سكر فيه، وفي مكان، ملح على نحو ليس ماء إنها ملح على ملح. وهذا ما جعلك مريضة، وليس ما عدا ذلك. وتتجلى من وجهك علامات ملح. وهذا ما جعلك مريضة، وليس ما عدا ذلك. وتتجلى من وجهك علامات الحالة الطبيعية، يا أم محمد! أنت ستجدين نفسك في بضعة أيام فقط أن تتعافين.

ولقد برزت على وجه السيدة آمنة، طلائع الاستعادة \_ ولكن كان ذلك وضعًا طبيعيًا \_ لأنّ ظهور المعافاة على الممرّضين بمثابة خدعة مؤلمة للغاية، ظنًا كأن المريض يتعافى، في حين أنّ المريض يوشك على أن يموت. وبدأت حالة السيدة آمنة تتفاقم، وإنها مسحت يدها على رأس قطعة فؤادها، اللمس النهائي! كأنها شاءت أن تتلفظ ولكن شدة حالة النزع قد أشلّت اللسان، وغيّرت عدة تقلبات، وأصبح محمد بدون أمّ في الغربة. وفي منطقة الأبواء نفسها، حيث دُفن عبد الله تحت الثرى قبل سبع سنوات. لقد دُفنت السيدة آمنة هناك أيضًا. وحقًا لقد قصّرت المحبة مسافة الأرض، وهذه هي العاطفة التي دعت السيدة آمنة من مكة المكرمة كرهًا لتُودع الزوجة الوفية أيضًا في مضجع الزوج الحبيب.

وكان محمد قد شهد هذه كأول حادثة في حياته، وما لها من حادثة مؤلمة للغاية \_\_\_\_\_ فراق أبدي عن الأم! في أيّ مكان، في الغربة! بعيدًا عن الأعزاء

المجلد:12 العدو:3 العدو:3 المجلد:131 العدو:3 المجلد:131 العدو:3 المجلد:131 العدو:3 المجلد:131 المجد

والأقارب، الوفاة في جهل ودون فرد، لو توفيت السيدة آمنة في مكة لكان مئات أفراد سلالة هاشم شيّعوها في الجنازة، وتخرج نائحة من كل بيت، وهنا ليست إلا أمّ أيمن لتذرف بالدموع عليها، وإذ أنها رأت محمّد باكيًا، تتحدث عن كثير من أحاديث التسلية والمواساة إلا أنّ لليتيم وفاة الأم غم لا يفوقه ألم في الشدة والحدة، ولا يعرف ذلك إلا من يكابده.

وبعد بضعة أيام، رافقت أمّ أيمن اليتيم محمدًا إلى مكة المكرمة، وكان عبد المطلب ينتظر قدوم حفيده وزوجة ابنه في كل لحظة، لقد جاء الحفيد إلا أنّ زوجة الابن لم تأت. لم تستطع أن تأتي. ولم تسمح لها المنية أن تعود. قد واراها تراب الأبواء. وكان سفر السيدة آمنة هذا في الحقيقة رحلة إلى الآخرة. والموت دومًا في انتظار لحيلة وقد حدث في أسرة بني هاشم، ضجيج وعويل.

وناحت النساء أبلغ نياحة.

سيَّد قريش! ليس لمحمَّد سواك. قالت أم أيمن في لهجة متلكَّئة.

أمّ أيمن! هل تفهمين بأنني سأترك ذكرى آمنة وعلامة عبد الله بدون حماية، محمّد هو فلاة كبدي، ونور عيني الضعيفة والبيضاء. وإنّ حمزة، عقيل، أبا طالب، الحارث، أبا لهب وعباس هم أبنائي إلا أنّ محمدًا، برب الكعبة، هو أحبهم جميعًا لي. ليس بالإمكان أن تحسى مدى حبى، يا ليت القلب شيء ليُرى.

لو شاء القدر أن يجعل أحدًا من الكبار، ليبتليه ابتلاء حسنًا، ويضيق عليه الطريق في الشوكة. فأولًا، تنشأ بالأحزان، مشاعر التعاطف والمروءة في القلب، ليخدم هذا التعاطف في مواساة الآخرين، والأحداث تزكي الطبائع، ويبقى كبار الشخصيات بعيدين عن سعادة الدنيا ونعيمها بالقصد، إذ تطلع دومًا، شمس العلو والسمو من أفق الآلام والمصائب. وإنما هي صفة الفطرة، و هذا هو قانونها وحكمتها.

وبعد مضيّ سنة واحدة على وفاة الأم، لقد فارق عبد المطلب هذه الدنيا، والذي

المجلد:12 كعرو:3 العروة 3:20 كوليو- سبتمبر 2023

كان عائلًا لدرّ عبد الله اليتيم. وكان عبد المطلب مغمومًا بشدة، عند وفاته، بأنّ من سيكفل هذا الطفل الذي فقد الأب والأم. يا ليتني كنت حيًا لمزيد من الأيام، حتى يبلغ محمّد أشدّه.

وكانت الفطرة تبتسم على أماني عبد المطلب هذه، بأنّ ابن هاشم! يقلقه ترك محمّد دون كفالة. ويبكي على يُتمه، أيها الرئيس العجوز! إنّ هذا اليتيم لهو ولي أمور الأيتام وسيد العباد، وإنه سيساند ذات يوم، كل من يئس من كل كفيل وعائل في الدنيا، وإنما هو السرّ الذي يدور بإشارة القمر والنجوم. يا عبد المطلب، دعه وشأنه. لا تحزن لمحمد، وإن الله لكاف بمواساته حق الكفاية.

وكان الوجه المبارك كما يبدو، شاحبًا إلا أنه وبرغم حالة الحزن هذه، كان الوجه الكريم بمثابة برعوم شبه منفتح، لقد أصابه بلل من الندى، ولا تدع صداقة الحزن أن يذبل به، جمال الناصية والوجه، بل يزيده رونقًا وبهاء.

ISSN: 2321-7928

# الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر دراسة تحليلية في ضوء كتابه "المنهج الأمثل في تحقيق المخطوطات"

# $^{1}$ د. أورنك زيب الأعظمي $^{1}$

لم يزل العراق منذ عصر الجاهلية مركزًا للعلم وأصحابه فنجد ذكره لدى الشعراء الجاهليّين أمثال امرئ القيس وزهير بن أبي سلمى وعنترة بن شدّاد، ولمّا ظهر الإسلام تعالت متزلته وتسامتْ حتى نجده يتلألأ في العصر العباسي فيسهم أبناؤه أيّما إسهام في نقل العلوم والمعارف إلى لغتهم فقد ضُمّ إلى بيت الحكمة القائم على أرضه أكثر من مئة مترجم أصلهم من العراق. ولم تزل هذه المسيرة العلمية تنمو وتتطوّر في العصور المتأخرة وحتى نجده في زماننا، على الرغم من عراقيل ظلّت في طريقه، يوجّه أيادي بيضاء إلى العلم وأربابه. فحدّث عن سامرّاء. إنها أكثر المناطق فراخًا علمية وكفاها فحرًا باسم الدكتور فاضل السامرّائي الذي قدّم لنا كتابًا جليلًا في معاني الحروف وجاء ببدائع لغوية وبلاغية عن القرآن ونظمه.

واليوم أود أنْ أتحدّث عن نجيب عراقي سَبقَه وأحْسَنَ إلى التراث العربي فأبرزه لنا بهيجًا في حلّته وهو كاتب ولغوي، بلاغي ومحقّق، وله شغف بلغة القرآن ونظمه. ألا وهو الدكتور صالح ضامن الجبوري. وفي هذه العجالة لا أسهب عنه بل أفضّل أنْ أوجز سيرته وأعماله وأخصّ حديثي عن تحقيقه للشعر العربي ولاسيما في ضوء كتابه الشهير "المنهج الأمثل في تحقيق المخطوطات" الذي حقًّا سفرُ نافعٌ وجليل.

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 134 \_\_\_\_\_\_\_ 134 \_\_\_\_\_\_\_\_ 12:

<sup>1</sup> مدير تحرير المجلة وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي، الهند

سيرة الدكتور حاتم صالح الضامن وأعماله: الدكتور حاتم صالح الضامن الجبوري كاتب ومحقّق عراقي ولد ببغداد في 1938م. نال تعليمه الابتدائي في متوسطة الأعظمية وثانوية الأعظمية ثم حصل على شهادات البكالورويس والماجستير والدكتوراه من جامعة بغداد في 1961م و1973م و1977م على التوالي.

بدأ العمل كمدرّس في المدارس المتوسطة والثانوية ثم عُين مدرسًا للمكتبة والنحو وفقه اللغة في جامعة بغداد ورُقي إلى أستاذ مساعد في 1983م وأصبح رئيس قسم اللغة العربية في 1984م وأصبح معاونًا للعميد للدراسات العليا في 1986م كما رقي إلى أستاذ في 1989م. كان خبيرًا بالمجمع العلمي العراقي منذ 1983م وعضوًا استشاريًا لمجلة المورد التراثية بين عامي 1983م و1991م كما خدم المجلات العلمية الأخرى منها مجلة كلية الآداب ومجلة الشريعة والقانون ومجلة آفاق الثقافة والتراث بدبي. تلمّذ عليه الكثير من الطلاب والطالبات وتربّى على يديه العديد من الباحثين والمحققين. توفيّ رحمه الله في 14 فبراير 2013م.

ألّفَ وحقّقَ وجَمَعَ أكثر من مئة كتاب منها "رسالة في لو الامتناع" و"كتاب الصرف" و"خير الكلام في التقصّي عن أغلاط العوام" و"سهم الألحاظ في وهم الألفاظ" و"غير الكلام في التقصّي عن أغلاط العوام" و"سهم الألحاظ في وهم الألفاظ" و"أفراد كلمات القرآن العزيز" و"كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني" و"علم اللغة" و"نظرية النظم" و"جرّ الذيل في علم الخيل" و"أسماء خيل العرب وفرسانها" و"الحلّبة في أسماء الخيل المشهورة في الجاهلية والإسلام" و"أسماء الريح لابن خالويه" و"نصوص محقّقة في اللغة والنحو" و"رسالة الإفصاح ببعض ما جاء من الخطأ في الإيضاح" و"بحوث ودراسات في اللغة والتحقيق" وغيرها.

وعلاوة على هذه فقد قام بجمع وتحقيقِ دواوين الشعراء العرب وهي "شعر الفِنْد الزماني" و"شعر الكميت الأسدي" و"شاعران من فرسان القادسية" و"شعر سويد بن

كاهل العكلي" و"عشرة شعراء مقلون" و"المخبّل السعدي، حياته وما تبقّى من شعره" و"شعر الخليل بن أحمد الفراهيدي" و"ديوان معن بن أوس المزني" و"شعر القحيف العقيلي" و"شعر مزاحم العقيلي" و"شعر يزيد بن الطثرية" و"شعر بكّر بن النطّاح" و"المستدرك على دواوين الشعراء" و"قصائد نادرة من كتاب منتهى الطلب من أشعار العرب". وهذه إضافة إلى أشعار عربية وردتْ في مختلف الكتب التي قام بتحقيقها مثل "رسالة في لو الامتناع" و"كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني" و"جرّ الذيل في علم الخيل" و"أسماء خيل العرب وفرسانها" و"نصوص محقّقة في اللغة والنحو" و"بحوث ودراسات في اللغة والتحقيق".

كتاب "المنهج الأمثل في تحقيق المخطوطات": وبجانب تحقيق دواوين الشعراء العرب قام الدكتور صالح بكتابة البحوث حول مناهج وطرق البحث والتحقيق ومن أبرزها وأشهرها كتابه "المنهج الأمثل في تحقيق المخطوطات" الذي نال صيتًا ذائعًا في مجال البحث والتحقيق واتبع منهجه تلامذته الكثيرون بجانب الباحثين والمحققين المبرزين، فأود في هذا البحث المتواضع أنْ أعرفه بالقراء ومن ثم أُري مدى اتباعه في تحقيق الأشعار المنهج الذي كان يعتبره أمثل وأفضل في التحقيق.

فالكتاب "المنهج الأمثل في تحقيق المخطوطات" سفرً رائعً ألّفه الدكتور حاتم صالح ليبيّن المنهج الأمثل لتحقيق المخطوطات الذي اتبعه في تحقيقه وعمّمه في الباحثين لاسيّما العراق وهو مختلف عن المنهج السائد الذي ليس سوى تضييع للأوقات وهو منهج الجهلة بالبحث والتحقيق عند الدكتور المرحوم.

فهذا الكتاب يشتمل على 18 صفحة بما فيها لوح الكتاب. فالكتاب يبتدئ بالصفحة الثانية؛ أوَّلًا ذكر الكاتب أهميَّة التراث ثم ذكر جهود العلماء الأقدمين في إحيائه ولخص مساعيهم في ثماني نقاط وهي المقابلة بين النسخ، إصلاح الخطأ، علاجُ

# مجلة العنب السامن وجهوده في تحقيق الشعر المامن وجهوده في تحقيق الشعر

السَقْط، علاجُ الزيادة، علاج التشابه بين قسم من الحروف، وضع الحواشي، علامات الترقيم والرموز والاختصارات وثبت المصادر.

ثم ذكر بعض مؤلفاتهم في هذا المجال وفق الترتيب الزمني مثل "المحدّث الفاضل بين الراوي والواعي" للرامَهُومُزِي و"تقييد العلم" للخطيب البغدادي و"الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع" للخطيب البغدادي وهي عددها 13 كتابًا.

ثم التفت إلى جهود المُحدَثين كما أثنى على سبق المستشرقين وأشار إلى دوره في تعميم البحث والتحقيق في جامعة بغداد على مستوى الماجستير والدكتوراه ثم ذكر سمات تحقيقه وهي:

- 1. رعاية التسلسل الزمني.
- 2. الاكتفاء بتخريج الأشعار والأرجاز من الدواوين الشعرية المطبوعة.
  - 3. الرجوع إلى المصادر القديمة المتخصصة في التراجم.
- 4. الرجوع في التحقيق إلى الكتب المتخصصة لمعرفة ما يعرض لنا في الكتاب المحقّق وضبطه وفهم معناه.
  - 5. تخريج الأقوال من كتب أصحابها.
    - 6. عدم إثقال الحواشي.
  - 7. الاعتماد على الطبعات المحققة تحقيقًا علميًا.
    - الأمانة العلمية واحترام النص.

ومثّل لكل ميزة وانتقد أعمال المحقّقين.

وأودّ أنْ أفصّل قليلًا عن تحقيق الشعر عند الدكتور حاتم صالح فيقول مشيرًا إلى ميزات منهجه: "الاكتفاء بتخريج الأشعار والأرجاز من الدواوين الشعرية

# 

المطبوعة أو المحقّقة أو المجموعة، والإشارة إلى الخلاف في الرواية إنْ وُجِدَ إِذَ لا حاجة لسرد المصادر التي جاء فيها هذا البيت أو ذاك، فهي كثيرة ولا يمكن حصرها". 1

ثم يقول: "ويخالفنا في هذا كثير من إخواننا المحققين، ولكننا التزمنا هذا المنهج ولن نحيد عنه. وهو بعد يؤكّد رجوع المحقق إلى الدواوين؛ للوقوف على الرواية الصحيحة أولًا، وعلى مصادر تخريج البيت في الديوان ثانيًا". 2

وقال مشيرًا إلى دور الصبر في هذه المسيرة: "إنّ الصبر على تخريج الأقوال واجبً على المحقّق الثبت الذي يريد إنجازَ عمله بالشكل اللائق". وكذا قال: "ولا حجة للمحقق في التذرّع بعدم الحصول على الطبعات المحقّقة". 4

وبيّن صعوبة عمل التحقيق فقال: "التحقيق أيها الإخوة ليس عملًا هيّنًا يسيرًا كما يصوّره الجاهلون به، بل هو عملُ شاقٌ مُرهِق. والحرص على إحياء تراثنا المجيد جَعَلَنا نتغلّب على هذه الصعاب".5

فكان الدكتور صالح على إلمام تامّ بأنّ التحقيق عملية صعبة وذو حساسيّة تتطلب من المحقّق الصبر والحذر وأنّ الاعتدال أكبر خُلُق تتحلّى به هذه العملية فلا ينبغي للمحقّق أنْ يزيد في التحشية ولا أنْ ينقص بل ويفضّل الإقلال والإيجاز حين ذكر الهوامش والتحقيقات وهكذا فالاكتفاء بتخريج الأشعار من الدواوين والإشارة إلى الخلاف في الرواية وعدم سرد المصادر أبرز ميزاته.

ا المنهج الأمثل في تحقيق المخطوطات، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 15

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 15

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص 18

#### دراسة تحليلية لجهوده في تحقيق الشعر

قام الدكتور حاتم صالح بجمع وتحقيق أشعار العديد من الشعراء الذين لم يسمع عنهم القرّاء إلا أبياتًا معدودات ومن هؤلاء الشعراء المجاهيل الفيند الزماني والكميت بن معروف الأسدي وشاعران من فرسان القادسية وهما القعقاع بن عمرو التميمي وعاصم بن عمرو التميمي وسويد بن كاهل العكلي والمخبّل السعدي والخليل بن أحمد الفراهيدي ومعن بن أوس المزني والقحيف العقيلي ومزاحم العقيلي ويزيد بن الطثرية وبكر بن النطّاح وعشرة شعراء مقلّون ومنهم مَنْ جاءتْ أشعارهم أو انتخبهم الدكتور صالح في "المستدرك على دواوين الشعراء" و"قصائد نادرة من كتاب منتهى الطلب من أشعار العرب".

وأما الأبيات المنثورة في بطون الكتب التي قام بتحقيقها الدكتور صالح فهي تأتي ضمن مباحث الكتب القديمة مثل "رسالة في لو الامتناع" و"كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني" و"جرّ الذيل في علم الخيل" و"أسماء خيل العرب وفرسانها" و"نصوص محقّقة في اللغة والنحو" و"بحوث ودراسات في اللغة والتحقيق".

وفي حين البحث أتناول بالدراسة أولًا دواوين الشعراء أو مجموعات كلامهم ثم أعالج الكتب التي جاءت فيها أبيات الشعراء ففي مجموعات شعر الشعراء اخترت كمثال الفيند الزماني والكميت بن معروف الأسدي والمخبّل السعدي ومزاحم العقيلي ويزيد بن الطثرية وبكر بن النطّاح وفي الكتب اصطفيت "نصوص محقّقة في اللغة والنحو" و"كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني" كما لم أناقش هذه المجموعات أو الكتب كلها بل وأخذت بعض النماذج من بدايتها وأغمضتُ النظر عن غيرها فإنها تثقل المقالة كما لا حاجة إليها لأنني أردتُ من بحثي هذا الإشارة إلى مدى إفادة هذا المنهج أو نجاحه في شفاء غليل القارئ الباحث.

# مجلة العنب - . — . — . — الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

فأولًا: أقدّم نماذجَ من دواوين ومجموعات الشعر فالفِنْد الزماني شاعرٌ جاهليّ مقلّ جمع شعرَه الدكتور صالح في 1980م. قال الفِند (شعره، ص 25):

كففنا عن بني هِندٍ وقلنا القومُ إخوانُ والبيتُ مرويّ في شرح ديوان الحماسة للتبريزي (ص 23):

صفحنا عن بني ذهلٍ وقلنا القومُ إخوانُ لم يذكره الدكتور حاتم صالح.

والصفح هنا أبلغ من الكفّ لأنّ القائل قد غلب العدوّ فالآن يصفح ولا يكفّ فقط كما قال حاتم الطائي:

وأغفر عوراءَ الكريم اصطناعَه وأصفح عن شتم اللئيم تكرّما<sup>1</sup> وقال مضرس بن ربعي:

إنا لنصفح عن مجاهلِ قومنا ونُقيم سالفةَ العدوّ الأصيد<sup>2</sup> وقال الفرزدق:

وصفحتُ عن ذي جهلها ورَفدتُها نصحي ولم تُصبِ العشيرةَ زلّتي <sup>3</sup> وأما الكفّ اللازم متعديًا بصلة (عن) فلا يعني الصفح كما قال العباس بن الأحنف: سأكفّ عنكِ وفي يديّ بقيّةً من حبلِ وصلِكِ قبل أنْ يتصرّما<sup>4</sup>

\_

<sup>1</sup> ديوانه، ص 83

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شرح ديوان الحماسة، 725/2

<sup>395/1</sup> نفسه، 395/1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ديوانه، ص 237

# مجلة العنب - . — . — . — الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

كما أنّ الكفّ متعديًا لمفعولين أيضًا يعني: منعَ أحدٍ عن فعلِ شيء فقال بشر بن أبي خازم الأسدي:

ألا إنَّ خيرَ المال ما كفَّ أهلَه عن الذم، أو مالُ وقى سوءَ مطعم أو وقال الكميت الأسدى:

بسطوا أيدي النوال وكفّوا أيدي البغي عنهم والعُرام<sup>2</sup> وقال الفضل بن العباس:

مهلًا بني عمّنا مهلًا موالينا لا تنبشوا بيننا ما كان مدفونا لا تطمعوا أن تهينونا فنكرمكم وأن نكفّ الأذى عنكم وتوذونا<sup>3</sup> وقال جرير:

ورُبُّوا الذي ييني وبين قديمكم وكفّوا الأذى عني يلنْ لكم خُلقي فإني لسهلً للصديق مُلاطفُ وللكاشِّج العادي شَجًا داخلَ الحلق<sup>4</sup> وقال تعالى: "يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمُ أَن يَبْسُطُوّاْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكُفَّ أَيْدِيهُمْ عَنكُمٍ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتُوكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٣٠٠ (سورة المائدة)

وقال الفِنْد الزماني (شعره، ص 25):

فلمّا صرّح الشرُّ بدا والشرُّ عُريان

<sup>1</sup> ديوانه، ص 136

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ديوانه، ص 499

<sup>3</sup> شرح ديوان الحماسة، 75/1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ديوانه، ص 319

# مجلة الهند - · · · · · · الدكنور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحفيق الشعر

ويروى البيت نفسُه في شرح ديوان الحماسة (ص 25) كما يلي:

عُريان صرّح الشرّ فأمسى وهو

فرواية ديوان الحماسة أبلغ ففيه اجتناب التكرار في "صرّح" و"بدا" لأنّ لكليهما معنًى واحدًا وكذا تكرار "الشر". فـ"أمسى" كما يدلّ على ساعاتٍ مضتْ على بداية الحرب فكذلك يدلّ على أنه فعلُّ ناقصً. وكونُه ناقصًا شائعً في كلام العرب كما قال امرؤ القيس:

أأسماء أمسى ودَّها قد تغيّرا سنُبدلُ إن أبدلتِ بالودّ آخرا ً وقال عنترة بن شدّاد:

خليليّ أمسى حبُّ عبلة قاتلي وبأسي شديد والحسام مهنّد $^{2}$ وقال عويف القوامى:

تظاهر الأقياد<sup>3</sup> عليه لما أتانى عن عيينة أنه وقال الكميت بن زيد في نفس التركيب:

إذا الليلُ أمسى وهو بالناس أليَلُ $^4$ وفيهم نجومُ الناس والمهتدى بهم وقال الفند الزماني (شعره، 26):

غضبانُ شددنا شدّة الليث والليث غدا

وجاء البيت في شرح ديوان الحماسة (ص 26) كما يلي:

مشية الليث غضيان واللث غدا

<sup>1</sup> ديوانه، ص 62

<sup>2</sup> شرح دیوانه، ص 54

3 شرح ديوان الحماسة، 91/1

<sup>4</sup> ديوانه، ص 607

يوليو-سبتمبر 2023 142

# مجلة السند - · - · - · - الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

ورواية (الشعر) أبلغ من رواية ديوان الحماسة ولكنّ الدكتور حاتم لم يشر إليها.

وقال الفند الزماني (شعره، ص 26):

بطعنٍ كفمِ الزِقّ غدا والزقُّ ملآن

وروايته في شرح ديوان الحماسة (ص 27) كما يلي:

وطعنٍ كفمِ الزِقّ غذا والزقُّ ملآن

فرواية (الشعر) أبلغ لأنّه قد تخلّل بيتان بين البيتين "بضربٍ كفم الزق ..." و"بطعن كفم الزق ..." وهما:

وقد أدهنُ بعضَ القومِ إذ في البغي إدهانُ وقد حلّ بكلِّ الحيِّ بعدَ البغي إمكانُ

فكرّر الشاعر الباء لإيصال الباء بتلك الباء بينما بدّلها أبو تمّام بالواو (كما أرى) لأنه حذف البيتين فأصبح البيتان متعلقًا بعضهما بالبعض أي:

بضربٍ فيه توهين وتخضيعٌ وإقرانُ وطعنٍ كفمِ الزِقّ غذا والزقَّ ملآنُ

والشيء الثاني أنّ "غذا" في رواية الحماسة أبلغ من "غدا" في رواية شعر الفند لأنّ "غذا" يعني: سال بينما "غدا" فقط يدلّ على معنى "أصبح".

وكذا رواية الحماسة (ص 26):

بضربٍ فيه توهينً وتخضيعً وإقرانُ

أبلغ من رواية (الشعر، ص 26):

ضربٍ في تأثيمً وتفجيعً وإرنانُ

المجلد:12 العدو:3 العد

#### مجلة العنب المستعد - · · · · · · · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

فالتأثيم تلمح منه الجريمة التي لا تلمح من التوهين كما أنّ "التفجيع" تكرار لا يوجد في "التخضيع" وأما "الإرنان" فهو صورة للإقران، ولكن الإقران أو التقرين أعمّ وأشيع كما قال عمرو بن كلثوم:

أخذن على بعولتهنّ عهدًا إذا لاقوا كتائب مُعلَمينا لتستلبنّ أفراسًا وبيضًا وأسرى في الحديد مُقرَّنينا أ

حتى أتتك ملوكُ الروم صاغرةً مقرَّنين بأغلال وأصفاد<sup>2</sup> وقال الشاعر:

ترى القومَ منها مُقرنينَ، كأنما تساقُوا عُقارًا لا يبلُّ سليمُها<sup>3</sup> وأما الإقران والتقرين فالثاني أبلغ لأنَّ الأول عادةما يستخدم للمشاكل والمصائب بينما الثاني لإيثاق الأعداء كما قال الكميت بن زيد:

ركبتم صعبتي أشرًا وحينًا ولستم للصعاب بمُقرنينا <sup>4</sup> وكبتم صعبتي أشرًا وحينًا ولستم للصعاب بمُقرنِينَ الله وكما قال تعالى: "... سُبْحَانَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَلذَا وَمَا كُنَّا لَهُ و مُقْرِنِينَ الله (سورة الزخرف)

ولكن القافية هي التي أجبرتِ الشاعر على اختيار الإقران على التقرين.

ولنأخذ الكميت بن معروف الذي جمع شعرَه الدكتور حاتم في 1975م وهو شاعرً

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ديوانه، ص 86

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ديوانه، ص 123

<sup>3</sup> لسان العرب: قرن

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ديوانه، ص 462

## مجلة العنب - . — . — . — الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

أمويّ مقدّم فقال الكميت:

أبت أمَّ دينارٍ فأصبح فرجُها حصانًا وقُلِّدتمْ قلائدَ قُوْرَعا خذوا العقلَ إنْ أعطاكُمُ العقلَ قومُكم وكونوا كمن سِيمَ الهوانَ فأرتعا أولا تُكثروا فيه الضِجاجَ فإنه محا السيفُ ما قال ابن دارةَ أجمعا فهما تشأ منه فَزارةُ تُعطِكمْ ومهما تشأ منه فَزارةُ تَمنعا وفي لسان العرب (قرع): كمن سيم الهوانَ فأربعا

وفي لسان العرب (دور) أيضًا:

فلا تُكثِرا فيه الملامة إنه محا السيفُ ما قال ابن دارة أجمعا وهذه المقطوعة كلها مذكورة في لسان العرب (قزع) سوى البيت الأوّل وهو:

مَن مُبلغً عُليا مَعدِّ وطيّئًا وكندةً مَنْ أصغى لها وتسمّعا وكذا نُسبَ البيت الأوّل من هذه القصيدة إلى زُميل الفزاري والكميت بن ثعلبة.

وأنقل فيما يلي ثلاثة أبيات لم تذكر في شعر الكميت بن معروف الذي جمعه الدكتور حاتم صالح وهي:

- علّمها هَبِيْ وهَلَا وأرْحِبْ وفي أبياتنا ولنا افتُلينا
   لسان العرب: رحب
- عَنِيتُ فلم أردُدْكمُ عند بُغيةٍ وحُجتُ فلم أكدُدْكمُ بالأصابع
   لسان العرب: حوج.
- ونحن صبحنا آلَ نَجرانَ غارةً تميم بن مُرِّ والرماحَ النوادِسا
   لسان العرب: غور.

المجلد:12 العددة: 145 يوليو-سبتمبر 2023

### مجلة العنب - · - · - · - الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

والنقص الآخر أنّ الدكتور حاتم لم يراع الترتيب الألف بائي في ذكر القصائد فأولًا نقل قصيدة قافيتها "قليلًا" و"ضئيلًا" ثم نقل قصيدة قافيتها "قليلًا" و"ضئيلًا" ثم نقل قصيدة قافيتها "سُودُ" و"تجديدُ". وكذا وردتْ أخطاء في تشكيل الأبيات مما لا حاجة إلى ذكر نماذجها.

والشاعر الثالث هو المخبّل السعدي. قال المخبّل (شعره ص 123 وعشرة شعراء مقلّون، ص 58):

فلا تدخلن الدهر قبرك حوبة يقوم بها يومًا عليك حسيب لم يقل الدكتور حاتم سوى أنه ذكر مصادر جاءت فيه هذه القصيدة ومنها لسان العرب (حوب) إذ جاء فيه هذا البيت فقط ولكن روايته مختلفة عن رواية هذا المصدر وهي:

فلا يدخلنّ الدهرَ قبرَك حوبةً يقوم بها يومًا عليك حسيب وأما رواية الشعر فهي رواية الأغاني (190/13) وسمط اللآلي (ص 900) والفاخر (ص 181)

وقال المخبّل السعدي (ص 128):

وقد تزدري العينُ الفتى وهو عاقل ويجمل بعضُ القوم وهو جَهولُ قال الدكتور صالح في تحقيقه: "حماسة البحتري 135". وهو في نسختنا على ص 283 ورقم المقطوعة: 695

وقد أنشد ثعلب بيتًا لشاعر مجهول (لسان العرب وتاج العروس: جرم) صدره صدر بيت المخبّل السعدي فجاء:

وقد تزدري العينُ الفتى وهو عاقل ويؤفن بعضُ القوم وهو جريمُ

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 ما يوليو-سبتمبر 2023

### مجلة العنب - . — . — . — الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

وتشبهه في المعنى قصيدة العباس بن مرداس الشهيرة التي تبتدئ بما يلي:

ترى الرجل النحيف فتزدريه وفي أثوابه أسدً مزيرُ ويُعجبك الطرير فتبتليه فيُخلف ظنَّك الرجل الطرير وفيه:

لقد عظم البعير بغير لبِّ فلم يستغنِ بالعظَم البعيرُ وتنتهي على ما يأتي:

فإنْ أك في شراركم قليلًا فإني في خياركم كثير شرح ديوان الحماسة، ص 710-711 وللقصيدة روايات مختلفة في المصادر. ولا أدري أيّهما سرق فإنّ كليهما مخضرم.

والشاعر الرابع هو الشاعر المجيد مزاحم العقيلي. فقال مزاحم (شعره، ص 101): أيا سرعة الأخبار حين تزوّجت فهل يأتيني بالطلاق بشيرُ لم يكتب الدكتور صالح شيئًا في تحقيق هذا البيت.

إذ البيت بروايته هذه منسوب إلى مزاحم العقيلي الذي كان يعشق امرأة اسمها ليلى، انظر: الأغاني، 109/19

وشبيه بالبيت منسوب إلى مجنون ليلى (الأغاني، 44/2) وكذا في تزيين الأسواق في أخبار العشّاق (158/1):

فقد شاعتِ الأخبار أنْ قد تزوّجتْ فهل يأتينيّ بالطلاق بشيرُ وفي ديوان مجنون ليلي (ص 91):

فما أكثرَ الأخبار أنْ قد تزوّجتْ فهل يأتينّي بالطلاق بشيرُ

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 ما يوليو-سبتمبر 2023

وعزي إلى كثيّر في شرح ديوان الحماسة (400/1)

وفي عيون الأخبار (409/1):

لقد كثر الأخبار أنْ قد تزوّجتْ فهل يأتيني بالطلاق بشيرُ وبدون عزو في ديوان الحماسة (105/2) وكتاب التذكرة السعدية (45/1)

وكذا قال مزاحم العقيلي (شعره، ص 117):

وددتُ، على ما كان من سَرَفِ الهوى وغيِّ الأماني، أنَّ ما شئتُ يُفعَلُ فترجعُ أيَّامُ مضينَ، ولذَّةُ تولَّتْ، وهل يثنَى من الدهر أوّلُ لم يكتب الدكتور حاتم شيئًا في تحقيق هذين البيتين. إذ في لسان العرب (ترج): وددتُ، على ما كان من شَرَفِ الهوى وجهلِ الأماني، أنَّ ما شئتُ يُفعَلِ فترجعُ أيَّامُ مضينَ، ونَعمةً علينا، وهل يُثنَى، من الدهر أوّلُ إقواء كما أنَّ "يُفعَلُ " هو "يُفعَلِ" جواب شرطٍ وكذا أنّ في ".. من الدهر أوّلُ إقواء كما أنّ "يُفعَلُ " هو "يُفعَلِ" جواب شرطٍ لاما شئتُ ".

والشاعر الخامس يزيد بن الطثرية (شعره، ص 97):

أرى سبعة يسعون للوصل كلّهم له عند ليلى دِينةً يستدينُها فألقيتُ سهمي وسطهم حين أوخشوا فما صار لي من ذاك إلا ثمينُها ويروى البيتان في لسان العرب (وخش):

أرى سبعة يسعون للوصل كلّهم له عند ريّا دِينةً يستدينُها وألقيتُ سهمي وسطهم حين أوخشوا فما صار لي في القسم إلا ثمينُها كذا جاء البيت الثانى في لسان العرب (ثمن)

المجلد:12 العدو:3 العد

#### 

وقال يزيد بن الطثرية (لسان العرب: صدق):

أثيبي أخا ضارورةٍ أصفق العدى عليه وقلّت في الصديق أواصره وليس في المجموعة.

والشاعر السادس بكر بن النطاح جمع الدكتور صالح شعرَه في 1975م. قال بكر بن النطّاح (شعره، ص 14):

تراهم ينظرون إلى المعالي كما نظرتْ إلى الشيب المِلاحُ يُحِدّون إلى الشيب المِلاحُ أَي عيونهم السماحُ أَقُلُ في عيونهم السماحُ أَقَالُ الدكتور حاتم: "وهما لابن العلّاف في طبقات ابن المعتز 359" (شعره، ص 14) ولكنهما لا يوجدان في الطبقات في الطبقات (ص 359):

يتلقّى الندى بوجهِ حييٍّ وصدورَ القنا بوجهِ وَقَاحِ هَكَذا هكذا تكون المعالي طُرُقُ الجِدِّ غيرُ طرقِ المِزاح وكذا أنّ في البيت إقواء لم يشر إليه الدكتور صالح. فالسماحُ هو السماحُ لأنه اسم "كأنّ" غيرِ المخفّفة. وإنْ خفّفناها سقط الوزن.

وقال ابن النطاح (شعره، ص 18):

وكأنّ رمحك مُنقَعُ في عُصفُرٍ وكأنّ سيفَك سُلّ من فُرصاد لو صال من غضبٍ أو دُلفٍ على بيض السيوف لذبنَ في الأغماد أ أذكى ونور للعداوة والقرى نارينِ نار دمٍ ونارَرَماد قال الدكتور صالح في تحقيقه: "القالي: فكأنّ رمحك، القالي والعمدة: نار وغي،

المجلد:12 — العددة:3 — يوليو- سبتمبر 2023

<sup>1</sup> شعره، ص 14، أحدّه: جعله حديدًا.

#### مجلة العنب المستعد - · · · · · · · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

المحاسن والأضداد والعمدة: ونار زناد".

إذ في الأمالي لأبي القالي (118/1): أذكى وأوقد للعداوة ...

وفي الحماسة المغربية (22/1): أذكى وأوقد للعداوة ... نار وغًى ...

وقال بكر أيضًا (شعره، ص 35):

بيضاء تسحب من قيامٍ فرعَها وتغيب فيه وهو وحفٌ أسحم قال الدكتور صالح في تحقيق هذا البيت: "عيون الأخبار وزهر الآداب وأمالي المرتضى والتبيان وسرقات المتنبي: شعرها بدل فرعها. وجثل بدل وحف. أمالي الزجاجي: حوراء ... فتغيب ... جثل. المستظرف: وجه بدل وحف. المحاسن والمساوئ: جعد بدل وحف. محاضرات الراغب: ليل بدل وحف".

وفاتته رواية روايات عديدة ففي الأغاني (24/17):

غرّاء تسحب من قيامٍ فرعَها جثلًا يزيّنه سوادٌ أسحم وفي المحبّ والمحبوب والمشموم والمشروب (3/1):

بيضاءُ تسحب من قيامٍ فرعَها وتضلّ فيه وهو وحفُ أسحم وفي المذاكرة في ألقاب الشعراء (65/1):

غرّاء تسحب من قيامٍ شعرَها وتغيب فيه وهو جثلُ أسحم وفي المرقصات والمطربات (14/1):

غرّاء تسحب من قيامٍ فرعَها وتغيب فيه وهو وحفُّ أسحم وفي قصائد من عيون الشعر (27/1):

فرعاء تسحب من قيام شعرَها وتغيب فيه وهو شعرً أسحم

### مجلة العنب - · - · - · - · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

واللافت للنظر أنَّ الدكتور صالح ذكر في تخريجه أكثر من عشرين مصدرًا.

وثانيًا: أقدَّم نماذج من تحقيق الشعر في بطون الكتب المحقَّقة بيديه فأبدأ بكتاب "نصوص محققة في اللغة والنحو" الذي طبع في 1991م. جاء فيه قول الشاعر (ص 28):

هذا مُقامُ قدمَيْ رَباح، للشمس حتى طلعت براح فقال حاتم في تحقيقه (ص 28): "بلا عزو في معاني القرآن للفرّاء، 129/2 ومجاز القرآن، 38/1 والنوادر في اللغة 315 وتفسير الطبري، 136/15 وتهذيب اللغة، 30/5".

ولكن جاء في نوادر أبي زيد (ص 315):

هذا مَقامُ قدمَيْ رَباحِ غدوةً حتى دلكَتْ براجِ وجاء في تهذيب اللغة (21/5 و68/10):

هذا مُقامُ قدمَيْ رَباجِ ذَبَّبَ حتى دلكَتْ براجِ وجاء في نصوص محققة في اللغة والنحو للدكتور حاتم (ص 26):

إذاما رأت، شمسًا، عبُ الشمس شمّرتْ إلى أهلها، والجلهميُّ عميدُها وقال الدكتور صالح في تحقيقه (ص 26): "بلا عزو في الأزمنة والأمكنة 45/2". بينما جاء هذا البيت في لسان العرب (عبأ) باختلاف في روايته وهو:

إذاما رأتْ، شمسًا، عبُ الشمس شمّرتْ إلى رملها، والجُرُهميُّ عميدُها ولم يشر الضامن إلى هذه الرواية.

وجاء في نصوص محققة في اللغة والنحو (ص 26) للدكتور حاتم صالح:

ترى صمدَه منْ كلِّ ضِحٍّ يُعينُه حَرورٌ كتسفاعِ الضرامِ المُشَعَّل

المجلر:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 151 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

### مجلة العنب - · · · · · · · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

وقال حاتم في تحقيقه (ص 26): "ديوانه: 1492 وفيه: كتشعال".

ولكن روايته مختلفة في المصدر الذي ذكره الدكتور حاتم وهي:

ترى صمدَه في كلِّ ضِجٌ تُعينُه حَرورٌ كتشعالِ الضرامِ المُشَعَّل، أنظر: شرح ديوانه، 1492/3.

وأما رواية النصوص المحققة فهي المذكورة في ديوان ذي الرمة الذي طبعتْه دارً الكتب العلمية، أنظر: ديوانه، ص 232.

وجاء في نصوص محققة في اللغة والنحو (ص 26) للدكتور حاتم صالح:

ينازِعُها لونان: وَردُّ وجُؤوَةُ، ترى لأياءِ الشَّمس، فيه تحدّرا قال الدكتور حاتم في تحقيقه (ص 26): "بلا عزو في اللسان (جوأ) والجؤوة: سواد في غبرة وحمرة".

والحقيقة أنَّها ليست رواية اللسان ففي اللسان (جؤأ): "تَنازعَها" بدل "يُنازِعُها".

وكذا أنه قول ذي الرمة:

ئتنازَعَها لونان: وَردُّ وجُؤوةً، ترى لأياءِ الشمس، فيه تحدّرا انظر: ديوانه، ص 95

وكذا جاء في نصوص محققة في اللغة والنحو (ص 27) قول أبي النجم:

صغواء قد همّتْ ولمّا تفعلِ

فكتب حاتم صالح في تحقيقه: "ديوانه، ص 205".

ولكن رواية الديوان (ص 359):

صغواء قد كادتْ ولمَّا تفعل

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 152 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

#### مجلة الكيني - · - · - · - · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

وكذا في العمدة لابن رشيق، 222/1

وأما رواية نصوص محققة في اللغة والنحو فهي رواية تاريخ الطبري، انظر: 519/5 وجاء في نصوص محققة في اللغة والنحو (ص 32):

إذ فارسُ الميمون يتبعهم كالطلق [يتبع] ليلة البهر وقال الدكتور حاتم في تحقيقه (ص 32): "الصبح المنير 353".

إذ هذه ليست رواية الصبح المنير ففيه:

أو فارسُ اليحموم يتبعهم كالطلق يتبع ليلة البهر<sup>1</sup> وكذا في ديوان المسيّب، ص 88 وخزانة الأدب، 326/6.

وكذا جاء على (ص 34) من نفس الكتاب قولُ الراعي:

تلقّى نوءُهنّ سرارَ شهرٍ وخيرُ النوءِ ما لقي السرارا قال الدكتور حاتم في تحقيقه (ص 34): "ديوانه 144".

هذه رواية ديوانه بتحقيق راينهرت المستشرق وكذا رواية ديوانه بتحقيق الدكتور محمد صمد، ص 151 ورواية غريب الحديث لابن قتيبة، 201/2 ولسان العرب (هلل). وأما رواية شعره المنشور من قبل مجمع اللغة العربية بدمشق (ص 80) فهي كما يلي: تلقّى نوؤُهن سرار شهرٍ وخيرُ النوءِ ما لاقي السرارا وجاء البيت المشهور لذي الإصبع العدواني في نصوص محققة في اللغة والنحو (ص 46): لاه ابن عمّك لا أفضلت في نسبٍ دوني ولا أنت ديّاني فتخزوني قال في تحقيقه (ص 46): "ديوانه 89".

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

الصبح المنير في شعر أبي بصير، ص 353  $^{1}$ 

#### مجلة العنب المستعد - · · · · · · · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

والحقيقة أنّ رواية الديوان (ص 89) هي:

لاه ابن عمّك لا أفضلتَ في نسبٍ عني ولا أنت ديّاني فتخزوني وكذا هي رواية ديوان المفضليات، ص 162، وجمهرة خطب العرب، 3/1، ولسان العرب: فضل، دين، عنن، لون، خزو، ومغني اللبيب، 158/1، ومنهج السالك إلى ألفية ابن مالك، 295/2، وشرح الدماميني على مغني اللبيب، 37/2، وخزانة الأدب، 173/7، وأمالي ابن الشجري، 195/2 و161، والأشباه والنظائر في النحو، 121/2، وأدب الكاتب، ص 337، والأمالي لأبي علي القالي، 124/1 و305، وسمط اللآلي، 289/1، ومصادر أخرى.

وأما كتاب الأشباه والنظائر للخالديينِ (128/2) ففيه: فُضِّلْتَ في نسبٍ، وكذا في كتاب الألفاظ لابن السكيت (ص 428): "لا أفضلتَ في خُلُقِ".

وأما رواية نصوص محققة في اللغة والنحو فهي رواية المؤتلف والمختلف، 51/1. و52 و149، واشتقاق أسماء الله، 27/1

وجاء في نصوص محققة في اللغة والنحو (ص 47):

وإني حُبِستُ اليوم والأمسِ قبله ببابك حتى كادتِ الشمسُ تغرب قال الدكتور صالح في تحقيق هذا البيت: "شعره (62". إذ لا نجد هذه الرواية في شعره (ص 62) ففيه:

وإني ثويتُ اليوم والأمس قبله على الباب حتى كادتِ الشمسُ تغرب وهناك روايات أخرى في مصادر أخرى كما يلي:

ففي لسان العرب (لوم):

وإني جلستُ اليوم والأمس قبله ببابك حتى كادتِ الشمسُ تغرب

المجلد:12 — العددة:3 — يوليو-سبتمبر 2023

### مجلة العنب - · · · · · · · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

وفي شرح شذور الذهب في معرفة كلام العرب (136/1) وشرح الشواهد الشعرية في أمات الكتب النحوية (114/1):

فإني وقفت اليوم والأمس قبله ببابك حتى كادتِ الشمسُ تغرب وفي لسان العرب (أمس) وهمع الهوامع (190/3) وليس في كلام العرب (ص 297): وإني وقفتُ اليوم والأمسِ قبله ببابك حتى كادتِ الشمسُ تغرب وفي الحجة في القراءات السبع (184):

فإني حُبِستُ اليوم والأمسِ قبله ببابك حتى كادتِ الشمسُ تغرب وهذه رواية لسان العرب (أين) والإنصاف، ص 272

وجاء في نصوص محققة (ص 52) قول ذي الرمة:

أَبتْ ذِكَرُ عودن أحشاءَ قلبه خفوقًا ورفْضاتُ الهوى في المفاصل قال الدكتور صالح في تحقيقه: "ديوانه 1337. وفي الأصل: رقصات". (ص 52) ثم قال في تحقيقه على الصفحة 66: "ديوانه 1337 وفي الأصل: رفضات. وقد سلف البيت". وهو خطأ مطبعي أي: رقصات.

والحق أنها رواية لسان العرب ففيه (سنب): أبتْ ذَكرَ منْ عوّدن ... ورقْصاتِ الهوى ....

ورواية الديوان الآن هي رواية شرح ديوانه، 1337/2. وكذا جاء في المخصص: عوّدن ألواذ ... كما جاء في الزهرة: وقضت الهوى".

وجاء في نصوص محققة (ص 67):

وقد مال سِعواءٌ من الليل أعوج

#### مجلة العنب المستعاد - · · · · · · · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

قال الدكتور صالح في تحقيقه: "بلا عزو في الأمكنة والأزمنة 325/1".

هذا عجز البيت وصدره:

قرا أسد نوشًا قليلًا إدامه

كتاب المقصور والممدود لأبي على القالي، ص 462

وفي المحيط في اللغة (111/2): وقد مضى سِعواءٌ من الليل أعوج

وفي المخصص (77/16): مضى من الليل تهواء

وجاء في نصوص محققة (ص 68):

علام تقول عاذلتي تلوم تؤرقني إذا انجاب الصريم قال الدكتور صالح في تحقيقه: "من أضداد قطرب والأغاني 219/11. وفي الأصل ابن أحمر وليس في شعره. وابن حمير هو عبد الله أخو توبة".

إذ البيت في الأغاني (150/11) لعبد الله بن الحميّر وهو كما يلي:

علام تقول عاذلتي تلوم تؤرقني وما انجاب الصريم وفي منتهى الطلب (255/1):

علام تقول عاذلتي بلوم يؤرقني وما انجاب الصريم وهذه الرواية في ديوان توبة، ص 86 والأضداد لقطرب، ص 122 والأضداد في كلام العرب لأبي الطيب، ص 428 وكذا في الزاهر في معاني الكلمات، 284/1 وأما كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني الذي طبع في 1997م فجاء فيه (ص 33) قول الأعور الشنّى:

لسان الفتى نصفُ ونصفُ فؤاده فلم يبقى إلا صورة اللحم والدم وكائن ترى من معجب لك صامتِ زيادتُه أو نقصُه في التكلّم

المجلد:12 — العددة:3 المجلد:156 — يوليو- سبتمبر 2023

#### مجلة العنب المستد - · · · · · · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

قال الدكتور حاتم في تحقيق البيتين: "بشر بن منقذ، شعره: 21. وهما لزهير في جمهرة أشعار العرب 299، وليسا في ديوانه. ونُسِبا إلى عبد الله بن معاوية، شعره: 77-78". فرواية البيتين في ديوان بشر بن منقذ (ص 39) كما يلى:

وكائن ترى من صامتٍ لك معجبٍ زيادتُه أو نقصُه في التكلّم للله للله لله يبق إلا صورة اللحم والدم ورواية جمهرة أشعار العرب (ص 178) كما يلى:

وكائن ترى من صامتٍ لك معجبٍ زيادتُه أو نقصُه في التكلّم لسان الفتى نصفُ ونصفُ فؤاده فلم يبق إلا صورة اللحم والدم وهي رواية ديوان بشر بن منقذ.

والحال أنَّ هذين البيتين يوجدان في ديوانه (ص 111-111) فجاء فيه:

وكائن ترى من صامتٍ لك معجبٍ زيادتُه أو نقصُه في التكلّم لسان الفتى نصفً ونصفً فؤادُه فلم يبق إلا صورة اللحم والدم وكذا في البيان والتبيين (171/1) ولكنّ الجاحظ نسبهما إلى الأعور الشني. وجاء في شعر عبد الله بن معاوية (ص 77-78):

لسان الفتى نصفُّ ونصفُّ فؤاده فلم يبق إلا صورة اللحم والدم وكائن فتَّى من معجبٍ لك حسنُه زيادتُه أو نقصُه في التكلّم وكذا نُسِبَ البيتان:

وكائن ترى من صامتٍ لك معجبٍ زيادتُه أو نقصُه في التكلّم لسان الفتى نصفً ونصفً فؤادُه فلم يبق إلا صورة اللحم والدم

### مجلة العنب - · - · - · - · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

إلى الهيثم بن الأسود النخعي. انظر فصل المقال في شرح كتاب الأمثال (ص 52). وهناك مصادر أخرى جاء فيها هذان البيتان فلا نريد أنْ نخوضهما.

وجاء في كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني (ص 38) قول الفرزدق:

أما كان في معدانَ والفيلُ شاغلٌ لعنبسةَ الرواي عليّ القصائدا فقال الدكتور صالح في تحقيقه: "ديوانه 179".

والبيت لا يوجد في أيّ طبعتين لديوان الفرزدق (دار بيروت للطباعة والنشر، 1984م ودار الكتب العلمية، ط1، 1987م) بل وجدناه منسوبًا إليه في لسان العرب وتاج العروس (روي) سوى أنّ الإعراب مختلف ففي لسان العرب:

أما كان في معدانَ والفيلِ شاغلً لعنبسةَ الرواي عليّ القصائدا وهو إيضًا إعراب الزاهر في معاني كلمات الناس (190/2).

وأما إعرابه في تاج العروس فعين إعراب كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني.

وجاء في كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني (ص 39) قال طفيل الخيل (طفيل الغنوي): وكان هريم من سِنانٍ خليفة وحصنٍ ومن أسماءَ لمّا تغيّبوا قال الدكتور حاتم في تحقيقه: "ديوانه 38". يوجد هذا البيت في ديوانه (طبعة دار صادر، يروت، ط1، 1997م) ص 53 وكذا هي رواية معجم البلدان (280/2 و67/3) وجاء في كتاب الوحشيات (ص 125):

وكان سنانً من هُريمٍ خليفةً وحصنٍ ومن أسماءَ لمّا تغيّبوا وجاء في كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني (ص 39) قول الأعشى:

وكنتَ الخليفة من بعلها وسيّدَ تيّا ومُستادَها

### مجلة العنب - · - · - · - · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

فقال الدكتور صالح في تحقيقه: "ديوانه 69 وفيه: فبتُّ ... من زوجها".

وفي لسان العرب (سود):

فكنتُ الخليفة من بعلها وسيّدَ تيّا ومُستادَها وفي رسالة الغفران (39/1 و86):

فبتُّ الخليفةَ من بعلها وسيّدَ تيّا ومُستادَها

وجاء في كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني (ص 39) قول أوس بن حجر:

إنّ من القوم موجودًا خليفتُه وما خليفُ أبي وهب بموجود قال الدكتور حاتم في تحقيقه: "ديوانه 25".

وهذه رواية ديوانه كما ذكره الدكتور حاتم. وله روايات ثلاث أخرى وهي:

إنّ من الحيّ موجودًا خليفتُه وما خليفُ أبي وهب بموجود لسان العرب وتاج العروس: خلف

إنّ من القوم موجودًا خليفتُه وما خليفُ أبي ليلي بموجود شرح نهج البلاغة، 4292/1

ورواية الديوان والتي ذكرها السجستاني:

إنّ من القوم موجودًا خليفتُه وما خليفُ أبي وهب بموجود وجاء في كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني (ص 67) قول الأعشى:

يا جارتا بيني فإنك طالقه كذاك أمورُ الناس غادٍ وطارقه قال الدكتور حاتم في تحقيقه: "ديوانه 263".

المجلد:12 كويو-سبتمبر 2023 كويو-سبتمبر 2023

#### مجلة الهند عند الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

ورواية ديوانه (134/2)

أيا جارتي بيني فإنك طالقه كذاك أمورُ الناس غادٍ وطارقه وكذا ذكر فيه أنّ الأصمعي قال: سمعتُ أعراب بني هزّان ينشدونها: "أيا جارتَى". ديوانه، 134/1

وله روايتان أخريان وهما:

أ جارتنا بيني فإنك طالقه كذاك أمورُ الناس غادٍ وطارقه المغنى، 231/5 والبحر المحيط، 198/3 و632

أ جارتنا بيني فإنك طالقه كذاك أمورُ الناس تغدو وطارقه معرفة السنن والآثار للبيهقي، 491/4 و314/8

وجاء على ص 67 من هذا الكتاب (كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني):

يا جارتا بيني فإنَّك طالقُ

وجاء في كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني (ص 70):

أيا سحابُ طرّقي بخير وطرّقي بخصيةٍ وأير ولا تُرينا طرفَ البُظَير

وقال الدكتور حاتم في تحقيقه: الأبيات قالتُها قابلة لامرأة أخذها الطلقُ، وهي في الحماسة 439/2، والبيان والتبيين 185/1، والحيوان 581/5".

وهي رواية البيان والتبيين والحيوان وكذا في تاج العروس (طرق) إذ في الحماسة

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

#### 

(ص 1074):

ورواية الحماسة أبلغ لأنها أرجاز قالتها قابلة لا القوابل. وسحاب اسم تلك المرأة التي أخذها الطلق. وهذا كذلك خلاف أصله من إقلال ذكر المصادر فإنه عادة ما يكتفى بذكر الواحد.

وجاء في كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني (ص 72) قول الشاعر:

خشاش الطير أكثرها فراخًا وأمَّ الباز مقلات نزور قال الدكتور حاتم في تحقيقه: "العباس بن مرداس 173 وفيه: بغاث الطير. ونسب إلى معوّد الحكماء في اللآلي 190-192، وفيه شرار الطير. والرواية فيها جميعًا: وأمّ الصقر". ص 71

ففي ديوان العباس بن مرداس (ص 173):

بغاث الطير أكثرها فراخًا وأمَّ الصقر مقلات نزور وفي ديوان كثيّر عزة (ص 530):

خشاش الطير أكثرها فراخًا وأمَّ الصقر مقلات نزور وفي اللآلي (191/1-192)

شرار الطير أكثرها فراخًا وأمَّ الصقر مقلات نزور -

وكذا هي رواية الزاهر في معاني كلمات الناس (102/2).

#### مجلة العنب الساء - · · · · · · · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

فرواية خشاش الطير توجد في أمالي القالي (22/1):

خشاش الطير أكثرها فراخًا وأمَّ الصقر مقلات نزور ورواية كتاب المذكّر والمؤنث للسجستاني توجد في جمهرة اللغة (386/1) وزهر الآداب وثمر الألباب (327/1) وهي:

خشاش الطير أكثرها فراخًا وأمَّ الباز مقلات نزور وفي زهر الأكم في الأمثال والحكم نسب الشعر:

خشاش الطير أكثرها فراخًا وأمُّ الصقر مقلات نزور إلى جرير (189/1) كما نسب إلى كثيّر (306/1)

خلاصة المقال: ظهر مما سردناه من النماذج أنّ الدكتور صالح الضامن سعى سعية في إحياء التراث العربي والإسلامي إلا أنه فضّل الإيجاز على التفصيل والقصر على الإطناب فأجده يحاول جهده ألّا يُثقِل شعرَ شاعر أو كتاب كاتب بهوامشه غير الطرورية. وهذا اتباعًا للشيخ محمود محمد شاكر الذي كان يَعتبرُ المحققين الذين كانوا يُثقِلون الكتب بالحواشي والتعليقات ويُكثرون من ذكر المصادر والمراجع بالجهّلة (المنهج الأمثل، ص 5). ولعل هذا الحذر من كثرة الهوامش والتعليقات "غير الضرورية" جعله يفوته شيء كثير من الأمور الضرورية فاكتفى بذكر مصدر أو الضرورية وأعرض عن المصادر الأخرى التي تحوي روايات مختلفة لبيت ما كما مشدر أو وأنهً وتريّث في عمله وعكف على دراسة مصادر أخرى ممعنًا نظره مثلت آنفًا، ولو تأنّى وتريّث في عمله وعكف على دراسة مصادر أخرى معنًا نظره فيها ومدقّقًا لجاء بما حقّ لتلاميذه أنْ يعتبروه "شيخ العربية".

#### مختار المصادر والمراجع

- 1. القرآن الكريم
- 2. أدب الكاتب لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة، شرح وتقديم: الأستاذ علي فاعور، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية، د.ت.
- أساس البلاغة لأبي القاسم الزمخشري، تحقيق: محمد باسل عيون السود، دار
   الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1998م
- البيان والتبيين للجاحظ، تحقيق وشرح: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي،
   القاهرة، ط7، 1998م
- 5. تاج العروس من جواهر القاموس للسيد محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، تحقيق:
   عبد الستار أحمد فراج، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، 1965م
- مهرة أشعار العرب في الجاهلية والإسلام لأبي زيد محمد بن أبي الخطاب القرشي، تحقيق: محمد على البجادي، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، د.ت.
- 7. جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة لأحمد زكي صفوت، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، ط1، 1933م
- 8. حماسة البحتري، تحقيق: د. محمد إبراهيم حور وأحمد محمد عبيد، هيئة أبو ظبي للثقافة والتراث، أبو ظبي، 2007م
- ديوان أبي النجم العِجْلي، جمع وشرح وتحقيق: محمد أديب عبد الواحد جمران، مطبوعات مجمع اللغة العربية، دمشق، 2006م
- 10. ديوان الأعشى الكبير بشرح محمود إبراهيم محمد الرضواني، وزارة الثقافة والفنون والتراث، إدارة البحوث والدراسات الثقافية، الدوحة، قطر، 2010م

#### مجلة العنب السامن وجهوده في تحقيق الشعر المامن وجهوده في تحقيق الشعر

- 11. ديوان الأعور الشني (بشر بن منقذ)، صنعة وتحقيق: السيّد ضياء الدين الحيدري، مؤسسة المواهب للطباعة والنشر، بيروت، ط1، 1999م
- 12. ديوان الراعي النميري، جمع وتحقيق: راينهرت فايپرت، المعهد الألماني للأبحاث الشرقية، بيروت، 1980م
  - 13. ديوان الراعي النميري، شرح د. واضح الصمد، دار الجيل، بيروت، 1995م
- 14. ديوان العباس بن الأحنف، شرح وتحقيق: عاتكة الخزرجي، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، 1954م
- 15. ديوان العباس بن مرداس السلمي، جمع وتحقيق: الدكتور يحيى الجبوري، مؤسسة الرسالة، ط1، 1991م
  - 16. ديوان الفرزدق، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، 1984م
- 17. ديوان الفرزدق، شرح الأستاذ علي فاعور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1987م
- 18. ديوان الكميت بن زيد الأسدي، جمع وشرح وتحقيق: د. محمد نبيل طريفي، دار صادر، بيروت، ط1، 2000م
- 19. ديوان المسيّب بن علس، جمع وتحقيق ودراسة: د. عبد الرحمن محمد الوصيفي، مكتبة الآداب، القاهرة، ط1، 2003م
- 20. ديوان المفضليات للمفضل الضبي، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر وعبد السلام محمد هارون، دار المعارف، ط6
- 21. ديوان النابغة الذبياني بشرح وتقديم: عباس عبد الساتر، دار الكتب العلمية، بيروت، 1996م
- 22. ديوان النابغة الذبياني، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، ط2، د.ت.

#### مجلة الكنيك - · · · · · · · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

- 23. ديوان امرئ القيس، ضبطه وصحّحه: الأستاذ مصطفى عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت، 2004م
- 24. ديوان أوس بن حجر، تحقيق وشرح: د. محمد يوسف نجم، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، 1980م
- 25. ديوان بِشر بن أبي خازم الأسدي، تقديم وشرح: مجيد طراد، دار الكتاب العربي، بيروت، ط1، 1994م
  - 26. ديوان جرير، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، 1986م
- 27. ديوان حاتم الطائي، شرح: أبي صالح يحيى بن مدرك الطائي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط1، 1994م
- 28. ديوان ذي الإصبع العَدواني، جمع وتحقيق: عبد الوهاب محمد علي العدواني ومحمد نائف الدُّلَيمي، مطبعة الجمهور، الموصل، 1973م
- 29. ديوان ذي الرمة، تقديم وشرح: أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1995م
- 30. ديوان زهير بن أبي سلمي، شرح وتقديم: الأستاذ علي حسن فاعور، دار التب العلمية، بيروت، ط: 1، 1988م
- 31. ديوان زيد الخيل الطائي، صنعة: د. نوري حمودي القيسي، مطبعة النعمان، النجف، 1968م
- 32. ديوان عمرو بن كلثوم، جمعه وحقّقه وشرحه: د. إميل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، بيروت، ط1، 1991م
- 33. شرح الشواهد الشعرية في أمّات الكتب النحوية لمحمد محمد حسن شُرّاب، مؤسسة الرسالة، ط1، 2007م
- 34. شرح ديوان الحماسة، كتب حواشيه: غريد الشيخ، وضع فهارسه العامة: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، 2000م

#### مجلة العنب السامن وجهوده في تحقيق الشعر المامن وجهوده في تحقيق الشعر

- 35. شرح ديوان ذي الرمة، تحقيق وتقديم وتعليق: د. عبد القدوس أبو صالح، مؤسسة الإيمان للتوزيع والنشر والطبباعة، بيروت، 1982م
- 36. شرح ديوان عنترة بن شداد العبسي، للعلامة التبريزي، دار الكتاب العربي، ط1، 1992م
- 37. شرح شواهد المغني للإمام جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، لجنة التراث العربي، د.ت.
- 38. شعر الراعي النميري وأخباره، جمع وتقديم وتعليق: ناصر الحاني، دمشق، 1964م
- 39. شعر الفند الزماني للدكتور حاتم الضامن، كلية الآداب، جامعة بغداد، 1986م
- 40. شعر القحيف العقيلي للدكتور حاتم صالح الضامن، مجلة المجمع العلمي العراقي، بغداد، إيلول، 1986م
- 41. شعر بكر بن النطاح، صنعة: الأستاذ حاتم صالح الضامن، مطبعة المعارف، بغداد، 1975م
  - 42. شعر عبد الله بن معاوية، جمع: عبد الحميد الراضي، مؤسسة الرسالة، 1975م
- 43. شعر مزاحم العقيلي، تحقيق: الدكتور توري حمودي القيسي وحاتم صالح الضامن، د.ت.
  - 44. الصبح المنير في شعر أبي بصير، مطبعة آدلف هلزهوسنين، بيانة، 1927م
- 45. الصحاح للجوهري، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطّار، دار العلم للملايين، بيروت، ط3، 1984م
- 46. عشرةُ شعراء مقلّون، صنعة: أ.د. حاتم صالح الضامن، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، جامعة بغداد، العراق، 1990م
- 47. قصائد نادرة من كتاب منتهى الطلب من أشعار العرب لمحمد بن المبارك البغدادي، د. حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة، ط1، 1983م

### مجلة العنب السياد - · · · · · · · الدكتور حاتم صالح الضامن وجهوده في تحقيق الشعر

- 48. الكامل في اللغة والأدب والنحو والتصريف للإمام أبي العباس المبرد، تحقيق: الدكتور زكي مبارك، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، ط1، 1936م
- 49. كتاب الأشباه والنظائر للخالديين، تحقيق: د. السيد محمد يوسف، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، د.ت.
- 50. كتاب الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني، تحقيق: د. إحسان عباس، د. إبراهيم السعافين والأستاذ بكر عبّاس، دار صادر، بيروت، ط3، 2008م
- 51. كتاب الألفاظ لابن السكيت يعقوب بن إسحاق، تحقيق: الدكتور فخر الدين قبادة، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، لبنان، ط1، 1998م
- 52. كتاب الوحشيات، أبو تمام الطائي، تحقيق: عبد العزيز الميمني الراجكوتي، وزيادة: محمود محمد شاكر، ط3، دار المعارف، القاهرة، مصر، 1968م
- 53. كتاب جمهرة اللغة لأبي بكر محمد بن الحسن بن دريد، تحقيق وتقديم: الدكتور رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، ط1، نوفمبر 1987م
  - 54. لسان العرب لابن منظور الإفريقي، دار صادر، بيروت، د.ت.
- 55. ليس في كلام العرب لابن خالويه، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، مكة المكرمة، ط2، 1979م
- 56. مجلة المورد الفصلية الصادرة عن وزارة الثقافة والإعلام، دار الجاحظ للنشر، العراق
- 57. المخبّل السعدي حياته وما تبقّى من شعره للدكتور حاتم صالح الضامن، د.ت.
- 58. المخصص لأبي الحسن علي بن إسماعيل النحوي الأندلسي، دار الكتب العلمية، يبروت، د.ت.
- 59. المذكّر والمؤنث للسجستاني، تحقيق: د. حاتم صالح الضامن، دار الفكر المعاصر، بيروت، 1997م
- 60. المزهر في علوم اللغة وأنواعها للإمام جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تصحيح وتحشية: فؤاد على منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت.

#### مجلة العنب السامن وجهوده في تحقيق الشعر المامن وجهوده في تحقيق الشعر

- 61. المستدرك على دواوين الشعراء للدكتور حاتم صالح الضامن، عالم الكتب، ييروت، لبنان، ط1، 1999م
  - 62. معاني القرآن لأبي زكريا يحيى بن زياد الفرّاء، عالم الكتب، بيروت، ط3، 1983م
- 63. مغني اللبيب عن كتب الأعاريب لجمال الدين ابن هشام الأنصاري، تحقيق وتخريج: الدكتور مازن المبارك ومحمد علي حمد الله، مراجعة: سعيد الأفغاني، دار الفكر، دمشق، ط1، 1964م
- 64. منتهی الطلب من أشعار العرب، جمع: محمد بن المبارك، تحقیق وشرح: د. محمد نبیل طریفی، دار صادر، بیروت، ط1، 1999م
- 65. النوادر في اللغة لأبي زيد الأنصاري، تحقيق ودراسة: د. محمد عبد القادر أحمد، دار الشروق، بيروت، ط1، 1981م
- 66. همع الهوامع في شرح جمع الجوامع للإمام جلال الدين السيوطي، تحقيق وشرح: الدكتور عبد العال سالم مكرم، مؤسسة الرسالة، 1992م
  - ملاحظة: استفاد الكاتب من المكتبة الشاملة في بعض مواضع هذا البحث.

ISSN: 2321-7928

# الأديب العبقري علي أحمد باكثير في الميزان

- د. سیّد محمد شاکر<sup>1</sup>

#### ملخص البحث

هذا البحث يحاول تحليل مكانة على أحمد باكثير في الأدب الحديث، كما يرصد من خلال وصف حياته الأدبية خلفية تشكيل شخصية على أحمد باكثير، كيف انعكست شخصيته في أعماله الأدبية، حتى كسبت له المؤيدين والمعارضين. ويصل الباحث في درسه عن الكاتب إلى أنه كان مميزًا من بين أقرانه وكان لديه نوع خاص من الاتجاه الأدبي وكان متميزًا بها في أدباء عصره.

الكلمات المفتاحية: باكثير، المسرحية، الأدب العربي، الوعي الأدبي، شخصية الكاتب

#### المقدمة

كان على أحمد باكثير عالم الأدباء وأديب العلماء، حيث قام بإسهامات قيمة ساعدت في إثراء الأدب العربي وذلك بما كان يدخله من القيم الروحية في أعماله الأدبية، وكان هذا الاتجاه في أعماله سبب النقاش والجدال في مكانته في الأدب، وكان النقاد مختلفين في أمره، حينما يعتقد البعض أنه عالم لا يزري له أن يتدخل في حقل الأدب، والبعض الآخر يرى أنه أديب صبغ بصباغة دينية، والحق أنه كان أديبًا مثقفًا ملتزمًا بالقيم والأخلاق، كما كان عالمًا ومتعلمًا مفتوح الذهن تجاه العلم والعرفان، وكان من الشرذمة القليلة المحظوظة بالنزعة الأدبية والروحية.

نبذة عن شخصيته: ولد هذا الأديب الإسلامي في إندونيسيا ونشأ في اليمن، حيث

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 169 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عميد كلية مدينة العلوم العربية، بوليكال

## 

كان أبواه عربيينِ من حضرموت وكانت ولادته في 15 من ذي الحجة عام 1328هـ الموافق 21 كانون الأول/ ديسمبر 1910م، وكان محظوظًا بشخصية رصينة مبنية على أسس العوامل الإيجابية الدافعة لتحقق الإبداعات المتميزة ولا تتكون مثل هذه الشخصية المميزة إلا بمساندة العوامل القوية المؤثرة في تشكيلها، حيث توجد في شأن الأديب باكثير العبقري الذي قدّم حياته كلها لأجل قضايا الأمة العربية والإسلامية والعالم بأجمع خلفية متينة ساهمت في تعزيز أصالته وتوثيق بنيته الشخصية.

ومن العوامل التي شكّلت شخصيته البارزة أنه كان ينتمي إلى أسرة عريقة كريمة ذات أمجاد سامية وتراث عظيم حيث كان يعتز بجذورها وأصولها نظرًا لكون الآباء العظماء والأجداد الفضلاء الذين عرفوا بالأدب والعلم والشهرة، وتابعت أسرة باكثير هذا التراث العظيم وانتهجت نهجه المجيد بإنجاب جيل جديد من العلماء والأدباء، فكان لهذا الانتماء أثر لا ينكر في تكوين عقليته.

وكانت ثقافته العالية منبثقة من قراءة الكتب الأدبية المستمرة وتطوير مواهبه الشعرية ومقدراته الأدبية بالاعتماد على المجهودات المكثفة التي تثري آفاقه الإبداعية، وهذه الثقافة الرفيعة هي التي أثرت في تربية شخصية باكثير بصفة ملحوظة، كما أنّ للبيئة التي عاش فيها باكثير في طفولته وشبابه أثرًا عميقًا في تكوين مواقفه البناء، حيث كانت تلك البيئة مناسبة للمحافظة على دينه وقيمه وأخلاقه وعروبته، ويرجع الفضل بهذا الصدد إلى تربيته الأصيلة التي حظي بها من تدريب المدارس الابتدائية وتعليمه تحت إشراف عمّه الشيخ العلامة محمد بن محمد باكثير وغيره من العلماء البارزين المتضلعين في مجال الدين والأدب، وكان لهذا الجوّ الإيجابي أثر عظيم في تمهيد الطريق لتنمية شخصيته وتوثيق عقليته العظيمة.

وكان باكثير متأثرًا بالنزعات الأدبية التي أثارها الأدباء العباقرة أمثال أحمد شوقي وعباس محمود العقاد وحافظ إبراهيم وطه حسين ومصطفى لطفى المنفلوطي وغيرهم

المجلد:12 العدو:3 المجلد:170 يوليو-سبتمبر 2023

# مجلة الهنيد . . . . . . . . . الأديب العبقري على أحمد باكثير في الميزان

من أعلام الأدب العربي الحديث، كما أنّ شخصيته تربّت مبنية على نتائج مشاركات ومساهمات هؤلاء الأدباء البارزين في العصر الحديث.

وكان للأحوال الدينية السائدة في حضرموت أثرُّ بالغُّ في حياة باكثير إلى حد كبير، حيث كان حزينًا بأوضاعها الكئيبة المليئة بالبدع والخرافات والعقائد الفاسدة البعيدة عن الدين الإسلامي الصحيح، تفكر في إنقاذ المجتمع الحضرمي من الجهالة والضلالة فاتصل بالمصلحين المجددين المعروفين وقتئذ على مستوى عالمي، أمثال الشيخ محمد عبده والسيد رشيد رضا ومحب الدين الخطيب حتى تأثر بأفكارهم الإصلاحية ومنشوراتهم الإسلامية التي ساعدت لنمو عقليته وتطور شخصيته ممتزجة بنزعات إصلاحية.

ومن الحري بالذكر هنا أنّ شخصية باكثير منقحة بالأسفار والرحلات، كان باكثير يلجأ إلى الرحلة والسفر إذا أصابه مصيبة، فسافر إلى عدة أماكن مثل عدن والصومال والحبشة والحجاز ومصر، حيث علّمته هذه الرحلات كثيرًا من العبر والدروس التي لم يدرسها في المدارس والمكتبات، كما كان لهذه الأسفار عظيم الأثر في تكوين شخصيته الأدبية.

وقد واجه باكثير في حياته أحداثًا مريرة وخطوبًا كثيرة، وخاصة في صباه وشبابه فقد فارقه والده وزوجة أبيه التي كانت بمثابة أمه وأخواه العزيزان، وكذلك زوجته الحبيبة وابنته الكريمة في أوقات متقاربة. ولم يسلم باكثير من تأثير هذه الحوادث المفجعة والوقائع المحزنة التي أصابته بوجه ثقيل، وكيف لا تؤثر هذه الملمات المؤلمة في نفسية شاب لم يتجاوز الثالث والعشرين من عمره؟ ومن الواضح، أنّ لهذه الوقائع أثرًا عظيمًا في تشكيل شخصيته التي انعكست في مؤلفاته بأشكال متباينة.

إنّ زياراته التي قام بها أثناء أسفاره وجولاته إلى الأراضي المقدسة من مكة المكرمة والمدينة المنورة أثّرت في حياة الكاتب تأثيرًا بالغًا، حيث مكث هناك برهة من الدهر طالبًا للراحة النفسية والسكون الروحي وهاربًا من الهموم والأحزان، ومتضرعًا إلى

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ اعدو:3 \_\_\_\_\_\_ 171 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

## 

الله وداعيًا له مخرجًا من جميع ما أصابه من آلام ومصائب، حتى رضي باكثير بسكينة القلب والطمأنينة التي حظي بها أثناء إقامته فيها، كما أثّرت هذه الأجواء الروحية أيضًا في تعزيز رؤيته الجريئة المتفاعلة.

سعد باكثير خلال جولاته في المملكة بمقابلة عدة شخصيات بارزة من شتى ميادين حاسمة، مثل جلالة الملك عبد العزيز وابنيه الأميرين سعود وفيصل، والأمراء الكرام وعلمائها وأدبائها، حتى ساهمت هذه الزيارة والمقابلات والمناسبات الذهبية أيضًا في توجهاته الفكرية التي انعكست في شخصيته وآدابه جميعًا.

ولعل باكثير من أعظم الأدباء الذين سعوا لأجل إعلاء كلمة القيم الإسلامية خلال آثاره الإبداعية، وقاموا بواجبهم بالثبات على المعارك الأدبية التي تسيطر عليها تيارات المذاهب الهدامة المدفوعة بعناصر العداء الإسلامي في الأغلب، حيث أشيد بمبادرات باكثير الجريئة ومواقفه الصارمة نحو الدفاع عن القضايا العربية والإسلامية، من قبل رجال الأدب وأعلام المناهج البناءة، مثل الأديب الكبير الإسلامي الدكتور نجيب الكيلاني الذي قال:

"ولا يفوتني في هذه العجالة أنْ أشير إلى ما يبذله الكاتب الأستاذ على أحمد باكثير من سعي متواصل في أعماله التاريخية سواء في مجال المسرح أو في حقل الرواية. لقد استطاع أن يخرج على النهج الذي رسمه لنا الفن الغربي فيما يتعلق بهذه الناحية، فقدّم بعض العلماء في كتاباته تقديمًا صادقًا، ولم تستهو طرافة الشخصيات غرابتها تلك التي يعجّ بها الأدب الأوربي، ويبدو أنه قد أدرك ما ينطوي عليه هذا الاتجاه من خطر، فاتخذ موقفًا منصفًا للواقع والتاريخ".

وقد عرض باكثير وظيفة الأديب الحقيقية طوال حياته كلها بهمة عالية وعزيمة قوية

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> د. نجيب الكيلاني، رجل الدين في أدبنا المعاصر، مجلة الرسالة، العدد 1121، 8 يوليو 1965م، ص 31

#### مجلة الهند العبقري على أحمد باكثير في الميزان

على أساس متانته العلمية المستوعبة عن التجارب الواسعة والثقافة الأصيلة:

"الأديب علي أحمد باكثير واحد من أكبر المبدعين الجادّين الذين خدموا بنتاجهم الأدبي أمتهم العربية والإسلامية، والمتتبع لنتاجه يعجب لغزارته وتنوعه، كما يستوقفه مدى تعلقه مع مختلف الثقافات والحضارات العالمية إسلامية وأجنبية واستلهامه لآدابها وآثارها وعاداتها وتقاليدها، وكل ما له علاقة بالنواحي الإنسانية والاجتماعية التي لها شأن في الرفع من مستوى المجتمع العربي والإسلامي عموما". 1

#### على أحمد باكثير في منظور معارضيه

رغم إسهامات باكثير الغزيرة المتميزة بالجودة الإبداعية والقيمة الأدبية في مجال الشعر والمسرحية والرواية، وقد تعرض الأديب لحملة شرسة من ناحية النقاد اليساريين الذين يرون القيم الإسلامية الروحية تشاؤمًا، حيث أنكروا له الفرص في ميادين أدبية مختلفة وخاصة في مجال المسرح، كما أنهم تابعوا ظلمهم حتى بعد وفاته بترويج المفاهيم الخاطئة حوله:

"إن الأستاذ باكثير -يرحمه الله- تعرض كما تعرض الرافعي وغيره لحملة شرسة وإهمال متعمد من المسيطرين على الإعلام ومعظمهم من اليساريين والعلمانيين ودعاة التغريب". <sup>2</sup> تأثر باكثير بالظروف المعادية التي صدرت عليه عن مكائد النقاد اليساريين بإنكار فرصه المستحقة ومنع حقوقه الأصلية، حتى شعر بالغربة في وطنه العزيز والتجأ إلى الأسفار والجولات طالبًا الطمأنينة والسلام:

"وفي السنوات الأخيرة من حياته حاربه من كان يسميهم باليسار الانتهازي الذي

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 173 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

د. الطيب علي الشريف، قضايا الجهاد الليبي ضد المستعمر في مسرح الباكثير، كتاب أبحاث مؤتمر
 على أحمد باكثير، 295/1

² الشيخ عبد الله عقيل سليمان العقيل، على أحمد باكثير وتراثه، مجلة الفيصل شهر فبراير / مارس 1991م

#### مجلة الهند المادين على أحمد باكثير في الميزان العبقري على أحمد باكثير في الميزان

سيطر على منابر الثقافة في مصر وخاصة المسرح، وأبعد باكثير عن عرشه المسرحي، على حد تعبير صديقه الشاعر عبده بدوي، وفي هذه السنوات العجاف أحس بالغربة في مصر، فعاد إلى التجوال مرة أخرى وكثرت أسفاره، وحين أعلن استقلال وطنه الأصلي جنوب اليمن في 30 من نوفمبر سنة 1967م شدته الأشواق إليه بعد غياب دام 34 عامًا، فوصل عدن في 4 من أبريل 1968م، ومنها إلى حضرموت حيث مراتع صباه ورفاق فتوته وشبابه الأول، وغادرها في 20 من مايو 1968م إلى الكويت وفي نفسه غصة، إذ حذر الحديث له بإذاعة الكويت من سقوط عدن في أيدي اليسار الماركسي، وقد حدث ذلك بعد مغادرته ببضعة شهور، وهي الشهور الأخيرة من حياته ولكنه لم يجد السلوة إلا إلى جوار ربه فأسلم الروح في العاشر من نوفمبر 1969م علفًا ورائه تراثًا أدبيًا ضخمًا يقرب من ثمانين كتاباً". أ

#### وكان على أحمد باكثير يقول:

"إنهم يحسبون أنهم سيقتلونني عندما يمنعون الأخبار عني، أو يحاربون كتبي ويحجبون مسرحياتي عن الناس، أنا على يقين أنّ كتبي وأعمالي ستظهر في يوم من الأيام، وتأخذ مكانها اللائق بين الناس، في حين تطمس أعمالهم وأسماؤهم في بحر النسيان، ولهذا لن أتوقف عن الكتابة، ولا يهمني أن ينشر ما أكتب في حياتي، إني أرى جيلًا مسلمًا قادمًا يتسلم أعمالي ويرحب بها".2

#### على أحمد باكثير في منظور المؤيدين

ولكن توجد في العالم الأدبي العربي تيارات إيجابية نحو هذا الأديب الهادف الملتزم بعد فترة من فراقه، تحقيقًا لكلمات باكثير الوثيقة، وخاصة في نهاية الثمانينات من القرن

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 174 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

-

<sup>1</sup> د. محمد أبو بكر حميد، يوميات على أحمد باكثير، مكتبة مصر، د.ت. ص 10

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> http://islamport.com/k/mjl/5893/2697.htm

## 

العشرين إلى يومنا هذا بتوسيع دائرة آدابه إلى أبعاد مستزيدة بتقديم مزيد من الاعترافات والتقديرات من قبل طلبة العلم والباحثين والنقاد الذين يرون جودته وتميزه على أساس المعايير الأدبية الصحيحة، حيث يحبون أدبه ويحترمون نصيبه ويبحثون عن جوانب إبداعاته المتعددة لاكتشاف الأسرار الكامنة والعناصر العاملة فيها في إطار الأبحاث العلمية بإعداد الرسائل القيمة والأطروحات الغالية للماجستير والدكتوراه:

"منذ عقود استقطب أدب على أحمد باكثير الباحثين الذين أخضعوه للدرس النقدي والمناهج المتعددة، فحرجت عشرات من الكتب القيمة، والرسائل الأكاديمية والبحوث العلمية الرصينة التي تناولت تجاربه الأدبية في المسرح والرواية والشعر، وتوقفت بعضها عند جوانب بعينها من تراثه الأدبي الحافل بالتنوع". أ

وقد جرت دراسات متعددة وبحوث علمية كثيرة حول أدب باكثير في واسع النطاق ممتدة إلى جميع أقطار العالم:

"رحم الله علي أحمد باكثير الذي اجتمع على محبته ومحبة أدبه وفكره الأصيل كتّاب ونقّاد ومريدون من أطراف العالم العربي والإسلامي كافة، فمنذ عقود لم يتوقف الدارسون عن تناول مؤلفاته بالقراءة والتحليل، وفي كل مرة يقرأ ما لم يقرأ من قبل، ما يدلّ على حيوية مؤلفات باكثير وملامستها لأهم قضايا الواقع المعاصر حساسية".2

وقد تحققت كلمات باكثير فعلًا، وأنّ العالم الأدبي وفّق له أن يشهد لإقدام الشعب نحو آداب هذا الأديب العبقري في أواخر الثمانينات وأوائل التسعينات للقرن العشرين الميلادي، دراسة وبحثًا وتدريسًا ونشرًا وتنظيمًا للمؤتمرات والندوات الوطنية والعالمية، حتى أنّ كثيرًا من الجامعات والمعاهد والمدارس في أنحاء العالم المختلفة اتخذ مؤلفاته

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 175 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

\_

<sup>1</sup> د. عبد الحكيم محمد صالح باقتسي، باكثير وكتابة السيرة الذاتية، مجلة التواصل، ص 11

<sup>2</sup> د. عبد العزيز صالح بن حبتور، مجلة التواصل، عدد 26، جامعة عدن، ص 5

## مجلة الهند العبقري على أحمد باكثير في الميزان

مضمونًا للمقررات الدراسية، تأكيدًا على التيارات الإيجابية نحو إنصاف هذا الأديب العبقري. وكذلك انعقدت عدة ندوات ومؤتمرات أدبية حول مساهمات باكثير المتنوعة في شتى أنحاء العالم على المستوى الوطني والعالمي بمشاركة الأشخاص البارزين من مجموعة الأدباء والنقاد والباحثين، بتقديم الأبحاث الغالية والرسائل الثرية، مثل الندوة التي عقدت في الشارقة عام 2006م تحت إشراف اتحاد كتاب وأدباء الإمارات وشارك فيها العديد من الأعلام البارزين، بتقديم مقالاتهم الأدبية الثرية.

وكان للمؤتمر العالمي الذي انعقد في القاهرة دورً محوري وأثرُ متجذر في نشر الوعي الأدبي حول خدمات باكثير القيمة "أقيم بالقاهرة بالتعاون بين الإتحاد العام للأدباء والكتاب العرب ورابطة الأدب الإسلامي العالمية، مؤتمر دولي عن الأديب العربي والإسلامي الكبير علي أحمد باكثير ومكانته الأدبية. واستمر أربعة أيام الكبير علي أحمد باكثير ومكانته الأدبية. واستمر أربعة أيام (2010/4/21-18 للوافق 1-4/3/10/6م) بمشاركة واسعة من شخصيات فكرية وثقافية وأدبية بارزة من مصر واليمن والوطن العربي والعالم الإسلامي". أ

وكذلك عقد في جامعة عدن مؤتمر عن مساهمات باكثير الأدبية بمناسبة الذكرى المئوية لميلاده في عام 2010م حيث شكّلت نتائج بناءة في حقل البحوث الأدبية: "وها هي جامعة عدن اليوم تعقد ندوتها العلمية الخاصة بالذكرى المئوية لميلاد باكثير، في مدينة سيئون بلدة باكثير، وفي يوم ميلاده الذي يصادف 22 ديسمبر من كل عام، لتسهم بدورها في تخليد ذكراه العطرة، وتعيد قراءة فكره وأدبه".2

وحريّ بنا أن نذكر انعقاد الندوة الدولية حول عالم علي أحمد باكثير الأدبي في جامعة كاليكوت كيرالا، الهند في شهر أكتوبر عام 2017م تحت إشراف قسم اللغة العربية وآدابها، بمشاركة عدد من الشخصيات البارزة من داخل الهند وخارجها، ويخص

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 176 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

\_

<sup>1</sup> مؤتمر دولي عن الأديب علي أحمد باكثير، مجلة الأدب الإسلامي، العدد 67، 2010م، ص 4

<sup>2</sup> د. عبد العزيز صالح بن حبتور، مجلة التواصل، عدد 26، جامعة عدن، ص 5

# مجلة الهند الميزان . . . . . . . . . الأديب العبقري على أحمد باكثير في الميزان

الباحث بالذكر حضور الشاعر والناقد الإماراتي ومؤسس موقع على أحمد باكثير الدكتور عبد الحكيم الزبيدي، والكاتب والناقد الأدبي ورئيس تحرير مجلة الرافد الصادرة عن دائرة الثقافة لحكومة الشارقة الدكتور عمر عبد العزيز، والأستاذ بجامعة أم القرى الدكتور عبد الرحيم الإيدي وغيرهم من الأدباء والنقّاد والأكاديميين، ويسرّ الباحث أنْ يعبر عن فرحه وتقديره في تنظيم هذا المؤتمر العالمي كما يسعد بإشعار نتيجته الفعالة بإيصال الوعي حول حظ باكثير الأدبي بين صفوف الطلبة والباحثين والمدرسين والأكاديميين.

وكذلك أقيم مؤتمر أدبي حول أدب على أحمد باكثير في سورابايا بإندونيسيا بتاريخ 2017/11/21 وشارك فيها الدكتور عبد الحكيم الزبيدي. والدكتور طه حسين الحضرمي من جامعة حضرموت وغيرهما من الكتّاب والأدباء، حيث يتصف هذا البرنامج بميزة مكان المؤتمر، هو مسقط رأس على أحمد باكثير، سورابايا.

الخاتمة: وخلاصة القول في هذا العبقري هي أنه كان أديبًا يرتع في قمة الأدب، كان يرى أنّ للقيم الإنسانية درجة عظيمة في الأدب، وأنّ الأدب ليس بمعزل عن النزعة الإنسانية، بل يجب أنْ يصبغ باللون الإنساني العاطفي، وأنّ واجب الأدب هو أنْ يشكّل جيلًا مولعًا بالقيم والأخلاق حاملًا للرسالة الإنسانية، ولا بجوز له أنْ يتجاوز الحد ويبعل الناس بعيدين من القيم الروحية والأخلاق الرفيعة، وهذا الاتجاه الشخصي يمتد جذره إلى سياق نشوءه وحياته في الطفولة كما أنّ للثقافة التي تلقاها من أبويه وأساتذته يد بيضاء في جعله ملتزمًا بالقيم، وتعود عليها الكاتب حتى تطبع عليها وصارت شجيته حيث انعكست في جميع مجالات الأدب الذي ساهم فيها باكثير، فكان النقّاد في منظورين عنه، قوم يعتقدون بمكانة القيم في الأدب، فأيّدوه ودافعوا عنه، وقوم لا يرى للقيم بهذا القدر من المكانة، فانتقدوه وقصروا في إقرار منظور الكاتب.

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 177 \_\_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

# مجلة الهند على أحمد باكثير في الميزان

#### المراجع

- د. الطيب على الشريف، قضايا الجهاد الليبي ضد المستعمر في مسرح الباكثير،
   كتاب أبحاث مؤتمر على أحمد باكثير، د.ت.
- د. عبد الحكيم الزبيدي، أضواء على حياة علي أحمد باكثير في الذكرى الـ50 لرحيله، مركز جمال بن حويرب للدراسات، د.ت.
  - د. عبد الحكيم محمد صالح باقتسى، باكثير وكتابة السيرة الذاتية، مجلة التواصل
    - 4. د. عبد العزيز صالح بن حبتور، مجلة التواصل، عدد 26، جامعة عدن
    - د. محمد أبو بكر حميد، يوميات على أحمد باكثير، مكتبة مصر، د.ت.
- 6. د. نجيب الكيلاني، رجل الدين في أدبنا المعاصر، مجلة الرسالة، العدد 1121،
   8 يوليو 1965م،
- الشيخ عبد الله عقيل سليمان العقيل، على أحمد باكثير وتراثه، مجلة الفيصل شهر فبراير / مارس 1991م.
- 8. علي محمد الغريب، الكاتب الذي قرأت له الملايين: http://islamport.com/k/mjl/5893/2697.htm

ISSN: 2321-7928

# الجامعة الملية الإسلامية (حلقات متسلسلة لترجمة كتاب "قصة الجامعة" لعبد الغفار مدهولي) ﴿13﴾

- عبد الغفار المدهولي $^1$ ترجمة من الأردوية: د. هيفاء شاكري $^2$ 

السنة الثامنة عشر من أغسطس1937م حتى يوليو 1938م

ثمة شيء جديد شهده هذا العام هو كتابة التقارير السنوية بطريقة جديدة، فيتناول تقرير الطلاب الذي يرسل في نهاية العام، الأنشطة الأخرى التي يقوم بها الطلاب بجانب ذكر التعليقات على أنشطة القراءة والكتابة، فتلاحظ القدرات الذهنية لدى الأطفال وميولهم، مما يعني أنّ التقرير عصارة الأوضاع التعليمية والاجتماعية والدينية والسياسية (سياسة الأطفال التي يتعرضون لها)، ولأجل كتابة هذا التقرير، سيحاول الأستاذ طوال السنة، فهم طبائع الأطفال، ويحتفظ بسجلاتهم، ونرى في بيوتنا أنّ عيوب الأطفال تظهر بشكل واضح إلا أنّ أعمالهم الصالحة لا تتضح علينا بشكل مناسب، بسبب عدم الإرشاد الصحيح، تتضاءل في أغلب الأحيان، حتى إنها تظهر في شكل السيئات ربما، وإنّ هذه التقارير المفصلة تساعد الوالدين على فهم أطفالهم كذلك. فقد قدّم السيد أكبر علي، مشرف المدرسة، خدمة صحيحة في صالح الأطفال من خلال الترويج لمثل هذه التقارير، وفيما يلي تقرير عن طالب كنموذج، الأطفال من خلال الترويج لمثل هذه التقارير، وفيما يلي تقرير عن طالب كنموذج،

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 179 \_\_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

أ كان مدرّسًا في مدرسة الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

² مشارك في التحرير وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

كان يدرس في الصف السادس في تلك السنة.

## الصف السادس الابتدائي، ابن اثنتي عشرة سنة

هذا الطفل يعيش معنا منذ ثلاث سنوات، وسعينا خلال هذه الفترة، أن نتعرف عليه ونثقفه ونربيه تربية مناسبة قدر المستطاع، ويسرّنا بأننا حققنا نجاحًا في هذا الشأن إلى حد كبير، ونحن راضون بارتقاء الطفل بشكل جيد، ولكن من الطبيعي أنه لا يمكننا تربية طفل خلال هذه الفترة، بحيث يكتمل تكوين سيرته بالكامل رغم كافة المساعي الطيبة، حتى لا يوجد لديه موطن نقص، وكلما يرد سرد عيوب أي طفل، في التقرير المذكور أدناه، لا يقصد منه- لا سمح الله- بغرض التدقيق على أي نوع من مواطن النقص، وإنما يقصد بذلك، أن نتمكن من إصدار مشورة لأولياء الأمور والأساتذة في ضوء تجاربنا ومشاهداتنا، ليمكنهم مواصلة مساعينا ليقوموا في ضوءًا، بتثقيف الأطفال أحسن تثقيف.

إنه لم يمرض طوال السنة إلا أنه هزيل وضعيف بعض الشيء، فلا بد من بذل الجهود لأجل إزالة ضعفه الجسدي، وقد تأتي نتائج التغافل في هذا الوقت بأضرار على صحة الطفل فيما بعد. وينبغي أنْ يتوافر له الغذاء الجيد والمفيد للصحة إضافة إلى الرياضة البدنية الخفيفة واللعب. فالفواكه والبيض والحليب مفيدة له في هذه المرحلة، ومن الأفضل أنْ يستخدم الدواء المنشط بعد المشورة الطبية، وإنه من أفضل الطلاب في الصف من الناحية التعليمية، ويقوم بواجباته الدراسية للفصول بغاية من المواظبة وبدون تأكيد من أحد ومن تلقاء نفسه. كما أنه يؤدي أشغاله بكل نظافة وتنظيم، ولياقة، مهارة. ولكن ليس لديه رغبة في مطالعة الكتب الأخرى ما عدا المقررات الدراسية للصف، وينقص في طبائعه مواطن البحث والرغبة للمعرفة، ولا شك في أنه قد يؤدي أعماله المعنية بكل جداية ومهارة إلا أنّ ارتقاءه سيكون محدودًا، مما يتطلب قد يؤدي أعماله المعنية بكل جداية ومهارة إلا أنّ ارتقاءه سيكون محدودًا، مما يتطلب المارة وانه من الصالحين والمطيعين، وهو يتسم حسب عاداته وطبائعه،

المجلد:12 العدو:3 العد

بالنظافة والنظام، ويحافظ على أشيائه بترتيب وحماية، وهو يقتصد في أموره، ولكن يخشى عليه من التدقيق فيتجاوز حد الاعتدال في تصرفاته. وإنه قليل الحديث، إلا أنه يتحدث بكل طلاقة عندما تمس الحاجة إلى ذلك. وله علاقات طبية مع الأصدقاء، وهو من أصحاب الضحك والمزاح، وليس بسيئ الأخلاق، ويشارك بانتظام، في أعمال الرياضة البدنية واللعب. ويُحسِن اللعب أيضًا، إلا أنَّ الميزات الخلقية التي يجب أن تنشأ بفضل ممارسة الألعاب لم تتولد فيه حسب المطلوب، أما شخصيته، فتوجد فيهم صفات حميدة، إلا أنه من الضروري أنْ يعتني الإنسان بمصالح الجماعة أيضًا بجانب المصالح الشخصية ليكون مواطنًا صالحًا حتى يكون مستعدًا لتقديم التضحية في هذا الاتجاه عند الحاجة، حيث ينقصه هذا التفكير الاجتماعي، واذا طال مكوثه في الجامعة لفترة أطول، فيتوقع أنْ تزول مواطن النقص هذه. وهو من أذكى الناس، ولديه مقدرة على اكتساب التعليم العالي، وينبغي أنْ يمنح الأطفال الذين يتحلون بمثل هذه القدرات، فرصة عدة سنوات أخرى لمواصلة دراساتهم. إذ نحن نأمل بأنهم سيكونون بإذن الله، إنسانًا ناجحًا في حياتهم، ولديه مهارات النمو والارتقاء، ويوجد لديه قدرات جيدة من حيث الذكاء والفطانة، وهو من المتفوقين في صفه دائمًا، ويعمل بكل ثبات وجدية، وهو من أولئك الطلبة الذين ينالون رضي أصدقائهم وأساتذتهم، ويقصد بهذه الكتابة بأننا نريد أنْ نراه في حالة أفضل، وسيسعدنا سلوكه وسيرته الجيدة. وينبغي أنْ يستمر تعليمه في السنوات القادمة.

وفي كتابة مثل هذا التقرير، تم الاهتمام كذلك بالأمور التي قد تساعد في هذا الاتجاه، في الامتحان، ليحصل الطلاب على علامات في أعمال التربية أيضًا إضافة إلى الامتحان الدراسي. وإنّ أهم الأمور التي يعتنى بها ضمن أعمال التربية، تشمل تسعة أمور جديدة مثل الصحة والنظافة، والصلاة، والخدمة العامة، والتوعية السياسية، الشجاعة، ورحاب الصدر، وفن الألعاب، ومواظبة الأعمال الروتينية.

المجلد:12 العدو:3 العالم المجلد:181 يوليو-سبتمبر 2023

وهناك أمر جدير بالذكر في هذا الصدد أنّ الطلاب أيضًا يضعون علامات مستقلة للأساتذة أيضًا بناء على هذه الصفات التسع، وبكل أمانة ودون تمييز، وقد فشل بعض الأساتذة في بعض الأمور مثل الطلاب، بينما نحج بعضهم بعلامات ضعيفة. وتم وضع بعض الأسئلة العامة لطلاب الصف السادس في الامتحان، مما شمل أسئلة مثل مواطن النقص في المدرسة وطريقة إصلاحها، والوضع الاجتماعي لأيّ قرية في منطقة أوكهلا، فكتب الطلاب أجوبتهم بغاية من الرغبة والشغف. وكان يتضح من الأجوبة، مدى قدرة الطلاب على الملاحظة واتخاذ القرار.

وفي زمن السيد أكبر، تطور أمران جديدان، أحدهما رياضة المصارعة والثاني السباحة. كان المغفور له السيد أكبر رجلًا ذا صفات حميدة، وكان له شغف خاص بمطالعة الكتب، وكانت لديه رغبة في ممارسة رياضة المصارعة في الصباح، والسباحة في المساء، وحظى بذوق جميل، وكان حديثه حسب مراتب الناس.

وكان هناك مشروع جديد لهذا العام، وذلك مشروع يوم التأسيس المشترك، وتم إملاء أسماء مؤسسي الجامعة وقراءتها في الصفين الأول والثاني، كما تم إملاء جمل ومعلومات ضرورية عن الجامعة في الصف الثاني، كما أنهم مثلوا قصتين بكل رغبة وشغف، عن الحمامة والأرنب بموجب الواجب، وكان غرض الأساتذة من هذا الإملاء والكتابة .... ليدرك الأطفال الفرق بين الحرية والعبودية، حيث استمع الأطفال الأذكياء إلى أحوال مؤسسي الجامعة وحاولوا فهمها.

وفي الصف الثالث الابتدائي، كان الواجب أكثر من ذلك، بحدّما، كما أنهم لاحظوا الكتب والمجلات التي كتبت للطلاب، وقرؤوا بعض القصص وتمرنوا عليها بالكتابة، وبعد ذلك، تطلعوا على عدد طلاب المدرسة من حيث الولايات والصفوف.

وقام طلاب الصف الرابع الابتدائي بإعداد كتاب باسم "أستاذنا" وكتبوا في مقدمته،

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 182 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

يلتحق الطلاب الجدد بالجامعة كل سنة، فيمكث بعضهم فيها لأجل مواصلة التعليم بشكل مستقل، إذ يرجع بعضهم إلى بيوتهم بعد مضي قترة قليلة، ولا يعرف معظمهم عن جميع أساتذة الجامعة، معرفة تامة، وهم يعرفون ويفهمون أولئك الأساتذة الذين لهم علاقات مباشرة أو بوسيلة. ومنذ فترة، كانت هناك حاجة لإعداد كتيب كدليل للطلاب، وقد أكل الصف الرابع الذي كان معلمه الخاص السيد مجتبي حسين، هذه الحاجة. واكتمل هذا العمل أيضًا بموجب مشروع خاص، مما جعل الطلاب يشعرون بهذه الضرورة. وتم إطلاعهم على غرض السيرة الذاتية وفائدتها، وليتم الإدراك بالمعلومات التي تلزم بالاطلاع على كل واحد من أساتذة الجامعة، فقام الطلاب بوضع بعض الأسئلة، وذهبوا إلى منطقة قرول باغ، وسجّلوا كنقاط عن أحوال أساتذة المركز التعليمي من خلال لقائهم. ثم بسطوها على الدفاتر، وطلبوا إصلاحها، ونظمها الكاتبون الذين كانوا منهم كذلك. وإن كتاب "أساتذنا" لم يجمع إلا مجموعة من الأحوال الوجيزة اللأساتذة. وحاول الطلاب معرفة أماكن مواليد الأساتذة في حصة المعلومات العامة، وقد جمعوا صورًا بشأن سلسلة من الرسم.

وقد حشد طلاب الصف الخامس معلومات مفصلة عن مؤسسي الجامعة وعن أقسامها، وقام طلاب الصف السادس بترتيب مجلة من خلال الذكر المفصل لهذه المعلومات المذكورة مسبقًا، إلى نطاق أوسع، مما شمل مقالات عن مؤسسي الجامعة وعن أقسامها، وفيما يخص تأسيس الجامعة، فيتضح دور كل من جامعة على غراه، وديوبند، وندوة العلماء، فجمع الطلاب معلومات وجيزة عن هذه المؤسسات، حيث سعى الأستاذ إلى إكمال كافة الأعمال التي قد تغطي المقرر الدراسي ضمن حلقة أنصار الجامعة وداخلها، وحتى الآن كان يتم إعداد مشروع مشترك لإدارة أي جلسة، من خلال تكليف شخص بأمور التنظيم، ثم كان هذا الشخص المسؤول عن شؤون التنظيم، يقسم الأعمال من خلال عقد المشورة مع الأساتذة، وبعد ذلك كان

المجلد:12 العدو:3 العد

يجري الحديث عن شؤون التنظيم والإدارة والأعمال الأخرى في جلسة الأساتذة العامة. وكانت بإمكان جماعة صغيرة أن تحدد تفاصيل المهام بشكل جيد. لذا تم إجراء هذا التعديل على هذا العمل ليتم تشكيل لجنة مختصرة تتضمن الأساتذة، لغرض إدارة المشروع المشترك. فكان يشتغل واحد من بينهم، ناظرًا، وكان السيد عبد الجليل الندوي ناظم هذا المشروع المذكور آنفًا.

ومن حسن الحظ أنْ زار السيد عبد المجيد خواجه كأمير الجامعة، لأول مرة، منطقة جامعة نغر، ليقوم بعرض هذه الأعمال في 29 أكتوبر في منطقة جامعة نغر عندما عقد احتفال بمناسبة يوم التأسيس، وكان جميع الطلاب وافقين في صفوف لدى بوابة المدرسة، حيث عرف كل ممثل للصف بصفه في كلمات موجزة، ثم وصل الناس جميعًا إلى مكان الحفل، وبدأ الحفل في الساعة الرابعة، وحسب العادة، أصبح طفل رئيسًا لهذه الجلسة، وتم إلقاء التقرير، وفي الختام، ألقى السيد خواجه كلمته، والتي أعرب فيها عن سعادته لأنشطة وأعمال الطلاب، ودعا لهم بالتوفيق والنجاح والرقي، متمنيًا للكبار الصمود والقوة وتشجيعهم والثبات عليها. وكانت هناك حيرة واستعجاب بأنه ورغم توافد المصائب من كل صوب، والانعزال عن الأسلاف والمربين، والحاجة الحرجة للجماعة، تحيى الجامعة وترتقي وتبنى المباني الفاخرة، وتمنيات جميلة للمستقبل، على كل، أنّ الكلمات مرآة عن العلاقة راسخة الجذور، واللسرة البالغة، والأدعية القلبية والإخلاص الكامل.

وكان الطلاب يصلون في المساجد المختلفة عندما كانت الجامعة في منطقة قرول باغ، وتوافرت في جامعة نغر سهولة بأنّ الطلاب يصلون صلاة الجمعة حاشدين في مكان واحد وبانتظام أنفسهم. وبما أنّ معظم المصلين هم الأطفال فمراعاة لهم كانت تلقى الخطبة باللغة الأردية، كان كل أستاذ بالتناوب، يلقي خطبة الجمعة بعد استعداده لموضوع خاص.

وكان السيد عبد الجليل، أستاذ المدرسة الابتدائية، قد ألقى أول خطبة من هذا النوع،

وكان لديه اطَّلاع جيد في الدراسات الإسلامية، وهو رجل مرح، وحسن الخلق.

وتم تنفيذ عدة مشاريع في المركز التعليمي، أكمل السيد أحمد علي عدة مشاريع حول الطيور والحيوانات. وأطلق طلاب الصف الثالث مشروع النظام أيضًا، نذكر في قصة كل سنة، خلاصة مشروع جديد. وفي هذه السنة، ذكرنا مشروعًا خاصًا، لذا ليس هناك مجال لذكر أيّ مشروع آخر.

وكان هناك نظام خاص لإصدار مجلة شهرية باسم "بستان" (چَمَنْ) من قبل النادي الأدبي لمنزل المدرسة الثانوية. وتم إطلاق مجلة جدارية لأجل توعية الطلاب بالأوضاع السياسية والتاريخية للهند والعالم الإسلامي والبلدان الأخرى، وكانت هذه المجلة تحتوي على الموضوعات الوجيزة عن القضايا الحديثة. وكانت تعد فيها الرسوم الكاريكاتيرية. ويعد الطلاب خرائط ومخططات. وساهم السيّد على أحد من طرف الأساتذة، وسيّد حسن وفيض الرحمن من طرف الطلاب، في جعل الوضع الابتدائي لها، في أفضل شكل إسهامًا خاصًا. وكان السيّد علي أحمد طالبًا سابقًا من الجامعة ومعلم مادة العلوم. وكان له شغف خاص في مادة المعلومات العامة. وطلب من تلاميذه اعداد أشياء عديدة بعد الاستفادة من مختبر "معمل حكميات"، كأنها صارت من مصنوعات الجامعة، وكان هناك ترتيب أيضًا لبيع هذه المنتوجات باسم الصناعات مصنوعات الجامعة، وكان هناك ترتيب أيضًا لبيع هذه المنتوجات باسم الصناعات مع القبام بواجباتهم وأداء الأنشطة اليومية، حيث ظهر الحبر ومعجون الأسنان ومبيد البعوض والكريم والزيوت ومسحوق الآيس الكريم، كأنجح المنتجات.

وكان هناك تغيير خاص في منزل المدرسة الثانوية، يتمثل في الاحتفال بأسبوع قومي، وتم الاحتفال بهذا الحفل بموجب مشروع في هذا المكان، وكان بعض العناوين لهذه السنة كما يلي: وفاق، نظامنا الاجتماعي، تجارة الهند الخارجية، والملاحة الهندية، وأهمية العلوم في الحياة الوطنية، التشتت الفكري والذهني للمسلين، وغير ذلك.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 185 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

### مجلة الهند الملية الإسلامية

وفيما يخص صناعة الحرف المهنية، أضيف فيها التدريب على أعمال صناعة المجلدات إضافة إلى مهنة النجارة، وكان السيّد مهدي حسن، وهو طالب سابق للجامعة، يرغب بأن يتمكن من كسب القوت بنفسه، فقد اختار هذه المهنة، فكان يحصل على أعمال تجليد الكتب لطلاب الجامعة إضافة إلى أعمال كثيرة لتجليد كتب مكتبة الجامعة.

وكان هناك مقترح منذ فترة، بأن تكون هناك فرقة موسيقية لدى طلاب المدرسة الثانوية. فقدّم السيّد عبد الرب جهاز الفرقة الموسيقية كهدية من قبل مدرسة شمله الثانوية الإسلامية، وبهذا، قد بدأ هذا العمل أيضًا.

وهيّأ النادي الأدبي رحلة سياحية إلى مدينة آغرة، فغادرت مجموعة بالدراجات والشيّد والثانية باللوريات، وتكلل هذا السفر بنجاح تحت إشراف رئيس النادي والسيّد إرشاد الحق، ناظر المدرسة الثانوية.

كأن المدرسة الشعيبية الكائنة في مدينة آغرة دار ضيافة دائمة لمنتسبي الجامعة. ولا تسمح شفقة المدير لنا بأن نتوجه إلى أي مكان آخر. وكان السيّد سعيد أحمد زبيري، مدير المدرسة، وهو الذي في الحقيقة، أمير هذه المدرسة، يحبّ طلاب الجامعة كأطفاله. ومكثنا في المدرسة الشعيبية في هذه المرة أيضًا، تسهلت الأمور وتوافرت أسباب الراحة بسبب الاهتمام الذي عنى به السيّد رياض أحمد في مدينة فتح بور سيكري.

في هذه السنة، عاد معلّمان بعد تلقي دوراتهما إلى مهامهما، وكان قد تم ابتعاث طالب الجامعة السابق السيّد سعيد أنصاري بعد الحصول على شهادة البكالوريوس في الفنون، إلى أمريكا لتلقي التعليم العالي، إذ أكمل السيّد مولوي محمد عاقل دورة بي. تي. من جامعة علي غراه، وهو حائز على شهادة الماجستير أيضًا، وتمثل شخصيته امتزاجًا من حسن الخلق وصبغة التصوف بشكل جيد.

وتوجه كل من الدكتور ذاكر حسين، والدكتور سيَّد عابد حسين، والبروفيسور محمد مجيب

المجلد:12 العدو:3 العدو:3 المجلد:186

من الجامعة، إلى دارها لحضور المؤتمر التعليمي الذي عقد تلبية لدعوة الزعيم غاندي، وبعد العودة، سلّط البروفيسور مجيب بأسلوبه الخاص، الضوء على مجريات المؤتمر، وفي الجلسة الثانية، أمتع السيّد ظريف لكهنوي مرة أخرى، الطلاب الذين تمنوا للاستماع إلى قصيدته الشهيرة "شامت إليكشن" (الانتخاب المصيبة)، فإنه قدّمها مرة أخرى.

وفي هذه السنة، تم تقديم مقالين في أكاديمية اللغة الأردية، اشتهر السيّد غلام يزداني، مدير قسم الآثار القديمة بحيدرآباد دكن، بأعماله وبجهوده في مجال التحقيق في الهند وغيرها من البلدان الأخرى، وقد قدّم مقالته القيمة بعنوان "الآثار القديمة للهند".

وقدُّم شمس العلماء مولوي عبد الرحمن المقالة الثانية بعنوان "الجزية".

وعندما عاد الدكتور سيّد حسن من أمريكا إلى الهند، ألقى خطابين بعنوان "العالم الإسلامي"، في جلسة ترأسها القاضي السيّد آصف على.

وكأن الأشخاص الذين ألقوا خطاباتهم، هم ضيوفنا لهذا العام، إضافة إليهم، لاحظ السيّد فيت، رئيس المدرسة الحكومية الكائنة في دهرادون، أنشطة الأطفال وأحبها كثيرًا، وبعد العودة، أرسل بعض الأساتذة من دهرادون، إلى جامعة نغر ليطلعوا على طريقة العمل هنا، وهنا يستحق ذكر حضور الوزيرين من حكومات الولايات التي يحكمها حزب المؤتمر، وهما السيّد يسين نوري من بومباي، والسيّد حافظ محمد إبراهيم (ولاية أوترابراديش).

وهذا هو الزمن الذي تولّى فيه حزب المؤتمر حقائب الوزارات، ومكثب الوزير حافظ محمد إبراهيم، من حكومة ولاية آغرة المتحدة وأوده، في مبنى لنهر أوكهلا، ونظم أطفال جامعة نغر مأدبة له، وردّا على خطاب الشكر، إنه قال:

إنني تلقيت كثيرًا من خطابات الشكر، إلا أنني سأتذكر دومًا، خطاب الشكر هذا من قبل الأطفال.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 187 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

وعندما زار أحد كبار المحسنين للجامعة السيّد سر أكبر حيدرآبادي، رئيس الوزراء لحيدرآباد دكن، منطقة جامعة نغر، فإنّ الأطفال رحّبوا به أحر الترحيب، ونظموا له حفل الشأي عصرًا، وقدّموا له خطاب الشكر. فإنه قال ردًا على هذا الاهتمام:

"أيها الأطفال: لقد امتلأ قلبي فرحة وسرورًا في هذه اللحظة، وأنا على أمل كبير منكم ومن مدرستكم، وكم أنتم محظوظون بأنّ شيخكم الدكتور ذاكر حسين، هو رجل قلما تجدون مثله. أدعو الله لكم لتصبحوا الزعماء والقادة في قومكم، والذين لا تفتخر بهم الجامعة فحسب بل إنما تعتز بهم البلاد كلها".

وبعد هذا الخطاب، أخرج السيد سر أكبر حيدري من ماله الخاص، ألف روبية وقدّمها إلى الأطفال، واشترت الجامعة بهذا المبلغ أغراض اللعب لأجل الأطفال.

ويصطحب الموت والحياة معًا، وثمة خبر مؤلم أيضًا، أي انتقل الدكتور إقبال إلى ذمة الله، في شهر أبريل، هذا هو إقبال الذي قد حفظ الأطفال كثيرًا من أبيات أناشيده.

وقرض أشعار للكبار لتشعل القلوب، وليقلق الأرواح.

هذا حديث عن عهد علي غراه، وفي صباح يوم العيد، عندما استيقظنا من النوم، فرأينا في الغرفة، قصيدة جميلة مطبوعة من أشعار إقبال، باسم "پيام عمل" (رسالة عمل) ، وكان أول بيتها:

ہوصداقت کے لئے جسول میں مرنے کی تؤپ پہلے اپنے پیکر خاکی میں جاں پیدا کرے ترجمة: الفؤاد الذي یشتاق لأنْ یفدي الصدق، فلیخلقْ في جثمانه الروحَ أولًا. اتضح أنّ الدکتور ذاکر أعطی هدیة العید هذه لکل فرد.

وإقبال لم يكن شاعرًا فقط بل كان مفكرًا وفيلسوفًا أيضًا، وحامل لواء الإنسانية، وعبدًا يمتلئ قلبه بحبّ الله ورسوله. ظل الدكتور إقبال ينفخ طول عمره، روح الإسلام الحقيقية والصحيحة في صفوف المسلمين. وكلما كان يزور الجامعة، فينصح

المجلد:12 العدو:3 العد

### مجلة الهند الملية الإسلامية

الأطفال بأن يسعوا لفهم الدين والدنيا كليهما، وأن يخلقوا في أنفسهم، الشوق الصادق تجاه الإسلام.

لايتواجد إقبال بيننا، ولكن كلامه حيّ هنا.

يجدر بالذكر معرض المكتبة أيضًا، والذي تم تنظيمه بمناسب يوم التأسيس لهذا العام، ولم يكن لدى الجامعة إلا الكتب لعرض المعروضات في المعرض، ولكن التنظيم الجيد الذي يتحلى به الأعضاء، جعل المعرض جذابًا ومنظرًا جميلًا، بحيث أنّ الوافدين من بعيد، كانوا يرجعون مطمئنين وسعداء.

كان يتوافر في العرض، ثلاثة معروضات خاصة إضافة إلى الكتب المطبوعة الجميلة، أولها خرائط وصور يظهر فيها ارتقاء المكتبة تدريجيًا، ويقصد من خريطة تشمل صور المباني الكائنة في جامعة نغر، بأنه إذا تم شراء كل ما تملكه المكتبة مقابل الأسعار الأصلية لها، فيمكن بناء عمارات ما تزيد من الموجودات ضعفين ونصف، وقد أنفق خمس وسبعون ألف روبية على بناء عمارة واحدة في جامعة نغر. كذلك تم عرض صور المؤلفين والمترجمين والكتاب الذين ينتمون إلى مكتبة الجامعة، في الصندوق الزجاجي بشكل جيد. كما يوضح من خلال خريطة ثانية تشمل مطبوعات الجامعة من حيث الأقسام، بأنه كم صفحة قد نشرتها المكتبة لكل قسم حتى الآن.

كان الشيء الثاني عبارة عن مخطوطات الكتب، ويمكن أنْ نشاهد الكتابات التي قام بها الكتاب بأيديهم، في مثل هذه المناسبات، فكان الأطفال والكبار الذين كان لديهم شوق في كتابة المقالات، شاهدوا المخطوطات بكل لهفة.

والمعروض الثاني هو مجلدات الكتب وغلافاتها، لأنّ كل مجلد يغطى بقرطاس جيد ومتين لأجل الحفاظ على الكتب، وعليه تصميم يشير إلى موضوع الكتاب. وتسعى المكتبة، دومًا، لتكون الكتب كلها ولاسيما التي نشرتها الجامعة، مجلدات في أيدي الناس، لكي لا يفسد

المجلد:12 — العدو:3 — يوليو- سبتمبر 2023

### مجلة الهني · · · · · · · · · · · · · · · · الجامعة الملية الإسلامية

الكتاب، وكانت نماذج هذه المحاولات متوفرة بعدد وفير من الكتب.

وكان هذا العمل يتطور بفضل المساعي التي يقوم بها السيد حامد علي خان وبعض طلاب الجامعة السابقين والفتيان الشباب مثل بدر الحسن ومحمد يوسف. وكانت المكتبة قد بلغت إلى مستوى راق بفضل صفات الذكاء والفطانة والجهد والذوق النفيس الذي يتحلى بها السيد حامد، الذي كان مشغولًا بأعمال المكتبة ليلًا ونهارًا. وكان مكتب المتعاطفين مع الجامعة يعلن في بداية كل سنة، بأن هذا المبلغ قد تم تقديمه إلى الجامعة من قبل المتعاطفين، كان إعلان العام الماضي عن تقديم مبلغ قدره 25 ألف روبية، وتم الإعلان عن تقديم 20 ألف روبية لهذا العام على يشمل احتياجات التبرعات.

وحتى منتصف العام، كان يبدو بأن هذا المبلغ سيكون أقل من مبلغ العام السابق. ولكن بحمد الله، قد تم إكمال هذا القدر من المبلغ خلال عطلة هذا العام. ISSN: 2321-7928

# تدوين التاريخ العربي

 $^{1}$ د. فيضان أحمد الأعظمي  $^{1}$ 

ترجمة من الأردوية: د. محفوظ الرحمن<sup>2</sup>

متى بدأ تدوين التاريخ عند العرب؟ ومن هم العرب؟ يتفق علماء الأنساب على أنّ العرب هم من نسل عدنان وقحطان الذين استقروا في شبه الجزيرة العربية، فاستقر نسل قطان في اليمن، المنطقة الخصبة في جنوب شبه الجزيرة العربية واستقر أحفاد عدنان في شمال شبه الجزيرة العربية، يسمّيهم المؤرخون بائدة أي: الذين درست أخبارهم أو أثارهم باقية ومن أشهر قبائلهم عاد وثمود، وعاربة وهم: اليمنيون المنتسبون إلى قحطان، ومستعربة وهم: من ولد إسماعيل عَلَيْهَ السَّكَمُ، نزلوا الحجاز حوالي القرن التاسع عشر قبل الميلاد ثم صاهروا ملوك جرهم قفكان لهم بنون وأعقاب ضلوا في مجاهل الزمن فلم يعرف التاريخ منهم على التحقيق إلا عدنان وإليه تنتهي سلسلة النسب العربي،

العرب أمة من الأمم التي يسمّيها المؤرخون سامية<sup>4</sup> وتضم الأمم الأشورية والعبرانية

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 191 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> كاتب إصلاحي ومتخصّص في تاريخ الهند، تخرّج في مدرسة الإصلاح (سرائمير، أعظم كره، الهند) في 1985م ثم أتمّ البكالورويس فالماجستير فالدكتوراه من قسم التاريخ بالجامعة الملية الإسلامية (نيودلهي) وهو الآن مسؤول عن قسم التاريخ لنيشنال آركائيوزس آف إنديا التابعة لحكومة الهند المركزية. له مقالات عديدة نشرت في مختلف مجلات الهند. صدرت له أخيرًا مجموعة مقالاته الأردوية بعنوان "عهد وسطى كا هندوستان" (هند العصور المتوسطة) التي طبعت في 2023م من البلاغ بليكيشنز، نيو دلهي. هذه ترجمة إحدى مقالات هذه المجموعة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهى

<sup>3</sup> أحمد حسن الزيات، تاريخ الأدب العربي (الأردية) البلاغ ببليكيشنز، نيودلهي، 2015م، ص30.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> تاريخ العالم استخدم فريدك شلوسر، مؤرخ ألماني هذا المصطلح أولًا، ويشتمل أولاد سام بن نوح على الباليين والآشوريين والعبرانيين والآراميين.

#### \_ . \_ . \_ تدوين التاريخ العربي

والحبشة، وهذه الأمم كلها من ولد سام بن نوح واستقرت هذه الشعوب في الأصل في مكان واحد ونشأت فيه ثم تفرّقت منه، وصلت بعضها إلى العراق وبعضها إلى الحبشة وبعضها إلى فلسطين وبعضها إلى شواطئ مناطق الشام واستقر كثير منها في اليمن والحجاز ونجد وانتشر أولاد قحطان وعدنان في هذه المناطق.

كما قسم اللغويون اللغات الآرية إلى ثلاث لغات وهي اللاتينية واليونانية والسنسكريتية كما يردون اللغات السامية إلى ثلاثة أقسام وهي اللغة الآرامية والكنعانية والعربية. والآرامية أصل الكلدانية والسريانية وغيرها والكنعانية مصدر العبرانية والفينقينية وتشمل العربية المضرية الفصحي ولهجات مختلفة تكلمتها قبائل اليمن والحبشة. ولم تتأثر اللغة العربية بمرور الزمان واللغة العربية أقرب إلى اللغة الأم أكثر بنسبة الآرامية والكنعانية.<sup>1</sup>

أدّت الاختلافات بين اللهجات المختلفة لسكان شمال وجنوب الجزيرة العربية والصراع من أجل الهيمنة على بعضها البعض إلى خلق علاقة سياسية وتجارية بينهما. استمر هذا الصراع حتى القرن السادس الميلادي. تراجع تأثير الحكم الحميري بين اليمنيين تدريجيًا، رغم أنَّ مشاركة العدنايين في الأسواق والمعارض وحج بيت الله، فضلًا عن التنافس مع الحكومتين الحميرية والإيرانية، والعلاقات التجارية مع روما والحبشة ساهمت بدور كبير في تطور العدنانيين. وتفوّقت لغة قريش من الناحية الدينية والاقتصادية والاجتماعية.

أدّت مراكز التجارة دورًا كبيرًا في ترويج اللغة العربية. كان أهل البادية يشاركون في الأسواق والتجمعات المختلفة وكانوا يتبادلون الحديث مع الآخرين خلال السفر ويلقون شعرهم.

وكانت من أهم هذه الأسواق عكاظ وذو المجاز (مكان خلف منطقة عرفة) والدبا

پوليو - '

<sup>1</sup> تاريخ الأدب العربي، المصدر السابق، ص37.

(دبي)، وكان العرب يذكرون مآثرهم ومفاخرهم في شعرهم في هذه الأسواق حتى أصبحت مقولة "الشعر ديوان العرب" مشهورة يعني أنّ الشعر هو تاريخ العرب، وأصبحت هذه الأسواق التجارية مركزًا لترويج أفكار الشعراء والدعاة ونشر خواطرهم، حيث حصل العرب على فرصة تنمية البلاغة والفصاحة في أفكارهم وعاداتهم ولغتهم، ونالت القصائد التي أنشدت في هذه الأسواق قبولًا ورواجًا بين عامة الناس والمثقفين، وكانت هذه الأسواق تشمل المعاملات والتجارة والإفراج عن الأسرى ووصف إنجازات أسلافهم في الشعر بطريقة فخرية، وحل قضايا الناس. أ

كان لموقع مكة أثر بالغ في توحيد اللغة العربية وفي نهضة العرب لأنها كانت منذ سنوات محطًا للقوافل الآتية من الجنوب تحمل السلع التجارية من الهند واليمن فيبتاعها أهل مكة ويبيعونها في أسواق الشام ومصر. واتفقت جميع القبائل على تقديس الكعبة وسيادة قريش، مما جعل طرق التجارة آمنة لهم. زادت المشاركة في الأسواق والتجمعات وسياحة البلدان والشعر التجاري من معرفتهم وعلمهم. وظهرت إلى الوجود لغة مهذبة ولطيفة. وكان للشعراء والدعاة دور مهم في ترويجها ونشرها.

ويمكن في النثر المحاورة وتبادل الآراء فالمحادثة بلغة سهلة وانسجام العبارات والبساطة فيها يسمّى نثرًا واستخدام العبارات المسجوعة والموزونة التي تزيد الكلام سلاسة يسمّى نظمًا فهاتان طريقتان للكلام، والنثر العربي قد بلغ أوجه في الفصاحة والبلاغة بجزالة طبيعته وأصالة ذكائه وبعده عن التحريف والأجزاء التي توارثناها من النثر أصبحت معروفة ببلاغتها وإيجازها فالأمثال والحِكم والأقاويل والوصايا والحطب تحتل مكانةً مرموقةً حتى بومنا هذا.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 193 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 39.

² سورة قريش

<sup>3</sup> تاريخ الأدب العربي، المصدر السابق، ص41.

بدأت باكورة تدوين تاريخ العرب من خلال شعرهم، بأنه في الجاهلية ذكر شعراء العرب وخطباؤهم وحكماؤهم جميع خصالهم وأحداثهم ووقائعهم، وأوردوا الصراعات والحروب الأهلية في قصائدهم التي تعبّر عن المشاعر وتنعكس فيها العواطف. يبدأ هذا الشعر بذكر الأطلال والأماكن، وينتهي بذكر جمال النساء وحسنهن، ومناظر الجبال والغابات وحكايات البطولة - التي تتجلى في أسلوب جذاب للغاية- والتشبيب والتغزل وأوضاع الحياة البدوية وظروفها. لا تصل إلينا الرواية التاريخية للعصر الجاهلي من خلال الشعر إلا نزر يسير لأنه ضاع كثير منه في حرب داحس وحرب بسوس (حربان اندلعتا حول قضايا مختلفة). وقد جمع أبو زيد القرشي ما بقي من الروايات التاريخية وحفظها في كتاب "جمهرة أشعار العرب"، وهذا الكتاب أصدق وأجدر بالثقة للشعر القديم ومثال جيد لأسلوب الشعر الجاهلي. وتعد "المعلقات" في هذا الكتاب هي الأكثر وثوقًا وجدارة بالثقة. وتشتمل هذه المعلقات على سبع أو عشر قصائد، وتعتبر من روائع العرب. وكان العرب يكتبونها بماء الذهب ويعلَّقونها على الكعبة، وكانوا يسجدون لأروع الكلام وأحسنه ويثنون على بلاغته. وقد بقيت بعض القصائد معلقة حتى فتح النبي صَأَلِنَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَكَةً. أ ومن الشعراء الذين قرضوا هذه القصائد امرؤ القيس، وزهير بن أبي سلمي، وطرفة بن العبد، ولبيد بن ربيعة، وعنترة بن شداد، وعمرو بن كلثوم، والحارث بن حلزة، وتأبط شرًا وغيرهم.

إن الخلفية التاريخية للشعر العربي مليئة بالفخر والحماسة، والغزل والتشبيب، والهجو وغيرها من الأمثال والأفكار الحكيمة. وتوجد فيه الأحوال الاجتماعية والاقتصادية للعرب وطرق عيشهم، إنّ تراث الأدب العربي لا يقلّ عن تراث سائر أمم العالم، وبالرغم من أننا نجد في تراث أمم العالم كثيرًا من الأحداث والحكايات والقصص والأساطير التي تصل إلى مستوى رفيع من حيث البلاغة، مثل المهابهاراتا، وهي

1 المصدر نفسه، ص61-62.

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . تدوين التاريخ العربي

إحدى الملاحم التي ألّفها جورووياس باللغة السنسكريتية قبل قرون من ميلاد المسيح، أو شاهنامة الفردوسي، الذي كتبه الحسن بن إسحق الفردوسي (411هـ-1020م) باللغة الفارسية. هذا الكتاب في الحقيقة تاريخ قديم لبلاد فارس، والذي يحتوي على أحداث الحرب بين رستم وسهراب.

ويشتمل كتاب شاهنامة الفردوسي على ستين ألف بيت. لكن اللغات الأخرى لا تصل إلى مستوى عمق اللغة العربية، ولذلك كان العرب يسمّون أنفسهم عربًا (ناطقًا)، ويسمّون الأمم الأخرى بالعجم (أبكم). أ

لم يكن هناك وعي منظم عند العرب لتدوين التاريخ حتى بداية نزول القرآن، وكان المحرك فيها شخصية محمد صَرَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ، 2 فيداية التاريخ هو الوحي الذي شجّع على العلم، وعلم الكتابة بالقلم، وعلم الإنسان ما لم يعلم، 3 يمتد عصر نزول القرآن التدريجي لمدة طويلة بلغت 23 عامًا. يذكر القرآن قصة صعود الأمم السابقة وسقوطها، ويصف العاقبة المؤلمة للأمم المتمردة وكذلك يذكر تكريم الأخيار والصالحين وإنعام الله عليهم، فيصفها بأسلوب ساحر ولغة مليئة بالفصاحة والبلاغة. فاللغة التي بدأ نزول القرآن بها كانت لغة معروفة بين شعراء الجاهلية. فبسبب بلاغة القرآن وجودته العالية كان لا بد من أنْ يضطروا إلى أنْ يؤمنوا به حتى ترك كثير من الشعراء قرض الشعر، وانتشرت آثار القرآن العظيمة والكريمة على نطاق واسع، وحدثت ثورة في حياة وانتشرت آثار القرآن العظيمة والكريمة على نطاق واسع، وحدثت ثورة في حياة العرب، الذين كانوا أمة بدوية، مقسمة إلى قبائل مختلفة، ومن الناحية الاجتماعية كانت في حالة اكتئاب شديد، فها هي تلك الأمة التي وصلت إلى مكانة مرموقة

ن روي

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 195 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

-

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص58-60.

<sup>2</sup> البروفيسور محب الحسن، هندوستانى دور وسطى كي مؤرخين (مؤرخو العصور الوسطى الهندية) مجلس ترويح اللغة الأردية، نيودلهي، 2004م، ص17.

<sup>3</sup> سورة العلق: 1-5

للمجد والشرف سياسيًا واجتماعيًا لم تبلغه أمة قبلها، ولن تبلغه إلى يوم القيامة، مهما تطوّر الزمن ومهما كثرت ادعاءاته بالحضارة والثقافة.

إنَّ القرآن الكريم هو أوَّل كتاب دُوِّنَ في اللغة العربية¹ وهو أساس التاريخ العربي. ورد في القرآن الكريم ذكر الكتب السماوية مثل التوراة والزبور والإنجيل، حيث وردت فيها أنباء أنبياء بني إسرائيل، وتحريفات اليهود والنصارى ومكرهم، كذلك نجد النقد والتعليق فيه على التاريخ الذي قدّمه اليهود والنصارى. وتبين دراسة القرآن الكريم أنّ مصدر هذه الكتب المقدسة هو بلا شك المصدر الذي يأخذ منه القرآن الكريم، والمساعدة التي تأتي من هذه الكتب المقدسة لفهم البيان الحكيم والفلسفي للقرآن الكريم لا مثيل لها، والعذوبة في السرد والتي نجدها في التوراة والزبور والإنجيل، لا توجد مثلها إلا في القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف. ويذكر القرآن الأماكن التاريخية وأحوال الأمم السابقة، مثل هلاك عاد وثمود، وقوم لوط وفرعون وتدميرهم، وكذلك تذكر فيه عقائد الأمم منذ بدء الخلق، وكفر هذه الأمم وعنادها ضد دعوة الأنبياء وموعظتهم. وبالإضافة إلى قدوم إبراهيم وإسماعيل (عليهما السلام) إلى منطقة العرب وتضحيتهما ودعوتهما إلى الله وبناء بيت الله بأيديهما، ونجد ذكر التغيرات التي طرأت على الأوضاع الأخلاقية والثقافية والاجتماعية والاقتصادية في جزيرة العرب بسبب جهودهم. وفيما بعد شوّهت قريش دين إبراهيم، وحوّلت بيت الله الذي كان مركز التوحيد إلى مركز الشرك، وظهرت البدع والخرافات فبيّنها القرآن الكريم. فلا بد لنا أن نعتني بالتاريخ الماضي لكي نفهم كل هذه الأمور جيدًا، لأنَّ اليهود غيَّروا التاريخ تمامًا والذي يتعلق بقدوم إبراهيم وإسمعيل(عَلَيْهِمَاالسَّلَامُ) إلى العرب وببنائهما لبيت

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 196 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

\_

الجامع الصحيح للبخاري، رقم الحديث: 5019. عن ابن عباس رَضَالِيَهُ عَنْهُ قال: ما ترك النّبي أ (صَالَمَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمٌ) إِلّا مَا بَيْنَ الدَّقَتَيْنِ.

الله الحرام، وبالإضافة إلى ذلك، يذكر القرآن تلك الأماكن التاريخية التي لا تزال موجودة في صورة الأطلال لنعتبر بها، ومنها ما بينه القرآن لأوّل مرة فصار جزءًا من التاريخ، فعلى سبيل المثال بفضل القرآن الكريم، تعرّف أهل العلم على ناقة صالح (عَلَيْهَالسَّكَمُ ) لأول مرة، وقبل ذلك لم يكن العالم على علم بهذه الحقيقة. وإنّ القرآن الكريم ثروة تاريخية كبيرة فضلًا عن كونه مصدرًا للرحمة والموعظة، من الممكن أن يؤمن الرجل بهذا الكتاب أو لا يؤمن به، لكنه لا يستطيع أن ينكر حقيقة أنّ الثورة الكبيرة التي أحدثها هذا الكتاب في العالم، لم يحدثها أيّ كتاب آخر مثل هذه الثورة العظيمة. فقد غير طريقة تفكير الناس وضع الأساس لحضارة منفردة، وظهر الدستور والقانون، وتغيرت عقول الناس وإيمانهم، والكتاب الذي يحدث مثل هذا التغيير الشامل والعالمي يمكن أن يكون جيدًا أو سيئًا لشخص ما، لكنه لا يمكن أن يكون غير مهم.

لا يعتبره جزء كبير من سكان العالم مجرد كتاب، بل يعتبرونه كتاب المعجزات الذي يفسّر نفسه ويعرض أحداث الماضي بالأدلة والبراهين في الخلفية التاريخية، ويدعو الإنسان إلى التفكير بطريقة جميلة هاديًا إلى المستقبل حتى يتمكن هذا الإنسان من النجاح.

واضطر المؤرخون من خلال دراسة القرآن إلى التفكير بأنه إذا كانت نبوة محمد (صَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ) ورسالته هي الحلقة الأخيرة، فمن هي الأمم السابقة وأنبياؤهم الذين بعثوا فيهم، وماذا كانت تفاصيلهم وكيف كانت أوضاع هذه الأمم وتفاصيلها، ولذلك مع ظهور القرآن اتسع وعيهم التاريخي، وربطوا علاقتهم بتاريخ الأمم وتعرفوا على تاريخ الأنبياء السابقين، كان عديد من أصحاب الرسول (صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ) ينتمون

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 197 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

-

<sup>1</sup> سورة البقرة: 124-141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> موسوعة بريطانيا (ذكر قوم صالح)

أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَآ. سورة محمد: 24.

إلى أهل الكتاب وتعرّفوا على القصص والأخبار القديمة من خلال التوراة والإنجيل. فكانوا يستفيدون من هذه الكتب مباشرة، فعبد الله بن سلام، وكعب الأحبار، ووهب بن منبه وغيرهم خير مثال على ذلك.

يعتبر عبد الله بن عباس (رَصَيَالِتُهَاعَنْهَا) من بين المؤرخين العرب أصغر مفسر للقرآن الكريم وراويًا للحديث، وقد جمع أخبار وسير الأنبياء في تفسيره برواية كعب بن منبه وكعب الأحبار، وكان وهب بن منبه أكثرهم علمًا، فكان عبد الله بن عباس يعتمد عليه في الغالب، أكما كان مطلعًا على كتب الأحاديث والمغازي.

إنّ التاريخ حظي بالتعزيز من الحديث الشريف بعد القرآن الكريم وقوّاه علم الحديث في تدوين السير والمغازي وتطور علم الحديث جنبًا إلى جنب وكان مؤلفو كتب السير والمغازي في البداية يجمعون الأحاديث ويُسمّون أيضًا المحدثين وانفصل هذا الفن بعد ذلك وجعل الصحابة والتابعون السير والمغازي موضوعًا منفصلًا والحديث هي أقوال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَأَفعاله وهي بالمرتبة الثانية في الأمور الدينية والثقافية بعد القرآن الكريم والأحاديث والآثار هي أبرز مصادر تفاسير القرآن الكريم ووضع علماء الحديث أصولًا للبحث في الأحاديث وجرحها وتعديلها وأدركوا علم الرواية والدراية وأبدعوا علم أسماء الرجال لتشخيص الرواة وواجهوا الصعاب والمشاكل في فحص كل حديث والتحقق من صحته وسعوا بأنّ لقاء الراوي بالمروي عنه ثابت أم لا ومن يكون راوي الحديث؟ وعمّن روى؟ هل سلسلة الرواة قوية أم هناك راو محذوف من السند وإنْ صحت الروايات والمتون من حيث الأصول المبيّنة حاولوا معرفة المزيد، هل ثبت لقاء الراوي مع النبي صَيَّاتِلَهُ عَيْدُونِ المَّا وهل يوجد راو آخر لهذا الحديث أم لا؟.

وبالجملة إنّ المحدّثين تفانوا في جمع الأحاديث النبوية وأكثرها مرويّة عن أبي هريرة رَضِحَالِيَّهُ عَنْهُ لأنه لازم النبي صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وعامة الصحابة من الأنصار والمهاجرين كانت لديهم أعمال

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 198 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> الشيخ أمين أحسن الإصلاحي، تدبر قرآن، نيو دلهي، 2017م، 39/1.

#### 

أخرى أو الأحاديث التي أملاها أبو هريرة على تلميذه همام بن منبه تشمل مئةً وتسعةً وثلاثين حديثًا (139). وهذه المجموعة موجودة باسم صحيفة همام بن منبه في مكتبات برلين ودمشق ومصر ونشر الدكتور محمد حميد الله هذه الصحيفة معتمدًا على نسخة دمشق المخطوطة أول مرة عام 1953م وخلاصة القول إنّ بعض أصحاب رسول الله صَيَّالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أيضًا أعدّوا مجموعة الأحاديث.

وكذلك كانت المتطلبات الإدارية دافعةً إلى كتابة تاريخ العرب فكان من الواجب التعرف على موعد دخول المرء إلى الإسلام حتى تصرف له المنحة، من أسلم ومتى؟ وعلى ذلك كانت تُعيَّنُ نسبة المنح، ونظرًا إلى هذه الغاية يُبحث في عهد اعتناق الإسلام ويتم التحقيق عن الأشخاص المعنيين وبموجب هذه المقتضيات الإدارية كانت تُعدُّ دواوين الجيوش لتسجيل الرواتب وتوزيع الغنائم وابتدأت هذه المهمة في عهد عمر رَضَايَّكَ عَنْهُ (23 أغسطس عام 634م إلى 3 نوفبر عام 644م) وعيّن عمر قضاةً وظل شريح القاضى المعروف على منصبه لمدة ستين سنة.

ولما اتسع نطاق الفتوحات، وفرضت الضرائب على الأراضي في البلاد المفتوحة ووزّعت وعندما ظهرت المشاكل، كان يلفت انتباه الحكومة أولًا إلى طبيعة البلدان، سواء كانت خاضعة بعد الحرب أو معاهدة السلام، أو ما إذا كانت ذات طبيعة أخرى، لذلك اتجه الناس إلى تدوين الفتوحات. وأثبتت الكتابات المصادرة صحتها. هذه مادة تاريخية بدأها عمر رَحِيَاللَهُ عَنْهُ في عصر خلافته.

كان العرب يهتمون بمعرفة علم الأنساب اهتمامًا كبيرًا. وكانوا يفتخرون بها، وكان له أثر في الحياة القبلية، وكانوا يفتخرون بمآثر آبائهم في عصر الجاهلية. وكانوا يعتقدون بأنّ النسب يلعب دورًا مهمًا في تنمية الأخلاق وتطويرها، فتحافظ كل قبيلة على مآثر

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

٠

<sup>1</sup> تاريخ الأدب العربي، المصدر السابق، ص 151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو يوسف، كتاب الخراج، المكتبة السلفية القاهرة، 1352هـ، ص 22.

أسلافها. وحرم الإسلام الطائفية جملة وتفصيلًا، لكن مع ذلك بقي تسجيل القبائل باسمها ضمن المتطلبات الشعبية، وجعلت هذه الأهمية علم الأنساب فنًا مستقلًا الذي بدأ في النصف الأول من القرن الأول الهجري الذي مهد طريقًا لتدوين التاريخ العربي. أمالك بن أنس (95هد/ 6714-714م-719ه/79م) له الأولوية فيمن اشتغل بالحديث، وقد أعد مجموعة من الأحاديث والفقه تسمّى الموطأ، ونال هذا الكتاب مكانة سامية في الأوساط العلمية وفي هذه الفترة بدأ عصر إثبات التفوق في علم الفقه. وقد بدأ الخلط بين الكذب والبهتان في الحديث وحكمة الحديث، وكتب الفقه، وقد بدأ الخلط بين الكذب والبهتان في الحديث والبهتان على هذا الموضوع، وتصل الحديث عن الفقه، وبذلك تكون ستّ مجموعات من الأحاديث (الصحاح الستة) عام حيز الوجود،

فن السير والمغازي: بدأ تدوين التاريخ عن طريق القصص والأساطير في القرن الأول الهجري (نصف القرن السادس الميلادي) وبدأت كتابة كتب السير والمغازي في الفترة نفسها.

تسمّى المغازي بالغزوات التي شارك فيها النبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَة شخصياً، ولكن أهل السيرة وكتاب المغازي أعطوها معنى أوسع وسمّوها السيرة الكاملة للنبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَةٍ. وجميع أحداث نبوته، وإن كانت كلمة السيرة قد استخدمت أيضًا لسير غيره من الناس، مثل

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2003

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تاريخ الأدب العربي، المصدر السابق، ص288-295.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الصحاح الستة: ستة كتب للحيث النبوي وهي: 1- الجامع الصحيح للبخاري أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري ولد في عام 194هـ وتوفي في عام 256م 2- الجامع الصحيح للمسلم أبو الحسن مسلم بن حجاج ولد في عام 200هـ/820م وتوفي في عام 261هـ/874م، 3- جامع الترمذي- أبو موسى الترمذي (توفي عام 279هـ/892م، 4- سنن أبي داؤد- أبوداؤد السجستاني (توفي عام 275هـ/888م)، 6- سنن النسائي- أبوعبد الرحمن النسائي (توفي عام 275هـ/888م)، 6- سنن ابن ماجه- أبوعبد الله ابن ماجه القزويني (توفي عام 373هـ/888م).

كتاب سير الملوك، كتاب سيرة معاوية، لكن تستخدم كلمة السيرة عمومًا لمعنى خاص وهي السيرة النبوية، أو السيرة والمغازي أي السيرة الكاملة لنبي الرحمة صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. بدأ بعد قيام الخلافة الراشدة، جمع القرآن الكريم وكتابته وفحص الأحاديث ومراجعتها، وفي الوقت نفسه بدأ تاريخ حياة النبي وأنشطته، اعتمادًا على مجموعات الكتب النبوية، والأحاديث النبوية، والتي كانت تتعلق بالسيرة والمغازي كلاهما (التي بدأت تستخدم في العصور الأولى في كتب السير).

لذلك، تأثّر أسلوبُ التاريخ بشكل كبير باستخدام الأسناد، مما سهل على المؤرخين العرب غربلة المعلومات وأدركوا لأول مرة أننا نقف على أرض صلبة من الناحية التاريخية.

ويحمل اسم أبان بن عثمان (20هـ/ 644م وتوفي 95هـ/ 714م) وعروة بن الزبير (22هـ/ 642م) السيرة والمغازي. (22هـ/642م) 49هـ/712م) أهمية كبيرة عند من جمعوا كتب السيرة والمغازي. فكلاهما كانا عالمين ونسبهما من قريش. وكانت عائلتهما تعتبر من الأعيان والنبلاء في العصرين الجاهلي والإسلامي.

وينسب العمل على المغازي إلى أبي بكر محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله شهاب الزهري (50هـ/671م-124هـ/ 742م)، تلميذ عروة بن الزبير.

والذي كان أول شخص جمع الأحاديث من مختلف المصادر وجمعها في رواية متواصلة وكانت أولى الخطوات نحو التقدم في تقديم المادة التاريخية. وكان هذا العصر حينما بلغت الدولة الأموية أوج عظمتها وبدأ بعد ذلك الانحطاط بسبب التحيزات العربية والعجمية، ومع هذا لا يمكن إنكار أنّ نطاق الفتوحات اتسع، وارتفعت قيمة العلم والأدب إلى الحد الأخير، وأصبحت المدينة المنورة مركزًا للأنشطة الدينية والدنيوية. وفي مثل هذه البيئة، بدأ الزهري في جمع التفسير والحديث والفقه وكتابتها ويعتبر الزهري من كبار العلماء. كانت القدرة والمعرفة تعتمد

إلى حد كبير على الذاكرة في ذلك الوقت. وكانت تكتب الأشياء بمساعدة الذاكرة. كانت ذاكرة زهري قوية وموثوق بها، وكان لديه شغف كبير للتعلم. ويمكن الاستدلال على أنه عندما كان يذهب إلى اجتماع ما، فإنه كان يدخل من الباب الخلفي بدلًا من الباب الأمامي. وبعد ذلك كان كل من يكون في المجلس، صغيرًا أو كبيرًا، يسأله عن مسألته. وكان إذا رجع إلى بيته يمرّ على منازل الأنصار، فيسأل كارهم وشبابهم ورجال تلك المنازل نساءها، أو يكتب ما يسمع. وعلى هذا الأساس جمع الزهري عدة كتب، منها مجموعة الأحاديث التي تحتوي على عدة آلاف من الصفحات. وكان سبب جمع الأحاديث النبوية هو الإخلاص والمحبة المرتبطة بالنبي صَلَّلَةُ الذي اعتبره وسيلة النجاة فيها.

كان يجمع المعلومات بجهد كبير ويعتبرها أفضل عبادة، وكانت اهتماماته موضوعات الحديث وأعمال الصحابة وتاريخ الخلفاء والأنساب. وقد جمع معلومات كثيرة على هذه الموضوعات، ولذلك يعدّ من خيرة علماء عصره، وهو أوّل مَنْ دوّن العلم وأوّل مَنْ جمع فن المغازي.<sup>2</sup>

ويمكن تفسير ذلك بالطريقة التي جمع بها الروايات المختلفة تحت موضوع منفصل لأول مرة، وبفضل اهتمامه وعمله الجادّ، تم تجميع المواد الكثيرة في موضوعات مختلفة.

كما قدّم الزهري استشهادًا بآيات القرآن الكريم لتوضيح أعمال النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، لأنه كان يعلم الارتباط بين حياته والقرآن. وقدّم على وجه الخصوص الآيات التي نزلت في سلسلة الغزوات كتوضيحات، علاوة على ذلك، فقد حافظ على الاستمرارية التاريخية أثناء تجميع الأحداث. ويعدّ الإسناد روح فن الحديث، يكون

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الإمام الزهري، تراجم الرحال، ص 66.

<sup>2</sup> محمود الحسن، عربون كي تاريخ نغاري كا ارتقاء(تطور تدوين التاريخ عند العرب)، مكتبة الجامعة الملية الإسلامية، نيودلهي، 2011م، ص41,

به اختبار كل راو (رواة الحديث) والتحقق عنه، وقد تم اعتماد نفس الأسلوب أيضًا في المغازي، لذلك تجنب الزهري السرد وبين القصص في المغازي، ولهذا السبب لا يوجد أثر الروايات الإسرائيلية عنده، وبصرف النظر عن هذا، إنه يتجنب ذكر الأقوال المضادة. وكان الزهري مولعًا جدًا بالشعر، وكان عنده أيضًا ذوق رفيع للشعر، واستخدم الشعر في كتابه. 1

وهذا يوضح طريقة تفكيره الموضوعية التي استخدمها في تحديد الموضوعات التاريخية. ولكن في بعض المواضع يتبين أيضًا من الأحداث أنّ الجد الأكبر للزهري عبد الله بن شهاب كان مع أهل مكة في غزوة بدر وفي غزوة أحد كان ضمن جماعة المكيين الذين حاربوا مع النبي (عَلَيْهَالسَّلَامُ) ولكن يبدو أنّ الزهري يتجنب ذكر هذه الحادثة في محله، ولكن أثناء دراسة مغازي الزهري تبرز ميزة مهمة، وهي أنه كتب الأحاديث بعناية شديدة، وجمع العديد من الأحاديث على موضوع واحد ثم جعل كلها حديثًا واحدًا معًا، وذكر أسماء جميع الرواة في ذلك المكان، كانت هذه خطوة ممتازة وجريئة للزهري، سهلت الأمر على المؤرخين بعده، هذه طريقة جيدة لتدوين التاريخ، وضاعت رسائل الزهري وكتبه ومخطوطاته مع مرور الزمن، ولكن بعد ذلك جاء بعض المؤلفين الذين اشتغلوا بالمغازي وجعلوها ذكرى حية من خلال ذكر اقتباسات وغيرها من مؤلفات الزهري في مغازيهم.

وقد لعب ابن شهاب الزهري دورًا مهمًا في كتابة هذا الفن في الفترة الأولى من السيرة والتاريخ، وكان عمله عملًا كبيرًا لكتابة تاريخ صدر الإسلام وكانت الخطوة الأولى نحو التقدم في الحفاظ على المادة التاريخية.

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

.

الأصفهاني، كتاب الأغاني، بيروت، 1955م، 248/4. مغازي الزهري حققها سهيل زركا والأشعار موجودة على صفحة 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن هشام، سيرة ابن هشام، القاهرة، د.س. 309/2.

تطوّرت المعلومات التي جمعها الزهري في مجال دراسات السيرة النبوية والمغازي حتى وصلت إلى النضج والاستقرار والكمال.

كانت في ذلك الوقت حاجة إلى شخص يستطيع دمج هذه المراحل التطورية والوصول بها إلى الكمال العلمي والتقني، ويفحص جميع المعلومات حتى الآن بمعايير النقد والبحث المستقل والتمييز بين الجيد والسيّئ. ينبغي له أنْ يؤلف كتابًا شاملًا، يجمع فيه جميع المعلومات المتعلقة بالنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، ولا يترك أيّ جانب من سيرته الذاتية، وجمع هذا العمل محمد بن إسحاق بن يسار (85هـ/704م-151هـ/768م) بجهد كبير وبحث صادق، باسم "سيرة ابن إسحاق"، وهذا الكتاب نتيجة لمفهوم أوسع مقارنة بكتابات أسلافه ومعاصريه.

كان محمد بن إسحاق، من سكان المدينة المنورة وممثّل المذهب الزهري أو المذهب الله المدني بالمعنى الأوسع. إنه قسم كتابه إلى ثلاثة أجزاء، من زمن آدم (عَلَيْهِ السَّلَمُ) إلى عصر الجاهلية، فسمّى هذا الجزء المبتدأ (أو مبتدأ الخلق) والجزء الثاني سمّاه بالمبعث وكتب فيه أحوال حياة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في مكة كما ربّب تاريخ النبوة، وكتب في المغازي أحوال حياته حتى وفاته، ويسمّى الجزء الثالث بكتاب الخلافة، وهو ليس مشهورًا كثيرًا، ولم ينقل هذا الجزء إلا القليل من المؤرخين، وقد ذكره ابن جرير الطبري في بعض الأماكن في كتابه.

أما الجزء الثاني من الكتاب، وهو متعلق بالسيرة النبوية والمغازي، فقد كتب ابن هشام ملخصه في كتابه. ونقل الواقدي ومحمد بن سعد وابن جرير الطبري وغيرهم هذا الجزء في كتبهم. وقد جمع في هذا الباب الأحداث المتعلقة بنسب رسول الله صَالَللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ، وولادته في مكة، وحياة البعث، وأحوال الهجرة إلى المدينة المنورة. وقد ذكر ابن إسحاق أيضًا شيوخه المدنيين الذين أخذ عنهم الوقائع بتقييد الإسناد، وبصرف النظر عن هذا إنه أعد قائمة أسماء الناس الذين أسلموا على دعوة

سيدنا أبي بكر رَضَالِلَهُ عَنهُ. أَكَمَا سَجِّلُ ابن إسحاق عدة قوائم في باب المغازي، مثل عدد المشاركين في الخندق وخيبر ومؤتة والطائف وغيرها، وهي حوالي 83.

وقد جمع ابن إسحاق المعلومات عن تاريخ الأنبياء وربطها بالنبوة، معترفًا بأنَّ النبوة المحمدية هي حلقة من سلسلة تاريخية طويلة للنبوة. وبصرف النظر عن المواد المكتوبة حول موضوع الأنبياء، فقد حصل أيضًا على معلومات شفهية من علماء اليهود والمسيحيين، مما يدلُّ على اهتمامه البالغ بتاريخ الأمم الماضية. وبربط هذا الجزء من التاريخ بتاريخ العرب الحديث، حاول ابن إسحاق أنْ يوضح أنَّ تاريخ الجماعة البشرية لا يمكن فهمه بتقسيمه إلى أجزاء، بل فقط دراسته المتكاملة هي التي يمكن أن تؤدي إلى الهدف الصحيح والمثمر. وهكذا يصل تاريخ الأمم إلى مستوى معين ويصبح وحدة واحدة. وهكذا جمع ابن إسحاق الخطوط العريضة لكتابه بأن يشمل تاريخ الخلفاء الراشدين والخلفاء الأمويين. وقد رتّب مؤلفو المغازي والسير قبل ابن إسحاق مصنفاتهم لتشمل تاريخ الخلفاء الراشدين والخلفاء الأمويين. وكان مؤلفو المغازي والسير يختمون كتبهم على ذلك قبل ابن إسحاق، لكن قد تأثر ابن إسحاق بمؤرخيه المعاصرين بضم الفترة المبكرة للتاريخ، وفحص الأحداث على أساس الاتساق والفطرة السليمة بربط عصور ما قبل التاريخ بتاريخ الإسلام. وقد بدأ هذا الجهد في النصف الأول من القرن الثاني، وبدأ علماء القرن الثالث على هذا الأساس في تجميع كتبهم التاريخية. وبذلك يكون ابن إسحاق هو المؤرخ الوحيد الذي وصل إلينا الجزء الأكبر من كتابه الذي جمع بين تاريخ الفن والاتجاهات الفكرية في المدينة المنورة والعراق، والتي كانت مشتملة على فنون منفصلة. وأكمل عبد الملك بن هشام (833هـ/833م) أعماله في الفترة الأخيرة التي كانت مبعثرة وجمع أكثر كتابات ابن

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص157،114،114،66.

إسحاق وخطبه. وفي الفترة اللاحقة، أصبحت دراسة التاريخ وعمل التاريخ أكثر الساعًا. وواصل هذا العمل جماعة من كتاب السيرة والمغازي الذين كانوا من تلاميذه. ومن أهمهم أبو عبد الله بن عمر الواقدي (130هـ/748م-707هـ/823م) والذي يعد من كبار كتاب السيرة، وبالإضافة إلى موضوع السيرة والمغازي، قام أيضًا بتأليف كتب الأحداث الإسلامية والفتوح، ومن حسن الحظ أنّ العديد من كتبه وصلت إلينا، فقد نقل محمد بن سعد، أحد تلاميذ الواقدي، عن أستاذه قوله: لم يكتب إنسان قط هذا القدر بمساعدة ذاكرته، وذاكرتي أكثر من كتبي. أكانت ذاكرة الواقدي قوية جدًا، وقام بزيارة البلدان الإسلامية لتوسيع معرفته وجمع ثروة من المعلومات في ذهنه، لذلك رأى الواقدي كثيرًا من المراكز والأماكن ذات الأهمية العسكرية خلال زيارته.

إنّ كتاب الواقدي مبسوط على فن المغازي، اسمه كتاب التاريخ والمغازي، وهو متعلق بحياة النبي الكريم (صَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمً) المدنية، وقد نقل محتويات الفتاوى والأحكام والقرارات والوثائق في كتابه والتي نقلها عن أساتذته، واختار طريقة جديدة لكتابة الأحداث التي لم يخترها أيّ كاتب آخر للسيرة سواه. يكتب مواعيد خروج الجنود وعودتها بالتسلسل، ثم يعيد سرد الحادثة بأكلها، مما يعطي صورة للحدث بأكله.² وبالإضافة إلى ذلك، يقدّم الآيات القرآنية أحيانًا كاستشهاد على الأحداث التي تكون متعلقة بأم أو حدث معين.3

يعتبر الواقدي الشخص الأول الذي بيّن الفرق بين فن المغازي وفن السيرة وقام بتوسيع فن السيرة واستمر في توسيع نطاقه، وكان هذا الأمر لأول مرة أنه قام بتجميع قائمة

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الذهبي، ميزان الاعتدال، 110/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبوعبد الله الواقدي، كتاب المغازي، كلكتة، 1785م، ص3-7 و11-75. (يشتمل ثلث المغازي على ذكر غزوة بدر والأشخاص الذين شاركوا فيها).

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 43-44-و 126 و133.

#### 

المسؤولين الذين كانوا يتولّون مسؤولية المدينة المنورة في غياب الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ، أُ وَكَانَ مِن أَبْرِزَ سَمَاتِ المَدْهِ المَدْنِي هو تقييد الإسناد، وقد اتبعها الواقدي بشدة، كما جعل تحقيق الأحداث محور كتاباته، واستفسر مباشرة من أبناء الصحابة والتابعين والموالي، وذهب إلى بيوت السكان والمقيمين لمعرفة ما إذا كان أيّ فرد من أهل بيته قد شارك في الحرب، أو استشهد الذي شارك في أيّ غزوة، وقام بنفسه بإجراء فحص عملي للهيدان، مما يدلّ على الذوق التاريخي والموقف الواقعي للواقدي، ومدى اجتهاده في شرح الأحداث والحوادث.

ولم تقتصر اهتمامات الواقدي على المغازي والسيرة فحسب، بل تناول موضوعات أخرى وكتب عدة كتب عن تاريخ الإسلام، مثل مسألة الردة ومقتل عثمان، ومعركة الجمل والصفين، وفتوحات العراق والشام، ويعد كتابه "كتاب الطبقات" من أهم الكتب على موضوع السيرة الذي يحتوي على السيرة النبوية وعلاوة على ذلك على تاريخ الصحابة والتابعين، بالإضافة إلى هذا فقد ألّف أيضًا كتابًا في الفقه يسمّى "كتاب الفقهاء"، وجمع الواقدي معظم حوادث الإسلام الابتدائية في كتبه. وقد سجّل الأحداث حتى عصر هارون في كتابه "كتاب التاريخ الكبير"، وهكذا بدأ فن التاريخ الذي قام على معرفة الحديث يستفيد من المواد التاريخية ويسلّط الضوء على الجوانب الفنية لكتابة تاريخ العرب.<sup>2</sup>

وقد استخدم أحد تلاميذه وهو محمد بن سعد بن المنبع الزهري (168هـ/784م-230هـ/845م) جزءًا كبيرًا من مادة الواقدي في كتبه والذي ألّف عدة كتب عن المغازي وتاريخ الإسلام وإنه قد بقي عند الواقدي إلى وقت وقام بمهام سكرتيره فزاد علمه واستفاد من المعلومات التي قدّمها الواقدي وكتابه "طبقات ابن سعد" الذي يحتوي

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 181.

² ابن الخطيب، تاريخ بغداد، القاهرة، 1993م.

على خمسة عشر مجلدًا، وقد كتب في هذا الكتاب السيرة النبوية وتاريخ الصحابة والخلفاء والتابعين فإنّ مفهوم مثل هذه التراجم الموسوعية دليل على تطور الحديث في فن التاريخ، ويمكن ملاحظة فن التاريخ وفن الحديث أنهما قريبان.

إنّ جزءًا من الكتاب الذي قام ابن سعد نفسه بترتيبه وجمعه يتعلق بالسيرة النبوية، وأهمية هذا الكتاب مسلم. وأضاف في تاريخ المغازي والوصايا والنواهي ورسائل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، واستفاد في متابعة الواقدي من تلك الوثائق التي كانت متوفرة في ذلك الوقت، والأهم من ذلك هي الفصول التي ذُكرت فيها صفات النبي وآيات النبوة، وقد أدّت هذه المواد دورًا كبيرًا في كتابة كتب شمائل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم والأدلة الأخرى.

بالمعنى الحقيقي، بدأ تدوين الكتب التاريخية في منتصف القرن الثالث الهجري (السابع الميلادي). وقد جمع محتويات التراجم باستخدام الرسائل وتاريخ الخلفاء، ومؤلف هذا النوع هو أحمد بن يحيى البلاذري (279ه/89عم) الذي حافظ على التراث القديم. وكان ابن سعد والميداني كلاهما من تلاميذه. يعد كتابه مثالًا كلاسيكيًا لفن النقد وذوقه ومن مؤلفاته الهامة والمميزة الأخرى كتاب "تاريخ العالم" الذي يلخص تاريخ الأمم منذ بدء الخليقة. ورغم أنّ هذا المفهوم ليس جديدًا، إلا أنه امتداد لنظرية التأليف التي صاغها إسحاق، والتي أضيف فيها جزء كبير من تاريخ الجاهلية مع تاريخ الأمة الإسلامية. وفي القرن الثالث الهجري (السابع الميلادي) أدرجت التقاليد الإيرانية في التاريخ العربي لأول مرة، وكان عبد الله بن المقفع (106ه/ 724م-714ه/ 759م) قد العربي لأول مرة، وكان عبد الله بن المقفع (106ه/ 724م-714ه/ و757م) قدم منذ فترة طويلة ترجمة عربية لكتاب "إيراني خدائ نامه" وكانت المادة الأسطورية النصرانية قد أُدمجت منذ فترة طويلة في اللغة العربية تحت ستار التفسير، وقد نقل ابن المقفع سير ملوك العجم إلى اللغة العربية. تتشابه جذور تقليد التعامل وقد نقل ابن المقفع سير ملوك العجم إلى اللغة العربية. تتشابه جذور تقليد التعامل

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> فلب كي هتّي، تاريخ عرب، البلاغ ببليكيشنز، نيو دلهي، ص315.

## مجلة الهند. . . . . . . . . . . . . . . تدوين التاريخ العربي

مع الأحداث القديمة على أنها يبدو تاريخ إسلامي مع التقليد اليهودي والنصراني، لكن أسلوب الكتابة يظل كما هو في التقليد الإسلامي.

بدأ المؤرخون في تجميع روايات تاريخية رسمية تعتمد على الحكايات والأحاديث والسير والروايات، ومنهم محمد أمين الدين الدينوري (282هـ/895م) نال كتابه المعارف" شهرة كثيرة، واشتهر معاصره أبو حنيفة بن أحمد ابن داؤد الدينوري (284هـ/ 897م) في أصفهان ودينور، كتابه اسمه "الأخبار الطوال"، وهو تاريخ عالمي من وجهة نظر فارسية. وإنهما كانا من أصل إيراني، وألّفا كتباً في التاريخ والأدب وعلم اللغة (القاموس)، ونال الجغرافي والمؤرخ ابن واضح اليعقوبي والأدب وعلم اللغة (القاموس)، ونال الجغرافي والمؤرخ ابن واضح اليعقوبي الموسوعة التاريخية (دائر المعارف) بدلًا من التاريخ. وكتب ابن قتيبة (276هـ/ 889م) في نفس الموضوع كتابه "كتاب المعارف" ويأتي بعد هذا القرن حمزة الأصفهاني (360هـ/970م)، وكان مؤرخًا آخر من أصل فارسي هو موسكويه الأصفهاني (1030هـ/970م)، وكان مؤرخًا آخر من أصل فارسي هو موسكويه (103هـ/1030م) الذي كتب تاريخًا شاملًا، وكان أيضًا فيلسوفًا وطبيبًا.

ويبدو من مثل هذه الكتب أنّ عصرًا جديدًا قد دخل فن التأريخ العربي، وعلى أساس المعرفة، من المهم أن نلاحظ أنّ اليعقوبي والمسعودي لم يكونا مؤرخين فحسب، بل كانا جغرافيين أيضًا وقد حصلا على هذه المعلومات الجغرافية من السفر والرحلات بعد أنْ سافرا طويلة.

محمد بن جرير الطبري (311هـ/923م) ألّف كتابًا مشهورًا باسم "أخبار الرسل والملوك" و"جامع البيان في تفسير القرآن" و"تاريخ العالم". أنه ولد في منطقة طبرستان، جنوب بحيرة قزوين الفارسي، حيث كان الكُتّاب يكتبون التاريخ على

المجلد:12 العدو:3 عروب سبتمبر 2023 المجلد:12

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تاريخ عالم، المصدر السابق، ص316-320.

النهج التقليدي وفي الحقيقة كان الطبري محدثًا قبل أنْ يكون شيئًا آخر، وقد اتخذ أصوله في كتابة التاريخ وكما كان يلتزم بكتابة الروايات التاريخية والنقدية في التفسير، واستطاع بهذه الطريقة أنْ يجعل تاريخه تكبلة لتفسير القرآن، وهذا الكتاب هو في الوقع تلخيص لهذا الكتاب العظيم الذي كان الكتاب الرئيسي، ولكن في الشرح الذي يكون في التاريخ غير مباشر، الذي يكون في التاريخ غير مباشر، وقد أصبح هذا الكتاب مصدرًا للمؤرخين الذين كتبوا كتبهم مثل مسكويه، وابن الأثير وأبو الفداء، وقدم الطبري الأحداث بالترتيب الزمني مثل معظم المؤرخين، والحقيقة أنّ كتابه في التاريخ يبدأ مع بداية الدنيا ويصل إلى عام 302هـ/915م، والذي اختاره فيما بعد الكاتب الشهير الذهبي (1274هـ-1348م).

واستفاد الطبري من الترجمات والمصادر الأدبية الفارسية العديدة، كما استفاد من الأدب الشفهي الذي اكتسبه خلال رحلاته من المراكز العلمية في بلاد فارس والعراق ومصر، وانتهى عصر التاريخ على تاريخ الطبري، لم يحاول أيّ مؤلف بعده التنقيب والتجميل عند إعادة جمع وفحص المواد المتعلقة بتاريخ صدر الإسلام، حيث كان معظم المؤلفين إما يلخصون المواد التي حصل عليها الطبري، بدؤوا كتابة كتبهم التاريخية من حيث أنهى الطبري كتابه، لقد انتهى عصر الاعتماد على روايات الأحاديث فقط في كتابة التاريخ، وذلك بسبب قيام نظام الحكم البيروقراطي، برز في المقدمة المسؤولون ورجال الحاشية الذين أصبح من الضروري اللجوء إليهم لجمع التاريخ السياسي، وبالتالي انتهى عصر كتابة التاريخ العربي في القرن الثالث الهجري الموافق القرن السابع الميلادي الذي كان عصر تدوين التاريخ العربي. أ

وعندما أصبح التاريخ فنًا مستقلًا للعلم والمعرفة، بدأ يتوسع بسرعة. وظهر عديد من الكتب في الفترة ما بين القرن الثالث الهجري والسادس الهجري، وبدأ علماء المناطق

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص318-320

المختلفة بجمع الروايات المحلية، وكتبت الكتب في القرن الثالث الهجري، حسب العادة، مثل تاريخ مكة (الأزرقي) الذي يعدُّ كتاب فن السيرة، ومن بينها أقدم كتاب لتاريخ الإقليم والذي يتناول أحوال مصر وفتوحات الغرب، كتبه عبد الرحمن بن عبد الله بن الحكم (257هـ/871م)، وتوجد نفس السمات المميزة في هذا الكتاب مثل الكتب التاريخية الأخرى ولكن أسلوبه ليس نقديًا. يعتمد الكاتب ذكر الفتوحات في الغالب على الروايات المدنية وغير المحلية. وكتب عبد الملك بن حبيب (238هـ/845م) تاريخ الفترة المبكرة للأندلس، خاليًا من الجرح والتعديل في الأساطير والروايات الأصيلة. وكذلك حال كتاب الهمداني (334هـ/945م) "الإكليل" الذي يعد كنزًا من الروايات اليمنية القديمة. وتكثر مثل الكتب التاريخية في القرون الآتية. وفيها ركزت التراجم على الأحداث التاريخية، وتُرك إلى حد كبير المفهوم الديني القديم الذي أدّى إلى اتساع التاريخ وعظمته، واتخذ أسلوب التاريخ مكان التركيز أكثر فأكثر على بيان أنشطة الحاكم وبلاطه. واحتفظ المحدثون والعلماء بمجال واسع من السيرة، والحقيقة هي عندما تحول التاريخ السياسي إلى شكل سجلات السلالات الملكية، احتفظ كتاب السيرة الذاتية بالمفاهيم القديمة للتاريخ، ولأن ذكر أهل العلم في نظر العلماء كان مليئًا بالتاريخ الحقيقي وأكثر أصالة من المؤسسات السياسية، بقيت إحدى هذه الأعمال القديمة التي هي سيرة الخليفة عمر (الثاني) بن عبد العزيز، والتي يستمد محتواها من بعض الوثائق المكتوبة وروايات الشيوخ (الموثوق بهم) الذين عاشوا في المدينة المنورة. وهكذا يوجد كتاب أبو نعيم الأصفهاني (230هـ/ 1030م) وكتاب خطيب البغدادي الذي يحتوي على 14 مجلدًا. وتوجد مثل هذه القواسم المشتركة الكثيرة في كل هذه السير الذاتية والسير الإسلامية اللاحقة. ويوجد اهتمام كتابة الإسناد بشكل عام وبعناية كبيرة، ويكتب المحتوى الزمني للتاريخ، وخاصة سنة الوفاة، بدقة كبيرة، ذكرت الأحوال الأساسية لحياة المترجم بإيجاز.

يعود الفضل إلى المسعودي في تقديم الأسلوب الجديد في كتابة تاريخ العرب. هو علي بن الحسين بن علي أبو الحسن المسعودي (893هـ/896م-346هـ/957م) من مواليد بغداد (نسبه إلى الصحابي الشهير عبد الله بن مسعود رَضَالِلهُ عَنْهُ، ولذلك سمي مسعوديًا) وهو يعتبر هيرودوت العرب لتاريخه وجغرافيته وأسفاره، فقد كرّس معظم حياته، واتخذ المعلومات الأساسية للأمراء والشعب بدلًا من ترتيب الأحداث سنة بعد سنة، فيما بعد اعتمد ابن خلدون وغيره من المؤرخين هذا المنهج، ويعتبر المسعودي من أوائل المؤرخين الذين استخدموا الحقائق التاريخية والمعلومات الجغرافية، بحثًا عن المعرفة، سافر إلى سوريا وأرمينيا وروما وأفريقيا والسودان والصين والتبت والهند وسريلانكا.

قدّم المادة المعرفية التي جمعها في المحطة الأخيرة من حياته في شكل "مروج الذهب ومعادن الجوهر" وفي موسوعته، وبصرف النظر عن التاريخ والجغرافيا، فقد قدّم البحث أيضًا عن التاريخ والديانة الهندية والفارسية والروسية واليهودية، متجاوزًا عن المواضيع الإسلامية مع علم حقيقي. وقدّم ملخصًا لفلسفته في التاريخ والطبيعة ووجهات نظره الفلسفية المعاصرة حول المعادن والنباتات والحيوانات في كتاب "التنبيه والإشراف". وكتابه مروج الذهب مليء بالمعلومات الجيدة والمفيدة للغاية، فقد زار مناطق مختلفة من الهند، وسجّل أنماط حياة الناس، والفقر، والأحوال الاقتصادية، وما إلى ذلك، وقد ذكر ومناطقهم، ووصف ضيافتهم بأنها مثالية بالنسبة لبعضها البعض، بجانب ملابس الخبات، والأحذية، ذكرت والعطور، والعود، والمسك والقرنفل، وما إلى ذلك. و

وعبد الرحمن بن خلدون (732هـ/1332م/808هـ/1406م) هو الذي ألقى نظرة

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

-

<sup>1</sup> معين الدين أحمد الندوي، هندوستان عربون كى نظر مين (الهند كما يرى العرب)، دار المصنفين شبلى أكيدمى، أعظم كره، 1961م، ص231-337.

² ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون، اعتقاد ببلیشنك هاؤس، نیو دلهی، 2010م، 158/1-164.

انتقاد على تاريخ علم الاجتماع وفلسفة التاريخ، والذي ربط في كتابه مقدمة ابن خلدون الاقتصاد وفلسفة التاريخ بالعادات والأعراف وأدرج في الاجتماع. وقد قدّم الأدلة من الأحداث والوقائع التاريخية في مقدمته، فكتب أنَّ التاريخ فن تستفيد منه أقوام العالم، ومن أجله يسافر الإنسان للحصول عليه. ويتقدم التاريخ إلى الأمام مع العلاقة بين الشعب والأعيان ويعبر النواب والأمراء عن مشاعرهم وعواطفهم بحماس. ويسجَّل التاريخ المعارك والأحداث والأخبار الحكومية فيما يبدو، وتكون فيها أقوال وأمثلة كثيرة. يبين التاريخ في مجلسنا الأحوال الماضية للدنيا، وكيف مِّ الناس بالفترات الحرجة في عصورهم، كيف عمّر الناس العالم وفجأة أرادوا أن يتركوا ذلك المكان حيث كانوا يعيشون فيه، لكن إذا نظرنا بعناية، نجد أفكارًا بحثية في التاريخ، وأسبابًا ومبادئ خفية للكون ومعرفة عميقة بالأحداث والمواقف، والأسباب والمسببات، هناك ارتباط عميق بالتاريخ، وهو يستحق أنْ يشمل في العلوم والحكمة. وينتقد ابن خلدون المؤرخين فيقول إنَّ كُتب تاريخ الإسلام كُتبت كاملة وسجَّلت أحداث العالم فيها، ولكن اختلطت الأحداث الكاذبة والمحدثة بها، بدون تحقيق الأسباب والمسببات، يجب على المؤرخ فحص الأحداث وتقديم الجرح والتعديل مثل المحدث، وفي الحقيقة يوجد عدد كبير من المؤرخين وكُتب التاريخ كثيرة أيضًا. وقد كتب الكَّتاب عن أحوال ازدهار الأمم وانحطاطها، وحصل بعض منهم على كل المعلومات من كتب القدماء في كتبهم، مثل ابن إسحاق، وابن جرير الطبري، وابن مكى ومحمد بن عمر الواقدي، وسيف بن عمر الأسدي وغيرهم ونال هؤلاء المؤرخون شهرة بارزة في الأوساط العلمية. وقد كتب ابن خلدون وهو ينتقد المسعودى والواقدى ويقول حينما تلقى نظرة نقدية على كتبهما يظهر أنهما لم يعتنيا في التمييز بين الصحيح والخطأ، لأنَّ التاريخ يرتبط ارتباطًا عميقًا بالأحوال والطبيعة الاجتماعية، وتُكتب الآثار والروايات عليها. ويعمل المؤرخون الذين يكتبون التاريخ بالإيجاز مبالغة للغاية، فلا يقتصرون إلا على أسماء السلاطين، ولا يتناولون أنسابهم

وأحوالهم، بل يكتبون عدد أيام حكمهم بأحرف صغيرة، كما فعل ابن رشيق في كتابه "ميزان العمل". والذين اعتمدوا مثل هذا الأسلوب في كتبهم غير موثوق بها، ولا أساس لها، ولا شيء منها يستحق أن ينقل منها شيئًا. لأنها خالية تمامًا من الجدارة، ومليئة بالأخطاء، وخروج عن عادات المؤرخين وأساليبهم.

وقد ناقش ابن خلدون الأدلة والأحداث والوقائع بالتفصيل في كتابه "مقدمة ابن خلدون"، كما عرض الحجج والبراهين على دعواه، مما يدل على صدق رأيه، وسعة معلوماته، وقدرته المذهلة على الجرح والتعديل، ولكن المؤرخين وجدوا أيضًا بعض العيوب في كتابه حيث يبدو أنه هو نفسه ينحرف عن القواعد واللوائح التي وضعها ويبدو أنه يرتكب نفس الأخطاء التي يعترض عليها.

ولا يمكن أن يكتمل عصر المؤرخين العرب دون النظر إلى الرحالة الذين عرّفوا بالحضارة الهندية العالم وجعلوا الهند معروفة للعالم، ونجد في المصادر الهندية القديمة، اسم باتيس [ميجاستانس (350 ق.م: 290 ق.م)] واسم أنابايان (فا-هين 399) اسم باتيس [ميجاستانس (350 ق.م: 290 ق.م)] المحالة والجغرافيين والمؤرخين العرب مثلهم الذين زاروا موانئ الهند من حوالي القرن السابع الميلادي إلى القرن الخامس عشر الميلادي، خلال هذه الفترة كانت القرن السابع الميلادي إلى القرن الخامس عشر الميلادي، خلال هذه الفترة كانت في خنوب الهند، غوجارات، السند، بلوشستان، مالابار، سارانديب كولام (ترانكور) إلخ. حيث استقروا ولاحظوا ثقافات هذه الأماكن وحضارتها ملاحظة دقيقة مع التجارة وبدؤوا يكتبونها، ومن بين هؤلاء السياح بعض منهم من قام بتدوين الأحوال بعد الاستماع إليها، وكذلك بعض منهم من قام

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ 214 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

٠

<sup>1</sup> ميكستهيز. موسعة بريناطيكا، أمريكا، 1990م، 10-11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فاهيان، المصدر نفسه، 645/4.

<sup>3</sup> هيون سانك، المصدر نفسه، 104/6.

برحلة جمع المعلومات، وتوجد في ملاحظات بعضهم موضوعية التاريخ، ومنهم ابن خرداذبة [أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله بن خرداذبة (830هـ/1309م)] مؤرخ خراساني من أصل فارسي لم يأت إلى الهند بنفسه، بل جمع معلومات من الرحالة الذين عادوا من الهند وسجلها في كتابه "المسالك والممالك". وهو يشرح أين يزرع الشيء وأين وإلى أي بلد يرُسل، وكيف يعيش الناس، وما هي طريقة عبادتهم، وطرق ومسافات النقل من بغداد إلى البلدان المختلفة، والمعلومات التاريخية. وذكر الطبقات المختلفة، وعلاوة عن هذه الأشياء مثل العود، وخشب الصندل، والفلفل الأسود، والكافور، وجوز الهند، والسيوف، والقماش، والعاج، والقماش القطني، والتودي، والخيزران، وخشب النعل. النعل. النعل. النعل. النعل. النعل. المناسبة والتودي، والخيزران، وخشب النعل. النعل. المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة والمناسبة والمن

إنّ الرحالة العربي سليمان التاجر (851هـ) الذي شاهد أحوال الهند وسجّلها في القرن الثالث الهجري والمائة الميلادي والذي سافر من ميناء العراق إلى أرمينيا وآسيا وإفريقيا والسودان والصين والتبت وجميع سواحل الهند، وسجّل المعلومات عن هذه المناطق في كتابه "سلسلة التواريخ" وذكر المجتمع الهندوسي والطقوس الدينية والأحوال الاقتصادية والاجتماعية إلى جانب بعض القوانين الجزائية للملوك.<sup>2</sup>

وقد استفاد الرحالة والجغرافيون العرب من المكانة التاريخية، فتقدموا في علم التاريخ الذي جعل مؤلفاتهم منارة للباحثين، ومنهم الجاحظ (255هـ / 864م) وأبو زيد حسن الصيرفي (القرن الثالث الهجري) وابن فقيه الهمداني (القرن الثالث الهجري)<sup>3</sup> و بزرك بن شهريار (ملاح إيراني في القرن الثالث الهجري) المسعودي، مطهر بن طاهر المقدسي

المجلر:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 215 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن خرداذبه، المسالك والممالك، ترجمه العالم الفرنسي دي جوائجي، ليدن، 1870م.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ضياء الدين علوي، اسلامك كلجر (الثقافة الإسلامية)، حيدرآباد، ج22، 1948م

<sup>3</sup> اليعقوبي، فتوح البلدان، ترجم هذا الكتاب دي جيوجي، ليدن، 1892م، ص339.

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . . تدوين التاريخ العربي

(القرن العاشر الميلادي/ الثالث الهجري) الأصطخري (951م) ابن حوقل (977م) ابن القرن العاشر الميلادي/ الثالث الهجري) الأصطخري (1000م) عبد القاهر البغدادي بشاري المقدسي (380م/ 990م) ابن نديم (460هم/ 1000م) عبد القاضي سعيد الأندلسي (462هم/ 1060م) الشريف الإدريسي (463هم/ 1000م) ابن أبي أصيبعة (661هم/ 1296م) أبو ريحان البيروني (973-1048م) وغيرهم.

يعد أبو الريحان محمد بن أحمد البيروني، مفكر المسلمين المتعمق والنادر في مناطق العلوم الفيزيائية والرياضية، يرى أنّ الأرض تدور حول محورها، وهو الذي حدد خطوط الطول والعرض بدقة. ويوجد في كتابه ذكر الهندسة والرياضيات وعلم الفلك وعلم النجوم، وكما وصف أسلوب حياة الناس الذين يعيشون في الهند، ويبدو أنه تأثر كثيرًا بالفلسفة والحضارة الهندوسية. وقد بيّن البيروني كل ما أغفله الرحالة السابقون أثناء كتابتهم. أبو يحيى عماد الدين القزويني هو من نسل إيراني، وكتابه "بجائب المخلوقات وغرائب الموجودات" الذي يحتوي على تفاصيل الزواج والعادات في المناطق المختلفة من الهند.4

ابن بطوطة [محمد بن عبد الله إبراهيم بن يوسف كنيته أبو عبد الله شرف الدين (703هـ/1303م-777هـ 7377هـ 1377م)] الذي وصل إلى الهند قادمًا من المغرب في عهد السلطان محمد بن تغلق (حكم من 1 فبراير 1325 إلى 20 مارس 1351م)، وزار أماكن كثيرة، وتولّى منصب القاضي، واشتهر كتابه "رحلة ابن بطوطة". إنه جمع في هذا الكتاب ملاحظاته وتجاربه فيما يتعلق بجغرافية الهند وأحوالها الاجتماعية والدينية، والأمم والمجتمعات والحيوانات والنباتات، التي لا غنى عنها لفهم الأهمية

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

٠

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ايليت، هيستري آف انديا (تاريخ الهند)، 29/1-40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن نديم، الفهرست، ليدن، 1872م.

<sup>3</sup> جرجي زيدان، تاريخ آداب اللغة العربية، 58/1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> فلب کي حتی، تاریخ عرب (تاریخ العرب)، ترجمه یاسر جواد، ص306-307.

مجلة الهند. . . . . . . . . . . . . . تدوين التاريخ العربي

التاريخية للهند في ذلك العصر.¹

وإذا تمت دراسة كتابات جميع السائحين والجغرافيين المذكورين أعلاه، فإنّ تاريخهم يلقي الضوء على كل جانب من جوانب الثقافة والحضارة الهندية، حتى لو كانت كتابات هؤلاء السائحين والمؤرخين تناقض أو تؤكد بعضها بعضًا، ولكن في الغالب استفاد كل واحد منهم ببعضهم البعض، والبعض الآخر كتاباتهم تتطابق أحيانًا مع كتاب جج نامه، وأحيانًا تكون مختلفة تمامًا، وجميع من دوّن هذه الكتابات ينتمون إلى بلدان مختلفة، وتشمل أفريقيا وآسيا، لكن الصفة المشتركة هي اللغة الأم العربية والفارسية.

المصدر نفسه، ص 309-3011.

ISSN: 2321-7928

# الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

 $^{1}$ سامي فسيح  $^{1}$ 

#### الملخص

يأتي هذا البحث لإثراء البحث النقدي في موضوع الاستشراق الكلاسيكي باعتبار أنه الأداة التي تعامل من خلالها الغرب مع الشرق والعالم الإسلامي من أجل إنشاء صورة للشرق وصفت بأنها مؤدلجة لصالح المركزية الغربية والاستعلاء في الأرض وكذلك لأهداف كولونيالية استعمارية، وأهداف تحديث الشرق ودمقرطته ولبرلته، وقد أثار هذا النقد الأيديولوجي منذ ما كتبه الماركسي أنور عبد الملك ومرورًا بإدوارد سعيد زوبعة في الأوساط الأكاديمية العربية والغربية على السواء، ثم زامن ذلك أو تليه ذلك نقد المفكرين والعلماء المسلمين في الذبّ عن حياض الإسلام وإعلاء مركزية الوحي الذي أتت الكتابات الاستشراقية محاولة سلخ المسلمين عنه.

وتتضح أهمية البحث من خلال ما سيسلّطه من ضوء على جوانب النقد المنهجي الذي قليلًا ماكتب فيه مع أنه عصب النقد الذي يتجه الأصول من أجل فهم الاستشراق والكشف عن مكامن الخلل فيه، خصوصًا أنّ الكتابات الأيديولوجية ترجع أمر انهياره وموته إلى التلوث الأيديولوجي لمصطلح الاستشراق، في حين أنّ الأمر لا يقتصر على ذلك، بل خلصنا في هذا البحث إلى أنّ الغوص في إبستيمولوجيا الاستشراق ومنهجياته التي حاولوا عن طريقها مزاحمة المناهج الإسلامية في التعامل التاريخي مع النصوص الشرعية وتأويلها، يكشف عن خلل كان له اليد في الإعلان عن نهايته في مؤتمر

المجلر:12 كارس 2023 يناير -مارس 2023

أ باحث بسلك الدكتوراه، كلية بنمسيك، الدار البيضاء، جامعة الحسن الثاني

## مجلة العنب - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

المستشرقين الذي عَقِدَ في باريس صيف عام 1973م، والذي كان برئاسة فليوزا Filiozat المتخصص في الدراسات الهندية، وقد اتخذنا من المستشرق برنارد لويس عينة رئيسة في الاستدلال لهذا البحث بالإضافة إلى مستشرقين آخرين.

#### المقدمة

يرجع الصراع الغربي المسيحي مع الإسلام- أو ما يُحب المستشرق برنارد لويس أنْ يُطلق عليه صراع الحضارات The Clash of Civilisations- إلى ما قبل الصراع الغربي العالماني مع المسيحية، فقد نال الإسلام نصيبه من العداء الكبير قبل أنْ تتجرع المسيحية من الكأس نفسها، إلا أنّ الدوافع تختلف، فالصراع مع الإسلام كان بدافع ديني، بينما الصراع مع المسيحية كان بدافع لا ديني، ولكلا الصراعين سياقه وظروفه ومسبباته.

يُرجع برنارد لويس- كما يفعل غيره- فترة البدايات الأولى للاستشراق للفترة التي بدأت فيها دراسة اللغة العربية من طرف العالم المسيحي الغربي، باعتبار أنّ التعرف الحقيقي على الشرق الإسلامي يبدأ انطلاقًا من نقطة التعرف على اللغة العربية، مبينًا أنّ أسباب هذا التعلم منها ما هو دفاعي ومنها ما هو هجومي لحماية بيضة العالم المسيحي، يقول: "تعلم العلماء المسيحيون الأوروبيون اللغة العربية، وترجموا القرآن ونصوصًا أخرى، ودرسوا العقيدة الإسلامية لغرض مزدوج وكانت المهمة الأولى العاجلة والمباشرة، حماية المسيحيين من التحول للإسلام، وكانت الثانية الأبعد مدى تحويل المسلمين إلى المسيحية وهنا ظهرت إرهاصات ما عرف فيما بعد بالاستشراق (Orientalism). المسيحية وهنا يظهر- وكما هو معلوم- أنّ الدوافع الأولى لظهور الاستشراق كانت تنصيرية، أو بالأحرى توضح هذه الإرهاصات الأولية أنه تبلور لحماية الدين المسيحي وابتلاع

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> برنارد لويس، الإيمان والقوة- الدين والسياسة في الشرق الأوسط، تعريب: محمد أشرف كيلاني، دار الكتاب العربي- دمشق، القاهرة، ط1، 2017م، ص 33

# مجلة المنهجي السنس - · - · - الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

الأخطار المهددة له، لكن هل نجح الأمر، أي هل استطاع النصارى تحقيق المهمتين؟ يجيب لويس بأنه بعد مضيّ بضعة قرون أدرك المسيحيون الأوروبيون أنّ المهمة الأولى لم تعد ضرورية [وسبب ذلك أنهم أنفسهم ثاروا على الكنيسة] وأنَّ الثانية لم تكن ممكنة قط، وهذا له أسبابه التي ذكر منها لويس اعتزاز المسلمين بأنفسهم وعدم اغترارهم بالآخر الكافر، وقضية تحريف الكتاب المقدس المحسومة قرآنيًا عند المسلمين. وفي هذا السياق الجدلي الدفاعي ظهرت إلى الوجود أول ترجمة للقرآن الكريم إلى اللاتينية لخدمة هاتين المهمتين، وقد اكتملت سنة 1143م وهي ترجمة تُنسب إلى بطرس المبجل<sup>1</sup>، بينما هي في الحقيقة من ترجمة روبرتوس كتننسيس Robertus Ketenensis وهرماتوس الدلماتي (Hermanus Dalamata) اللذين كانا يعرفان العربية ويشتغلان بدراسة مؤلفات العرب الفلكية والرياضية، وقد ترجما القرآن الكريم بعد أن أقنعهما بطرس بمشروعه هذا مقابل عطاء سخيّ. لكن لكون هذه الترجمة جاءت في سياق خدمة هذا المشروع فقد تعرضت للنقد بسبب عيوب عدة تضمنتها، ومن ذلك الاختصار الذي اتسمت به، والأخطاء والتحريفات للمعاني، فعلى سبيل المثال جُعِلَت الآية الكريمة التي يقول فيها الله سبحانه وتعالى: "زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ مِنَ ٱلنِّسَآءِ وَٱلْبَنِينَ". (سورة آل عمران: 14) تعني مجامعة الأبناء ومعانقتهم.^^

أ بطرس المبجل Peter the Vernierabili: فرنسي من رهبان البندقية بإيطاليا-، عُينَ لِسِعة اطلاعه رئيسًا على دير في مدينة Cluny الفرنسية الذي شُيد في فرنسا (910م) وانطلقت منه حركة إصلاح عمّت النصرانية الأوربية، وجعل منه رهبان الأسبان بعد أن آووا إليه في القرن الثاني عشر مركزًا لنشر الثقافة العربية، وقصد الأندلس فيمن قصدها مستزيدًا من علومها ولما رجع إلى ديره نظّمه وطفق يصنّف الكتب في الرد على علماء الجدل والفلسفة من المسلمين، وقد طبع من مصنفاته ثلاثة أسفار. نجيب عقيقي، المستشرقون، ص 123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لودفيغ هاغمن، مسيحية ضد الإسلام- حوار انتهى إلى إخفاق، تعريب: رضوان السيد، قدمس للنشر والتوزيع، ط1، 2004، ص 68.

## مجلة اليديولوجي والنقد المنهجي — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

كما طالها النقد فيما يتعلق أيضًا بتصرف المترجمين في عدد سور القرآن الكريم حيث أخرجت هذه الترجمة سورة الفاتحة من عدد سور القرآن الكريم، وقُسمت الصور الطويلة إلى فصول قصيرة، كما يبلغ عدد السور فيها 123 سورة بدلًا من 114 إلى غير ذلك من العيوب التي هذا ليس موضع عدها أو حصرها.

ومع ما ذكرناه من عيوب إلا أنّ الكنيسة رفضت نشرها حتى لا تكون سببًا في اطلاع الناس على الإسلام ثم اعتناقه، حتى طبعها في النهاية تيودور بيلياندر في بازل عام 1543م، بعد حوالي مئة عام من سقوط القسطنطينية. أ

يذكر ريتشارد سوذرن أنّ هذا الججهود ينصبّ في حماية المسيحيين من الإسلام، وهذا بالفعل ما أكده بطرس في قوله: "وهذا هو الشأن في العمل الذي أقوم به هنا، فإذا لم يكن بهذا الطريق إعادة المسلمين إلى المسيحية الصحيحة، فلا أقل من أنْ يستفيد العلماء المسيحيون من عملنا في مجال دعم إيمان المسيحيين السُدّج الذين يمكن أن تضير هذه الصغائر عقيدتهم". 3

وتصاعد استشعار أهمية تعلم العربية، فصارت تُدرَّس إلى جانب اللغات الكتابية-الكتاب المقدس- وغيرها، ففي النصف الأول من القرن الرابع عشر وتحديدًا 1312م، عقد مجمع فيينا الذي صادق على تعيين كاثوليكيين في كل جامعة من الجامعات الخمس وهي: باريس وأكسفورد وبولونيا وسلمنكا والجامعة البابوية، للبدأ في تدريس اليونانية، والعربية، والكلدانية. 4 وهو بهذا يمكن اعتباره من أولى المحاولات الرسمية

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023

1

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Sir Edward Denison Ross , The Koran, George Sale, London 1734, INTRODUCTION,

<sup>2</sup> ريتشارد سوذرن، صورة الإسلام في أوروبا في القرون الوسطى، ترجمة: رضوان السيد، المدار الإسلامي، ص 82

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 82

يوهان فوك، الدراسات العربية في أوروبا حتى مطلع القرن العشرين، ترجمة: د. سعيد حسن بحيري د. محسن الدمزداش، مكتبة زهراء الشرق، ط1، 2006م، ص 97.

## مجلة الهناد الأيديولوجي والنقد المنهجي - · — - الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

لظهور الاستشراق، إلا أنها لم تثمر النتائج المرجوة منها، حيث ظهر فشل هذه المحاولة عندما بحث أحد مترجمي القرآن إلى اللاتينية في القرن الخامس عشر وهو يوحنا السيغوفي عن من يراجع ترجمته للقرآن التي استعان فيها بأحد العرب، لكن بقيت ترجمته بدون مراجعة أخيرة، لأنّ جهود القرن الثالث عشر، وقرارات مجمع فيين عام 1312م، والنوايا الطيبة لآخرين كثيرين، كل ذلك لم يثمر في إيجاد مسيحي أوروبي واحد في منتصف القرن الخامس عشر يعرف اللغة العربية.

وفي حقيقة الأمر ترجع علاقة الغرب بالشرق إلى ما قبل هذه الإرهاصات المنبئة بظهور الاستشراق، حيث كان يغلب على العقل الجمعي الأوروبي تصورات خرافية وأساطير حول الإسلام والنبي محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَدَّم، وقد كانت مرحلة التعرف على الإسلام عن طريق تعلم العربية ثم ترجمة القرآن الكريم مرحلة مهمة في تقريب عقيدة المسلمين وإبعاد بعض الخرافات التي لا تمت إلى لمسلمين بصلة، بينما أسهمت هي أيضًا في ترسيخ خرافات أخرى تم تضمينها في ترجمة القرآن الكريم، لكون هذه الترجمة وهذا التعرف على المسلمين جاء في سياق جدلي دفاعي.

ومن الخرافات التي كانت رائجة في الغرب إبّان العصور الوسطى أنّ المسلمين عُبّاد أوثان، وأنّ محمدًا صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ هو أحد أصنامهم المعبودة، يقول ريتشارد سوذرن: "ففي كل الأعمال الثرية والقصائد يظهر المسلمون بوصفهم عبدة للأصنام، أما في ملحمة رولان فيعبد السرازانيون [المسلمون] ثلاثة آلهة ترافاغان (Trevagan) ومحمد وأبولو (Apollo) وفيما بعد زادت الآلهة المعبودة بحيث استعصت على الحصر، وهناك مؤلفون معتدلون لا يقلّ عدد آلهة السرزانيين عندهم عن ثلاثين، وتشكل الآلهة المختزلة مجموعة متنافرة تضم إبليس وجوبيتر وديانا وأفلاطون والمسيح الدجال، بيد أنّ هذه الصورة المزيفة عن العقيدة الإسلامية لم تستطع الصمود طويلًا، إذ

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_

ريتشارد سوذرن، صورة الإسلام في أوروبا في العصور الوسطى، ص $^{1}$ 

## مجلة العنب - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

سرعان ما تبيّن للاهوتيين المسيحيين أنّ الإسلام أكثر الديانات السماوية الثلاث إصرارًا على التوحيد وعبادة الإله الواحد". 1

بل حتى استعمال لفظة السرسانيين في الدلالة على المسلمين، لها علاقة بالصورة المغلوطة التي كانت منتشرة في الغرب عنهم، حيث إنّ هذا الاسم القديم كان يستعمله الروم في تسميتهم للعرب قبل الإسلام، فحسب ديفيد غرافس، السرسانيون اسم عُرف به العرب عند الروم منذ زمن طويل حتى إنّ أقدم استعمال لها يعود إلى القرن الثاني للميلاد. وهو اسم فيه قدر كبير من الغموض حيث اختلف في معناه واشتقاقاته اللغوية اختلافاً جذرياً يتغير معه المعنى في كل محاولة لتفسيره، وقد جاءت بعض المحاولات لتفسيره- في سياقات مختلفة- بمعان قدحية وتحقيرية كمعانى السلب والتدمير، وكذلك تمسك العرب بالنسبة إلى سارة زوج نبي الله إبراهيم عليه السلام ورفضهم أن يكونوا من نسل الجارية هاجر.<sup>2</sup>

وقد كانت هذه الكتابات تأتي لإشباع حاجات العوام الذين كانوا يتطلعون لمعرفة الأمور الغريبة حول المسلمين، فالشرق هو مصدر لكل ما هو غريب كما يعتقد الغربيون، وهكذا أخذ الكتاب اللاتينيون "يوجهون اهتمامهم نحو حياة محمد دون أي اعتبار للدقة، فأطلقوا العنان لجهل الخيال المنتصر. 3

ويظهر في العصر الأموي أحد أهم روافد التصورات المغلوطة عن الإسلام والذي وجدت تصوراته سوقًا رائجًا في روما الشرقية التي تلقّت كتاباته بالقبول، وهو يوحنا

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 68-69.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حسام عيتاني، الفتوحات العربية في روايات المغلوبين، دار الساقي، بيروت- لندن، ط1، 2011م،
 ص 22-22.

جوزيف شاخت- كليفورد بوزورث، تراث الإسلام- الجزء الأول، ترجمة: د. محمد رهير السمهوري- د. حسين مؤنس- د. إحسان صدقي العمد، عالم المعرفة، 1978م، ص 34

## مجلة الهناد الأيديولوجي والنقد المنهجي . — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

الدمشقي الذي كان يشتغل في البلاط الأموي، حيث بدأ الكتابة في المرحلة الثانية من حياته، أثناء إقامته في دير "القديس سابا"، وقد كان يكتب باليونانية ويعبر بها عن أفكاره دون خوف من العقوبات المتوقعة من السلطات، كما أنّ كتاباته كانت فاتحة لمجموعة من الكتابات البيزنطية حول الإسلام بعده. وقد اختلق أكاذيب حول المسلمين واعتبر أنّ الإسلام ليس إلا هرطقة مسيحية، ومن تلك الأكاذيب أنّ المسلمين يعانقون حجرًا أسود يعتقدون فيه أنّ إبراهيم جامع عليه هاجر، أو ربط فيه ناقته، أو أنه رأس أفروذيت [الزُهرة]. 3

وليس في كل ما سبق ما يمكن عدّه انطلاقة رسمية للاستشراق، إلا أنّ ظهوره كان له دور كبير في إخضاع التصورات السابقة لميزان النقد للتخلص من الخرافات والتعامل الصحيح مع الشرق عبر دراسة موضوعية علمية دقيقة، وهذا ما تحقق-جزئياً عبر الدراسات الفيلولوجية التي قدّمها المستشرقون فكانت أعمالًا رائدة مجددة في باب دراسة المخطوطات والمقابلة بينها وتصحيحها ونشرها، يقول نجيب العقيقي: "ولم يكتف المستشرقون من مخطوطاتنا بجمعها وصونها وفهرستها، وإنما عمدوا إلى إحيائها بنشرها عن كفاية وجلد وافتتان على أحدث منهج علمي من قراءة نصوصها الصعبة في أوراق طمس الزمن الكثير من ملامحها، ثم مقابلتها بنظيراتها والتماس الأصالة فيها والتثبت من طمس الزمن الكثير من ملامحها، ثم مقابلتها بنظيراتها والتماس الأصالة فيها والتثبت من

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يوحنا الدمشقى، الهرطقة المائة، منشورات النور، 1997م، ص 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 38.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 55-56.

الكثير من الكتابات الاستشراقية لازالت تردد ما افتراه يوحنا الدمشقي على الإسلام والمسلمين من خلفية معرفية محتلفة- الخلفية المادية- عن خلفية الدعاوى السابقة، بينما يشتركان في منطق الصراع، فالأولى تمثل الصراع المسيحي مع الإسلام، والثانية تمثل الصراع العالماني المادي مع الإسلام، فنجد الكثير من الكتابات لازالت تستعمل اسم السرسانيين قصد الحديث عن المسلمين، ومنهم من نسبهم إلى عبادة الأوثان، ومنهم من يعتبر الدين الإسلامي هرطقة مسيحية، ومنهم من يتمسك بدعوى الاقتباس من كتب اليهود والنصارى.

## مجلة الهناد الأيديولوجي والنقد المنهجي . — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

صحة نسبها إلى أصحابها بمتعدد الأقلام، وفي مختلف الأزمان، مهما كلفهم ذلك من عناء ووقت ومال- ففلوجيل مثلاً قضى خمسًا وعشرين سنة في جمع مخطوطات نص كتاب "الفهرست" لابن النديم، من مكتبات فيينا وباريس ولندن، ومات ولا يتم تحقيقها- ومن تصحيح ما فيها من تحريف أو تصحيف ونقدها وتحيصها على ضوء الاكتشافات الحديثة في الآثار والعلوم والآداب والفنون، ومن أمانة على النص بحيث لا يبيح أحدهم لقلمه أنْ يتناول كلمة أو حرفًا منها بالحذف أو الإضافة أو التغيير، ومن شرح غوامضها والاستدراك عليها والإضافة إليها في هوامش صفحاتها. هذا إلى مقدمات مسهبة ومعاجم مفسرة وفهارس للأغراض والأعلام". أ

ومن أمثلة هذه الأعمال المهمة والتي تفيد الباحث في ميدان البحث العلمي العربي والإسلامي كتاب "تاريخ الأدب العربي" للمستشرق الألماني كارل بروكلمان، وكذلك المعاجم، كمعجم ألفاظ الحديث الشريف لفنسنك Arent Jan Wensinck وآخرين معه، وغيرها من الأعمال العلمية التي اشتغل أصحابها فيها بالتحقيق والتاريخ والفهرسة، على سبيل المثال أعمال المستشرق المهتم بتراث الغرب الإسلامي إفاريست ليفي بروفنسال..

ولا شك أنّ هذه العملية لم تكن دائمًا تكتسب طابعًا بريئًا يتمثل في تعزيز المعارف وإرضاء الفضول العلمي المحمود، بل كان من هذا الاهتمام بالمخطوطات ما يخدم مصالح الاستعمار الغربي لدول الشمال الأفريقي، ومن ذلك اهتمام المستشرقين بالمخطوطات العربية والبربرية في المغرب والجزائر، الذي كان يوفر لهم قاعدة بيانات إثنوغرافية تيسر التعرف على الناس الذين يسكنون هذه المناطق التي يرجون بسط نفوذهم فيها، وهذا له شواهد تاريخية منها أنّ المستشرقين حققوا بعض المخطوطات وكلفوا الجزائريين بتحقيق أخرى، كما اشتركوا في الترجمة والتحقيق معًا أحيانًا، وهكذا كان التعاون وثيقًا بين الجزائريين والمستشرقين ولكن الفائدة كانت لصالح

يناير -مارس 2023 مارس 2023 يناير -مارس 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نجيب العقيقي، المستشرقون، ص 3- 1128.

## مجلة العنب - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

هؤلاء دائمًا". أ وسنأتي لنقف على موضوع تسخير الإثنوغرافية في مقاصد الاستعمار والتحديث والتقسيم.

لكن إذا تحدّثنا عن الأعمال الرصينة التي حقّقت كتب التراث كالأمثلة التي بيّناها سابقًا فأعمالهم في هذا الصدد وصفية في الغالب بعيدة عن التأويلات المعارضة للتأويلات ذات الشرعية الإسلامية المنهجية، وقد تتخللها بعض الآراء المخالفة والتي لا يُلتفت إليها لحمولتها الإيديولوجية المعارضة كرأي كارل بروكلمان في تاريخ الأدب العربي عندما أراد أن يؤرخ للقرآن في الفصل الثاني من كتابه فاعتبر أنّ القرآن يأخذ طابع سجع الكهان.2

ومن المستشرقين مَنْ أخضع هذه القاعدة الواسعة من المعارف والبيانات التي وفّرتها فيلولوجيا الاستشراق لسلطة التأويل وفق المنهجيات الهرمينيوطيقية الغربية وهي تلك الدراسات التي أخذت منحى صداميًا مع علماء المسلمين والمثقفين العرب من توجهات أخرى، بينما استشعر بعض العالمانيين والملاحدة العرب خيبة أمل كبيرة تجاه الدراسات الوصفية الفيلولوجية التي قدّمها المستشرقون لكونها اقتصرت على وصف مواضيع الدراسة دون إخضاعها للنقد وفق المناهج التاريخية الحداثية المادية ليلحق الدين الإسلامي بالخرافة والأساطير، ومن هؤلاء محمد أركون صاحب الغضبة المشهورة على الاستشراق وأسفه على تمسك المستشرقين بالفيلولوجيا وتجاهلهم المكتسبات العلوم الإنسانية والاجتماعية وعدم ثقتهم بها بحجة أنها تمثل موضة عابرة، وكتاباتهم التي جعلتهم أشبه بمن يشاهد الوقائع ثم يخبر عنها وقد ضرب لذلك مثلاً بمن

يناير -مارس 2023 مارس 2023 يناير -مارس 2023

أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، دار البصائر للنشر والتوزيع- الجزائر، طبعة خاصة-2007م، ص 60-6.

<sup>2</sup> كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار، دار المعارف، القاهرة، 1968م، ص 1- 137.

## **مجلة الهني** م - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأبديولوجي والنقد المنهجي

 $^{1}$ نحن بصدد دراسة تركته الفكرية برنارد لويس $^{1}$ 

وكذلك محمد المزوغي في كتابه نقد الاستشراق الذي يتحدث فيه عن مؤامرة أو برنامج تخريبي كبير يقوده الإسلاميون والغرب لتدمير العالم العربي وتفتيته بالكامل، وعلى رأس هذا البرنامج التخريبي برنارد لويس الذي يطري ويشيد بالإسلام كما يقول.

وفي الحقيقة ليس كل وصف لأحداث ذات طابع جمالي روحي أو أخلاقي أو حضاري في التاريخ الإسلامي هو عبارة عن إطراء ومدح، فقد يكون وصفًا محايدًا صيغ لبناء فكري معين، فإذا تجمعت للإنسان خيوط الأفكار المتضمنة في الكتاب، يفهم أنّ الأمر لم يكن إطاء على الحقيقة، وهذا بطبيعة الحال لا يعمم القول بانعدام الإنصاف وإلا فقد دافع الكثير من المستشرقين عن الإسلام بل ودخلوا فيه وأصبحوا يدعون إليه كمحمد أسد، وعبد الحليم هير برت، ونصر الدين إتيان. وغيرهم.

وقبل الشروع في هذا البحث نتساءل حول ما إذا كان الاستشراق الكلاسيكي قد نجح في نقل تصور صحيح عن الشرق، أم أنه امتداد للمغالطات البيزنطية والغربية المنتمية للقرون الوسطى المشوهة لصورة الشرق والمسلمين؟

ونتساءل كذلك عن صورة الشرق عند المستشرقين التي أفرزت النقد الأيديولوجي للخطاب الاستشراقي، ما مدى مصداقيتها ووظيفيتها؟

والسؤال كذلك عن الأرضية المعرفية والمناهج الهرمينوطيقية والتاريخانية ومشروعيتها في التعامل مع النصوص الشرعية والتراث الإسلامي؟

الاستشراق، جدل حول الاسم والغرض: إنّ اهتمام الغرب بالإسلام وحصر

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_

-

أ محمد أركون، تاريخية الفكر العربي الإسلامي، تعريب: هاشم صالح، مركز الإنماء القومي، بيروت
 والمركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 1996م، ص 253.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد المزوغي، في نقد الاستشراق- المحور أركون/ صالح، أفريقيا الشرق، 2017م، ص 54.

## مجلة العنب - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

اهتمامهم به في دراستهم للشرق في المراحل التاريخية الأولى لظهور الاستشراق، زاد

فيما بعد من فضول المشتغلين بهذا الحقل المعرفي للتعرف على باقي مكونات الشرق، مما جعل الغموض يسدل قطع ليله على وجه لفظ الاستشراق، فعن أيّ شرق نتحدث؟ وهذا ما دفع إلى دراسة إشكال دلالة الاستشراق في الدوائر الاستشراقية حول جدوى هذا اللفظ ومدى نجاحه في التعبير على ما أريد له الدلالة عليه، ولذلك فمن الدارسين للشرق- المستشرقين- من يفضِّلون تسمياتٍ أخرى أكثر دقة، فبرنارد لويس يرى أنّ المُستعرب هي اللفظة التي تعبر عن معنى الاستشراق المتوجه نحو دراسة الشرق الأوسط، باعتبار أنّ كلمة الاستشراق قد تلوثت، ومعنى المستعرب: الدارس الذي له معرفة جيدة بالعربية، إلا أنّ الأكثر دِقةً تسميته كما يرى لويس بــــ"عربُلُوجي سيرًا على نهج الصينولوجي والهندولوجي، والتركولوجي". أ

وقد جاء هذا القرار أيضًا لارتباط الاستشراق بجهات مشبوهة تجعل منه أداة لتحقيق أهداف معينة في أذهان الناس، منها التنصيرية والعسكرية وغيرها مما سيأتي معنا، ولذلك أصبح إطلاق لفظة المستشرق على أحد الدراسين للشرق بمثابة طعن في مصداقيته، فمادام الاستشراق يخدم أهدافًا معينة فكيف يُطمأن لما يقدمه من دراسات تدعى العلم والموضوعية؟

في حين أننا نجد من الباحثين من أراد أن يزيل هذا الإغراض الذي تلبست به لفظة الاستشراق عن دراسات الروس فلم يسمّوهم بالمستشرقين، وإنما سمّوهم مستعربين وسموا عملهم استعرابًا، لبعد طبيعة دراساتهم عن الأهداف السياسية، بل حتى من هؤلاء الدارسين الروس من تخلى عن المصطلح من البداية، تقول فاطمة عبد الفتاح: "أما المستعرب الروسي أغناطيوس كراتشكوفسكي (1883-1951م)،

المجلد:12 كاوس 2023 يناير -مارس 2023

 $<sup>^{1}</sup>$  برنارد لويس مسألة الاستشراق، تعريب: عبد الباسط منادي إدريسي، مؤمنون بلا حدود، ص  $^{0}$ 

## مجلة اليديولوجي والنقد المنهجي — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

مؤسس الاستعراب الروسي الجديد فيتخلى عن مصطلح الاستشراق منذ البداية، ويسمي الاستشراق الروسي، بـ: الاستعراب الروسي، أو يقول كراتشكوفسكي مبينًا بُعد دراساته عن التسرع والانحياز وإطلاق الأحكام دون دراسة متعمقة: "وأخذنا عامًا كاملًا ندرس باجتهاد القصائد البدوية الأصيلة. التي تعكس بوضوح حياة الخلافة في القرن السابع والثامن وتعرّف جيدًا بتقاليد الجاهلية برمتها".2

إلا أنّ هذا الأمر لا يمكن التسليم لبراءته ببساطة، فالإسلام أحد مكونات الأساسية في روسيا، بالإضافة إلى تبعية الكثير من الدول المسلمة للهيمنة الروسية والتي كانت جزءًا من الاتحاد السوفييتي الذي واجهت صعوبات كبيرة في محاولات الانفاك منه، فمحاولة فهم الإسلام لاستثماره والتعامل معه تعاملًا براغماتيًا أمرً يصبّ في مصلحة روسيا التي طالما أظهر رئيسها فلاديمير بوتن توددًا للمسلمين، بالإضافة إلى الاحتفاء الذي تناله الكتابات الودودة تجاه الإسلام، ككتاب "حان الوقت لنفهم القرآن" لكاتبه المستشرق الروسي يوري ميخائيلوف الذي وجه فيه نصيحة لصناع القرار في روسيا بأن: "الإسلام الروسي هو بالنسبة لنا بمثابة الاحتياطي الاستراتيجي الذي حان الأوان لاستخدامه بصورة فعالة في نهضة البلاد". ق

كما أنّ الأمر في نظري لا يقتصر على الأهداف الاستعمارية أو الاستراتيجية أو التحديثية بل ولا يقتصر كذلك على المنهج العلمي في التحقيق والتقميش والتفتيش ومقابلة المخطوطات وغيرها، بل الأمر أعمق بكثير، وأقصد العملية التأويلية في كشف الدلالة عما جمعه المستشرق ودقق فيه من الناحية الفيلولوجية، أي تلك

يناير -مارس 2023 مارس 2023 يناير -مارس 2023

 $<sup>^{1}</sup>$  فاطمة عبد الفتاح، إضاءات على الاستشراق الروسي، موقع اتحاد الكتّاب العرب، دمشق 200م، ص  $^{0}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 48.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يوري ميخائيلوف، حان الوقت لنفهم القرآن، ترجمات مؤسسة وعي للدراسات والأبحاث، 2023م، ص 10.

## مجلة الهناد الأيديولوجي والنقد المنهجي - · — - الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

الخلفية الإبيستيمولوجية التي ينطلق منها هذا التأويل، فلا تهم الجغرافيا التي يأتي منها الدارس بقدر ما تهم خلفيته الإبستيمولوجية، التي يعطي إدراكها الحق للمتلقي المسلم في قبولها أو ردّها حسب موافقتها للتأويل الإسلامي الذي يستمد شرعيته مما حدّده الشارع من أساليب تأويلية.

فجدل تسميته بالمستشرق أو المستعرب مسألة لا تنال كبير اهتمام في نظري، لكون المسألة تتعلق بمدى تحيز هؤلاء وخدمتهم لأغراض ما، وتتعلق كذلك بالخلفية الإبستيمولوجية التي ينطلقون منها في التأويل، وتتعلق كذلك بالأساليب المنهجية التي سلكوها في دراسة الإسلام، وإلا فقد نافح لويس لإزالة لفظة الاستشراق الملوثة ليوضع مكانها مصطلح المستعرب، ثم نجده وقد كان أحد عوامل تلويثه حين قدم خبرته للاستخبارات البريطانية في شبابه، ثم بعد نهاية الاستشراق الكلاسيكي لوث مصطلح الاستعراب بتقديمه خبرته للمحافظين الجدد بالولايات المتحدة الأمريكية، وأذكر في هذا السياق قول أحمد كال أبو المجد عنه: "إنّ صاحب هذا الكتاب كان يقدم خبرته ونصائحه للمخابرات البريطانية في العديد من شؤون الشرق الأوسط". وعلى أيّ حال فإنّ الحكم بالبراءة المطلقة على الاستشراق والمستشرقين ضرب من الرجم بالغيب، ذلك أننا لا نملك محاكمتهم إلا من خلال ما كتبوه وما احتفت الرجم بالغيب، ذلك أننا لا نملك محاكمتهم إلا من خلال ما كتبوه وما احتفت بكتاباتهم من القرائن كارتباطهم بالجهات المشبوهة ولو بدا أنّ ما كتبوه عبارة عن أعاث وصفية فقط.

فليس كلّ من التزم في أبحاثه بالوصف والسرد وظهر أنه لا يبدي رأيًا تأويليًا شخصيًا منطلقًا من إبيستيمولوجية منكرة للغيب- مثلًا- أنه على المستوى الشخصي لا يُنكر الغيبيات، أو أنه لا يرى بخرافية الإسلام.

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_

أمن تقديم أحمد كمال أبو المجد، لكتاب المستشرق برنارد لويس: الإسلام في التاريخ، تعريب: مدحت طه، آفاق للنشر والتوزيع، ط1، 2018م، ص 16.

## مجلة الهناد الأيديولوجي والنقد المنهجي . - · - · - الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

أو أنّه لا يُقدم خبراته البحثية هذه- التي تظهر بأنها وصفية لا انحياز فيها- لجهات استخباراتية لها أطماع استعمارية فيوفّر لها هذا المستشرق أرضية مشبعة بالتفاصيل والمعلومات عن هذه الجهات التي يراد استعمارها، بل قد يكون حاله هكذا ثم تجده يقرّر كلامًا عن الإسلام، أو النبي صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، أو التاريخ الإسلامي، أو شخصيات إسلامية، مما قد يراه البعض إطراءً أو مدحًا إلا أنه لا يتجاوز كونه وصفًا لحقيقة تاريخية معينة أو لفضيلة ثابتة لأحد القادة الإسلاميين أو غير ذلك مما هو مثار للإعجاب لدى الكتاب الغربيين.

ولذلك فإنّ الكثير من الكتابات الاستشراقية التي يراها البعض غير مغرضة قد تكون كذلك ولو ظهرت كوصف لطبيعة أرض أو لثقافة أعراق وإثنيات في حالة ما ثبت تقديم هذه المعلومات لخدمة الأهداف الاستعمارية.

كما لا يوجد تلازم بين الكتابات الاستشراقية التي تهاجم الإسلام وبين خدمة مصالح جهات معينة، فقد تكون أيضًا خادمة للأمزجة النفسية للمستشرق.

وفي سياق حديثنا عن إغراض الاستشراق، يأتي في طليعة من ينقم عليهم هذا الأمر إدوارد سعيد الذي شكّل نقده للاستشراق أحد ملوثات هذا المصطلح على حد تعبير برنارد لويس، الذي اعتبر الاستشراق أداةً استعمارية، وقد اشتهر عنه ربطه للظاهرة الاستشراقية بالكولونيالية.

قوبل التفسير السياسي والاستعماري لإدوارد سعيد من خلال كتابه "الاستشراق-

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_

أ إدوارد سعيد: أستاذ جامعي للنقد الأدبي والأدب المقارن في جامعة كولومبيا في نيويورك، فلسطيني ولد سنة 1935م وتوفي سنة 2003م أحد مؤسسي الدراسات مابعد الاستعمارية في القرن العشرين، وقد كتب عن نفسه سيرة ذاتية بعنوان "خارج المكان"، بينما أرّخ له تلميذه تمثي برنن بتفصيل أكثر في سيرة بعنوان "إدورد سعيد، أماكن الفكر"، في مارس 2022م، عرّبها محمد عصفور ونشرتها مجلة "عالم المعرفة" الشهرية التي تصدر عن المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت.

المفاهيم الغربية للشرق"، وغيره. بالتأبيد من طرف أطياف واسعة منها الإسلامي والعالماني كذلك، ولقي اهتمامًا واسعًا بطرحه هذا في الأوساط الأكاديمية الغربية والعربية، كما قوبل تفسيره بالرفض أيضًا من طرف أطياف أخرى، ويأتي في طليعة من انتقده واشتهر نقده له برنارد لويس، الذي سيصبح غريمًا فكريًا له ما إن يذكر هذا حتى يذكر ذاك، وقد كانت عبارة لويس حادة سالقة في نقده لإدوارد سعيد كما هو واضح لكل من قرأ مقاله المعروف "مسألة الاستشراق"، الشيء الذي يدل على الأثر النفسي البليغ الذي أحدثه إدوارد سعيد في عدد من المشتغلين بهذا المجال البحثي.

نأتي الآن لتعريف إدوارد سعيد للاستشراق، حيث يختار له تعريفًا يراه مقبولًا وهو: "مبحثُ أكاديمي [...] فالمستشرق هو كلّ من يعمل بالتدريس أو الكتابة أو إجراء لبحوث في موضوعات خاصة بالشرق، سواء كان ذلك في مجال الأنثربولوجيا أي علم الإنسان، أو علم الاجتماع، أو التاريخ، أو فقه اللغة، وسواء كان ذلك يتصل بجوانب الشرق العامة أو الخاصة". أ

وهذا التعريف ليس فيه ما يلطخ الاستشراق، بل يبدو أنه تعريف محايد لم يتطرق فيه للأهداف والنيات والخلفيات الأيديولوجية، فيلحق هو أيضًا بالتعريفين اللذين مضيا معنا، ومن الواضح أنّ تعريفًا كهذا يراعي الطفرات التي حدثت للاستشراق في التاريخ، والتي غيّرت أهدافه وأساليبه وكل شيء فيه، وكذلك العجز عن العثور على خيط ناظم يجمع المستشرقين كلهم في خندق واحد ولو في الزمان نفسه.

إلا أنّ إدوارد سعيد قد قدّم لهذا التعريف بذكر خلفيات الاستشراق وأهدافه ودوافعه وهنا تقدح النار من النصل الموجه للمستشرقين، حيث يقول بأنه "أسلوب للخطاب، أي للتفكير والكلام، تدعمه مؤسسات ومفردات وبحوث علمية، وصور،

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023

أ إدوارد سعيد، مقدمة كتاب: الاستشراق، المفاهيم الغربية للشرق، تعريب: محمد عناني، الرؤية للنشر والتوزيع، 1995م، ص 44

## مجلة الهناد الأيديولوجي والنقد المنهجي - · — - الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

ومذاهب فكرية، بل وبيروقراطيات استعمارية، وأساليب استعمارية" $^{1}$ 

ثم يصفه بأنه تلك المؤسسة الجماعية التي تتعامل مع الشرق بصفته وصياً ومهيمناً عليه، ويبيّن مقصوده من لفظة التعامل فيقول: "والتعامل معه معناه التحدث عنه، واعتماد آراء معينة عنه، ووصفه، وتدريسه للطلاب، وتسوية الأوضاع فيه، والسيطرة عليه: وباختصار بصفة الاستشراق أسلوباً غربياً للهيمنة على الشرق، وإعادة بنائه، والتسلط عليه". وبهذا يكون الاستشراق عند إدوارد سعيد أداة سياسية استعمارية للتّحكم بالشّرق وبسط السيطرة عليه.

ويُجهز هو الآخر- كما سيفعل برنارد لويس بعده في الرد عليه- على مصطلح الاستشراق واصفًا إياه بالغموض والتعميم، وذكره لحال العديد من المستشرقين الذين يفضلون تجنب هذا الاسم، ويفضلون إطلاق مصطلح الدراسات الشرقية أو دراسات المناطق. وكذلك معاني الاستعلاء حيث كان المديرون الأجانب يتسمون به في عهد الاستعمار الأوروبي في القرن التاسع عشر والقرن العشرين.3

وقد حكم عدد من النقاد والكتاب بأنّ القراءة التي تحصر مقاصد الاستشراق في المقصد الاستعماري والسياسي قراءات تنظر إلى الاستشراق في بُعد جزئي، ولا توفي الحديث عن مقاصده، ولذلك قال وائل حلاق في "قصور الاستشراق" معلقًا على تعريف إدوارد سعيد بأنّ القراءات التي تعتبر الاستشراق ظاهرة سياسية قراءات قاصرة تنطلق من ظاهر الاستشراق دون غوص في أبعاده العميقة التي تخفي أمورًا أهم بكثير. 4 وهو الأمر

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> المصدر نفسه.

<sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 45-45

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 44.

وائل حلاق، قصور الاستشراق، تعریب: عمرو عثمان، الشبكة العربیة للأبحاث والنشر، بیروت-لبنان، 2019م، ص 13.

## مجلة اليسنك - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

نفسه الذي استنكره برنارد لويس على إدوارد سعيد من قبل.

لم ينف وائل حلاق الدافع الاستعماري للاستشراق، بل أكّده ونبّه إلى دافع آخر من دوافع الاستشراق، حيث يعتبر وائل حلاق الاستشراق مشروعًا حداثيًا تريد أوربا عبره فرض الحداثة على العالم بأسره، كما تحدّث عن الدراسات التاريخية التي قدّمها الاستشراق في دراسته لتاريخ الإسلام، أنّها تهدف لأمرين أحدهما مُعلن والآخر مخفٍ:

أما الهدف المُعلن: فسرد تاريخ التشريع الإسلامي من وجهة نظر تتزي بالعلمية.

وأما الهدف الخفي: فإنّ الإسلام وشريعته ظاهرة متدهورة عبر الزمان تحتاج إلى الغرب لأجل الوقوف على قدميها.

ويعتبر هذا نوعًا من العبقرية الموهومة في الخطاب الاستشراقي الذي يتغي إقناع القارئ العربي بأنّ الشرق ما كانت لتقوم له قائمة لولا الغرب منذ ظهر الإسلام، وكل هذا يتم طبعا بالتزيي بزي العلم. 1

فالنقاش الدائر هنا حول أهداف الاستشراق هو في حقيقته دائر حول عدم سلامة التعميم في الحكم على أهدافه، وهنا أستحضر قول السيد محمد الشاهد: "إنّ من ينكر علاقة الاستشراق لكل ما ينسب إليه في كتاباتنا، الاستعمار والتنصير في مقدمتها، يرتكب خطأ لا شك فيه، ولكن من يقصر الاستشراق على كونه مساعدًا للاستعمار والتنصير لا يقل خطأه عن الأول".2

ولا شك أنّ برنارد لويس الذي قدّم خبرته للمخابرات البريطانية أيام شبابه وللمحافظين الجدد بالولايات المتحدة بعد هجرته إليها، يقدّم نموذجًا حيًا لصحة هذه

يناير -مارس 2023 كلر:12 كارس 2023

<sup>1</sup> المصدر نفسه.

<sup>2</sup> السيد محمد الشاهد، الاستشراق ومنهجية النقد عند المسلمين المعاصرين، مجلة الاجتهاد، العدد 22، ص 192.

#### مجلة اليديولوجي والنقد المنهجي — · — · — · الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

الدعوى التي أكّدتها الشواهد، يقول أحمد كمال أبو المجد عن برنارد لويس: "إنّ صاحب هذا الكتاب كان يقدّم خبرته ونصائحه للمخابرات البريطانية في العديد من شؤون الشرق الأوسط". أ

ترتبط أهداف الاستشراق بأهداف الدول التي ينتمي إليها المستشرق، وهي- الدولة-تحدّد طبيعة الدراسات التي يرجى لهذا المستشرق التخصص فيها، بل وأحيانًا يكون على المستشرق تقديم معلومات في مجالات واسعة فقط لمعرفته باللغة العربية من النفط والأوضاع الاقتصادية والإثنوغرافيا والأوضاع المتعلقة بالمحاضر العلمية الشرعية إلى موضوعات تخصصية في دقائق العلوم الإسلامية، تقول مارية جوهري عن الاستشراق الفرنسي: "ارتبطت حركة الاستشراق الفرنسي بمفهوم الكولونيالية/الاستعمار-: أي التوسع الإمبريالي لأوروبا في باقي أنحاء العالم أثناء الأربعمائة سنة الأخيرة، وخلالها كانت العلاقة هي علاقة سيطرة ونفوذ على المستعمرات. هذه العلاقة نزعت إلى الامتداد إلى التعاملات الاجتماعية والتعليمية والاقتصادية والسياسية والحضارية بشكل عام. وقد عمل المستشرقون والمستعربون الفرنسيون وهم نخبة من الباحثين والمؤرخين والأكاديميين والعملاء الاستخباراتين والقادة السياسين والعسكريين والسفراء، شدّهم الاهتمام بالمنطقة العربية ودراسة الخضارة الشرقية وعاشوا لسنوات في مجتمعاتها خدمة الأهداف بلدانهم السياسية والاستعمارية وكانوا على صلة مستمرة بمراكز صنع القرار". 2

وسبقت لنا الإشارة إلى ارتباط جزء من الاستشراق بالمؤسسة الدينية الغربية، يقول أحمد كمال أبو المجدد: "كان الاستشراق في جزء منه وسيلة لخدمة الجهود التبشيرية

المجلد:12 كارس 2023 يناير -مارس 2023 يناير -مارس 2023

من تقديم الدكتور أحمد كمال أبو المجد لكتاب المستشرق برنارد لويس: الإسلام في التاريخ، ص 16
 مارية جوهري، الاستشراق الفرنسي والإرث الثقافي الكولونيالي، دراسات استشراقية، العدد: 21
 2020م/1441هـ، ص 119.

## مجلة اليديولوجي والنقد المنهجي - · - - - الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

المسيحية، عن طريق تزويد القائمين بها بقاعدة معلومات موثقة عن المسلمين وتاريخهم وحضارتهم، وأوضاعهم السياسية، والاقتصادية، والثقافية". أ

فالاستشراق إذن له أغراض ودوافع وأهداف مختلفة، والكشف عن أغراض وأهداف برنارد لويس هو ما نسعى إيه من خلال هذا البحث، باعتباره نموذجًا مبرزًا في الخطاب الاستشراقي الحديث، فهو القائل: "سئلت أحيانًا عن الأساليب الخاصة التي أستخدمها أنا وزملائي. لا أعتقد أنّ هناك طريقة خاصة لدراسة التاريخ الإسلامي أو الشرق الأوسط تختلف عن الأساليب التي قد نستخدمها لدراسة أي نوع آخر من التاريخ، التاريخ هو التاريخ- قد تكون دوافعنا مختلفة؛ قد تكون أغراضنا مختلفة، وبالتأكيد سيكون الموضوع مختلفًا، لكن الطريقة هي نفسها في الأساس". 2

مبادئ الاستشراق الكلاسيكي ومناهجه: يمثل الاستشراق كيانات متعددة متباينة ومنقسمة إلى مدارس لها مناهجها ومبادئها وأولوياتها، ومن هذه المدارس مدرسة الاستشراق الكلاسيكي التي نشطت في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر في أوروبا، وجعلت من الفيلولوجيا والإثنوغرافيا والتاريخانية والبنيوية - في بعض الحالات -، الات لفهم الشرق والشمال الأفريقي والدين الإسلامي الذي يعتنقه معظم سكان هذه المناطق.

وقبل أنّ نشرع في بيان علاقة الاستشراق الكلاسيكي بالمناهج السابقة، نبرز المبادئ الأساسية التي يقوم عليها، حتى نستطيع تفسير الاختلاف الجذري مع ما أنتجه العقل الإسلامي الشرعي في كثير من القضايا.

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> أحمد كمال أبو المجد، تقديم كتاب برنارد لويس: الإسلام في التاريخ، تعريب: مدحت طه، آفاق للنشر والتوزيع، ط1، 2018م، ص 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bernard lewis, From Babel to Dragomans: Interpreting the Middle East, (OXFORD UNIVERSITY PRESS- 2014), 8.

## مجلة الهنيولوجي والنقد المنهجي — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

ينطلق المستشرق الكلاسيكي من مبادئ ومرتكزات أولية هي عنده من مسلمات البحث، قد يؤول إليها في كثير من الأحيان مصادمة أطروحات الاستشراق لكتب التراث الإسلامي، وهي:

أولًا: قبول الاعتماد المصادر الداخلية بحكم طبيعة المنهج الفيلولوجي الذي تقوم عليه الكثير من دراسات المستشرقين الكلاسيكيين، يوفّر المستشرق لدراسته قاعدة كبيرة من البيانات والمصادر الداخلية- الإسلامية والعربية- قبل وأثناء الدراسة، وهو بهذا يصرح ضمنيًا برأيه في تلك المصادر، وهو قبولها باعتبارها مادة أولية يستسقي منها المعلومات اللازمة لدراساته.

إلا أنّ قبوله لها لا يعني التعامل معها بالمنهجية نفسها التي تعامل بها المسلمون في مناهجهم التاريخية والتأويلية، فهي لا تخضع عند المستشرق لمناهج الآلة الإسلامية، وإنما تخضع للمناهج الغربية السالف ذكرها.

ولذلك نجد المستشرقين الكلاسيكيين ينطلقون من إشكالات تشغل الباحث المسلم كذلك، فتجدهم منشغلين بالعقيدة وأصول الدين الإسلامي، بتاريخ القرآن وعلومه، مكيه ومدنيه وتاريخ جمعه، بتحليل تاريخ الفرق الإسلامية، بتتبع تطور علم الكلام، بترجمة وتحليل لكتب أعلام المسلمين. وكذلك دراسات حول الفلسفة الإسلامية والعلوم التي برز فيها المسلمون، ودراسة أحوال المسلمين في البلدان العربية وعوائدهم وغلاقتها بالموروث الثقافي الإسلامي... وغيرها.

وثانيًا: هنالك مبدأ مركزي، وهو الخلفية الفلسفية المعرفية المادية التي تحصر المعرفة في المدركات الحسية، المنكرة للغيب والميتافيزيقا.

أما الاستشراق التنصيري فإنكاره للغيبيات الإسلامية وسعيه إلى جعل الإسلام هرطقة مسيحية أريوسية مثلًا وغيرها من المزاعم فإنها تنطلق من خلفية صراع

المجلد:12 كارس 2023 يناير -مارس 2023

#### مجلة الأيديولوجي والنقد المنهجي — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

وجودي مع الإسلام، لا من خلفية إبيستيمولوجية مادية.

الاستشراق الكلاسيكي والمنهج الفيلولوجي: أما بالنسبة للمناهج التي ينهجها المستشرق الكلاسيكي فيأتى في مقدمتها الفيلولوجيا:

وقد استعمل في الغرب لدراسة كل من التوراة والإنجيل قبل أن يجيء الدور على مصادر الإسلام التشريعية قرآنًا وسنة.

حيث كشفت فيولوجيا القرن التاسع عشر أنّ العهد القديم كتب خلال أكثر من تسعة قرون، وأنّ الأسفار الخمسة كما وصفها موريس بوكاي "المثل الأكثر وضوحًا للتعديلات التي أجراها الناس في مختلف عهود تاريخ الشعب اليهودي، وللروايات الشفوية وللنصوص المأخوذة عن الأجيال الماضية"، أ ويذكر نتائج البحث التي كشفت عن أنّ كتابات العهد القديم لم تعط شكلها الأولي إلا قبل المسيح بقرن واحد، ولم يصبح نهائيًا بالنسبة إلى الكثيرين إلا في القرن الأول بعد الميلاد، وقد أورد موريس بوكاي إثباتات الأب دوفو في البرهنة على التدخل البشري في كتابات أسفار العهد القديم والمعطيات التاريخية من فصل التوراة بدائرة المعارف العالمية طبعة 1974م.

وقد برز في مقدمة هذا النقد الفيلولوجي للأسفار الخمسة الأولى التي تنسب إلى موسى المستشرق يوليوس فيلهاوزن، الذي خلصت به نتائج دراسته إلى أنّ تلك الأسفار ليست من تأليف موسى عليه السلام، وإنما تعود إلى مصادر أربعة:

المصدر اليهوي، والمصدر الإلوهيمي، والمصدر التثنوي، والمصدر الكهنوتي، ثم قام المحررون بدمج هذه المصادر الأربعة في بعضها البعض، لتتشكل الأسفار الخمسة على صورتها المعروفة اليوم في منتصف القرن الخامس قبل الميلاد، أي قرابة ثمانية قرون

المجلر:12 \_\_\_\_ العرو:1 \_\_\_\_ العرو:1 \_\_\_\_ يناير -مارس 2023

<sup>1</sup> موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، تعريب: حسن خالد، المكتب الإسلامي، ط3، 1411هـ-1990م، ص 34.

## **مجلة الهني** م - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأبديولوجي والنقد المنهجي

من وفاة كاتبها الافتراضي- موسى- عليه السلام.

وقد تم الكشف عن ذلك عن طريق مقارنة الأسلوب، والاستعمالات اللفظية والمفاهيم فالمصدر اليهوي مثلًا سمّي بذلك لأنّ الرب يسمّى فيه يهوه، وهذا المصدر يستوعب نصف سفر التكوين ونصف سفر الخروج ومقاطع من سفر العدد. بينما سمّي المصدر الإلوهيمي بهذا الاسم لأنّ الرب يسمّى فيه بإلوهيم، وهو يستوعب ثلث سفر التكوين ونصف سفر الخروج ومقاطع من سفر العدد..

كما كشفت المقارنة بين العهد القديم والأساطير البابلية الآشورية والمصرية القديمة والسومرية، تأثر الأسفار الخمسة بها حول تصور بداية الكون، وخلقه والمخلوقات الأسطورية وغيرها. 1

ومسألة كون التوراة عبارة عن وثائق تمّ دمجها ببعضها في مراحل مختلفة هي مسألة محل إجماع كما يقول ريتشارد فريدمان، لكن اختلف مع النموذج الذي قدّمه فيلهاوزن من ناحية التأريخ لهذه الوثائق وترتيبها وعددها.<sup>2</sup>

وكذلك لم يسلم الإنجيل والمسيح عليه السلام من النقد الفيلولوجي، وإن كان أمر اقتباس الإنجيل من مصادر عدة أمرًا معروفًا قبل القرن التاسع عشر كما بيّن ذلك كلام عدد من أباء الكنيسة، فلم تكن هذه الكشوفات نتاج ثورة المنهج الفيلولوجي أو المعارف الأنثروبولوجية وما اكتشف حديثًا من معطيات حول الحضارات القديمة، إلا أنّ الفيلولوجيا وفّرت إخراجًا علميًا مقارنًا واسعًا لهذه المطابقات..

وقد تفرع البحث إلى ثلاثة تيَّارات في الغرب، تياران متطرفان، وتيار وسط، حيث

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سامي عامري، هل القرآن الكريم مقتبس من كتب اليهود والنصارى؟، ص 390- 394.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سامي عامري، الوجود التاريخي للأنبياء وجدل البحث الأركيولوجي، رواسخ الطبعة الرابعة 1442هـ- 2021م، ص 49.

## مجلة العنب - . - . - الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

ذهب الطرف الأول إلى أنّ غياب ذكر المسيح في المصادر المحايدة في القرن الأول الميلادي وتطابق ما نسبته الأناجيل والكنيسة إلى المسيح منقول ومطابق لما في الأساطير والأديان السابقة، وعدد مما زعموا أنه موافق لها غير صحيح فهو إما مختلق أو محوّر كما يقول سامي عامري.

وطرف آخر هم الدفاعيون النصارى الذين يستغلون مبالغات الطرف الأول لنفي كل ما ذكروه من تفاصيل مطابقة الإنجيل وما تنسبه الكنيسة للمسيح للبوذية والهندوسية والمثرائية، ومنهجهم لا يراعي الدراسة العلمية الجادة بقدر ما يهمه إرضاء المؤمنين بعصمة الأناجيل والكنيسة بتأويلات ساذجة، بل وسفسطية كما هو منهج بعض هؤلاء المدافعين.

والطرف الوسط هم هؤلاء المؤمنون الذين يثبتون أمر هذا الاقتباس، والذين كما ذكرنا كان لهم وجود منذ القدم، ثم نجد لهم صدى في هذه الدراسات المقارنة. وقد ترتب عن هذه النتائج صدمة أزالت القدسية عن الكتاب المقدس عند كثير من الناس. ثم انتقل النقد الفيلولوجي إلى القرآن الكريم، فتعاملوا معه تعاملهم مع النص الأدبي، مغفلين اختلاف السياق الذي نزل فيه القرآن مع سياقات تأليف أسفار الكتب المقدسة، فأصبحنا نرى عناوين كثيرة لكتب ألفها مستشرقون فيلولوجيون يصفون القرآن بالنص الأدبي كجولد تسيهر في "العقيدة والشريعة في الإسلام" على سبيل المثال، ويكتبون في تاريخه من أوائل القرن التاسع عشر مع المستشرق الفرنسي بوتيه المثال، ويكتبون في تاريخه من أوائل القرن التاسع عشر مع المستشرق الفرنسي بوتيه بعنوان "مدخل تأريخي نقدي إلى القرآن" ثم نولدكه في "تاريخ القرآن" الذي صدر بعنوان "مدخل تأريخي نقدي إلى القرآن" ثم نولدكه في "تاريخ القرآن" الذي صدر سنة 1860م باللغة الألمانية، والذي حاول أن يؤرخ للقرآن الكريم باعتباره وثيقة من

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سامي عامري، هل القرآن الكريم مقتبس من كتب اليهود والنصارى؟، ص 420- 466.

#### مجلة اليديولوجي والنقد المنهجي — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

وثائق التاريخ الإنساني لا يتقيد بقدسية النص القرآني، فقدّم في الجزء الأول منه ترتيبًا زمنيًا للسور يختلف عن ترتيبها في التراث الإسلامي، وقد رتبها بناء على دراسة لغوية، وكذلك اعتمد في الترتيب على الأحداث التاريخية التي أشار إليها القرآن الكريم، ويذكر أنها ليست إلا محاولة تخينية لا تستند إلى دلائل تاريخية صلبة.

كما عالج في الجزء الثاني مسألة جمع القرآن الكريم فقارن بين المرويات التي جاء فيها الجمع ثم قدّم نتائجه وتأويلاته التي تنسجم مع الخلفية المنكرة للغيب والوحي.

ثم الجزء الثالث الذي خصّه للمصحف العثماني ومقارنته بصيغ وقراءات أخرى، وعرض وصفي لعلم القراءات وأهم ما ألّف فيه، ثم يعرِّج على عرض مخطوطات القرآن الكريم التي توفرت في وقته. أ

ويعد عمل نولدكه هذا أهم عمل في فيلولوجيا القرآن، حيث يعتمده الكثير من المستشرقين في أبحاثهم ودراساتهم، خصوصًا الجانب المتعلق بالترتيب الزمني للقرآن الكريم، مع كون هذا الترتيب الزمني لم يحظ بإجماع من مستشرقين آخرين حاولوا إعادة ترتيب القرآن الكريم ترتيبًا زمنيًا، فقد اختلفوا في ذلك، وهذا أمر بدهي، فقد اختلف العلماء المسلمون في ذكر ترتيب بعض السور لقرائن معتبرة علميًا في العلوم الإسلامية، لكونه- ترتيب سور القرآن الكريم حسب نزولها- بابًا واسعًا للرأي والاجتهاد لا يحصل به علم يقيني، فالمعايير التي تم بها ترتيب القرآن لا توافق الطريقة المعتبرة لدى المسلمين في بيان مكيه ومدنيه، وما نزل بالليل وما نزل بالنهار، أو في الحضر أو السفر، وغيرها من التصنيفات المبنية على ما توافر من مرويات على قلة ما صح منها، فالمسلمون يعون أنها في التصنيفات المبنية على ما توافر من مرويات على قلة ما صح منها، فالمسلمون يعون أنها في شق كبير منها يغلب عليها الظن، يقول سيد قطب: "على كل ما في تتبع آيات القرآن وسوره وفق الترتيب الزمني من قيمة ومن مساعدة على تصور منهج الحركة الإسلامية

يناير -مارس 2023 كلر:12 كارس 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد حسين علي الصغير، المستشرقون والدراسات القرآنية، دار المؤرخ العربي، بيروت-لبنان، 2012م، ص 21-23.

## مجلة الهناد الأيديولوجي والنقد المنهجي - · — - الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

ومراحلها وخطواتها، فإن قلة اليقين في هذا الترتيب تجعل الأمر شاقًا، كما أنها تجعل النتائج التي توصل إليها تقريبية ظنية وليست نهائية يقينية". أ

وقد لمع في سماء هذا العمل العلمي الذي يكشف عن المنهج التربوي القرآني في حركيته الشمولية، وتدرجه التشريعي، ومراعاته للحال والمآل، أعمال معاصرة أصدِّر في الحديث عنها بكتاب "التفسير الحديث" لمحمد عزة دروزة، وهو كتاب يعين على التخلق بالقرآن الكريم وتدبره وتلقي رسالاته لكونه مرتبًا وفق ترتيب النزول، وقد قال عنه فريد الأنصاري: "فهذا أيضًا مما نحا فيه صاحبه منحى استنباط الفقه الدعوي المنهاجي لبناء الأمة، ولذلك جعل مدارسته للسور مرتبة على حسب تاريخ النزول، قصد اكتشاف المراحل الدعوية ولبناتها التربوية". 2

ومن هنا تظهر أهمية الترتيب النزولي الذي كان المنهاج الذي بنى النبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عليه عليه جيل الصحابة رضوان الله عليهم، ومن تم يكون إعادة بناء هذه الأجيال وفق هذا المنهاج يثمر العز والتمكين من جديد.

ولا تخلو المكتبة الإسلامية من محاولات أخرى ككتاب "بيان المعاني" لعبد القادر الملا حويش، و"معارج التفكر ودقائق التدبر" لعبد الرحمن حسن حنبكة الميداني وغيرهما.

إلا أنّ ترتيب المستشرقين لا يخضع للمعايير نفسها في الترتيب النزولي عند المسلمين الذين يعتمدون على الأحاديث والمرويات والأحداث التي يشير إليها القرآن الكريم، فهم وإن كانوا مستفيدين من بعض ذلك إلا أنّ معاييرهم الفيلولوجية تخضعهم للعكوف على المقارنات اللغوية والألسنية، والتدقيق في صيغ الآيات والأسلوب والتشابه اللفظي للكشف عن تاريخ الآية، كما يفعل نولدكه ووليم موير، بالإضافة إلى

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، بيروت، ط11، ص 3- 1429.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فريد الأنصاري، مجالس القرآن، مدارسات في رسالات الهدى المنهاجي للقرآن الكريم من التلقي إلى البلاغ، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، طـ5، 2018م- 1439هـ، ص 1-84.

## مجلة اليديولوجي والنقد المنهجي - · - · - الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

التصنيف بالذوق والأوهام التي تُلحق بعض السور القرآنية بزمن ما قبل البعثة النبوية، مع عجمة في اللسان تبعدنا أكثر عن العلم اليقيني وتهوي بنا في دركات اللايقين، أضف إلى ذلك اختلاف معاييرهم وتعددها في ذلك، مما يجعلها معايير ذوقية وتخيلات وهمية على حد تعبير محمد جواد إسكندرلو. أ

ولا شك- كما هو واضح- أنّ القصد التربوي من الترتيب الزمني للقرآن الكريم ليس من الأهداف المرجوة لدى المستشرقين لانعدام قدسية النص القرآني لديهم، فدافعهم وراء السعي في الوصول إلى الترتيب الذي نزل به القرآن، دافع تأويلي، نظرًا لأهمية هذا الترتيب المرتبط بالأحداث في فهم وتفسير مضامين الآيات، ويؤكد هذا تصوير الفرنسي ريجي بلاشير- الذي تختتم به الدراسة الاستشراقية الرصينة لتاريخ القرآن الكريم- لحيرة القارئ غير العربي وموقفه السلبي من القرآن الكريم لأنه يبأس من فهمه، فيرى بقراءة القرآن قراءة تجزيئية خاضعة للترتيب الزمني حتى يُستطاع فهمه وتفسيره.

ويأتي بعد مقصد الفهم مباشرة مقصد آخر لطالما ارتبط بعلم الفيلولوجيا وهو نزع الأصالة عن الأشياء بالبحث- في هذه الحالة- عن علاقات التأثير والظروف التي مهدت للاقتباس القرآني من غيره، أي البحث عما يعزز النظرية الاستشراقية الأشهر، نظرية عدم أصالة الإسلام.

وتقسيم السور ومحاولة بلوغ ترتيب معين لها يصنفها إلى سور نزلت بمكة وأخرى بالمدينة دفع الكثير من الكتابات الاستشراقية إلى التحدث عن اختلاف الخطاب القرآني في لهجته وحدته، فيخلصون إلى أنّ الخطاب القرآني بمكة مسالم يعلي مكانة الأخلاق،

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> إسكندرلو محمد جواد، تاريخ الآيات والسور القرآنية في دراسات المستشرقين- نقد وتحليل، مجلة دراسات استشراقية، العدد 3، ص 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد حسين علي الصغير، المستشرقون والدراسات القرآنية، دار المؤرخ العربي، بيروت-لبنان 2012م، ص 28-29.

## مجلة الين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي — · — · — · لاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

بينما تغير الخطاب القرآني في المدينة إلى خطاب عنيف طابعه التشريع، وقد تلقف بعض العرب هذه الفكرة بتسليم وبنى عليها نظريته في ضرورة الرجوع إلى القرآن.

إلا أنّ الورطة التي يصطدم بها الفيلولوجيون أثناء اشتغالهم على القرآن الكريم، أنّه على عكس الكتاب المقدس لا يوجد للقرآن الكريم مصادر متعددة، بل له مصدر واحد مطابق للأصل، الشيء الذي لم يعهدوه أمام تعدد مصادر الكتاب المقدس واختلافها وتناقضها مع بعضها، مما أتاح كما هائلاً من الوثائق التي يشتغلون بمقارنتها بعضها للكشف عن مصادر الكتاب المقدس.

ولعل من أبرز الدعاوى التي أفرزها البحث الفيلولوجي دعوى اقتباس القرآن الكريم من كتب اليهود والنصارى، وهو عين ما أكّده نولدكه في قوله: "إنّ المصدر الرئيس للوحي الذي نزل على النبي حرفيًا، بحسب إيمان المسلمين البسيط وبحسب اعتقاد القرون الوسطى وبعض المعاصرين، هو بدون شك ما تحمله الكتابات اليهودية، وتعاليم محمد في جلها تنطوي في أقدم السور على ما يشير بلا لبس إلى مصدرها، لهذا، لا لزوم للتحليل لنكشف أنّ أكثر قصص الأنبياء في القرآن، لا بل الكثير من التعاليم والفروض، هي ذات أصل يهودي، أما تأثير الإنجيل على القرآن فهو دون ذلك بكثير، وسيفضي بنا البحث المتمعن عما هو يهودي ومسيحي في القرآن، إلى الاقتناع بأنّ التعاليم الأساسية التي يشترك فيها الإسلام والمسيحية هي ذات صبغة يهودية". أ

ولطالما كان منطلق البحث الفيلولوجي عند كثير من المستشرقين الكلاسيكيين منطلقًا من فكرة عدم أصالة الإسلام، وعدم صدق دعوة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ولذلك فهم دائمو البحث عن أصل كل شيء في الإسلام، ومن ذلك قول المستشرق

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:1 \_\_\_\_\_ كارس 2023 \_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023

<sup>1</sup> تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، تعريب: جورج تامر، دار نشر جورج ألمز، ط1، بيروت، 2004م، ص 6.

## مجلة الهناد الأيديولوجي والنقد المنهجي - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

إجناس جولد تسهر<sup>1</sup>: "نمو الإسلام مصطبغ نوعًا بالأفكار والآراء الهلينستية؛ ونظامه الفقهي الدقيق يشعر بأثر القانون الروماني؛ ونظامه السياسي، كما تكون في عصر الخلفاء العباسيين، يدل على عمل الأفكار والنظريات السياسية الفارسية؛ وتصوفه ليس إلا تمثلًا لتيارات الآراء الهندية والأفلاطونية الجديدة الفلسفية". وما كان هذا الأمر ليجتمع حوله جلّ هؤلاء المستشرقين لولا الخلفية المادية التي ينطلقون منها في دراسة الإسلام، والمنهج الفيلولوجي الذي من طبيعته المقارنة بين المتناظرات، وهذا من أعطاب هذا المنهج.

يقول عبد الإله بلقزيز: "غير أنّ أسوأ ما في المنهج الفيلولوجي ليس قصوره المعرفي عن إضاءة الظاهرة الفكرية. أو الدينية. في أبعادها المختلفة والمتشابكة، وإنما فيما يتلبسه من موقف إيديولوجي يخفي نفسه. في سلوك- علمي- ومنهجي. ذلك أنّ المنهج هذا إذ يتعقب ظاهرة بالبحث في- أصولها، وجراثيمها الأولى التي تطورت عنها، إنما ينتهي إلى إهدار- أصالتها-، أعني إلى إسقاط كيانيتها الخاصة والنظر إليها بما هي صدى وامتداد وفرع لأصل، يقع خارجها وخارج محيطها التاريخي والمعرفي. إنّه إذ يشدد على

المجلد:12 — العرو:1 ( 245 ) يناير -مارس 2023

I إجناس جولد سهر Ignaz Goldziher (1921- 1921): مستشرق مجري موسويّ يلفظ اسمه بالألمانية اجنائس جولد تسيهر. تعلم في بودابست وبرلين وليبسيك. ورحل إلى سورية سنة 1873م، فتعرف بالشيخ طاهر الجزائري وصحبه مدة. وانتقل إلى فلسطين، فمصر، حيث لازم بعض علماء الأزهر. وعيّن أستاذًا في جامعة بودابست عاصمة المجر وتوفي بها. له تصانيف باللغات الألمانية والإنكليزية والفرنسية، في الإسلام والفقه الإسلامي والأدب العربيّ، ترجم بعضها إلى العربية. ونشرت مدرسة اللغات الشرقية بباريس كتاب بالفرنسية في مؤلفاته وآثاره. ومما نشره بالعربية ديوان الحطيئة وجزء كبير من كتاب فضائح الباطنية المعروف بالمستظهري، للغزالي. وترجم إلى الألمانية كتاب توجيه النظر إلى علم الأثر لطاهر الجزائري، وكتاب المعمرين للسجستاني، وغيرهما. وترجم إلى العربية من كتبه العقيدة والشريعة في الإسلام. خير الدين الزركلي، الأعلام، ص 1-84.

 <sup>2</sup> إجناس جولدتسيهر: العقيدة والشريعة في الإسلام، تعريب: محمد يوسف موسى- على حسن عبد
 القادر- عبد العزيز عبد الحق، دار الكتب الحديثة بمصر، ط2، ص 11

## مجلة الهناد الأيديولوجي والنقد المنهجي . — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

علاقات التأثير والتأثر بين الثقافات- وهي علاقات تاريخية وموضوعية و-طبيعية- لا ينظر إليها من وجهة نظر جدلية وتفاعلية، وإنما علاقات أحادية تعاقبية يقع فيها- اللاحق تحت سلطان السابق. والنتيجة أنّ هذه النظرة التاريخانية التطورانية للثقافات والأديان والحضارات أصولية ومحافظة، لأنها تعيد كل شيء في التاريخ إلى- أصل-، فترى في المتغير والمتحول والمستجد مجرد فرع وظل، فتقتل التاريخ باسم التاريخ، وتهدر الصيرورة باسم الجوهر الثابت". أ

ودعوى الاقتباس يكاد يجمع عليها المستشرقون من حيث الإجمال ثم يختلفون في تفاصيل هذا الاقتباس، وقد اختلفوا ختلافاً كبيرًا في بحثهم عن المصدر التاريخي الذي يرجع إليه القرآن الكريم ليقدّموا تفسيرًا وضعيًا ماديًا له، وحتى يتبين قدر التيه الذي أصابهم في البحث عن الأصل الذي اقتبس منه القرآن الكريم جمعت ما تم الزعم من قبل كل من المستشرقين والمنصّرين بأنّ القرآن اقتبس منها، فوجدتها مكتبة عظيمة تحتاج إلى مجهود عظيم أو ربما عمل جماعي مظن وطويل حتى يتم أمر هذا الاقتباس، حيث وجدتهم يزعمون الاقتباس من الكتاب المقدس، من أسفار العهد الجديد، كما زعموا أيضًا الاقتباس من التلمود البابلي، والتلمود الأورشليمي، وكتب النصاري كأناجيل الطفولة مثلًا.

ومن الكتابات الدينية اليهودية، ككتاب فرقي دي ربي إليعازر..

والمدراشات، كمدراش تنحوما، مدراش التكوين ربا، مدراش الخروج ربا، مدراش العدد ربا، مدراش الجامعة، مدراش هجادول، مدراش يلقوط شمعوني، مدراش سفر هياشار، مدراش أوتيوت دى ربى عقيبا..

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023

<sup>1</sup> عبد الإله بلقزيز، نقد الثقافة الغربية في الاستشراق والمركزية الأوروبية، مركز دراسات الوحدة العربية، ط1، بيروت، كانون الثاني، يناير 2017م، ص 177-179.

## مجلة العنب - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

كما زعموا أنّ النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اطلع على كتابات أفرام (306-373م) بلغتها السريانية ودرسها كذلك.

وهي في الحقيقة ليست فكرة استحدثها المستشرقون، وإنما هي من أولى الشبهات التي شنّها النصارى حملة على القرآن الكريم لنسف أصالته، حيث نجد صداها عند يوحنا الدمشقى وبعده بطرس المبجل.

ونسجّل هنا ملحوظة مهمة لبرنارد لويس حيث يقول إنّ دعوى أنّ القرآن الكريم متأثر بكتابات اليهود لم تثر حفيظة علماء الإسلام، وإنما استفزت أذهان النقاد غير المسلمين الذين يرون أنّ القرآن متأثر بالنصرانية لا اليهودية.

ومن التطبيقات الفيلولوجية التي نجد المستشرقين قد أجروها في دراستهم للمصطلحات الإسلامية بعض فروع هذا العلم كدراسة اللغة من حيث دلالتها، والبحث في تاريخ معاني الكلمات، وحياتها ونشأتها وموتها، والبحث في تاريخ اشتقاق الكلمات وتعريفها وتغير بنيتها، ومقارنة قواعدها من خلال عدة لغات، والأصل التاريخي للكلمات، والبحث في العلاقة بين اللغة والحياة الاجتماعية، وأثر المجتمع في الظواهر اللغوية، وأثر الظواهر النفسية كذلك في الظواهر اللغوية.

ونجد لبرنارد لويس تطبيقات عملية في هذا المجال الفيلولوجي أيضًا، حيث يعمل على تحليل لغوي للمصطلحات ويربطها بما استعملت له فيما بعد، ومن أمثلة ذلك تعرضه لتوضيح مصطلحات عامة من قبيل: على، ونزل، الشريعة، السنة، الأدب، العلم، الفقيه.. ومصطلحات خاصة بموضوع كتابه: كالإمامة، والخلافة، الأمة، مدينة، صاحب الأمر، ولي، السلطان، الدولة، القوة والشوكة، الملة، أمير المؤمنين، الملك، الطاعة، الفتح، الشاه، شاهنشاه البيعة، البادشاه، والخاقان والخان، الزعيم، الريس، الجهاد، العهد الحاجب وغيرها.. في كتاب لغة الإسلام السياسي. كلمة خليفة تتبع

المجلد:12 \_\_\_\_\_العرو:1 \_\_\_\_\_\_\_ 122 \_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023

## مجلة الهنيولوجي والنقد المنهجي — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

وجودها قبل الإسلام وفي القرآن حول آدم وداود. أ

كما يعمد إلى رد الكلمات إلى أصولها خارج اللغة العربية أو العكس في كتابه لغة الإسلام السياسي، فمثلًا كلمة يقول عن كلمة تاج أنها كلمة دخيلة على العربية من الفارسية، وكلمة الحكم التي تشترك فيها العربية مع لغات سامية أخرى...2

ويأتي كذلك بالتطور التاريخي للكلمات فيتكلم عن جذورها في لغات أخرى ثم بعد ذلك انتقالها إلى العربية، ثم انتقالها من العربية إلى التركية، ثم يأتي بتطورها في الاستعمال التركي كقوله: "ففي مطلع القرن التاسع عشر طفقت الكتابات التركية عمومًا تستخدم هذه الكلمة بشكلها التركي: هكومت hukumet، وكلمة مملكة في التركية مملكيت.".4

الاستشراق الكلاسيكي وعلم الإثنوغرافيا: أما بالنسبة لعلم الإثنوغرافيا Ethnography بما هو "مجال لدراسات تهتم بعادات وأعراف وتقاليد ومعتقدات وفلكلور الشعوب، كما أنها تمكّن من معرفة ذهنية الشعب وتكشف عن تناقضاته الاجتماعية- في مسائل الشرف والأرض والانتقام وحماية الإنسان والممتلكات..5

فالمستشرق أثناء اشتغاله الإثنوغرافي على منطقة الشرق الأوسط أو الشمال الأفريقي، يعمد إلى التعرف على سكانها والأعراق والإثنيات المنتمية إليها، فيقدّم أعمالًا وصفية تقدم صورة للإنسان الغربي الذي يريد التعرف على الشرق والعرب والمسلمين، وقد

يناير -مارس 2023 مارس 2023

برنارد لویس، لغة الإسلام السیاسي، تعریب: عبد الکریم محفوظ، دار جفرا للدراسات والنشر، ط1، 2001م، ص 76

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 43

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 69

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> محمد العربي عقون، الإثنوغرافيا الاستعمارية- شارل فيرو أنموذجا، إنسانيات، عدد 28، سنة 2005م، ص 56.

## مجلة العنب - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

تُقدم هذه الصورة لتخدم الدوائر الاستعمارية والتفكيكية للشروع في الاحتلال وتقسيم الدول العربية والإسلامية إلى دويلات قومية صغيرة، الشيء الذي يكون إما بتدخل عسكري غربي، وإما عن طريق إحياء النعرات العرقية والقبلية بين المسلمين.

وللحصول على المعلومات الإثنوغرافية ينزل المستشرق إلى الميدان، إما متنكرًا ومتخفيًا ونستحضر هنا الراهب والقسيس الكاثوليكي الفرنسي شارل دوفوكو Charles de ونستحضر هنا الذي وفد إلى المغرب متنكرًا بزيّ راهب يهودي.

وإما في أحيان أخرى بهيئة مكشوفة لدراسة الأوضاع السياسية والاقتصادية والدينية والجيولوجية...وغيرها، كما احتوت كتب أدب الرحلات التي كتبها الرحالة الأوروبيون معلومات كثيرة حول الثقافة السائدة البلدان التي كانت موضع دراسة إثنوغرافية.

ويعتمد المستشرق في تصنيف الإثنيات طريقة الخرائط التي يعتمد في وضعها على محددات عدة من بينها العادات والتقاليد، أو اللهجات التي هي أوضح وأيسر في الكشف عن الإثنيات ولذلك تعدّ معيارًا مهمًا في التصنيف.

وفي هذه العملية البحثية الميدانية يراقب المستشرق المشهد السياسي والثقافي والمجتمعي في البلاد العربية والإسلامية عن كثب، فيراقب علاقة القبائل بالسلطان، وعلاقة القبائل ببعضها البعض كما فعل المستشرق جوليان فيو على سبيل المثال لما نزل بالمغرب ثم وصف حياة الناس ومراكبهم وعاداتهم وثقافاتهم باحتقار...

ومن أبرز أولئك المستشرقين الذين خاضوا تجربة البحث الإثنوغرافي المستشرق الفرنسي كونت هنري دو كاستري Comte Henry de Castries الذي نشر سنة 1896م كتابًا حول المأثورات الشعبية لعبد الرحمان المجذوب، حاول من خلالها

المجلر:12 كارس 2023 يناير -مارس 2023 كارس 2023

أنس الصنهاجي، المغرب في استيهام الرحلات الاستشراقية الفرنسية- رحلة جوليان فيو أنموذجًا، دراسات استشراقية، العدد 9، خريف 2016م، ص 10.

#### مجلة اللهنيولوجي والنقد المنهجي — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

التعرف على الروح العربية والأبعاد السيكولوجية للشخصية العربية. وقد فضل أنْ يخوض هذه التجربة من خلال الذهاب إلى ملاقاة الرواة، ليأخذ عنهم مباشرة ما يحفظونه من هذه المأثورات، وذلك بعدما أصيب بالإحباط- حسب رأيه- من الكتب والمصنفات التي اطلع عليها، ولم يجد فيها هذه الروح العربية التي يبحث عنها. أ كما أرسلت فرنسا بعثات استكشافية إلى بلاد شنقيط من أجل اكتشاف شعبها ومعرفة طبيعة مواردها، وقد كان أرباب هذه البعثات مستشرقين درسوا التاريخ الشنقيطي وهويته الإسلامية وثوابته الدينية والطبيعته الفكرية في الأراضى الشنقيطية، الشيء الذي تبلور عنه العديد من المؤلفات الاستشراقية تناولت قضايا عديدة سواء عند الذين زاروا شنقيط وعاينوا أوضاعها عن قرب، أو الذين لم يزوروها، فمن الذين عاينوا الأوضاع عن قرب لاحظوا الجوانب الثقافية ومكانة علماء شنقيط والظروف القاسية التي يدرس فيها الأطفال، ككتاب "رحلة عبر الصحراء" للصحفي غاستون دوني Gaston Donnet، واستطلعوا الحياة الاجتماعية والحياة الدينية والانتماءات المذهبية والجوانب السياسية والاقتصادية كالمستشرق إتيان ريشي Etienne Richet وتقارير أخرى لضباط عسكريين كتبت حول نفس المواضيع، بينما كتب آخرون لم يزوروا شنقيط كالقس بول بوالا الذي كان يعمل لصالح الإدارة الاستعمارية الفرنسية في السنغال، عن طريق ربط علاقات ببعض الشخصيات من المجتمع الشنقيطي وتعامل مع مؤلفات تُعنى بالثقافة الشنقيطية ولغتها وعاداتها الاجتماعية، وفي الأمر تفاصيل كثيرة في مقال بعنوان "بلاد شنقيط والمستشرقون"، يبرز فيه ما انتهت إليه أوضاع هذا الاستكشاف الذي قامت به فرنسا بدوافع استعمارية، حتى قال نقلًا عن كتاب "شنقيط المنارة والرباط": "كما عملت

اسليماني رضوان، الدراسات الاستشراقية الفرنسية في المغرب من خلال هنري دو كاستري-مقاربة لسانية، دراسات استشراقية، العدد 33، شتاء 2023م- 1444هـ، ص 111.

## **مجلــة الــهــنـــــ** - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

الإدارة الفرنسية على قطع الصلات بين هذا البلد ومحيطه العربي والإفريقي فعملت على فرض القيود على قوافل الحج وحظرت استيراد المصاحف". أ

خدمة الدراسات الإثنوغرافية للاستعمار الغربي أمرً بيّن وواضح وله شواهد كثيرة غير التي ذكرنا، إلا أننا نريد إضاءة جوانب أخرى من نتائج هذه الدراسات، فنطرح السؤال الآتي: ما الرابط بين هذه الدراسات الإثنية التي تعيد تعريف الفرد الشرقي على أساس لم يعرفه من قبل- الأساس القومي- بظهور النزعات الانفصالية في البلدان الإسلامية؟

وهل لهذه الدراسات دور في ظهور القومية الأمازيغية في المغرب والجزائر على سبيل المثال؟

يعقد برنارد لويس مقارنة بين العالم الغربي والعالم الإسلامي من خلال ما يفضل كل عالم منهما التعريف بنفسه من خلاله، بين أنّ العامل الأساس في الشرق لتحديد هويتهم هو الدين، فالمسلمون يعرفون أنفسهم في صراعاتهم على أنهم سنة وشيعة بدلًا من المسلمين، وكاثوليك وأرثوذووكس بدلًا من المسيحيين ولبنان تمثل هذا النموذج الذي ذكره، حيث يقول إنّ أيًا من هؤلاء لم يحددوا أنفسهم لبنانيين. بينما العامل الأساس في الغرب لتحديد الهوية هي القومية أو البلد، فالغرب يعرف نفسه بمصطلحات قومية، والدول الأوروبية تعبر أسماؤها عن العرق الذي يسكنها، وذكر على سبيل التمثيل لذلك الصراع بين البريطانيين والإرلنديين. 2

ويعتبر أنّ ثلاث دول في الشرق الأوسط هي فقط التي تنسجم مع طريقة الفهم الأوروبية للقومية واللغة والبلد، تركيا التي يسكنها الأتراك الذين يتكلمون التركية، والجزيرة العربية التي يسكنها العرب الذين يتكلمون العربية، وإيران التي اعتاد الغرب

يناير -مارس 2023 مارس 2023 يناير -مارس 2023

بوها محمد عبد الله سيدي، بلاد شنقيط والمستشرقون، دراسات استشراقية، العدد: 21، 2020م/1441هـ، ص 15.

<sup>2</sup> برنارد لويس، الهويات المتعددة للشرق الأوسط، تعريب: حسن بحري، دار الينابيع، ط1، 2006م، ص 25.

تسميتها فارس والتي يسكنها الفارسيون الذين يتكلمون الفارسية. أ

والتصنيف على أساس الأعراق لم يكن ذا أهمية في تاريخ المسلمين، فهم لا يعرّفون أنفسهم إلا من خلال دينهم وكونهم مسلمين، وقد ذكر لويس مثلًا لذلك وهو القائد المسلم صلاح الدين الأيوبي الذي اختلف في أصله، فقيل عنه تركي وقيل عربي والحقيقة أنّه كان كرديًا، واختلافهم في أصله دليل على أنّ هذا الأمر لم يكن ذا بال عند المسلمين بقدر ما تُعرف به نفسك من حيث الدين الذي تعتنقه، إلا أنّ هذا الأمر اكتسب مؤخرًا أهمية كبيرة عند الناس.

ومن طريف ما يذكر هنا أنّ التركي المسلم كان يعتبر مناداته بالتركي أمرًا قدحيًا، في حين انقلب الأمر تمامًا في ظل الدولة القومية التركية الحديثة، فقد كانوا يشيرون إلى أنفسهم، وإلى أرضهم، وجيشهم، وكل شيء بالإسلام، حيث ربطوا أنفسهم بالإسلام وذوبوا هويتهم فيه. أما كلمة تركي فقد كانت كلمة تطلق للإهانة. 3

إنّ عمل الاستشراق على توفير البيانات الإثنية التي من شأنها أن تستغل لتقسيم الدول الإسلامية إلى دويلات استنادًا إلى التقسيم الذي عرفته الدول الحديثة الغربية والذي كان حلًا لإشكالات عرفها الغرب ولم يعرفها التاريخ الإسلامي، فهذا العمل في حد ذاته يشكل أرضية خصبة للتوسيع لما بينه وائل حلاق في "قصور الاستشراق"، أنّ الاستشراق ليس إلا أداة تستعملها الحداثة من أجل تحديث الشعوب الإسلامية على الطراز الغربي.

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_

أ برنارد لويس، الهويات المتعددة للشرق الأوسط، تعريب: حسن بحري، دار الينابيع، ط1، 2006م، ص 94.

برنارد لویس، ظهور ترکیا الحدیثة، تعریب: قاسم عبده قاسم- سامیة محمد، المرکز القومي للترجمة، ط1، 2016م، ص 32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> برنارد لویس، ظهور ترکیا الحدیثة، ص 20.

# مجلة العنب النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي — · — · — · الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

وهذا من مضائق النظر المنتقدة على إدوارد سعيد، يقول وائل حلاق: "لقد ظل سعيد في نطاق عالم- التصوير- بوصفه مشكلة الاستشراق الكبرى، ولم يستطع تجاوزها تحديدًا لأنّ ذلك كان يعرض التزاماته للخطر لو أنه تابع نقده إلى نتائجه المنطقية. يعدّ هذا الموقف علامة أساسية من علامات المؤلف المعارض. فالتصوير هو أصغر مشكلات الاستشراق، بل هو مشكلة سطحية في واقع الأمر، فالمشكلة ليست هي الاستشراق أصلًا، ولو أصر المرء عليها، فهي ليست أكثر من كونها مشكلة عرضية وفرعية. فالاستشراق ليس مجرد مصغر لظاهرة نموذجية أكبر مشكلة عرضية وفرعية. فالاستشراق ليس مجرد مصغر لظاهرة من جهة- والقوة المولدة والبني المبدعة والبني المبدعة التي تخترع الأداة وتخلقها وتشحذها- من جهة أخرى- بمثابة قلب للصورة رأسًا على عقب". أ

إنّ الغوص في أعماق قصدية هذا العمل الإثنوغرافي من خلال قرائن ارتباط كثير المستشرقين بالدوائر الاستعمارية، ومن خلال استغلال تلك المعطيات في التقسيم، يحيل إلى كون المقصد وراء كثير من هذه الأبحاث الميدانية خدمة للمشروع الحداثي في الجغرافيا الإسلامية، وهذا ما يؤيده برنارد لويس بقوله: "لم تبدأ عملية إعادة اكتشاف شعوب الشرق الأوسط لتاريخها القديم ولهويتها أخيرًا حتى القرن التاسع عشر، وجاء التحريض على هذا الاهتمام الجديد بجريات الماضي البعيد لبلدان المنطقة عبر فكرة وطن الأجداد الأوروبية والمستوردة حديثًا، وعبر فكرة العلاقة المستمرة وشبه السرية بين الناس والبلد الذي يسكنونه، وصارت هذه العملية ممكنة لسببين أساسيين ونتيجة لهما: السبب الأول هو استمرارية وجود أقليات غير المسلمة في المنطقة، والسبب الثاني هو فضولية أجانب قدموا من أوروبا إلى المنطقة ومثابرتهم". 2

 $<sup>^{1}</sup>$  وائل حلاق، قصور الاستشراق، ص 277.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> برنارد لويس، الهويات المتعددة للشرق الأوسط، تعريب: حسن بحري، ص 104.

فالدولة العثمانية التي كانت توحد دولًا إسلامية عديدة كانت كل من الوطنية والقومية من المفاهيم الوافدة والجديدة التي أدت إلى تقسيمها، حيث يقول لويس عن النموذج الغربي في الهوية أنّه أتى بأمرين لم تعرفهما الدولة العثمانية من قبل الأول يسمّى الوطنية وقد أتت من أوروبا الغربية خصوصًا من فرنسا وإنجلترا، أما الثانية والتي أثرت في المجتمع العثماني بالتقطيع والتشتيت فهي القومية وقد أتى هذا المصطلح من أوروبا الوسطى والشرقية. أ

وهكذا كلما تبدد الشعور بالهوية الإسلامية التي تجمع هذه الأعراق المختلفة، وتم الاقتصار على التعريف الإثني والعرقي وجعل أساسًا للهوية، كلما انكمشت وانكفت كل جماعة على نفسها، ثم سارعت فيما بعد بالمطالبة بالاستقلال والانفصال، لتشكلت دويلات على الطراز الغربي الذي تحيل أسماء دوله إلى العرق الذي يسكنها، وكثيرًا ما رمي برنارد لويس بدعمه لمخططات تقسيم الشرق الإسلامي، وهو مخطط يلمسه كل من قرأ له بحيث يجده يؤسس لهذا عبر أساليب مختلفة، وقد كتب عادل الجوجري كتابه "برنارد لويس سياف الشرق الأوسط ومهندس سايكس بيكو 2"، الخوجري كتابه "برنارد لويس سياف الشرق الأوسط ومهندس سايكس بيكو ترمي تقسيم الذي يتحدث فيه عن وضع برنارد لويس لنظرية معادلة لسايكس بيكو ترمي تقسيم الوطن العربي إلى 52 دويلة.

كما يقدم برنارد لويس قراءة للمشهد الاجتماعي والسياسي في الشرق محللًا شعور الانتماء عند شعوبه فيتحدث عن تكون شعور الانتماء بالمواطنة ويضرب لذلك مثلًا بغزو العراقيين لإيران، حيث كان الوفاء بالنسبة لكثير من الشيعة لوطنهم العراق، بينما بقي الكثير ممن يتكلمون العربية ويسكنون في الولاية الإيرانية خوزستان أوفياء لإيران، ليقول لويس بعد هذا مستشرفًا المزيد من التقسيم في دول الشرق: "لقد

<sup>1</sup> برنارد لويس، أين الخطأ؟ التأثير الغربي واستجابة المسلمين، تعريب: محمد عناني، سطور، ط1، 2003م، ص 74.

تقست وتصلبت تلك الخطوط التي رسمها جنود الاستعمار الأوروبيون والدبلوماسيون الإمبرياليون على خارطة الشرق الأوسط وشمال أفريقيا، ومن المرجح أن تستمر قوة تلك الخطوط على الإغلاق والتقسيم لفترة زمنية قادمة". أ

والتاريخ يحفظ لنا أنموذجًا لإحدى نجاحات مخطط الغرب في تقسيم المسلمين إلى دويلات، فيذكرنا لويس بها بقوله: "إنّ أول ظهور للمشاعر المضادة للأتراك وسط العرب بشكل جدي كان في المراحل الأخيرة للإمبراطورية العثمانية، وجاءت بشكل واضح نتيجة تأثيرات أجنبية فمن جانب كانت الفكرة الجديدة للقومية العربية وبالتالي لأمة عربية كبرى مقموعة بهيمنة تركية غريبة، ومن الجانب الآخر، نتيجة تحريض مباشر وتدخل من قبل القوى الخارجية، ومع مرور الوقت، تألفت هذه القوى وتوصلت إلى التخلص من الإمبراطورية العثمانية وتقسيم أقاليمها. نتيجة هذه العملية، لم يكن أمة عربية كبرى ما أوجدوه، بل سلسلة من الدول العربية". 2

ويعزو برنارد لويس فشل محاولات تحقيق الوحدة العربية للتأثير الخارجي، 3 ولقد فعل الزمن فعلته في تطبيع الشعوب العربية مع وضعهم الحالي، حتى أصبحت الدولة تعتبر أولوية في تحديد الهوية والولاء على حساب المذهب على حد تعبير لويس.

فلطالما كان تعزيز الشعور بالانتماء العرقي للشعور والأقليات في الدول العربية من أنجع السبل للتقسيم، ولذلك نجد من مداخل التفرقة والتقسيم ما أرشد إليه المستشرق لادريت دولا شاريير Ladreit de Lacharriére الذي عتب على المستعمرين تقصيرهم في العمل على إحداث تقسيم بين سكان المناطق المستعمرة، في قوله: "لم يبدوا اهتمامًا قصد تنويع العناصر الجنسية التي تتكون منها كلة السكان المعادين قصد

يناير -مارس 2023 كلرو:1 255 يناير -مارس 2023

برنارد لويس، الهويات المتعددة للشرق الأوسط، تعريب: حسن بحرى، ص 123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 141-142.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 160

# مجلة الين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي . - · - · - الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

البحث عن التشقق الذي يتوجب توسيعه في هذه الكتلة لتفكيكها".  $^{1}$ 

كما سخرت الإثنوغرافيا لخدمة الكولونيالية، سواء بقصد من أولئك المستشرقين أو بغير قصد يقول سعيد بنسعيد العلوي: "فإنّ الأطماح الاستعمارية الفرنسية، وما سخر لخدمتها من وسائل علمية هائلة ومن تجند لتنفيذها، عفوًا أو قصدًا، من العلماء والباحثين تأتي لاكساب تلك الصورة [صورة المغرب في الوعي الثقافي الفرنسي<sup>2</sup>] ما تكون في حاجة إليه من وسائل الدعم والمساندة وتمكينها من القوة المادية الكافية". وهكذا "أصبح المغرب في التصور الفرنسي، في مطلع القرن العشرين موضوعًا للامتلاك والسيطرة بكيفية صريحة ومباشرة". 4

لقد كانت المعطيات الثقافية والإثنوغرافية والجيولوجية للمناطق المستهدفة من قبل مخططات النفوذ السياسي الفرنسي- على سبيل المثال- تشكل أهم ركائز الميسرة لبسط هذا النفوذ، تقول مارية جوهري: "يُعتبر الحديث عن مناطق النفوذ السياسي والثقافي لفرنسا، مجالًا أساسيًا للاستشراق الفرنسي، فمن خلال استعراض الجغرافيا السياسية لمناطق النفوذ الفرنسي نجدها تحتل رقعة واسعة ومهمة من مناطق الوطن الإسلامي، ابتداء من سواحل شمال إفريقيا (الجزائر، المغرب، تونس، مصر) إلى وسطها الذي

يناير -مارس 2023 مارس 2023 يناير -مارس 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> علال الأزهر، المسألة القومية النزعة الأمازيغية وبناء المغرب العربي، مؤسسة بنشرة للطباعة والنشر، ص 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وهي مبنية حسب كلام الباحث على ثلاثة مكونات:

الأولى: هي الصورة المعيارية غير الخاضعة للنقد والمراجعة في الوعي الثقافي الفرنسي تجاه المغرب بأنه تابع للشرق في السحر والغرابة والغموض.

والثانية: ما كتبه الرحالة وما أصدروه من أحكام حول المغرب.

والثالث: ثم تلك الأطماح الإستعمارية وما سخر لخدمتها من وسائل علمية هائلة ومن تجند لتنفيذها التي تأتي لإكساب تلك الصورة لتمكينها من القوة المادية الكافية.

سعيد بنسعيد العلوي، صورة المغرب في الاستشراق الفرنسي المعاصر، مجلة الاجتهاد، 1994م، ص 102.

<sup>3</sup> سعيد بنسعيد العلوي، صورة المغرب في الاستشراق الفرنسي المعاصر، مجلة الاجتهاد، 1994م، ص 102.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 108.

يسمى بالسودان الفرنسي بما فيها جيبوتي والسنغال وموريتانيا وتشاد ومالي وغينيا والنيجر وكان ألبرتو والغور والحوصة وسنغاى، ومن غرب آسيا المتمثل ببلاد الشام سوريا ولبنان إلى شبه القارة الهندية. وقد بدأ الاستشراق الفرنسي عمله الميداني المباشر عندما اكتشف رأس الرجاء الصالح عام 1488م، فتدفق المستشرقون بعناوينهم المتعددة علماء ومنقبين عن الآثار ومبشرين للنصرانية. وسبق هذا الانتشار افتتاح مراكز للتبشير في إفريقيا السوداء، كان أولها في الكونغو عام 1991م، فعملت على التعرف على هذه القارة، والتمهيد بالتعاون مع عصابات تجار الرقيق لدخول فرنسا بوصفها أكبر قوة غازية ثقافيًا واقتصاديًا وعسكريًا لهذه القارة. وتحددت مناطق النفوذ الفرنسي خصوصًا في القارة الأفريقية، بعد عملية الإخضاع العسكري المباشر للنفوذ الفرنسي بالجزائر عام 1830م، ثم السنغال عام 1851م، ثم تونس عام 1881م، ثم البنين (داهومي سابقًا) عام 1894م، أمَّا موريتانيا فقد تم احتلالها عام 1903م. كما امتد النفوذ الفرنسي وثبتت أقدامه في مسقط، وزنجبار عام 1884م عندما عقدت فرنسا معاهدة مع سعيد بن سلطان، حاكم هاتين المنطقتين. ونافس الفرنسيون الإنجليز على شبه القارة الهندية واشتبكوا معهم في صراع اقتصادي سياسي عنيف حتى اضطروا لتأسيس شركة الهند الشرقية الفرنسية في بندر عباس في العام نفسه في مقابل شركة الهند الشرقية البريطانية، وذلك على ضوء مقررات مؤتمر برلين الذي انعقد في عام 1878م، الذي وضع أسس هذا النفوذ وحاول أنْ يخفف من أسباب الصراع بين الدول الأوروبية، خصوصًا بين فرنسا وإنجلترا حول القارة الإفريقية". أ

ولم تقتصر دراساتهم على المجالات الميدانية، بل كانت أكثر شمولية من حيث الغوص في المعطيات الأركيولوجية للمنطقة والتدقيق في مختلف المجالات والمواضيع

يناير -مارس 2023 كالير -مارس 2023 يناير -مارس 2023

\_

<sup>1</sup> مارية جوهري، الاستشراق الفرنسي والإرث الثقافي الكولونيالي، دراسات استشراقية، العدد: 21، 2020م/1441هـ، ص 114.

والعلوم والوثائق، يقول المستشرق هنري ماصيه Henri Massé، عن جهوده التي بذلها وجهود زملائه كذلك: "إنّ المجالات التي عالجها المستشرقون في الجزائر خلال رحلتهم هي: المعاجم، واللسانيات، والخطوط، والتاريخ الديني، وتحقيق وترجمة النصوص الأدبية والتاريخية والجغرافية والفقهية والعلمية، ثم الدراسات الأثنوغرافية والفلكلورية، وأخيرًا، الكتب المدرسية". أ

ولا شك أنّ هذه المعطيات العلمية الدقيقة والمهمة من شأنها أن تغني إدارة الاحتلال عن كثير من المتاعب، بل وحتى الخسائر التي تتبع الاعتماد الكلي على القوة العسكرية، ولذلك كانت الدراسات الإثنوغرافية ولا تزال أهم العناصر التي تبنى عليها القرارات والإجراءات الاستعمارية".2

ومن الأمثلة الشاهدة أيضًا أنّ المستشرق شارل فيرو الذي "خدم ميدان الاستشراق بالترجمة ونشر النصوص وتوليه رئاسة الجمعية التاريخية. فكان من المستعربين القلائل الذين اتصلوا بالمجتمع الجزائري ودرسوا تراثه، ولكنهم وجهوا نتائج أبحاثهم إلى خدمة الاستعمار الفرنسي إلى أقصى الحدود. لقد كان فيرو من العسكريين الذين استعملوا القلم أكثر من البندقية والفكر أكثر من الحرب، فكانت نتائج عمله أخطر على الشعب الجزائري من نتائج زملائه العسكريين". 3

الاستشراق الكلاسيكي وعلاقته بالمناهج التأويلية الحداثية: يُعدّ المستشرق الكلاسيكي باحثًا فيلولوجيًا بالدرجة الأولى، حيث يُشكل هذا العلم عنده عصب البحث العلمي في مضمار التاريخ، وبعيدًا عن النقد الأيديولوجي للاستشراق نأتي الآن للنقد الفكري

المجلر:12 العرو:1 258 يناير -مارس 2023

أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ص 6-61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد العربي عقون، الإثنوغرافيا الإستعمارية- شارل فيرو أنموذجا، إنسانيات، عدد28، سنة 2005م، ص 56.

 $<sup>^{-3}</sup>$  أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ص $^{-3}$ 

والمنهجي للاستشراق الكلاسيكي من خلال التنقيب عن علاقته بالمناهج الغربية التأويلية التي هو ابن دارها وبن بيئتها، فما مدى تصالحه معها، وما مدى نجاعتها من وجهة نظر المستشرقين، وهل صحيح ما يشيع حول المستشرقين من تغافلهم عن المناهج المستحدثة حتى فاتهم ركب البحث العلمي الحديث فضلوا حبيسي بوتقة الفيلولوجيا التي لم تثمر نقدًا تاريخيًا وتأويلًا حداثيًا للنصوص الإسلامية؟

في هذا السياق الفكري تشتهر الشرارة التي قدحها محمد أركون في مجال المراجعة النقدية لمناهج الاستشراق الكلاسيكي، بعد أنْ كان نقد الاستشراق متوجهًا- ولا يزال في أغلب ما يُكتب عنه- صوب النقد الأيديولوجي الذي يفسر تحركاته بالدوافع الكولونيالية والمركزية الغربية، منذ ما كتبه أنور عبد الملك وإدوارد سعيد وما عقبهما من ثورة نقدية للاستشراق.

إلا أنّ محمد أركون سلك مسلكًا جديدًا في النقد، حيث توجه إلى نقد الاستشراق لكن من ناحية المنهج، وهذا في نظري من أهم ما يمكن أن يثمر مراجعات قيمة وعميقة لكونه نقدًا يستهدف الأصول التي تقوم عليها الأفكار، فالأفكار سرعان ما تتولد، والعقل البشري قادر على إنتاج أفكار كثيرة في مضمار منهج معين، والوقوف مع كل فكرة لنقدها يتطلب جهدًا ووقتًا يعتبر الباحث النبيه أنه في غنى عنه، ولذلك لطالما كان التوجه للمنهج من شأنه أن يقوض ويفكك أكثر النظريات والتنظيمات الفكرية والأديولوجية تماسكًا.

لقد أظهر محمد أركون أسفه حول تمسك المستشرقين بعلم الفيلولوجيا وتجاهلهم لمكتسبات العلوم الإنسانية والاجتماعية وعدم ثقتهم بها بحجة أنها تمثل موضة عابرة، ووصف كتاباتهم بأنها جعلتهم أشبه بمن يشاهد الوقائع ثم يخبر عنها. 1

وفي الحقيقة فإن علم الفيلولوجيا يكسو العديد من كتابات المستشرقين بحلية الوصف

يناير -مارس 2023 كلر:12 كارس 2023 يناير -مارس 2023

محمد أركون، تاريخية الفكر العربي الإسلامي، تعريب: هاشم صالح، مركز الإنماء القومي، بيروت،
 والمركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط2، 1996م، ص 253.

وسرد الأحداث التاريخية وتدقيق ومقابلة وفحص، دون غوص في أعماق مناهج النقد الأدبي الحداثي، ومن هنا يأتي لينتقد برنارد لويس: "إنه [فكر برنارد لويس] يظل فكر المراقب الدقيق أو النبيه، أي مجرد مشاهد لمسرح اجتماعي وتاريخي يمتنع عن الدخول فيه لكي يشاطر أهله الصعوبات والمسؤوليات والإكراهات والصراعات والآمال والانفعالات التي يعيشونها" ومن حيث اكتفائه "بالنقل البارد لاعتقادات المسلمين وممارساتهم ومفرداتهم". أ

إلا أنّ أسف محمد أركون وحماسه لقراءة الإسلام قراءة مادية هو في حقيقته إرادة لاقتلاع الإسلام من أرضية معرفية متماسكة أصولًا وفروعًا تكتسب شرعيتها من الوحي، ثم إخضاعه إلى إبستيمولوجيا حديثة تلحقه بالأساطير والخرافات..

فالشرع يأبى أنْ يسلم نصوصه للقراءات الحديثة، وقد بيّن السبل المرضية في تأويل النصوص الشرعية عبر نصوص كثيرة وكتب أصول الفقه مظنة ذلك، بل وكيف يُعقل أن يقبل الشرع إدخال نصوصه في معمعة حرب يتلقى فيها سيوف السفسطة وشارات المادية ورماح العلموية ونقيع النسبوية، حتى تضيع حقائقه وتتعدد مذاهبه بعدد معتنقيه، ويقول من شاء ما شاء، ويفقد أرضيته الصلبة وينتقل إلى مرحلة السيولة في صناعة الحكم الفقهي.

بل دعك من الشرع والعقل، ودعنا نتأمل ما سيقوله الواقع كذلك، أقصد الواقع اليومي للمفكر الذي يخرج من محاضرته في تجيد المناهج الحديثة، ليدخل غمار الحياة من غير استحضار لأفكاره العدمية في حياته اليومية، فيمارس عاداته ببساطة جدة في عمر التسعين لم تقع عينها قط على سفسطات التفكيكيين ولا متاهات البنيويين ولا نسبوية التشكيكيين، ولا تعددية العدميين، ولا اللعب حر ولا موت المؤلف ولا إنكار القصدية ولا شيء من ذلك، بل يأخذ تفاصيل حياته على أنّها تتسم بقدرٍ عالٍ

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 253.

من اليقين في أموره المالية والصحية والعائلية وغيرها.

كما أنّ مسرح المناهج في الغرب تصعد على منصته العديد من- الموضات- المنهجية التي نقرأ دومًا عن سقوطها وانهيارها وصعود أخرى، فكيف يؤسف على عدم تطبيق هذه المناهج التأويلية الحداثية والما بعد حداثية على النص الديني، الذي تعتبره الهرمينوطيقا الحلقة الأضعف التي تحتمل ألوان التعذيب الصامت، وكيف يؤسف على تطبيق هذه المناهج التأويلية على القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة، اللهم إن كانت تتم معاملة جميع النصوص بالطريقة نفسها، أم أنّ أمر هذه الصيحات التأويلية لا يُعبأ به عندما يتعلق الأمر بنصوص أخرى؟

الحقيقة أنّ كل تلك الشعارات تتهاوى عندما يتعلق الأمر بالنصوص القانونية، وكم سيبدو مضحكًا لو أنّ صاحب خربة أو جناية يردُّ على القاضي بعد إصداره للحكم: لحظة سعادة القاضي المحترم، هذه قراءتك أنت للنص القانوني، وهي غير ملزمة لي بالمرة، وقراءتك ليست إلا قراءة واحدة ضمن سلسلة متعددة ولا متناهية من القراءات التي محكن أن تُقدّم للنص القانوني، كما أنّ قراءتك هذه التي تريد أنْ تلزمني بها نوعًا من التأله والاحتكار وادعاء بلوغ الحقيقة، بينما لا يحق لك احتكار هذه الحقيقة فقراءتي أنا أيضًا للنص القانوني هي حقيقة بالنسبة لي، ثم كيف ترتكز على هذا النص وتجعل منه صفًا مقدسًا ومعبودًا أوحد، وأنا لا أعترف بالنص الثابت، بل ولا أعترف بأيّ مركزية ثابتة، بل أفتح النص على تأويلات بلا حدود تقرأ المسكوت عنه الذي أصنعه وأغته بيدي كما أشاء، أما عن قصدية من وضعوا هذه القوانين فهي لا تهمني ولا تلزمني لأنني أقول بموت المؤلف، وموت النص وموت كل شيء وليحيا قارئ النص. سيزج به في السجن دون أن يلقوا لكلامه أدنى اعتبار، يقول إبراهيم السكران: "أقول بلغة فينومينولوجيا هوسرل ودازين هايدجر ورمزية ريكور والوجود الهش لفاتيو، بلغة فينومينولوجيا هوسرل ودازين هايدجر ورمزية ريكور والوجود الهش لفاتيو، بلغة فينومينولوجيا هوسرل ودازين هايدجر ورمزية ريكور والوجود الهش لفاتيو، بلغة فينومينولوجيا هوسرل ودازين هايدجر ورمزية ريكور والوجود الهش لفاتيو،

# مجلة الهنيولوجي والنقد المنهجي — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

لعدوا ذلك لونًا من الطرائف ولفحصوا الأرض بأقدامهم ضحكًا". أ

وبالرجوع إلى المستشرقين وعلاقتهم بالمناهج الحداثية، فالنص الشرعي لا يمثل بالنسبة إلى المستشرقين القدسية التي يمثلها عند المسلمين، وإنما يتعامل مع النص الشرعي على أنه نص أدبي لا قدسية له، وعزوفه عن تلك المناهج التأويلية يمكن أنْ يفسّر بأشياء كثيرة، من بينها انعدام الاستقرار الذي تعرفه المناهج في الغرب، مما دفع ببعض المفكرين إلى التنكر لماضيهم الذي تبنوا فيه نظرية فقدت بريقها كما حدث مع ميشيل فوكو الذي كان يتهرب من بنيويته رغم كون كتاباته أحد أبرز تطبيقات البنيوية. بل وكان يحتج علانية على حشره بين البنيويين حتى لا يحتل موقعًا ثابتًا على المطياف الأيديولوجي أو الفكري، لكونه يفضل أن يتحرك بحرية. 2

الاستشراق الكلاسيكي وعلاقته بالتاريخانية: يطال النقد الأركوني للاستشراق حدوده المنهجية الضيقة التي لا تتجاوز- في الغالب- حدود التاريخانية أيضًا، فيرى أنها منهجية وصفية سكونية بطبيعتها لأنها تغرق في التفاصيل واستخلاص الوقائع والتواريخ والأحداث من النصوص القديمة. ثم تقوم بترتيبها وفرزها وتصنيفها لكي تكتب تاريخ الإسلام بشكل خطي، مستقيم، متسلسل بحسب الصورة التي تعكسها النصوص الإسلامية ذاتها. 3

ظهرت التاريخانية ابتداء من منتصف القرن الثامن عشر مع شلادينوس وكريستوف غاتير، وجاكوب فيغلين، ثم انهارت في القرن العشرين، ويمكن أن نجمل ملامحها في: كونها تسلط اهتمامها التاريخي على النشاط الإنساني الواعي الحر، ومن أولوياتها في دراسته الكشف عن مقاصده أي الأسباب المحركة والباعثة على فعله التاريخي وهو

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_

أ إبراهيم السكران، التأويل الحداثي للتراث، التقنيات والاستمدادات، ص 34

 $<sup>^{2}</sup>$  جون ستروك، البنيوية وما بعدها- من ليفي شتراوس إلى دريدا، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد أركون، الإسلام، أوروبا، الغرب: رهانات المعنى وإرادات الهيمنة، تعريب: هاشم صالح، دار الساقى، ط2، 2001م، ص 182

#### **مجلة الهند** والنقد المنهجي السنشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

ضرب من التكهن والرجم بالغيب.

كما أنّ التاريخاني لا ينظر إلى الوثائق التاريخية نظرة تقديس- يتعامل مع القرآن الكريم على سبيل المثال باعتباره وثيقة تاريخية لاغير- كما أنه يغرق في التفاصيل والجزئيات المجهرية، ويعتبر أنّ التاريخ ليس استعادة للماضي وإثما هو إعادة بناء معاصرة للماضي، وكل تاريخ عندهم هو تاريخ معاصر، ومشاغل الحاضر هي التي تملي على مؤرخ رؤيته للماضي، وهذا يفتح الباب أمام النسبوية التي تجعل من الأفهام تتعدد بتعدد المؤرخين لكون فهمه للتاريخ يحمل طابعه الذاتي. ويفتح باب التسامح المطلق لأيّ قراءة أخرى جديدة وأنّ القيم والنظم الإنسانية مفاهيم منتمية للتاريخ، تتغير بتغيره لأنها نتاج الزمان والمكان، ولا بد لها من أن تؤول إلى الفناء لانعدام الأبدية في العالم الإنساني، أي أنّ القيم الكلية لا وجود لها، وهما أمران مؤديان إلى العدمية. كما يعتبر أنّ التاريخ لا يُفهم بمنطق السبب والنتيجة الموجودين في العالم المادي، كما يستبعد بشكل تام البعد الغيبي في التاريخ.

الاستشراق الكلاسيكي وعلاقته بالبنيوية: من المناهج التي نجد صداها في كابات برنارد لويس، المنهج البنيوي، وفي هذا الصدد يقول الطيب التيزيني: "ويتضح من ذلك أنّ- تاريخ الأفكار، الذي يأخذ لويس بمنطلقاته المنهجية، ليس بعيدًا عن المنهجية البنيوية، التي ترى في البنية- اجتماعية كانت أو سياسية أو ثقافية- جزيرة تتجاور مع غيرها من البنيات- الجزر-، ويترتب على ذلك النظر إلى هذه البنيات على أنها منتزعة من سياقها الاجتماعي والتاريخي، بحيث يغدو فهمها أمرًا متعذرًا، وقد ظهر هذا النزوع البنيوي لدى برنارد لويس بمزيد من الوضوح من خلال الطريقة الانتقائية، التي لجأ إليها عبر تناوله هذا المصطلح الإسلامي السياسي أو ذاك، دونما خطوط تصنيفية ضابطة، ولذلك جاء كتابه بصيغة خواطر فكرية سياسية". أ

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_

\_

برنارد لويس، من تقديم طيب تيزيني لـ: لغة الإسلام السياسي، تعريب: عبد الكريم محفوظ، دار
 جفرا للدراسات والنشر، طـ1، 2001م

ونجد اشتغال برنارد لويس وفق المنهجية البنيوية في تجزيئه للنص ثم اشتغاله عليه في واحديته لتحليل بنيته، فمثلا في كتابه "لغة الإسلام السياسي" يقدم قراءة بنيوية لعدد من الكلمات مثل: كافر، مرتد، فتنة. وغيرها، ومن أمثلة ذلك قراءته لكلمة السلام في الإسلام حيث يقول: "ولكن من أكبر الغرائب أن لا تكون تداعياتها سياسية، ففي الأسلامية تدل هذه الكلمة على كل من السلم في هذه الحياة الدنيا، أي الطمأنينة والسكينة، وفي الحياة الآخرة، أي التطهر من الآثام والأدران، وتبرز هذه الكلمة دون سائر التحيات الإسلامية الأخرى في عبارة السلام عليكم التي ينجلي معناها الضمني لدى اقترانها بعبارة ورحمة الله و بركاته".

إلا أنني لم أجد نفسي وأنا أقرأ كتابات لويس أمام قراءة بنيوية تسعى في إضاءة النص عبر خطوط ودوائر ورموز وأرقام تظلم النص وتزيده تعقيدًا.

ويندر في القراءات الاستشراقية الكلاسيكية أن يجد الباحث من يقدّم منهم قراءة بنيوية للنص أو قراءة تعكس الجمال الأدبي لشعر أو نثر تراثي مثلًا، فهم غالبًا ما يستخدمون النص للبحث عن حقائق تقع خارجه، كالسياق الذي ظهر فيه النص، وسيرة كاتبه، والتأثيرات الخارجية التي أسهمت في ظهور النص وغيرها.

ولن يعدم الباحث نماذج لتطبيقات بنيوية تكشف عن الذوق الجمالي للقرآن الكريم-مثلًا-، وأحيل هنا لمقال لكل من زهراء دولاورابربكوه، وكبرا روشنفكر اللذين درسا فيه موضوع تلقي المستشرقة أنجيليكا نويرث للقرآن من منظور جمالي وأدبي.<sup>2</sup>

النقد المنهجي البنيوي للاستشراق الكلاسيكي: يأتي نقد إدوارد سعيد للاستشراق مقدمًا صورة خاضعة لبنية الخطاب الفوكوي- ميشال فوكو- المتأثر بأدوات خطاب

يناير -مارس 2023 كلر 12: مارس 2023 عناير -مارس 2023

\_

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 132

<sup>2</sup> دولاورابربكوه، وكبرا روشنفكر، إعادة بناء أفق توقعات المستشرقين عند التلقي الجمالي للقرآن الكريم- أنجليكا نويورث أنموذجًا، دراسات استشراقية، العدد: 34، 2023م/1444هـ.

#### مجلة الين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي - · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

القوة لنيتشه من خلال لعبة المنطوق واللامنطوق التي ترى أنّ المنطوق من خلال أعمالهم هو التعرف على الشرق وتفاصيله، بينما اللامنطوق يدخل في حيز الهيمنة والسيطرة عليه، يقول: "لقد وجدت استخدام مفهوم ميشيل فوكو لتحديد الخطاب بكتابيه، حفريّات المعرفة، والتأديب والعقاب، ذا فائدة لتحديد هوية الاستشراق، ما أطرحه هنا هو أنّنا ما لم نكتنه الاستشراق بوصفه خطابًا فلن يكون في وسعنا أبدًا أنْ نفهم هذا الحقل المنظم تنظيمًا عاليًا، والذي استطاعت الثقافة الغربيّة من خلاله أنْ تتدبّر الشّرق بل حتى أن تنتجه سياسيًّا واجتماعيًّا وعسكريًّا وعقائديًّا وعلميًّا وتخيليًّا في مرحلة ما بعد عصر التنوير". أ

فالاستشراق من خلال انطلاقه من المركزية الأوروبية المتعالية يقدم صورة تبدو أنّها تحتكر حقيقة الشرق وتقولبه في القالب الذي يرضاه الغربي، أي أنه يعيد تشكيل الشرق على الطريقة التي يريدها، ليس كما هو في حقيقة، وهذا يجرنا إلى الحديث عن نسبوية المنتج الأيديولوجي الاستعماري الاستشراقي لارتباطه بالزمان والمكان أكثر من ارتباطه بالحقيقة.

لقد قدم الاستشراق نفسه بأنه صاحب العقلانية الحديثة الذي يقيِّم وفقها جميع الأعراق والشعوب في العالم.

وفي هذا الصدد نتذكر مالك بن نبي في حديثه عن القابلية للاستعمار التي تتكامل مع تصور إدوارد سعيد في كون إعادة تشكيل الغربي لصورة الإنسان الشرقي بشكل مهين ينزع عنه الكرامة ويرسخ في نفسه الذل وإجلال المستعمر، وهو نفسه إنشاء لحالة نفسية تدعى بقابلية الإستعمار التي يأتي بعدها الاستعمار من طرف هذه الجهة الممارسة للعلو والاستكبار في الأرض، يقول: "وليس ينجو شعب من الاستعمار

يناير -مارس 2023 مارس 2023 يناير -مارس 2023

<sup>1</sup> إدوارد سعيد، الاستشراق المعرفة، السلطة، الإنشاء، ترجمة: كمال أبو ديب، مؤسّسة الأبحاث العربيّة، بيروت، ط4، 1995م، ص39.

#### مجلة العني النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي \_ · · \_ · \_ · \_ الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

وأجناده، إلا إذا نجحت نفسه من أن تتسع لذل المستعمر وتخلصت من تلك الروح التي تؤهله للاستعمار". <sup>1</sup>

خاتمة: وعلى كل حال فالعلل المذكورة لانتهاء الاستشراق الكلاسيكي، لا يمكن اعتبارها إلا سببًا معلنًا فقط يخفي في طياته تفاصيل كثيرة، جعلت باحثًا كرضوان السيد ينطلق من نظرته الشمولية للاستشراق من زاويته كباحث خبر هذا المجال وكتاباته فيه أشهر من نار على علم، يرى أنّ السبب الحقيقي لانتهائه كامن في استنفاذ أغراضه العلمية: "وما عادت له سطوته القديمة، التي كانت له حتى الستينات من القرن العشرين. فالتاريخانية التي قام عليها الاستشراق تكاد تستنفد أغراضها". والاستعمارية، كما في قول فيصل الربيعي: "لقد انتهت الوظائف التاريخية للاستشراق القديم مع نهاية الاستعمار و بزوغ فجر الاستقلالات الوطنية في العالم الثالث". وقاله القديم مع نهاية الاستعمار و بزوغ فجر الاستقلالات الوطنية في العالم الثالث". وقد القديم مع نهاية الاستعمار و بزوغ فهر الاستقلالات الوطنية في العالم الثالث". وقد القديم مع نهاية الاستعمار و بزوغ في الاستقلالات الوطنية في العالم الثالث ". وقد المستقلالات الوطنية في العالم الثالث ". وقد المستورة و المستورة

وقبل أن نمر إلى المرحلة التي تلت نهاية الاستشراق الكلاسيكي، لابد أن نذكر من باب التحقيق والتدقيق الأسباب التي يرجع إليها انهياره، دون حصرها في انتهاء المساعي والمقاصد الأيديولوجية، لأنّ الاستشراق لم يُخِرّ إلا بعد أن نخرت أزماته منسأته، فلما خر كتب الكثير حول أسباب هذا الانهيار، التي نذكر منها:

- الغموض المحيط بكلمة الاستشراق، فهي كلمة لا تحدد بوضوح مجال الاشتغال العلمي للمستشرق.
- ارتباط أفراد منه بالدوائر التنصيرية، والاستعمارية، وقد يكون العمل مشتركًا بين التبشير والاستعمار يُسخر فيه الأول للثاني، وهو ما تم رصده من قبل

يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2023 \_\_\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، الأعمال الكاملة، دار الفكر المعاصر، ط3، 1440هـ- 2019م، ص 410.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> رضوان السيد، الأنثروبولوجيا وتاريخ الاستشراق، مجلة الاجتهاد، العدد: 47 و48)، ص 10

فيصل الربيعي، ما بعد الاستشراق- الغزو الأمريكي للعراق وعودة الكولونياليات البيضاء، مركز
 دراسات الوحدة العربية، ص 9.

# مجلة اليديولوجي والنقد المنهجي — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

مصطفى الخالدي وعمر فروخ، في كتاب "التبشير والاستعمار"، من جهود للمبشرين التي ترمي إلى إخضاع الشرق للاستعمار الغربي، حيث يريان في كتابهما هذا أنّ التبشير والاستعمار يلتقيان في أهدافهما.

وقد عرضا مجموعة من الشواهد التي تؤكد أنّ التبشير في عدد دول الشرق قد غذى الدوافع الاستعمارية، وأنّ المبشرين قد وضعوا أنفسهم في أيدي رجال الاستعمار السياسي والاقتصادي يستخدمونهم كيف شاءوا، وعلى غير علم منهم في بعض الأحيان. 1

- وأيضًا سطحية التصورات التي يقدّمها المستشرق حول الشرق وشعوبه وقسوتها وتشويهها للحقيقة، ويذكر من أسباب ذلك الاعتماد على تطور المواصلات الذي شكل أحد موانع فهم الآخر، الأمر الذي يعتبره أنور عبد الملك قد دمّ نكهة أدب الرحلة، وأنّ احتكاك هؤلاء الرحالة إلى الشرق بسكان البلاد التي زاروها شبه معدوم، حيث إنهم أصبحوا يتنقلون وأعينهم تراقب ساعاتهم، ولم يكن الدافع وراء قدومهم للشرق انجذابهم نحوه وإنما العودة إلى أوطانهم ليحدِّثوا بما رأوا، ولذلك أتت نظرتهم الأمور سطحية وبعيدة عن واقع الشعب ومعاناته، 2 لكن رغم سطحيتهم هذه فقد كتبوا وأعطوا أحكامًا قاسية ومشوهة حول الحضارة العربية والإسلامية، فهم لم يتقربوا من المجتمع الشرقي ولم يجبّوه ولم يتمكنوا من سبر أغواره. 3
- النظرة الاستعلائية الغربية، التي حالت دون تعرف البعض على الشرق بشكل علمى وجاد، مما رسخ صورة سلبية ومشوهة تجاهه.

<sup>1</sup> مصطفى الخالدي- وعمر فروخ، التبشير والإستعمار- عرض لجهود المبشرين التي ترمي إلى إخضاع الشرق للاستعمار الغربي، منشورات المكتبة العسرية، ص 25

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أنور عبد الملك، الاستشراق في أزمة، مجلة الإنماء العربي للعلوم الإنسانية، العدد: 32، 1983م، ص 72 <sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 79.

- التمركز الأوروبي والظن أنّ العقلانية الحداثية تحاكم باستعلاء جميع الشعوب والأعراق على الوجه الصحيح، الشيء الذي ولد إشكالًا في طبيعة تعامل المستشرق مع المصادر التي يستقي منها معلوماته، حيث ثبت كما رأينا أنّ من المستشرقين الكلاسيكيين من لا يرجع للمصادر العربية أو الإسلامية أو الشرقية عمومًا أثناء تعرُّفهم على الشرق، فلا يرجعون إلى الأصل رغم توفره، ويعتمدون في ذلك على معلومات من كتب من سبقهم من المستشرقين.
- تكتم كثير من المستشرقين في الأسباب الدافعة لتأليف كتبهم، الشيء الذي رأى فيه هشام القروي سببًا رئيسًا في تقويض حقل الاستشراق، يقول: "من ناحية أخرى، فإن البعض الآخر من أصحاب الاختصاص الذين قد يكونون أنجزوا بحوثًا واسعة النطاق بدرجة ما حول قضايا الشرق الأوسط، كثيرًا ما يقدمون المنتوج النهائي لعملهم في مواضيع متصلة بعلم الاجتماع وعلم الإنسان وعلم اللغة، وعلم السياسة، وما إلى ذلك، دون الشعور بالحاجة إلى شرح الاعتبارات التي قادتهم أو الغرض العام من الدراسة. في الواقع أن هذا الفشل قوض الحقل الذي كان يسمى تقليدياً الاستشراق، بأكمله.
- قصور المنهج الفيلولوجي الذي حاول الكثير من المستشرقين دراسة مواضيع تخصصية دقيقة كان من خلاله، وليس مع المستشرق ليدرسها إلا أداة واحدة هي اللغة العربية.
- تأخر الاستشراق عن ركب العلوم الإنساني، حيث بدأ نموها منذ النصف الثاني من القرن التاسع عشر، ثم تسارع هذا النمو في القرن العشرين وخاصة بعد الحرب العالمية الثانية. 2

<sup>1</sup> هشام القروي، مراكز البحوث الأمريكية ودراسات الشرق الأوسط بعد 11 سبتمبر، مركز نماء للبحوث والدراسات، بيروت- لبنان، ط1، 2013م، ص 19

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد وقيدي، العلوم الإنسانية والأيديولوجيا، دار الكتب العلمية، ط3، ص 198

# مجلة اليديولوجي والنقد المنهجي — · — · — الاستشراق الكلاسيكي بين النقد الأيديولوجي والنقد المنهجي

أما عن الأحداث التي أعلن فيها عن نهايته، فقد شهد عبد الرحمان بدوي $^{1}$  (-1917 2002) عن الإعلان عن موت الاستشراق، حيث يقدم في سيرة حياته قراءة لهذا المشهد فيذكر مركزية برنارد لويس في دق المسمار الأخير في نعش الاستشراق، من حيث كونه صاحب اليد الطولى في إنهاء مؤتمر المستشرقين، حيث يذكر أنّ برنارد لويس سعى في ذلك لكونه لا يخدم توجهاته الصهيونية، وقد قطع بانتماء برنارد لويس للمؤسسات الصهيونية ونشاطه فيها، فوضع حدًا له باعتباره من أهم المجالات الدولية التي تبرز معالم الحضارة الإسلامية، وقد كان ذلك مهمة وكِّلت إليه من طرف  $^{2}$ المؤسسات الصهيونية التي كانت تضع نصب عينها القضاء على مؤتمر المستشرقين. ويكمل عبد الرحمن بدوى حكاية نجاح برنارد لويس والمستشرق اليهودى الآخر بشم Basham في حل مؤتمر المستشرقين الذي كان برئاسة "فليوزا" Filiozat المتخصص في الدراسات الهندية، عبر استدراج فليوزا الذي كان عالمًا مهذب الأخلاق لكنه ضعيف الشخصية- على حد تعبير عبد الرحمن بدوى- في تنفيذ خطتهما المتعلقة بتفكيك مؤتمر المستشرقين وتجزئته إلى مؤتمرات منها المؤتمر المتعلق بالدراسات العربية والإسلامية، والذي أطلق عليه اسم: مؤتمر العلوم الإنسانية للشرق الأدنى وشمال إفريقيا وهذا العنوان الجِديد اعتبره عبد الرحمن بدوي: "عنوانًا سخيفًا طويلًا يدعو إلى الخلط والغموض في هدفه وموضوعاته".3

أ أشير هنا إلى أن عبد الرحمن بدوي في هذه الفترة كان يروج للفلسفة الوجودية بل وكان رائدها الأول في العالم العربي، وقد عاد عنها فيما بعد، وقد كان مناصرا للاستشراق موافقا لكثير من أطروحاته.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الرحمن بدوي، سيرة حياتي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، 2000م، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 2-256

ISSN: 2321-7928

# الشيخ محمد فاروق خان- عالم هنديّ موسوعي

 $^{1}$  عمد أنس الفلاحي المدني  $^{1}$ 

كان الشيخ محمد فاروق خان من العلماء الذين انضمّوا إلى الجماعة الإسلامية (الهند) في عقدها الثاني، وكان يُعرَفُ ببساطة نفسه وحسن خلقه وتقشف حياته. ضحى بنفسه في خدمة حركة الجماعة الإسلامية. بدأ حياته العلمية بترجمة القرآن الكريم إلى اللغة الهندية ثم شغل نفسه طول حياته في خدمة القرآن الكريم ونشر رسالته حتى تمثلت شخصيته في شغفه بالقرآن وفي عواطفه الجياشة للحركة الإسلامية وانشغاله في التأليف بعد أنْ تعلم اللغة العربية وتضلّع بها فاستفاد من المصدرين الأساسيّين: القرآن والسنة، فقضى جلّ حياته في تأليف الكتب القيمة.

لن ينساه التاريخ إذ له خدمات جليلة في مجال العلم وإسهامات قيمة في ازدهار الحركة الإسلامية. فقد كان شخصية جبّارة أتقنت اللغة الهندية وقامت بتعريف الإسلام بها. يتجلى في شخصيته الحسن والبهجة وتمثّل حياته الروحية والفدائية في كل مجال. كلّ من تشرف بلقائه تأثر به، ورأى القلنسوة النفيسة على رأسه مائلة قليلًا على جبينه الواسع والعصا في يده والوقار في مشيته، قضى أيامه كلّها بسيط النفس ومتقشفًا في الحياة.

كان من السابقين الأوّلين الذين ضحّوا بكل ما تيسّر له في ازدهار الحركة الإسلامية، اتصل بها في سنة 1956م ولفظ نفسه الأخيرة وهو لم يزل متعلّقًا بها غير متجانف لأيّ جماعة أخرى. فحياته العلمية والحركية التي بدأت برام فور نموذجُ رائعٌ للوفاء والفداء.

ألقى المهندس السيد سعادت الله الحسيني أمير الجماعة الإسلامية الهندية ضوءًا على

أ باحث، معهد البحث والتحقيق الإسلامي، علي كره (الهند)

# مجلة الهنب - - - - - - - - الشيخ محمد فاروق خان- عالم هنديّ موسوعي

شخصيته وجهاتها العديدة قائلًا:

"أبدع الله تعالى في وجوده شخصية خلابة، فمن جهة أولع كلَّ من تشرف بلقائه، بشخصيته التي تتمتع بحلاوة القول ورشاقة الأسلوب ومن الأخوة العالمية ووفرة الشوق والمحبة ومن جهة أخرى كان يستغني عن كل شيء فأنشأت كلّ هذه في شخصيته جرأة مثالية؛ كان يزجر الرجال بين مجمع الشهود ويبيّن ما في كلامهم من السخافة والضعف، كما أنه يقوم بنقد زلّات رجال الإسلام وعظمائه ويشير إليها". أو يقول الدكتور محمد سليم الصحفى الشهير:

"وصل إليه ممثل نشرة قومية خلال حركة رام مندر وسأله عن الإله رام، فأجابه محمد فاروق خان بأنّ رام لا يمكن أن يكون من أعاظم الرجال وذلك لأنه ما أنصف مع سيتا واختار طريقًا غير عادل ثم عرض له أحداثًا عديدة من كتاب الرامايانا، وقال: لا يجوز لنا أن نتقيد بحدود الجغرافية في البحث عن رجل مثالي". يقول الدكتور سليم إنك إن لم تجاهر بالحق، يصل كلامك إلى العالم جميعًا. فأجاب محمد فاروق خان: ما نحن فيه خير من قول ما ليس بحق، وجاهر محمد فاروق خان هذا الحق في الوضع الذي يحرق البلد في نار الخوف والهيبة". 2

وقد وهبه الله تعالى الحظ الأوفر من الوعي الديني فكان يشرح الإسلام بأحسن طريق في جمل قصيرة. وكان محمد سعود عالم القاسمي يلقي الضوء على هذه الصفة العلمية والروحية منه قائلًا:

"كان محمد فاروق خان يقدّم التعاليم الإسلامية والروحية بأحسن طريق. لقيه مولانا تقي أميني الرئيس السابق لقسم العلوم الدينية بجامعة علي كره الإسلامية مرة فسأله

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجلة "رفيق منزل" الشهرية، دلهي الجديدة، أغسطس 2023م، ص 27

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مجلة "دعوة القرآن" الفصلية، إداره دعوت القرآن، لكناؤ، يوليو-سبتمبر 2023م، ص 220

# مجلة الهنك - - - - - - - - - الشيخ محمد فاروق خان- عالم هنديّ موسوعي

عن الإسلام بالإيجاز؟ فأجاب محمد فاروق خان أنْ تحفظ النظر واللسان والقلب من كل رجس فهو الإسلام. ثم سأل الشيخ تقي أميني عن النجاة، أهي سهلة أم صعبة؟ فأجاب محمد فاروق خان هي سهلة وصعبة معًا. فتعجب الشيخ تقي أميني وقال وكيف ذلك؟ فأجاب محمد فاروق خان: إنْ يرد العبد أنْ يخدع الله فهي صعبة، وإنْ تواضع لله وتاب إليه فهي سهلة". 1

نبذة عن شخصيته: ولد محمد فاروق خان في قرية مصورن من مديرية سلطان فور بولاية أترابرديش في 17 يوليو عام 1932م، وكان اسم وطنه الأصلي كرفي، حمزه فور بتهان في مديرية سلطان فور. تلقى تعليمه الابتدائي في قريته ونجح في اختبار المرحلة الثانوية سنة 1952م وحصل على شهادة الماجستير في اللغة الهندية من كلية سلطان فور، بعد أنْ أكل البكالوريوس من نفس الكلية. ثم قام بالتدريس في قرية كوهندة الواقعة بمديرية أعظم كره بعد أنْ نال شهادة المرحلة النهائية. ومن أبرز الأساتذة الذين تلمذ عليهم الشيخ غالب أحسن الإصلاحي، ثم استفاد من الشيخ أمانة الله الإصلاحي خلال قيامه في رام فور وكان يعدّه من أساتذته. وكلما سنحت له الفرصة، استفاد من الشيخ صدر الدين الإصلاحي وبعض الأساتذة الكبار الآخرين.

شغفه بالدين: كان الشيخ حسين أحمد المدني رحمه الله تعالى يمكث في قريته تاندا أمبيدكرنغر في شهر رمضان المبارك ويلقي خطبًا دينية وإصلاحية خلال هذه الفترة، فضر الناس من مختلف أنحاء البلاد لكي يستفيدوا من خطبه الدينية ويتمتعوا بصحبته، ويمضوا معه أيامًا عديدة. وكان محمد فاروق خان أيضًا يحضر هذه الحطب وكثيرًا ما كان يقطع المسافة الممتدة لـ40 كلومترًا بين كرفي وتاندة ماشيًا على الأقدام.

الوفاء بالعهد: كان محمد فاروق خان يلتزم بالوقت ويوفي بالعهد. فيقول ابنه محمد

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> مجلة "تهذيب الأخلاق" الشهرية، جامعة على كره الإسلامية، أغسطس 2023م، ص 52

#### مجلة الهنديّ موسوعي . · · · · · · · · · · الشيخ محمد فاروق خان- عالم هنديّ موسوعي

طارق أنور:

"كان أبي دائمًا يفكّر في الإيفاء بعهده، وكان العهد عنده بمثابة الدين، إنْ عقد العهد مع رجل، اضطرب حتى يوفي بعهده. وكان عضو من أعضاء الجماعة الإسلامية، يتوطن أعظم كره، فحينما يقدم إلى دلهي، يلتمس منه وقتًا للبرنامج في أعظم كره، وكان أبي دائمًا يماطله ولكنه مرة وعده، وسجّله في مذكراته. أما هذا الرجل فنسيه، ولم يذكره مرة ثانية، هكذا مضت أعوام عديدة، وما زال أبي يفكر في الإيفاء بهذا الوعد. وعندما وصل إلى قريته من دلهي، ذكر هذا من جلال الدين الساكن بمعروف فور من مديرية جون فور، والتمس منه أنْ يضع عنه هذا الوزر الذي يثقل كواهله. فذهب بأبي إلى سنجر فور يوم الجمعة، فعطب هناك، وهكذا اطمأن بعد أنْ أوفى بعهده ذلك". أ

آثاره العلمية: لعل من الأعاجيب أنْ تكون شخصية في قائمة مصنفي الجماعة الإسلامية أحاطت بالموضوعات المتنوّعة، وألّفت كتبًا عديدة ذات أهمية بالغة. وصل عدد مولفاتها أكثر من مئة وتنوّعت مضامينها بما فيها ترجمة القرآن الكريم والتفسير وشرح الأحاديث النبوية والتصوف والإحسان ومقارنة الأديان وحقوق النساء. ولا يمكن للتاريخ أنْ ينسى إسهامات الشيخ فاروق القيمة في هذا المجال. يتجلى في مؤلفاته جانب الأصالة. ومما يميّز تأليفاته أنها تلبّي حاجة علمية دينية، فلا يكتب لطول قائمة الكتب، بل ويكتب عندما تضطره الحاجة الدينية والعلمية. فلذلك تلقى كل ما صنف القبول العام بين الأوساط العلمية وربما صدرت له طبعات عديدة.

إسهاماته في مجال علوم القرآن: ترجم الشيخ محمد فاروق القرآن الكريم إلى اللغة الهندية وهذا إنجاز مرموق. وصل إلى رام فور في 1957م عندما دعاه الشيخ أبو سليم عبد الحي وبدأ بها ترجمة القرآن الكريم وأكملها تحت إشراف أمانة الله الإصلاحي وكان

المجلد:12 <u>273 عرون</u> وليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجلة "دعوت القرآن"، المصدر نفسه، ص 210

# مجلة الهنك - - — - — - — الشيخ محمد فاروق خان- عالم هنديّ موسوعي

يستفيد خلال عمله هذا من الشيخ صدر الدين الإصلاحي أيضًا. نشرت هذه الترجمة في سنة 1966م من مطبعة الحسنات برام فور. إضافة إلى ذلك ترجم محمد فاروق خان ترجمة السيّد أبي الأعلى المودودي وحواشيه إلى اللغة الهندية أيضًا، ونشرت هذه الترجمة في عام 1971م. ثم ترجم القرآن الكريم إلى اللغة الأردية على أمنية السيّد أمجد على من مديرية رام فور، صدرت طبعته الأولى في شهر يوليو سنة 1999م. وكتب أخلاق حسين القاسمي المفسر الشهير تقريظ هذه الترجمة وأشاد بها قائلًا:

"إن القرآنَ الكريم له جانبان، الججانب الأوّل كونه مصدرًا للتشريع الإسلامي. والجانب الثاني كونه وسيلة للموعظة والدعوة إلى الله. ترجم محمد فاروق خان إلى اللغة الأردية بأسلوب عامّ رعاية للجانب الثاني أي للموعظة والدعوة. وتختفي عاطفته الدعوية في طريق عمل الخير ويرجو كلّ مسلم أنْ يساهم في عمل هذا الخير. وأرجو أنْ يتقبل الله تعالى عاطفته الدعوية ويتلقّى القبولَ العامَ بين الأوساط العلمية". أنْ يتقبل الله تعالى عاطفته الدعوية ويتلقّى القبولَ العامَ بين الأوساط العلمية". أ

تشتمل هذه الترجمة على أداء المعاني السهلة برعاية كاملة لألفاظ الآيات القرآنية ويتضح منها المعاني والمفاهيم بأحسن طريق. وإليك ترجمة سورة الفاتحة:

"ساری تعریف اللہ کے لیے ہے جو سارے جہاں کارب ہے، (1) بڑا مہر بان، نہایت رحم والا ہے، (2) روز جزا کامالک ہے۔ (3) ہمیں سید ھی راہ چلار 5) ان کی راہ پر جن پر تونے نوازش کی، (6) جن پر نہ غضب ہوااور جونہ گر اہ ہوئے، (7)". <sup>2</sup>

وأورد في هذه الترجمة أرقام الآيات التي تسهل بها للقارئ قراءةُ ترجمة القرآن. وإضافة إلى ترجمة القرآن الكريم في ثلاثة مجلدات إلى اللغة الهندية ثم نقلها إلى اللغة الأردية ولم يطبع هذا التفسير إلى الآن. وخدمات محمد فاروق خان

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

أسان ترجمة القرآن (تقريظ) لمحمد فاروق خان، الفلاح للطباعة والنشر، دلهي الجديدة، 2017م
 المصدر نفسه

# مجلة الهنك - . — . — . — . — الشيخ محمد فاروق خان- عالم هنديّ موسوعي

القرآنية واسعة جدًا. وكان شغفه بالقرآن وانشغاله في دراسة الآيات وتدبرها أدّى إلى أن أصبح القرآن مركزًا أساسيًا لماكان يكتب ويؤلّف. فمن آثاره العلمية التي تزيد على أكثر من مئة، له سبعة عشر كتابًا يتعلق بالقرآن الكريم وشروح إرشاداته مباشرة. وكان يواظب على دروس القرآن الكريم طول حياته، واستمر هذا في جامعة دلهي خلال قيامه في جتلي قبر وعلم القرآن شارحًا ومفسرًا لإرشاداته خمس مرات.

إسهاماته في علوم الحديث: ومن أهم مآثره التي خلد اسمه على صفحات التاريخ كتابه "كلام نبوت" (الأحاديث النبوية) بعد ترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغة الهندية. وأما هذه المجموعة للأحاديث فلا مثيل لها، وهي فريدة من نوعها. وأراد المؤلف أنْ يقدّم فيها الإسلام كنظام الحياة الكامل. تشتمل الطبعة الأولى لـ"كلام نبوت" على خمسة مجلدات، والآن تنشر هذه في سبعة مجلدات. ويبدو من التقديم الذي كتبه في المجلد الأول أنها تمت في سنة 1966م ونشرت أول مرة في يوليو سنة 1970م. يشير محمد فاروق خان إلى سبب تأليفه قائلًا:

"إنّ سنة رسول الله وأحاديثه المباركة لها أهمية أساسية في الإسلام بعد القرآن الكريم. وقد تم نشر مجموعات مختلفة للأحاديث النبوية في اللغة الأردية إلى الآن، وكل منها يحتل أهمية كبرى. لكنها منذ فترة طويلة مسّت الحاجة إلى اختيار مجموعة للأحاديث النبوية قُدِّمَ فيها الإسلام كنظام الحياة الكامل وفلسفتها التامة. فهذه المجموعة للأحاديث النبوية التي نتشرف بتقديمها للقراء باسم "كلام نبوت" رتبناها رعاية لهذه الحاجة الماسة". أ

ويشير الفقيد في حوار مسلَّطًا الضوء على بداية عمله في هذه المجموعة:

"لما بدأنا عملنا في إعداد هذه المجموعة، جعلنا خطة لتقديم الإسلام كنظام الحياة

المجلد:12 \_\_\_\_\_ لعرو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

.

<sup>7/1</sup> كلام نبوت (الأحاديث النبوية) لمحمد فاروق خان، مركزي مكتبه إسلامي ببلشرز، دلهي الجديدة، 1/1

# 

الكامل في ضوء الأحاديث النبوية، فلذلك جعلنا أبوابًا خاصة من الأخلاق والمعاشرة والاقتصاد والسياسة والدعوة بعد تقسيمها إلى نظريات وعقائد ثم بدأنا عملنا هذا. ولاحظت خلال شرح الأحاديث النبوية أنْ يجلي روحها. وإن كان ترتيب هذه المجموعة بشكل علمي فيكون شرح الأحاديث أيضًا بأسلوب علمي يؤثر في القلوب والأذهان. وحاولت أن لا تكون اللغة الأردية معقدة صعبة ولا الشرح مملاً". أ

أما الججلد الأول في الطبعة الجديدة فقام بجمع الأحاديث النبوية التي تتعلق بأهمية الحديث والحفاظ عليه والآثار التأليفية له بالإضافة إلى توضيح مكانته الأدبية والأحاديث والعقائد والأفكار الإنسانية والإيمان بالقدر والرسالة والآخرة وعن الإيمان والإسلام. وقام بشرح الأحاديث بأسلوب سهل عام مع ترجمتها السلسة إلى اللغة الأردية.

وأما المجلد الثاني فقدّم فيها التصور الحقيقي للإسلام في ضوء الأحاديث الواردة عن العبادات والروحانية.

وأما المجلد الثالث فيتعلق بالمعاشرة. جمع فيها أحاديث تتعلق بالمجتمع الإنساني. وفي هذا الصدد بذل جهوده المضنية في توضيح مبادئ المجتمع الإسلامي وقيمه وتأسيس الأسرة والمحظورات اللازمة لمصالح المجتمع كما أنه حاول إبراز أهمية أداء الحقوق للعلاقات الواسعة وآداب الحياة الاجتماعية وأحكامها والثقافة الإسلامية وحضارتها والمسائل الثقافية والاجتماعية بالإضافة إلى ذكر مسائل فقهية في ضوء الأحاديث النبوية. وفي الأخير ألقى الضوء على حسن المعاشرة بكلمة جامعة.

وأما المجلد الرابع فهو يتعلق بالضرورة المهمة للحياة الإنسانية وهو الاقتصاد. وسلّط الضوء فيها على ملامح نظام الاقتصاد الإسلامي والمنزلة الشرعية للمال والتصور

المجلد:12 كوليو- سبتمبر 2023 كوليو- سبتمبر 2023

\_

<sup>1</sup> مطالعات، مشاهدات، تجربات ايك نشست، معروف اسلامي دانشور مولانا محمد فاروق خان كي ساته (جولة مع دراسات وتجارب المفكّر الإسلامي الشهير الشيخ محمد فاروق خان)، لأبي الأعلى سيد سبحاني، القلم ببللي كيشنز، كشمير، 2017م، ص 27

الإسلامي لحصول المال. إضافة إلى ذلك ألقى الضوء على وسائل كسب المعاش مما يجوز وما لا يجوز وعلى إجماليات الدولة وكل ذلك في ضوء الأحاديث النبوية. والباب الثاني يتعلق بالسياسة والحكومة. واهتم في هذا الباب بجمع الأحاديث المتعلقة بالخصائص المميزة للحكومة الإسلامية ومقاصدها وأساسها كما أنه جمع فيها الأحاديث تحت عناوين الإمارة ونظم المملكة والمدنية ونظام العدالة ووضع القوانين والاجتهاد وغيره. ثم وصف تصور العدل للحكومة الإسلامية وما تترتب اثارها على الحياة الإنسانية. والباب الثالث يتعلق بإظهار الدين. اهتم فيه بجمع الأحاديث حول عناوين إظهار الدين ومفهومه والجهاد وآدابه والأسير والعفو والصفح عن الناس ثم قام بشرحها وتفصيلها.

وأما المجلد الخامس فجمع فيها الأحاديث تحت عناوين دين الحق والدعوة إليه، وحديث الرسول وعلاقته مع حياتنا ثم أوضح نقطة الدعوة إلى الله ودين الحق بأحسن طريق في ضوء الأحاديث النبوية.

وأما المجلد السادس فقام فيه بدراسة مكارم الأخلاق وأبرز الأوصاف الشخصية، كالإخلاص والفراسة والعلم والاعتدال، والمحاسن الاجتماعية كالإيثار والصداقة والإيفاء بالعهد وحسن المعاملة وصلة الرحم وحسن الظن وستر العيوب وخدمة الخلق وكلها في ضوء الأحاديث النبوية.

والمجلد السابع يتعلق برذائل الأخلاق، بيّن فيه السيئات الفردية من أمثال الجمود والرياء والنفاق والكذب وتضاد القول والعمل والكبر وطلب الشهرة والحرص والطمع وحبّ الدنيا والعداوة والجبن وعدم الحياء وقساوة القلب وكل ذلك في ضوء الأحاديث النبوية وبالإضافة إلى ذلك ألقى الضوء بالتفصيل على ما أدّت رذائل الأخلاق هذه إلى مفاسد اجتماعية من أمثال الخيانة وقطع الرحم والحسد والغيبة والنميمة والبغض والبهتان وضياع الحقوق وقتل الأبرياء وغيرها.

وفي الأخير برهن على ما تتصف به شخصية النبي صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ من أسوة حسنة وبمكارم الأخلاق من التبسم والضحك والسكوت والزهد والورع واجتنابه من اللغو وتافه الأمور. ثم أبرز أوصافه الحميدة تحت عناوين جليّة من أمثال الاستغناء والصدق والخشية والشكر والحياء والسخاء والصبر والبساطة والمودة والرحمة والظرافة. كما أنه أفاض بذكر عظمته ووقاره صَالَّلَتُعَيْدُوسَلَّم من أمثال الاستقامة والشجاعة والتحمل والحمية والتوكل والتواضع والعجز والإيثار، وبعد ذلك صوّر حياة النبي كيف كان؟ وأفاض بالتفصيل في بيان جوانب مشرقة من أسوة النبي صَالَلَتَهُ عَلَيْدُوسَلَم،

ويتسع نطق خدمات محمد فاروق خان بشأن الأحاديث. فقد ألّف كتبًا مستقلة على جوانب مختلفة للأحاديث بالإضافة إلى سبعة مجلدات تقوم بشرح وتفصيل الأحاديث النبوية. له كتاب "علم حديث ايك تعارف" (تعريف بعلم الحديث) وهذا في الواقع قسم من الجزء الأول لكتابه "كلام نبوت" ولكنه يطبع الآن على حدة. وأفاض بالتفصيل في هذا الكتاب المحتوي على 232 صفحة عن الحديث ومنصب النبوة وأئمة المحدثين والآثار العلمية البدائية للأحاديث النبوية كما أنه قام بتعريف علم الحديث ومصطلحاته وطرق أخذها وروايتها مع ذكر طبقات كتب الحديث.

دراسة في الحديث النبوي: وهذه في الواقع مجموعة دروس الأحاديث المنتخبة. يشير محمد فاروق خان في تقديمها إلى سبب تأليفه:

"دروس الأحاديث النبوية هي في الواقع مجموعة دروس الأحاديث المنتخبة، وألقيت هذه الدروس في مركز الجماعة الإسلامية الهندية امتثالًا بأمر الأمير السابق للجماعة الإسلامية الهندية مولانا محمد يوسف. وأما الهدف المنشود الذي بذلت لأجله الجهود المضنية في اختيار الأحاديث ودروسها هو أن ينشأ الشعور الديني الصحيح في أذهان الناس وأنْ يعرفوا التصور الحقيقي للدين وعالميته وأن لا يجهلوا عن هذه الحقيقة

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

# مجلة الهنك - - — - — - — الشيخ محمد فاروق خان- عالم هنديّ موسوعي

الأساسية بأنّ الإسلام يتطلب منا أنْ نمتثله في أعمالنا ودورنا الإيجابي". أ

وفي هذه المجموعة قام ببيان التصور الأساسي للدين وجامعية العبادة والروحية والزهد والورع وحبّ الدين والإيمان وأفاض بالتفصيل في توضيح هذه الأمور. وله ثلاثة كتيبات عن الأحاديث النبوية باسم "حديث الأربعين"، و"انتخاب الأحاديث القدسية" و"انتخاب مكالمات النبي صَلَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ".

ويبدو من تحليلنا لخدمات محمد فاروق خان في مجال الأحاديث النبوية أنه قام بدراسة الأحاديث بدقة وإلقاء المحاضرات عليها. وأوضح ما فيها من أوصاف حياة المؤمن وطريقة الدعوة إلى الله وأوصاف الداعية، كما أنه قام بشرح التعاليم الإسلامية الشاملة لحياة الإنسان بأسرها في ضوء هذه الأحاديث. وبذل أقصى جهده خلال ترجمته للأحاديث النبوية أنْ تكون الترجمة سهلة، سلسة، ولافتة والمتنب التعبيرات الغريبة والمصطلحات الصعبة، فأوّلًا ألقي الضوء على العنوان الرئيسي ثم جمعت تحته الأحاديث النبوية مع القيام بشرحها وتفصيلها بأسلوب علمي الرئيسي ثم جمعت تحته الأحاديث النبوية مع القيام بشرحها وتفصيلها بأسلوب علمي جذّاب، وإليك ترجمة وشرح حديث نبوي: "عن أبي هريرة أنّ النبيّ صَاَلِسَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ قال: المؤمن مألف ولا خير فيمن لا يألف ولا يؤلف":

"حضرت ابوہریرہ درضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نج ؓ نے فرمایا: مومن محبت والفت کامسکن ہو تاہے۔اس شخص میں کوئی بھلائی نہیں جونہ کسی سے محبت کرےاور نہ جس سے کوئی محبت کرے"،

تشریے: مومن سب کا ہمدرد وغمگسار ہوتاہے، وہ خود غرض اور ننگ نظر نہیں ہوتا۔ اسے سب سے الفت و محبت ہوتی ہے۔ سارے انسان اس کی نگاہ میں خدا کے عیال ہوتے ہیں۔ ایسے شخص کے اندر لازمًا شان مجنوی پائی جائے گی جسے سارے لوگوں سے محبت اور ہمدردی ہوگی۔ یہی محبت کی فطرت ہے۔ ایسا شخص جو نہ لوگوں سے محبت وہمدردی رکھتاہے اور نہ اس سے کسی کو کوئی لگاؤاور محبت ہے، ایمان کی لذت سے ناآشنا

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

مطالعه حدیث (دراسة الأحادیث النبویة) لمحمد فاروق خان، مرکزي مکتبه إسلامي ببلشرز، دلهي
 الجدیدة، 2000م وتقریظ

#### مجلة الهنك - - - - - - - الشيخ محمد فاروق خان - عالم هندي موسوعي

ہے۔اس کا وجود بے معنی ہے۔ وہ ایک ایسے پھول کے مشابہ ہے جورنگ و بوسے محروم ہو۔

المؤمن يكون مواسيًا لجميع الناس، فلا يعجب بنفسه، ولا يعيش في أنانيته، ولا يكون بخيلًا وضيق القلب والنظر بل يحبّ الناس جميعًا. ويعتبر الناس كعيال الله. ولا بد لهذا الرجل الذي يحبّ ويواسي جميع الناس أن يعشقوه. وهذا هو الحب، ولا يجد حلاوة الإيمان مَنْ لا يحبّ ولا يواسي ولا يشارك في آلامهم وأفراحهم، حتى أنهم لا يحبونه، فوجوده لا حقيقة له وهو كمثل الوردة الفاقدة الرائحة واللون. مقارنة الأديان: من أكبر مجالات خدمات محمد فاروق خان العلمية مقارنة الأديان وخاصة الديانة الهندوسية، فقد شغف بدراسة الديانة الهندوسية مباشرة وجعلها موضوعًا له. أعد كتيبات صغيرة عن عظماء الديانة الهندوسية قديمًا وجديدًا وعن كتابهم الديني "الفيد" وبذل جهوده الجبارة للتعريف بالأديان الأخرى لهذه البلاد التي يشكن فيها وذلك لكي ينجح في الدعوة إلى الله، وكتب في هذا الصدد مؤلفات تالية:

- 1- أعلام الديانة الهندوسية الجدد
- 2- أعلام الديانة الهندوسية القدامي
  - 3- الرغ فيد دراسة تحليلية
    - 4- ديانات هندوسية
- 5- تصور الله في كتب الديانة الهندوسية

وقد درس محمد فاروق خان الديانة الهندوسية بكل دقة وإمعان وكان يفهم فلسفة الديانة الهندوسية من نقائص ومعايب ثم قدّمها للناس. وذلك لكي يؤدي ما يجب عليه من إحقاق الحق وإبطال الباطل. وبعد دراسته ربكل دقة وإمعان وصل إلى النتيجة التالية:

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> كلام نبوت، المصدر نفسه، 436/1-436

# مجلة الهندي موسوعي - · · · · · · · · · · · · · · · · الشيخ محمد فاروق خان - عالم هندي موسوعي

"هذه الديانة ليس لها أساس، ولا تحفظ سيرة مؤسسيها، كما أنها ليست منزلةً من الله. يوجد فيها التضاد بين القول والعمل فمثلًا هناك أقوال مضادة في خلق هذا العالم. فمن جانب يصدق التناسخ، ومن جانب آخر يوجد فيه تصور الجنة والنار. يهتم فيه بتربية الفرد، وأما المجتمع فلا يحتل مكانته الملموسة فيها. ولا تبقى اللغة الأصلية لهذه الديانة كلغة حية، ولا توجد فيها أحكام تتناول جميع جوانب الحياة حتى لا تشمل إصلاح المجتمع وخيره أيضًا".

ومن أهم ميزات دراسته للديانة الهندوسية أنه أظهر ما كان للإسلام من أهمية وتفوق مع كشف نقائص الديانة الهندوسية. وقدّم الإسلام كوسيلة النجاة للإنسانية في كتيبه الصغير باسم "مكانة الإسلام في ضوء خلفية الديانة الهندوسية" بعد استعراض الخلفية التاريخية للديانة الهندوسية والفيدانت وعقائده. وفي هذا الوصف يذكر عشرين وصفًا للإسلام ومنها ما يلى:

1- الإسلام دين سماوي ولا يتحدى لاستناده وكونه منزلًا من السماء.

2- الإسلام منزه عن كل تضاد، تربط عقائده وأعماله فيما بينها برابطة عميقة.

3- الإسلام دين كامل ففيه أحكام ونصائح لجميع جوانب الحياة.<sup>2</sup>

تزكية النفس والأخلاق: ومن أهم عناوين كتابات محمد فاروق خان تزكية النفس والأخلاق، وكان أثره يوجد في شخصيته أيضًا بأتم درجة. ولذلك كان يجد مَنْ يلقاه صوفيًا وفلسفيًا ومصلحًا وعارفًا بالله في بادئ النظر. ويتجلى هذا اللون في كتاباته أيضًا. فركّز عنايته على تزكية النفس وتطهير القلب وبناء الإنسانية على الوجه الأخص. وقد

<sup>1</sup> چند هندوستانی مذاهب (أدیان هندیة) لمحمد فاروق خان، مرکزي مکتبه إسلامي ببلشرز، دلهي الجدیدة، 2020م، ص 7

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> اسلام كى اهميتُ هندو دهرم كے بس منظر ميں (مكانة الإسلام في ضوء خلفية الديانة الهندوسية) لمحمد فاروق خان، مركزي مكتبه إسلامي ببلشرز، دلهي الجديدة، 2014م، ص 27-30

# 

جمع في كتابه "كلام نبوت" أحاديث هذا الموضوع المهم، وأفاض في بيان أوصاف المؤمنين وصور رذائل الأخلاق، وكان محمد فاروق خان يلقي الضوء على تزكية القلب وبناء السيرة الذاتية الإيجابية برغبة ونشاط، ويلفت انتباه القرّاء إلى أنّ الفوز والفلاح للإنسان مرتبط باتباع الدين الكامل ارتباطًا غير مقيّد بالشرائط، ومن أهم مؤلفاته في هذه الموضوعات ما يلى:

 1- تزكية النفس والإسلام، 2-تزكية النفس ونحن، 3- التصوف الحقيقي 4-الانكشاف، 5- معرفة الحقيقة (أقوال الصوفية)

وقد بذل جهوده في هذه الكتب لإبراز تصور الأخلاق عند الإسلام ومظاهره مع بيان أساس التصور القرآني للتزكية والتصوف الحقيقي. وركّز عنايته على أنّ الإسلام يؤكد على صقل الظواهر الباطنية. وفي هذا الصدد أثار على إصلاح المظاهر الباطنية متصفة بالأوصاف الخلقية ووسائل التزكية وملتزمًا بأقوال التصوف والصوفية.

وكتاباه "انكشاف" (الاكتشاف) و"معرفة الحقيقة" عبارة عن دراسته الطويلة وتدبره العميق في موضوع التصوف. فقد ذكر في كتابه "انكشاف" نتائج ما وصل إليه من تدبر وتفكر عميق عن الإسلام والإيمان والدنيا والآخرة والتربية والتزكية والأدب والخشوع والخشية والذكر والفكر. ونشعر بالدقة والإمعان في هذه الجمل القصيرة وإليك طرفًا من المقتبسات:

الدين ليس شيئًا جامدًا بل هو عبارة عن ملذات الحياة. أ

الدين في آخر تجربته عبارة عن لطافة الإحساس. عندما يكون وجهه إلى الله، فيتشكل في صورة حب الله والعبدية والعبودية والإسلام والاستسلام. وعندما

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

\_\_\_

<sup>1</sup> انكشاف (الاكتشاف) لمحمد فاروق خان، هدايت پبلشرز اينڈ ڈسٹری بيوٹرس، نئی دهلی الجديدة، 2016م، ص 41

#### مجلة الهندي موسوعي — - — - — - — الشيخ محمد فاروق خان- عالم هندي موسوعي

يكون وجهه إلى العباد فيتجلى في مظاهر المودة والأخوة والتعاون وخدمة الخلق وعواطف الحب والخير للإنسانية. فهذان وجهان لعملة واحدة ولا يمكن أنْ نفصل الدور الإنساني منها. 1

الشيء الذي ليس في وسعنا، يخلو منه القلب أيضًا، فهذا هو الزهد.2

في الواقع يطوّر الرجل من طهارة قلبه دون إكثار عمل.³

آثاره الشعرية: وقد شغف محمد فاروق خان بالشعر أيضًا وله ديوان مطبوع. لقب نفسه "فراز سلطان فوري"، نشرت المجموعة الأولى لشعره باسم "حرف وصدا" ونشر ديوانه الهندي باسم "جهتج كي اس بار" وآخر ديوانه طبع باسم "لمعات" ضم فيه المجموعة الأولى لشعره أيضًا. يشمل هذا الديوان الغزل والنظم الديني وأشعارًا متفرقة وقطعًا عديدة وقد حاول ترجمة منظومة لعدد من سور القرآن منها الفاتحة والانفطار والتين والقدر والقارعة والعصر والماعون والنصر والإخلاص.

يختلف شعره عن الشعراء المتقدمين. فالشَعر الأسود والعيون النجلاء والخد الأصلت وقطرات الندى ورشاشة الأمطار ليست عنده موضوعًا للشعر. يترشح من شعره طهارة الفكر وعمق المعاني ويشجّع قرّاءه على الثبات والاستقامة كما أنّ شعره يؤثر في النفوس بما فيه من لوعة القلب والحلاوة الأدبية واللون الصوفي. ويصف شعره الشيخ وحيد الدين خان كما يلى:

"يوجد في شعره لوعة القلب وحسن التخيل، تشعر فيه لمعات روحية ونغم قلبية مضطربة. ترى فيه تجارب الحياة العميقة ومشاهد إسهام الناس في هذه التجارب،

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 65

 $<sup>^2</sup>$  المصدر نفسه، ص 48

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 56

# مجلة الهنب - - - - - - - - الشيخ محمد فاروق خان- عالم هنديّ موسوعي

وتتجلى فيه نفسية الشاعر ومظاهر الإنسانية أيضًا بأوسع معناه". أ

ويقول البروفيسور ملك زاده منظور:

"محمد فاروق خان شارح لقيم الأدب والحياة التي أحبتها الإنسانية في كل عصر، إنه يقرض الأشعار وينشد الغزل على أساس قديم ومحكم للفن. وعندما يقرع صوته في آذاننا، نشعر كأنها أصداء تقاليدنا الأدبية الرائعة وترجمان أصوات عهدنا، ولذلك لا نجاوز الحق إنْ نقول إنّ فاروق خان الملقب بـ"فراز" شاعر عصرنا الحاضر وهو يفوق ويستغني عن القديم والجديد. وهو يعرف جميع ما يلزم الفن من شروط ويستعملها بأحسن طريق في شعره".2

وإليك نتفًا من شعره:

مر انغمہ در د نواز ہے، مر اسوزِ دل مر اساز ہے غم زندگی کو دعائیں دووہی زندگی کا جواز ہے نہے اضطراب نہ آر زو، نہ کوئی تلاش نہ جستجو کسی درپیرہ گئی ہوکے خم، جو جبین سجدہ نیاز ہے 3

ترجمة: أنشودتي عبارة عن الألم ولوعة قلبي هي معزفي

أدع لآلام الحياة فهي التي تسمح بالحياة

ليس هناك قلق ولا أمنية ولا هدف ولا أمل

فهذه الجبهة وقعت ساجدة على باب أحد

وينشد في موضع آخر:

دنیائے دل کو دیکھیے برہم نہ کیجیے

ملتا ہے زندگی میں جو غم، غم نہ کیجیے

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

لمعات (لمحمد فاروق خان)، ترتیب وتدوین: عرفان وحید، هدایت پبلشرز ایند دستری بیوٹرس،
 دلهی الجدیدة، 2021م، ص 43

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 43

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 170

#### مجلة الهنديّ موسوعي موسوعي مصد فاروق خان- عالم هنديّ موسوعي

 $^{1}$ جو ہے عیاں اسے تبھی مبہم نہ کیجے سات کے خلاف سازشِ پہم نہ کیجے۔

ترجمة: لا تحزن على الآلام التي تعانيها في الحياة

انظر إلى سويداء القلب ولا تسخط منه

ولا تخفِ ما هو واضح

ولا ترتكب مؤامرة مستمرة ضده

وبالجملة فنرى في شعره الأمل والحماس والهمة والعزم والمودة دون القنوط والهزيمة والحزن والزهد عن الدنيا. يشمل في نظمه ونثره الروح الحقيقي للدين بآفاقه وجامعيته محيطًا بجميع جوانبه.

الإسلام هو الحل الوحيد: ما زال محمد فاروق خان يقدّم الإسلام كالحل الوحيد للأزمات والمحن التي تعانيها الأمة المسلمة. يقول مجيبًا عن سؤال طُرِحَ عليه، ما هي أحسن خطة في المستقبل نظرًا للأزمة التي تواجهها الملة الإسلامية الهندية؟

"نرى أنّ الحل الوحيد للأزمات والمحن التي نعانيها اليوم والذريعة الوحيدة للتغير الإيجابي الذي تقتضيها الملة الإسلامية هو أنْ نتمسك بالقرآن الكريم ونعضّه بالنواجد مع الانتماء إلى الدين الحنيف كما يستحقه، ونحاول تذكية هذا الشعور والإحساس فيها بأنّ الله تعالى فطرهم لغاية مهمة. والآن تنهزم الأمة الإسلامية بجهلها عن هذا الهدف المنشود وعدم اعتنائها به ولذلك حُرِمَتْ نصرَ الله وتأييدَه. عندما نصرف النظر عن كبار الأمور وننسى أهدافنا الغالية، فتبدو صغار الأمور كبيرة في أعيننا وتتشتّت وحدة الملة الإسلامية. حدث هذا في سالف الزمان والآن أيضًا نعاني مثل هذا الوضع المتفاقم، تضيع قوتنا ونشاطاتنا على قصد غير قصد القرآن". 2

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 215

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مطالعات، مشاهدات، تجربات ایك نشست، معروف اسلامي دانشور مولانا محمد فاروق خان كي ساته، المصدر نفسه، ص 34

# 

وفي حوار آخر يسلّط الضوء على أهم الأعمال التي لا بد من فعلها، إن نريد تغير الوضع الداخلي للأمة الإسلامية، فيقول:

"التغير الذي لا بد منه في داخل الأمة الإسلامية هو أنْ نكون أمة متحدة، ولا يفترق بعضها عن بعض، ونحاول أنْ نقوم بتنمية هذا الشعور الحي في داخل صفوفنا، الذي هو يتضمن بقاءً مجدنا. فإن هذه المكانة الرفيعة التي أكرمنا الله تعالى بها، هي أكبر عطاء له، يكرم به أيّ قوم في هذا العالم. وأما الانشغال بالأمور التافهة والخلاف في المسائل الفروعية دونها، فهو مرادف لفساد المزاج الديني، ولا ينبغي أن تفقد المواساة والأخوة فيما بيننا لأجل اختلافنا في بعض المسائل الفروعية. فهذا اختلاف فطري، ولا يمكن تطور العلم والفن بدونه، ونرى إن ننجح في توضيح هذا الأمر بأحسن طريق، فيزيل هذا الافتراق الذي يسود مجتمعاتنا ويمكن حصول ذلك الاتحاد الذي نحن في أمس حاجة إليه في هذا الوضع الخطير، ومتى تحاول الأمة الإسلامية أداء فريضتها الدعوية التي تجب عليها، يرافقها نصر الله وتأييده في كل جبهة ويهديها الله تعالى إلى سبل السلام". الم

وفي حوار آخر طُرِحَ عليه سؤال: هل عندك أيّ رسالة للجيل الجديد؟ فأجاب عنه:

"شباننا ثروة عظيمة للإسلام. عليهم أن يشعروا بأهميتهم، ويفهموا الدين ويرسخوه في أذهانهم وقلوبهم ثم يمتثلوا به في أعمالهم. ولهم أنْ يستفيدوا من العلماء وكبار الرجال ويدرسوا الكتب القيّمة. وينبغي أنْ يفتحوا عيونهم وقلوبهم حين دراسة الكتب ويقوموا بتحليل آراء العلماء وذلك لكي لا يضلوا عن سواء السبيل. وأرى أنّ شبابنا إن شمّروا عن ساق الجد واستعدوا لمثل هذا، فليس من المستحيل أنْ يؤدوا نشاطات رائعة ومآثر قيمة مما لا يمكن لطلاب المدارس والجامعات".

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_\_ 286 \_\_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 34-35

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 47

# مجلة الهنك - - - - - - - الشيخ محمد فاروق خان- عالم هندي موسوعي

وبالجملة فشخصية محمد فاروق خان وخلاصة أفكاره تتجلى في هذه الدعوة بأنْ يقضي العباد حياتهم في عبادة الله ولا يدنس الإنسان نفسه بنجاسة وقذارة هذه الدنيا الدنية. وأما تطهير القلب وتزكيته وبناء السيرة الذاتية فهي ما يحصل من الدين. فكل ما قال وكتب، التزم به طول حياته وقضى أيامه زاهدًا عن الدنيا وما فيها من ملذات وملاه حتى بلغته المنية.

ووصل إلى لكناؤ في يونيو 28 2023م وتوضأ لصلاة الظهر ثم أدّى الصلاة ونام متوجهًا نحو الشمال دون الجنوب خلاف عادته. ولما رأى أفراد أسرته بعد صلاة العصر وجدوه قد لفظ نفسه الأخيرة. تقبل الله صالح أعماله وأسكنه فسيح جناته وأمطر عليه شآبيب رضوانه.

### مجلة الهندية العربية...

ISSN: 2321-7928

# العلاقات الهندية العربية منظور ثقافي

- د. هيفاء شاكري<sup>1</sup>

#### الملخص

تعتبر العلاقات الهندية العربية قديمة قدم الزمن، وقد تطوّرت عبر العصور عن طريق التجارة والزيارات المتبادلة بين البلدين لأجل الحج والعمرة أو اختيار السكن المناسب لكلا البلدين، وقد أدّت هذه العلاقات إلى تعميق كثير من العادات والتقاليد والتأثر بها بين البلدين، فنلاحظ كثيرًا من الأمور المشتركة بين الهند والعرب حتى أنها أصبحت كالأصول التي نلتزم بها، نناقش في هذه الورقة بعضًا من الجوانب التي تأثر بها المجتمعان ومدى عمق هذه العادات والتقاليد، وقد ذكرت هذه الأمور لتقديم الأمثلة وليس حصرًا،

الكلمات الدلالية: العلاقات الهندية العربية، طرق التدرس، التقاليد، المباني والحصون.

تحتل الهند والدول العربية أماكن مهمة على خارطة العالم، وبحكم المواقع الجغرافية المهمة والثقافات العربقة التي تتميز بها كلتا المنطقتين، كان من الطبيعي نشوء علاقات تفرعت إلى سياسية واقتصادية وتجارية وثقافية.

وهذه العلاقات لم تنشأ أو تتطور بعد مجيء الإسلام إلى الهند، إنما هناك أدلة كثيرة تدل على أنّ المنطقتين كانتا على قدر كاف من التبادل والتعارف حتى قبل ورود

مشارك في التحرير وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

## مجلة الهندية العربية...

الإسلام إلى الهند رسميًا في عام 90 للهجرة تقريبًا.

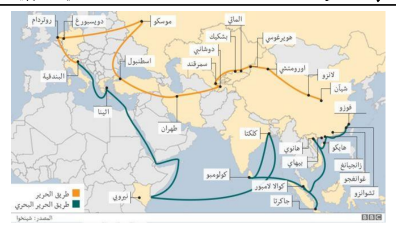
وتعتبر التجارة هي الرابطة الأولى التي ربطت بين الهنود والعرب، فكان التجار العرب من مصر والشام يصلون إلى اليمن عن طريق البر مارّين بمنطقة الحجاز، ثم يركبون السفن الشراعية متوجهين إلى إفريقيا والحبشة، والبعض الآخر يتوجه إلى سواحل الهند بعد المرور بحرًا على حضرموت وعمان والبحرين، ومن أهم المدن الساحلية في ذلك الوقت ميناء بلوشستان تيز، وميناء منطقة السند ديبل (كراتشي)، ويتواصلون سفرهم إلى ميناء غجرات وكاتهياوار تهانة (مومباي)، ومن هناك يذهبون إلى كاليكت ومدراس وسرنديب وأندومان ونيكوبار، حتى وصولهم إلى خليج البنغال، ومن ثم يتجهون إلى الصين مارّين ببرهما وسيام، ثم يعودون إلى بلدانهم بنفس الطريق، ولا نجد في التاريخ ما يدلّ على بدايات هذه التجارة، مما يعني أنها ضاربة في القدم.

أما العلاقات الثقافية فلا بد وأنها تطورت مع هذه التجارة، حيث يدخل السلوك الإنساني، والممارسات الثقافية، والأشكال التعبيرية مثل الفن والموسيقى والرقص والطقوس والتقنيات مثل استخدام الأدوات والطبخ والمسكن والملابس وكذلك الأفكار والمعتقدات والعادات والتقاليد والاتجاهات والخبرات والتجارب والاحتفالات واللغة والمهن وأشياء كثيرة أخرى ضمن المفهوم العام للثقافة.

ولا يمكن الحديث عن ما هو مشترك بين الهند والعالم العربي من جميع هذه النواحي في هذه المدة القليلة، وكذلك لا يمكن لشخص واحد أنْ يحيط بهذه الجوانب المتعددة دفعة واحدة، وكل مجال من المجالات السابقة وغيرها كذلك إلا ويحمل طابعًا عربيًا أو هنديًا لدى الطرف الآخر، وتختلف درجات هذا الطابع والتأثير من منطقة إلى أخرى.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

#### محلة الهندية العربية...





طرق التجارة بين الهند والعالم العربي

## المجالات التي نرى فيها المشاركة الثقافية بين الهند والدول العربية

وهناك مجالات عديدة تشترك فيها الهند والدول العربية فنذكر طرفًا منها كما يلي: 1- طرق تدريس العلوم الدينية قديمًا: بعد دخول الإسلام إلى الهند بدأ تدريس العلوم

## 

الدينية واللغة العربية في الهند، فأنشئت المساجد والمدارس التي تضمنت حلقات العلماء، وكذلك مدارس الأطفال في كل قرية تواجد فيها المسلمون، وهي تشبه ما يسمّى كتّاب القرية في الدول العربية، وكان يدرس فيها أبناء المسلمين وبعض أبناء الهندوس كذلك.

ـ بداية التدريس بالطريقة التقليدية المعروفة والمتشابهة كذلك وهي تعليم الحروف العربية أولًا ثم الكلمات ثم الآيات القصيرة ثم الطويلة، وكذلك طريقة حفظ القرآن الكريم.

ـ تدريس القاعدة البغدادية وهو مستمر إلى الآن في المدارس. وطريقة الكتابة على لوح الخشب المطلي بالطين واستخدام القلم الخشبي والحبر.

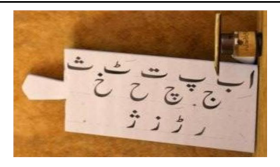


التدريس في مدرسة عربية



التدريس في مدرسة دينية هندية

## 



الحروف الأردية على اللوح الخشبي



الحروف الهندية على اللوح الخشبي



العبارة العربية على اللوح الخشبي

2ـ العادات والتقاليد المشتركة: تعتبر العادات والتقاليد من أهم الركائز التي تميز

| يوليو-سبتمبر 2023 | 292 | العرد:3 | المجلر:12 — |
|-------------------|-----|---------|-------------|
|                   |     |         |             |

### مجلة الهندية العربية... . . . . . . . . . . العلاقات الهندية العربية...

مجتمعًا عن الآخر، وهناك الكثير من الأمور المشتركة في هذه العادات والتقاليد في مجالات مختلفة مثل اللباس أو طريقة الحديث أو استخدام الكلمات وهناك أمثلة كثيرة أقدم بعضها أمامكم:

ـ لباس العروس: نلاحظ تشابهًا كبيرًا بين لباس العروس الهندية واللباس الشعبي للعروس العربية، والتزين بالحنة ونقوشها، والاحتفال بليلة الحنة، واستخدام الفل كزينة للرأس في جنوب السعودية.

وتتزين الفتيات والنساء في بعض مناطق جنوب السعودية بوضع اللون البرتقالي في مفرق الرأس، ويسمى الذرير ويكون لونه أقرب إلى البني الفاتح أو حسب الخلطة، ويستعمل الرشوش في نجد، وهو مشابه لما يسمّى بالسندور في الهند.

- أنواع الأقمشة واللباس: تستعمل في الطرفين كلمات متشابهة مثل: كرته، بجامة، جوتي، جيب، لحاف، جوخ وهو نوع من القماش ويسمى الجوت، دكة وهي قطعة من القماش كانت تستخدم لربط السروال، وهي عبارة عن قماش من القطن طولها متر أو أكثر، يدك السروال بها بواسطة مدك خاص لهذا الغرض. وحاليًا يستعمل مكانها المطاط.



اللباس الشعبي العماني

# مجلة الهندية العربية...



العروس العمانية باللباس الشعبي

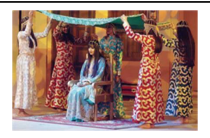


العروس الهندية



العروس الهندية بالحلي التقليدية

#### 



عروس عراقية



عروس هندية



بنات جنوب السعودية وزينة الفل للرأس



فتاة هندية بزينة الفل

### 



نقش الحناء الهندي



نقش الحناء العربي



المكحلة

3- الأطعمة والأكل والشرب: يعتبر الطعام والشراب من نعم الله تعالى ومن المقومات المهمة للحياة. وهناك أطعمة ومشروبات وأسماء مأكولات مشتركة بين

| يوليو-سبتمبر 2023 | 296           | العرو:3 | المجلر:12 — |
|-------------------|---------------|---------|-------------|
| -                 | $\overline{}$ |         |             |

#### محلة الهندية العربية...

الهند والدول العربية. أذكر على سبيل المثال لا الحصر:

- أسماء بعض المأكولات ومكوناتها، مثل شيش كباب وهو سيخ كباب في الهند، والبرياني المعروف بأنواعه المختلفة، والباذنجان، والبان وهو البان التنبول، ذكر أحد الأخوة العمانيين أنه يسمّى هكذا لديهم، وكذلك براتها وهو نوع من الخبز يعمل بالعجين والسمن البلدي. الشاي المعروف للجميع، والشربات ويسمّى شربت في الهند، والفلفل وهو (pilpil)، قرنفل (كرن فول)، روتي (الخبز الهندي).

والمخلل الذي يسمّى أشار بالهند، طريقة العمل مشابهة جدًا بوضع الفواكه أو الخضروات مع الخل والبهارات ووضعها تحت أشعة الشمس في زجاجات محكمة الإغلاق. والمربى تستخدم في المنطقتين وتصنع من الفواكة وتكون حلوة الطعم. ويطلق اسم الشيرة على الشراب الذي يصنع من السكر والماء ويستخدم في الحلويات. اليخني وهو نوع من الطبخ كان معروفا في مكة، وكان يصنع بحبات البصل ويطلق كذلك على مرق اللحم، وهو معروف كذلك في الهند. الحلوى العمانية التقليدية مشابهة جدًا مع الحلوى التي تصنع في ولاية كيرالا.



شیش کباب عربی

## مجلة الهندية العربية...



سيخ کباب هندي



البرياني العراقي



البرياني الهندي

## مجلة الهندية العربية... مـ . ـ . ـ . ـ . ـ . ـ العلاقات الهندية العربية...



المخلل العربي



المخلل الهندى

- النارجيلة والشيشة التي يدخن بها التبغ، كانت قاعدتها في الأصل من جوز الهند، وهو ناريل، ثم تحولت إلى الزجاج وهو الشيشة.



شيشة عربية

| يوليو- سبتمبر 2023 | 299 | العرو:3 | المجلد:12 — |
|--------------------|-----|---------|-------------|
|                    |     |         |             |

#### محلة الهندية العربية... . . . . . . . . . العلاقات الهندية العربية...



شيشة هندية تقليدية

4ـ العمائر وطرق العيش: يعتبر البيت أو المنزل هو المأوى الذي يلجأ إليه الفرد بعد يوم عمل طويل وشاق، وهو أحب الأماكن إلى قلب كل شخص. نجد تشابها في طرق البناء والتعمير وكذلك في مسميات كثير من الأجزاء التي يحتوي عليها البيت. أذكر هنا مثلًا:

- البيوت الشعبية ووجود الآبار داخل بعض البيوت الكبيرة، كلمة الروشان وهي روشندان في الهند، ودهليز وهو مدخل البيت، وصحن البيت، والديوان (العام والحاص) وهي القاعة المفتوحة للجلوس كما يذكر د. عبد الكعكي في مقاله (البيوت التقليدية القديمة في المدينة المنورة)، وأسماء أخرى للسكن والمعيشة مثل القلعة، والخيمة والدكان.

- كذلك كلمة التخت تستخدم في بعض الدول العربية للسرير، وأيضًا تختة كان يطلق في مكة على السبورة ولوح المنضدة.



قلعة صلاح الدين الأيوبي في القاهرة

العرون عروب العرون عروبي عروبي عروبي عروبي العروبي العروبي عروبي عروبي العروبي العروبي

#### 



قلعة آمير، جيبور، راجستهان، الهند



قصر البارون إمبان في القاهرة



معبد هندوسي في الهند

## مجلة العندية العربية...

ـ وجود أثار المعبد الهندوسي وهو معبد شيفا في منطقة مطرح في عمان، وكذلك بناء قصر في مصر على شكل معبد هندوسي وهو قصر البارون إمبان الذي بني في نهاية القرن التاسع عشر في القاهرة الجديدة..

إنّ ما ذكر من الأمور والكلمات المتشابهة بين الهند والدول العربية هو على سبيل المثال لا الحصر، ونحن نجد يوميا الكثير من الكلمات والعبارات والعادات المشتركة بحكم التعامل والاحتكاك مع الأخوة العرب. وهذا إن دلّ على شيء فإنما يدلّ على القرب والتآلف الذي يجمع الهند والعرب بالرغم من اختلاف اللغات واللهجات، والحاجة ماسة إلى أنْ نسعى جاهدين أكثر وأكثر للتفاهم والترابط فيما بيننا مما يكون فيه نفع للمنطقتين والشعوب والأجيال القادمة.

ISSN: 2321-7928

# صور وخواطر... من خلال رسائل ميّ

- د. هيفاء شاکري<sup>1</sup>

تمهيد: عندما بدأت الكتابة عن رسائل الأدباء والأديبات حيث قدّمت ثلاث حلقات عن هذا الموضوع بعنوان "أدب الرسائل نافذة على الشخصية الحقيقية، رسائل غسان كنفاني نموذجًا"، "الشعلة الزرقاء، لقاء الغرب بالشرق" و"صور وخواطر... من خلال رسائل جبران" ذكرت أنّ الرسائل هي المصدر الأهم لكشف ما يخبئه البشر في نفوسهم، وهي التي يبوح فيها كاتبها بمشاعره وأحاسيسه، وهي أصدق تعبير لما يشعر به دون أيّ قناع يخفي وراءه عواطفه، وأهدافه، خاصة إذا كانت هذه الرسائل لشخصية كتبت لشخص قريب أو صديق أو حبيب.

وهذه المقالة هي الحلقة الرابعة من هذه السلسلة، حيث نناقش فيها الرسائل التي أرسلتها الكاتبة والأديبة مي زيادة لأصدقائها ومعارفها وبعض الرسائل إلى جبران خليل جبران، حيث قرأنا رسائله لمي زيادة في مجموعة "الشعلة الزرقاء"، وقرأناها كذلك ضمن الرسائل التي جمعها السيد جميل جبر تحت عنوان "رسائل جبران، صفحات مطوية من أدب جبران الخالد".

أما الكتاب الذي نتناوله هنا فهو على نفس المنوال "رسائل ميّ، صفحات وعبرات من أدب ميّ الخالد".

عن الكتاب: كما ذكر فإنّ عنوان الكتاب هو "رسائل مي، صفحات وعبرات من أدب ميّ الخالد". جمع فيه جميل جبر رسائل ميّ وقدّم لها، يحتوي الكتاب على 95

<sup>1</sup> مشارك في التحرير وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

## *مجلــة الـــهــنـــــ* . ــ . ــ . ــ . ــ صور وخواطر... من خلال رسائل ميّ

صفحة تشتمل على 29 رسالة من ميّ إلى كل من:

| رسالتان     | باحثة البادية (ملك حفني ناصف) | .1  |
|-------------|-------------------------------|-----|
| خمس رسائل   | جبران خلیل جبران              | .2  |
| رسالة واحدة | لطفي السيد                    | .3  |
| سبع رسائل   | يعقوب صروف                    | .4  |
| رسالتان     | جوليا طعمة                    | .5  |
| رسالة واحدة | غريب                          | .6  |
| رسالة واحدة | جوزف زيادة                    | .7  |
| رسالتان     | الريحاني                      | .8  |
| رسالة واحدة | أسرة الريحاني                 | .9  |
| رسالة واحدة | سيدوني ريبر جير               | .10 |
| رسالة واحدة | أسبير واكيم                   | .11 |
| رسالة واحدة | الساعة التي فقدتها            | .12 |
| رسالة واحدة | الفتاة المصرية                | .13 |
| رسالة واحدة | ص، ر،                         | .14 |
| رسالة واحدة | فتاة رفيقة                    | .15 |
| رسالة واحدة | صديقة                         | .16 |

كما يشتمل على رسالتين موجهتين إلى ميّ من كل من باحثة البادية وأنطون جميل. والنسخة التي بين أيدينا من منشورات مكتبة بيروت، بيروت، لبنان في 1951م ويعتبر الكتاب من تأليف ميّ زيادة وقدّمه وكتب مقدمته جميل جبر والذي قدّم

## محلة الهند. . . . . . . . . . . . مور وخواطر... من خلال رسائل ميّ

أيضًا "رسائل جبران، صفحات مطوية من أدب جبران الخالد".

أما بالنسبة لمصادر هذه الرسائل ومآخذها فيذكرها جميل جبركما يلى:

| مي زيادة            | .2        | باحثة البادية                  | .1   |
|---------------------|-----------|--------------------------------|------|
| جميل جبر            | .4        | مي وجبران                      | .3   |
| جميل جبر            | .6        | أمين الريحاني، الرجل الأديب    | .5   |
| در أول عدد لها في 1 | زيدان وصا | لهلال: مجلة شهرية أسّسها جرجي  | ١7   |
|                     |           | سبتمبر 1892م                   | J    |
| ، وصدر أول عدد لها  | ب صروف    | لمقتطف: مجلة شهرية أسّسها يعقو | 8. ا |
|                     |           | 1876م                          | 5    |
|                     |           | لمحروسة: مجلة والدها           | ۱.9  |

عن ماري إلياس زيادة: ويذكر جميل جبر في مقدمة الكتاب نبذة عن حياة ماري زيادة من مولدها في ناصرة فلسطين عام 1886م، ودراستها في مدرسة عينطورة حيث دخلتها حين بلوغها الرابعة عشرة عام 1899م، وكانت قوية الشخصية، متفوقة في دراستها، حادة الذكاء إلى جانب كونها غريبة الأطوار في بعض تصرفاتها، فبالرغم من حبّها للهو والضحك والحركة إلا أنها كانت تميل إلى العزلة والخلوة لتتنهد وتشكو من آلام مخفية وقيد غير مرئي، وربما هذه هي العوامل النفسية التي أثرت على صحتها في نهاية عمرها فجعلتها فريسة الاكتئاب والحزن، وبعد الخروج من مدرسة عينطورة عام 1904م ذهبت إلى الناصرة حيث كان والداها يقيمان فيها، ثم انتقلت إلى القاهرة حيث ذهب إليها الوالدان للبحث عن فرص عمل أوفر، وكانت حالتهم المادية البسيطة سبباً في عدم تعرف المجتمع الراقي على ذكائها وموهبتها، ولم تسمح لها الموارد المالية البسيطة بالظهور في مجتمع يحسب للمال وصاحبه ألف حساب، وهذا

ما زاد من حرقة النفس وألم الروح وشكوى القلب، فعقدت العزم على أنْ تتحدى هذه الظروف وتحارب المجتمع وتلمع حتى ينبهر بهذا اللمعان كل من جهلها أو أنكرها. ولتحقيق هذا الهدف أكبّت على الكتب الأدبية وواصلت قراءاتها وتأملاتها ليل نهار بالرغم من تنبيهات والديها لها من النتائج السيئة للجهد العقلي التي قد تلحق أضرارًا بصحتها النفسية والجسدية. فكانت تقرأ مؤلفات لامارتين وكورناي وشلر وبيرون وشلى، وكذلك مدام دي سيفينيه وجورج صند، ومدام دي ستال. وكانت تتسائل دائمًا لم لا يمكن أنْ تكون مثل هؤلاء ولا ينقصها شيء من العزم والذكاء. وقد بدأت تكتب الشعر والنثر باللغة الفرنسية، وعلى عادة المجتمع في تلك الفترة حيث لم يكن هناك من النساء من تكتب باسمها الحقيقي وخاصة في الشرق والعالم العربي، وربما كانت تعتقد أنَّ اسمها لا يلفت انتباهًا، فقد اختارت لنفسها اسمًا مستعارًا له وقع موسيقي يثير الفضول، وهو اسم "إيزيس كوبيا"، ووقعت بهذا الاسم كتاباتها التي نشرتها في بداية مسيرتها التأليفية. وكانت واثقة بأنها ستحقق النجاح والسموُّ الذي تتمناه. وفعلًا حدث هذا بعد صدور "أزهار حلم" Fleurs De Reve، وبدأ الناس في الأوساط الأدبية المصرية يبحثون عن هذه الأديبة الشاعرة، ومن تكون! فكشفت عن شخصيتها وانطلقت مرفرفة جناحيها في سماء اللغة والأدب. ولكن نوبات الاكتئاب والقلق كانت تعاودها بين الحين والآخر، فعادت إلى عينطورة تتذكر طفولتها ثم ذهبت إلى لبنان ومكثت هناك فترة تكتب وتترجم، ثم عادت مع أهلها إلى مصر وهي تشكو الفراغ والألم والتيه. ولكنها بالرغم من ذلك واصلت الكتابة في مجلات "المحروسة" و"المقتطف" و"المقطم" و"الهلال" والصحف المصرية الأخرى، وجذبت شهرتها الكثير من أدباء عصرها، وبدأ الأدباء يرتادون صالونها الأدبي كل يوم ثلاثاء، وكان من بين هؤلاء طه حسين، أنطون جميل، شبلي شميل، يعقوب صروف، إبراهيم عبد القادر المازني، عباس محمود الغقاد، إسماعيل

صبري، خليل مطران، أحمد شوقي وغيرهم. وكان الحديث يدور بينهم حول قضايا العلم والفن والثقافة والتأليف. وخلال هذه الفترة تعرفت ميّ على جبران خليل جبران كتبت إليه أولى رسائلها في 29 من مارس 1912م. وقد مرّ ذكر طبيعة علاقتهما ورسائل جبران لمَّى في المقالات التي سبق نشرها. أ وقد التحقت ميّ بالجامعة المصرية لدراسة الفلسفة العامة والفلسفة العربية وعلم الأخلاق. وبعد إصدارها كتاب "باحثة البادية" قوبلت بالترحيب والتشجيع، مما زاد من ثقتها وأصدرت مجموعات أخرى منها: "ظلمات واسعة"، "بين المد والجزر"، "سوانح فتاة"، "الصحائف" و"كلمات واشارات". وألقت الخطب والمحاضرات في لبنان ومصر وخارجهما. ولكن وفاة صديقها المقرب يعقوب صروف وأبويها وجبران والريحاني أُثَّرت في نفسها كثيرًا. فعاد إليها شعورها بالاكتئاب والوحدة والعزلة، حيث خلا المنزل الذي كان في يوم من الأيام موردًا لعلماء الأدب والفن، خلا من كل ذي روح إلا هي. وحاولت مرة أخرى أن ترفه عن نفسها بالسفر إلى فرنسا وإنجلترا وسويسرا وايطاليا. ثم عادت إلى مصر وقامت بترجمة أعلام الفكر الإغريقي وتطالع وتؤلف. وعندما سافرت إلى إيطاليا مرة أخرى هروبًا من وحدتها ووحشتها، بدأ المرض العقلي يظهر عليها بسبب الهموم والقلق الذي كانت تعاني منه. حتى أنها كانت تتعب بالكتابة، فساعدتها سكرتيرة لها في ذلك. وبعد عودتها إلى مصر اشتد عليها المرض، وانتقلت إلى لبنان للعلاج ولكن لم يفدها وزاد عليها المرض وشدته، وفي النهاية عادت إلى القاهرة عودتها الأخيرة وضعف جسدها كثيرًا إلى أنْ فارقت الحياة في 17 أكتوبر 1941م.

أدب الرسائل نافذة على الشخصية الحقيقية، رسائل غسان كنفاني نموذجًا"، مجلة الهند، أبريل-يونيو 2022م، ص 186-196 و"الشعلة الزرقاء، لقاء الغرب بالشرق"، مجلة الهند، يناير-مارس 2023م، ص 260-269 و"صور وخواطر من خلال رسائل جبران"، مجلة الهند، أبريل-يونيو 2023م، ص 195-208

## *مجلة الهند*... . . . . . . . . صور وخواطر... من خلال رسائل ميّ

وهذه الرسائل هي نتاج الفترة التي عاشتها ميّ متنقلة بين البلدان المختلفة تبتُّ فيها آلامها ومخاوفها ووحدتها وأحلامها وأشواقها . وسنناقش الأمور التي تتحدث عنها هذه الرسائل بالتفصيل في الصفحات القادمة بإذن الله.

بين إيزيس كوبيا وباحثة البادية (مي وملك): كانت ميّ مهتمة بشؤون المرأة وقضاياها، وكذلك كانت ملك حفني ناصف، التي كانت توقع كتاباتها باسم باحثة البادية، وكانت ميّ توقع كتاباتها باسم إيزيس كوبيا كما سبق الذكر، وهما مولودتان في نفس العام 1886م، فهما من نفس الفئة العمرية، وكذلك كانت اهتماماتها مشتركة. وصدفة أخرى جمعتهما حتى في تاريخ يوم الوفاة، فكلتاهما توفيتا في 17 أكتوبر مع اختلاف سنة الوفاة، حيث توفيت الباحثة عن عمر صغير لم يتجاوز الثانية والثلاثين. وقد ألفت مي كتابًا عن الباحثة وجهودها في سبيل إرساء المكانة الصحيحة للمرأة في المجتمع، وتأليفها لهذا الكتاب الذي قوبل بالترحيب في الأوساط الأدبية المصرية وخارج مصر، دليل واضح على تأثر ميّ بالباحثة وتقديرها لها ولجهودها. ونسخة الكتاب الذي بين أيدينا هي من سلسلة كتاب الهلال الصادرة من دار الهلال بعنوان "باحثة البادية وعائشة التيمورية" إصدار عام 1999م.

وفي مجموعة الرسائل هذه نجد رسالتين من ميّ كتبتهما لباحثة البادية، ورسالة من الباحثة لميَّ. تقول ميَّ في الجزء الأول من كتابها "باحثة البادية": في مثل هذا الشهر (يناير) منذ سنوات خمس اجتمعت بباحثة البادية للمرة الأولى، كانت تقضى فصل الشتاء في حلوان، وقد دعتني إليها على غير معرفة سابقة سوى معرفة القلم. بعد أنْ تبادلت واياها بعض الرسائل في الصحف السيارة". أوكانت مي قد كتبت رسالة لساعتها التي فقدتها وقد نشرت هذه الرسالة في مجلة "المحروسة"، وطالعتها الباحثة وتأثرت بها. وتذكر مي أنّ الباحثة كتبت إليها تقول: "إني وجدت ساعتك المفقودة

<sup>1</sup> باحثة البادية، مي زيادة، دار الهلال، ص 19

## مجلة الهند ... . . . . . . . . . . من خلال رسائل ميّ

والتقطتها، رأيتك ترثينها بحرقة فجئت لأمسح دموعك لأني أحبّ دائمًا أنْ أمسح دمعة المحزون، تعالي إليّ لتأخذيها فإنها أحست بشوقي لرؤيتك، فأتت تقدمة لمجيئك وتعارفنا، عثرت علي وعثرت عليها لنؤكد لك أنك وجدت الصديقة التي لا تخون". ثم تذكر ميّ في كتابها ذهابها إلى الباحثة ووصفت غرفة الاستقبال والجو الذي ساد لقاءهما الأول من المرح والضحك والأحاديث الجدية التي دارت بينهما في قضايا الأدب ومكانة المرأة وتقاليد المجتمع.

ويذكر أنّ الرسائل المذكورة في المجموعة تم تبادلها قبل لقائهما. فالرسالة الأولى كتبت عام 1902م، وتتحدث فيها ميّ عن تعرفها على اسم الباحثة قبل المعرفة الشخصية، واتخذت من ذكرها عنوانًا لنهضة المرأة المصرية حتى قبل الاطلاع على مقالاتها، لأنّ الناس كانوا يثنون على الباحثة جهودها في سبيل إصلاح إوضاع المرأة، ثم تذكر أنها عثرت على مجموعة كتابات الباحثة وأكبّت عليها قراءة لساعات طويلة مستلهمة معاني الكلمات المكتوبة واستكشافًا للنفس المفكرة المتوجعة التي خطت هذه العبارات. وقد تحدّثت ميّ في رسائلها إلى الباحثة عن تقديرها لجهودها وإجلالها لصفحات كتاباتها. وتشجعها على المضي فدما فيما تراه مناسبًا لرفع مستوى ومعنويات الجيل الجديد بشكل عام والمرأة بشكل خاص. تقول مي: "ضمي يدك البارة إلى الأيدي التي تحاول رفع هذا الجيل من هوة الحيرة والتردد، ساعدي في تحرير المرأة بتعليمها واجباتها. إنّ صوتًا خارجًا من أعماق القلب، بل من أعماق الجراح كصوتك، قد يفعل في النفوس ما لا تفعله أصوات الأفكار". 2

وقد شكرتها على مساعيها ومبادراتها لأجل تحسين أوضاع تحسين المرأة، وأنّ وجود مثل هؤلاء النسوة ضروري لبناء الوطن ورخائه: "فهنيئاً لوطن يضمّ بين أبنائه مثيلاتك،

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 19

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> رسائل می، مکتبة بیروت، ص 14

## *مجلة الهند*... . . . . . . . . صور وخواطر... من خلال رسائل ميّ

وهنيئًا لصغار يستقون وعود الهناء من ابتساماتك ويسكبون حياتهم في قالب حياتك". أ ونرى ميّ دائمًا تشجع البادية على المضي قدمًا في مسيرتها الإصلاحية ورفع الصوت وعدم اليأس والصراحة في الكتابة وقول الحق والمجاهرة وعدم الصمت.

وتمنت ميّ أن تذكر بالخير والثناء بعد موتها مثل ما تذكر باحثة البادية، ففي رسالة إلى يعقوب صروف في شهر فبراير عام 1919م، أي بعد وفاة الباحثة كتبت تقول: "لا شك عندي أنّ كل كاتب يتمنى أن يكون له من يذكره في هذه الصورة بعد موته، وأتمنى أن ينالني ما نال باحثة البادية من حسن الحظ لأن المخلصين قليلون حتى بعد موت الكاتب". 2

قضية المرأة والرجل: ناقشت مي في كتاباتها قضية المرأة والرجل، وكانت دائمًا تدعو إلى تحسين أوضاع المرأة بتعليمها ومنحها الوعي الذي من خلاله تتعرف المرأة على حقوقها ويعترف الرجل بمكانتها. وكان من رأيها أنّ الرجل لا يمكنه أنْ يبلغ إلى نور الوجدان النسائي إذا كتب، لأنه يكتب بفكره، وبأنانييته وقساوته. أما المرأة فتحيا بقلبها وبعواطفها وبحبها. وقد اعترفت اعترافًا ساذجًا صادقًا حسب رأيها حين قالت: "الفتيات لا يداعبن القلم إلا لينثرن الدموع، أو ليصورن الابتسامات. وما تجاوز ذلك علامات استفهام متتالية وان لم ير فيها من الاستفهام شيئًا". 3

وضمن مناقشتها لقضية الرجل ذكرت كيف وجدت الرجال يتقبلون أقوال الباحثة بنظرة الفخر وابتسامة الإعجاب. لأنهم يطربون لتصريح النساء بأنهم ظلمة مستبدون، ولقد آنست ذلك في ملامح كل من قرأ مقال الباحثة أمامها من "أسيادنا الرجال". وقد قالت أسيادنا مراعاة بل تحفظا من أن ينقل حديث النساء إلى الرجال فيظنوا أنّ النساء يتآمرن عليهم، وذكرت متهكمة طبعًا بأنّ كلمة أسيادنا تخمد نار غضب

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 310 \_\_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 15

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص  $^{2}$ 

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 13

## مجلة الهند ... . . . . . . . . . . من خلال رسائل ميّ

الرجال. فالرجل في رأيها يسر ويرجو ويريد أن تشعر المرأة باستبداده لأنه يظن أنّ الاستبداد هو السيادة الحقيقية، وهي مقياس ذاتيته لتي يريدها أن تكون كبيرة. وتتساوى في نظره المرأة الراضية عن سيادته أو المتمردة عليها، بل ربما يؤثر الرجل التمرد على الإذعان، لأنه يشعر بالسيطرة الكاملة عليها كلما زاد تمردها. والرجل في رأيها "ملك متداع عرشه، لأنّ ريح الفوضى تهب عليه من كل جانب، وخطوات الارتقاء النسائي تتوالى متكاثرة متمكنة مع مرور الأيام".

ولكنها تعود فتعترف بالعلاقة بين الرجل والمرأة والتناسق الذي يجب أن يتحلى به المجتمع، فالرجل هو الأب والأخ والصديق والزوج، فإذا سقط، سقطت المراة معه، وإذا ارتفع صارت المرأة بارتفاعه عظيمة، ولذلك هي تريد له الخير وتجتهد في تأييد دولته ولكن بشرط، وهو أن ينصب الرجل عرش المرأة بقرب عرشه، وأن يسمح لها بأن تقف إلى جنبه وقفة المثيل بجوار المثيل، ثم تقول بكل وضوح ما تطالب به: "نريد أن نكون متساويين في الحقوق الأدبية والعمرانية، ما دمنا متساويين في الواجبات والمسؤولية. بل إنّ واجباتنا ومسؤوليتنا يفوقان ما عليه من مسؤولية وواجب".

ثم تبين دور المرأة المهم في حياة الرجل ودور الرجل في حياة المرأة فالرجل إن أراد استعباد المرأة فكأنه منتحر، ولا يجد الرجل إلا المرأة حيث هي التي تساعده على التخلص من الشوائب الشائنة وتحثّه على إنماء شخصيته المخصبة. وكذلك الرجل هو الذي يهدي المرأة إلى واجباتها ويضع في ضعفها القوة حسب رأيها.

العادات والتقاليد القديمة: كانت مي بالرغم من مناداتها بالمساواة بين الرجل والمرأة والكتابة عن قضايا المراة والتعليم ووجوب حصول المرأة على مكانتها التي تستحقها في المجتمع، إلا أنها كانت تؤمن ببعض العادات والتقاليد القديمة التي كانت ومازالت

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 311 \_\_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 24

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 25

سارية في المجتمعات الشرقية بشكل عام والمجتمع العربي بشكل خاص. وقد سبق ذكر رواد صالونها والعلاقة التي كانت تربطهم بها، ولكنها كانت تعتبر هذه العلاقات روابط فكرية، ولم تفاتح أحدًا بمشاعرها إلا جبران، وذلك بعد خوف وتردد كبيرين، وقد سمت علاقتها به، علاقة أدبية فكرية. كتبت في رسالة إليه في 6  $^{1}$ ديسمبر $^{1920}$ م: "أما صدق القائلون أن صداقة الرجل والمرأة رابع المستحيلات". وكان لها رأي خاص يختلف عن رأي جبران في قضية الزواج، فقد اختلفت معه بالرغم من احترامها لفكره ومبادئه، فوافقته حين طالب بأن تكون للمرأة الحرية المطلقة في انتخاب زوجها كالرجل تمامًا، وأن لا تخضع في ذلك ما يختاره لها الجيران والمعارف، ولكن بعد الزواج يجب أن تتقيد بهذه الشراكة العمرانية وواجباتها تقيدًا تامًا. جاء هذا الموقف بعد أنْ طالعت ميّ "الأجنحة المتكسرة"، حيث ذكر جبران قصة سلمي كرامة بطلة القصة وكيف أنها قيدت بسلاسل ثقيلة من قبل المجتمع لتعيش مع زوج لم تكن تحبه. وتعترف ميّ بأنها في الحقيقة سلاسل ثقيلة، لكن حبكتها الطبيعة التي جعلت المرأة ما هي، فإذا وصل الفكر بتطوره وحداثته إلى كسر قيود الاصطلاحات والتقاليد، فلن يكسر القيود الطبيعية لأن أحكام الطبيعة فوق كل شيء في رأيها. واعتبر أنّ اجتماع المرأة بحبيبها دون علم زوجها، مهما كان هذا الاجتماع طاهرًا، تخون زوجها وتخزن الهيأة الاجتماعية التي هي عضو فعال ونشط فيها. "عند الزواج تعد المراة بالأمانة، والأمانة المعنوية تضاهي الأمانة الجسدية أهمية وشأنًا. عند الزواج تتكفل المراة بإسعاد زوجها، وعندما تجتمع سرًا برجل آخر، تعدُّ مذنبة إزاء المجتمع والعائلة والواجب". 2 وتساءلت مستنكرة إن كان يصح لكل امرأة لم تجد في الزواج السعادة التي كانت تحلم بها حين كانت فتاة، أن تتخذ لها صديقًا غير زوجها؟!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 55

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 17

ولكنها من جهة أخرى تعتقد أنّ صخور التقاليد القديمة تدمي الأقدام الجديدة للأجيال القادمة، وكلما حاول الحيل الجديد أنْ يمدّ يده للمس الأشياء التي تعتير حلقة وصل بالحياة العظيمة، جرحتها أشواك الاصطلاحات. والسبب الأكبر في ذلك يعود حسب رأي ميّ إلى أنّ العوائل والأسر ما زالت على ما كانت عليه من الالتزام بالعادات والتقاليد القديمة المتوارثة، وكذلك أفكار الجيل الجديد لم تتغير إلا قليلًا. وأصبح شباب الجيل حائرًا بين تيارات معاكسة دائمة الاضطراب لا يدري ما يفعل.

بعض القضايا الأدبية: ناقشت مي مع بعض أدباء عصرها الكثير من القضايا الأدبية التي كانت تشغل هؤلاء الأدباء، وصالونها الأدبي في مصر الذي كان يعقد كل يوم ثلاثاء خير دليل على ذلك، والذي يقول عنه إسماعيل صبري الذي اضطر للغياب عن المجلس ذات مرة:

روحي على بعض دور الحي حائمة كظامئ الطير تواقًا إلى الماء إن لم أمتع بمي ناظريّ غدا أنكرت صبحك يا يوم الثلاثاء ونرى نموذجًا لهذه النقاشات الأدبية والفكرية في رسائلها أيضًا. فقد أبدت رأيها عن الصحف والمجلات في رسالة إلى الدكتور يعقوب صروف، واستطردت على مقال كتبه عن نقد الكتب في عدد فبراير في مجلة "المقتطف"، وقد كتبت هذه الرسالة في شهر مارس عام 1923م، تذكر فيها أنها لم تكن تقصد مجلته عندما تحدثت عن قصور الصحف، وكذلك لا تقصد أيّ مجلة تقوم بواجبها الذي فرض عليها، فنجد فيها معلومات عن الكتب والنشرات والمجلات والأعداد الممتازة من الصحف كل شهر، وهو كلام كله ذو فائدة، وهي بذلك ترضي الواجب العلمي، ثم ردت على ذكره للصحف الأجنبية بأنه من الأفضل أن لا نتباحث في هذه القضية، لأن لهذه الصحف شأنها الخاص في التفاهم مع جمهورها، وهي تعمل حسب بيئتها، ولأننا أي

المجلد:12 العدو:3 العد

## مجلة الهند ... . . . . . . . . . . مور وخواطر... من خلال رسائل ميّ

الكتاب العرب بعيدون عنها ونجهل أهدافها وأغراضها، فالحديث عنها يعتبر تطفل منها. ويضاف إلى ذلك وعلى حسب قول مي: "وعلى كل، فليس كل سار في الغرب جديرًا بالاقتباس في الشرق دون مراعاة الحاجة المباشرة". أ

وبينت حاجة الجمهور للاطلاع على حركة التأليف والترجمة في البلاد، في الموضوعات الفلسفية والعلمية والاجتماعية والتمثيلية والأدبية، وكيف يمكن للمرء أن يعلم بصدور ما يهمه من الكتب سواء للعمل أو كسب الرزق أو الفائدة الفكرية أو التفكه وإرضاء الرغبة والاستمتاع. فالهدف الأصلي من الصحف السيارة هو إيصال الأخبار إلى الجمهور وإطلاعه على ما يجري في بيئته وفي العالم من الشؤون والحوادث، فإن لم تقم بواجبها فمن يكون الرسول وحلقة الوصل بين المؤلف والجمهور الذي كتب له هذا المؤلف. وربما كانت تقصد بعرض هذه القضية أن تنشر الصحف والمجلات العامة تعارفا لما ينشر خلال الشهر من الكتب والمؤلفات حتى يتعرف عليها القراء ومن ثم يقوموا بالاطلاع عليها وقراءتها.

وانتقدت مي وسخرت من نوعية الأخبار التي تنشر في الصحف: "تعلم الصحف جيدًا الغاية من وجودها والسر من نشرها، فتراها تذيع أمثال الأخبار التالية: (تشاجرت زينب بنت علي في الحرنفش مع جارتها المدعوة حنيفة بنت أحمد السقا، فتضاربتا وجرحت أحدهما الأخرى جرحًا طفيفًا في يدها تقتضي معالجته يومين كاملين)".2

وبينت كذلك مسؤولية الصحفي حيث "يتحتم عليه وليس له الخيار في ذلك، أن يذكر في صحيفته كل كتاب يرسل إليه، أما الركون إلى الإغضاء فإجحاف في حقوق المؤلف، إجحاف في حقوق الجمهور الذي له أن يطلع قوائم ما تنتجه أفراده، واجحاف في حقوق الصحافة ذاتها...".3

المجلر:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 314 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 61

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 63

وفي رسالة أخرى إلى يعقوب صروف في يناير 1919م أبدت رأيها في التعلم في المدارس والجامعات، فالقاعدة التي كانت تؤمن بها مي هي أنّ المرء بادئ أبدًا مهمًا كبر علمه، واتسعت معارفه. وقد اعتبرت الكليات كتاتيب تعلم المبادئ والمبدئيات. فالمدارس الابتدائية تعلم القراءة، وكذلك الكليات والجامعات، فإن كانت المدارس تعلم الطلاب كيف يكونون كلمات وعبارات من الحروف، فالكليات تعودهم على تحويل هذه الكلمات والجمل إلى المعاني والأفكار. في المدارس يتعلمون أبجدية اللغة، وفي الكليات أبجدية العلم، والذي تعتبر في لغة مي أبجدية الحياة والنور. ولكنها تأسفت بأنه بالرغم من كثرة عدد الجالسين على مقاعد الجامعات، إلا أنّ عدد العقول المتنبهة والأيدي التي ترفع مصباح العرفان نادر جدًا.

وفي نفس الرسالة ذكرت رأيها وإعجابها بالهدية التي أرسلها إليها وهي مجلة "المقتطف"، وقد نسبتها إلى نفسها بقول: "مقتطفي"، وفي أحد الأجزاء طالعت صورة رجل صاحب أوسمة كثيرة على صدره، فقالت في نفسها إنّ أوسمة يعقوب صروف فوق جميع الأوسمة جمالًا. فكل سنة من السنوات التي تصدر فيها مجلة "المقتطف" هي وسام خالد على صدره، لا يصدأ حديده ولا تفسد درره، بل فيه نور ممتدّ على مرّ الدهور، تقول وهي تصف المجلة بأسلوبها البريء: "كلما عكفت على مطالعته رأيتني طفلة صغيرة، وخلتك نبيًا يقودني بيدي في حديقة فكرية، أشجارها من غرس نشاطك، وأثمارها حركات قلمك، والأطيار المغردة على أفنانها خيالات أفكارك، فما أبصر ثمرة أو شجرة أو زهرة، إلا سألتك: أهي من صنعك؟ فتضحك أنت من سذا جتي...".1

رأيها في تحرير المرأة والحجاب: من المعروف أنّ ميّ كمعاصرتها الباحثة كانت تؤيد تحرير المرأة وتنادي بمنحها مكانة متساوية مع الرجل في المجتمع، ولكن كان لها

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ لعرو:3 \_\_\_\_\_\_ عرويو-سبتمبر 2023

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 39

## مجلة الهند ... . . . . . . . . . . مور وخواطر... من خلال رسائل ميّ

رأيها الخاص في هذه القضية. فقد رحبت بالحجاب مادامت المرأة تعيش في وسط لا يعرف كيفية معاملة المرأة. وقد بررت للرجل كلامه ونظراته لأنّ رجل اليوم هو صنع امرأة الأمس، لأنّ أم الأمس لم تعلّم ابنها كيف يعامل المرأة ويحترمها، وهي أيضًا لا ذنب لها في ذلك لأنّ جهلها بمبادئ تربية الرجل ليس إلا نتيجة إتفاق أبيها وزوجها على جعلها عبدة وغير متعلمة. وقد خاطبت ميّ الفتيات الصغيرات والنساء مثل ما فعلت الباحثة، وخيرتهن بين أن يكن ملكات أو عبدات، فالمرأة تصبح عبدة بالكسل والتواكل والغضب والثرثرة والاغتياب والتطفل والتبذل، ومن ناحية أخرى تعتبر ملكة بالاجتهاد والترتيب وحفظ اللسان والصدق وطهارة القلب والفكر والعفاف والعمل المتواصل، تقول: "فأيهما تختارين؟ إذا اخترت الملك فروضي نفسك على المكارم منذ الساعة، لأنّ الملوك يسلكون طريق العز منذ الصغر". أ

ذكر أدباء كبار: نجد من ضمن الرسائل ذكرًا لأدباء كبار وخاصة الغربيين، وهذا بحكم قراءاتها ومطالعاتها وكذلك كتاباتها باللغات الأوروبية، فتذكر مطالعة مراسلة شيقة بين الفيلسوفين الكبيرين فولتير ودالمبير تتحدث عن دائرة المعارف الفرنسية، حيث كان فولتير منفيًا في سويسرا ودالمبير وكذلك ديدرو في باريس يقومان بالتعاون مع الكتاب الآخرين بإعداد دائرة المعارف الفرنسية، ومعهم كذلك فريدريك الكبير الذي كان يشجع العلماء والفلاسفة في الوقت الذي كانت الملكية الفرنسية تطاردهم وتنفيهم وتحرق مؤلفاتهم، وعندما فرضت الرقابة قبلوها مرغمين، وكان المراقبون أجهل الجهلاء يحذفون كل ما لا يفهمون، ولم يكونوا يفهمون شيئًا، وكانت مراسلتها في سبيل العظمة الفكرية ورغبة في خدمة المصلحة العامة وكره للجهل والدعوى والاستبداد، وكذلك كانا يتعرضان له، ويتأسفان على غباوة الأغبياء، وكأنها كانت تشعر بمعاناتهما: "وما أقل كلمات المرارة الخارجة من قلبيهما المؤبية، وكأنها كانت تشعر بمعاناتهما: "وما أقل كلمات المرارة الخارجة من قلبيهما

المصدر نفسه، ص $^{1}$ 

المجلد:12 العددة: 316 يوليو-تسبتمبر 2023

## مجلة الهند ... . . . . . . . . . . من خلال رسائل ميّ

المصدوعين. وما أعذب كلمات المؤاساة من قلميهما القادرين الملجمين وما أبعد نقطة يدركها فكراهما في مدى المستقبل المنبسط أمامهما". أ

الحنين إلى الوطن: كما ذكر فقد ولدت ميّ في الناصرة في فلسطين، ولكنها انتقلت بعد قضاء طفولتها في عينطورة بلبنان إلى مصر. وكانت تنتقل مع والدها بين لبنان ومصر. وكذلك زارت لبنان للاستجمام والعلاج في فترة المرض. وعلى الرغم من الظروف الصعبة والمعاناة التي واجهتها إلا أنها كانت تشتاق إلى وطنها أحيانًا في الغربة. ونجد هذه المشاعر قد ظهرت في بعض رسائلها. ففي رسالة إلى الأديب أمين الريحاني والتي كتبتها من القاهرة في 15 أغسطس 1939م نجدها تقارن صوت الناقوس وترنمه في القاهرة بذلك الذي كانت تسمعها في لبنان. فلم تعجبها الترنيمة المصرية لأنها إفرنجية ومتحضرة أروستقراطية. والتي لا تلبث أن تنتهي بعد دقيقة أو دقيقتين. أما الترنم اللبناني قتصفه قائلة: "فأين منها شدو الأجراس اللبنانية، ذلك الشدو الشرقي البلدي الديمقراطي، ينطلق من كل صوب في الأعالي والأداني، ويجتاح كل حيز من أقطاب الأفق، مازجًا أصداء القمم بأصداء الوديان، حتى ليملأ العواء عزيفًا وحنينًا ساعات طويلات وينسج من شتيت أنغامه سيمفونيا لبنانية ولا "سيمفونيات بيتهوفن". 2

كانت تتخيل أنها انتقلت في تلك اللحظة إلى قرية الريحاني، تجلس على سطيحة عمو سلمون، تشهد من هناك غروب الشمس الجميل على وقع رنين الأجراس، وأنها فعلا هناك تعيش اللحظات على مهل وتستمتع بكل ثانية من المتعة الفنية وحرية الحركة، ما يكفيها لعام كامل، وتصف لبنان بـ(لبناني الحبيب المحبوب) بالرغم مما عانته هناك خلال ثلاث سنوات من السجن في مستشفى الأمراض العقلية والضغط وغدر الأقارب، إلا أنها بقيت واثقة بطبيعة الخير في الإنسان، وكانت تستغرب هذا من

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 317 \_\_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 45

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 76

نفسها، فكيف يمكن لشخص بعد أنْ واجه كل هذه الصعوبات أنْ يؤمن بعدل الحياة شغوفًا بكل صنوفها، تنزع إلى كل مثل سام، ويكانت تشعر أنّ نشاطها وعمرها يتجددان كل صباح مع شروق الشمس.

والجدير بالذكر هنا أنّ أمين الريحاني قد جمع بعض الإثباتات التي اتهم من خلالها أقارب وورثة مي بالسيطرة عليها والغدر بها طمعًا في إرثها. وجمع في الملف مقالات كتبها بنفسه، ووثائق ومدونات وشهادات ورسائل تتعلق بحكاية مي وقصة حياتها. والملف في الأساس رد من الريحاني على الإشاعة المتحدثة عن علاقة عاطفية بينه وبينها، وأنه كان له دور في الظروف التي مرّت بها. ولكن تأخر نشر هذا الملف على شكل كتاب حيث إنه لم ينشر إلا بعد مرور تسعة وثلاثين عامًا على موت مي وأربعين عامًا على موت أمين الريحاني. نشر الكتاب بعنوان "قصتي مع مي" من المؤسسة العربية للدراسات والنشر في بيروت، لبنان عام 1980م.

النقد الموجه إليها والرد عليه: كانت مي عزيزة النفس لا ترضى على نفسها النقد والاتهام إلا إذا كان حقًا، وترد وتدافع عن موقفها ليس تمسكًا برأيها مصرة عليه، بل كانت توضح السبب في اختيارها موقفًا معينًا. فعندما اتهمها يعقوب صروف بأنها تفكر بلغة أوروبية قبل أن تبدي رأيها باللغة العربية، ردت عليه بأنه لم يسمح لها بالاحتجاج، وأنّ دفاعها عن نفسها غير مجد مهما ذكرت بإخلاص أنها حينما تكتب بالعربية فإنها تفكر بها أيضًا. أما تفكيرها باللغة الأجنبية فلا يأتي إلا عرضًا مثلها يفعل بالمحبيع إذا كتبوا عن شخص أو شيء، فيستحضرون اللغة التي كانت مستعملة في الوقت الذي رأوه أو سمعوه فيه لأول مرة.

وهي تبرر لنفسها استخدام اللغات الأجنبية لأنها تعلمتها قبل العربية. ثم تقول متسائلة: "ثم ما لي أنا أشرح ميولي وأبرر سروري اللغوي إذا كان هناك من يستحق الملام، فأنت هو. أنت الذي تنصلت من الأسجاع والحواشي والزوائد يوم كانت هذه روح

## مجلة الهند ... . . . . . . . . . . من خلال رسائل ميّ

العصر. لو أردت أن أقلّد أحدًا لقلدتك، لكني أكره التقليد الذي يشوه المقلد، ويمسخ المقلد. وأنا أحب أن أكون أنا، أنا في كتابتي". أ

وردًا على إحدى رسائل جبران، والتي اتهم فيها بأنها (مذنبة)، لأنها تخفي كل شيء وراء القناع، وتثقب بالمسمار كلما مدّ إليها يدًا. واعترفت له بأنها فعلت ذلك متعمدة، لأنها تعمدت قطع الأسلاك الخفية التي تغزلها يد الغيب وتمدها بين فكرة وفكرة وروح وروح. وتعمدت كذلك صرفت المعاني ومسخت الأسئلة وضحكت عند الكلمات التي تملأ العينين دموعًا حسب تعبيرها. تقول لجبران مبررة عدم الرد علي رسائله لفترة طويلة والاعتراف بحبه وتقديره: "وهل كان لدي وسيلة أخرى لأحولك عن هذا الموضوع وأذكرك أني وحيدة أبوي؟ قد لا يكون في العائلة الغربية إلا ولد واحد، فيقذفون به من إنكلترا إلى الهند، أو فتاة واحدة فترحل من فرنسا إلى الصين بلا جلبة ولا ضوضاء، ولكن أين نحن من هؤلاء، ونحن شرقيون". وحيدة الصين بلا جلبة ولا ضوضاء، ولكن أين نحن من هؤلاء، ونحن شرقيون". وحيدة المحيدة ولا ضوضاء، ولكن أين نحن من هؤلاء، ونحن شرقيون". وحيدة الصين بلا جلبة ولا ضوضاء، ولكن أين نحن من هؤلاء، ونحن شرقيون".

الحديث عن نفسه وأحلامه: ولأنّ الرسائل هي الوسيلة التي يعبر فيها الكاتب عن مشاعره بكل صدق، نجد ميّ كذلك تبث في هذه الرسائل أحلامها وآلامها وما كانت تعاني منه أو تشعر به. ففي رسالة إلى نسيبها الدكتور جوزف زيادة من القاهرة في 28 سبتمبر 1935م تعتذر له بعدم كتابتها منذ مدة طويلة، وأنها كلما حاولت الكتابة تشعر بشيء غريب يجمد حركة يدها ووثبة الفكر لديها. وتعبر له عما تشعر به مشاعر غريبة لا تعلم تفسيرها، فهي تتعذب داخل نفسها عذابًا شديدًا ولا تعرف السبب، وتخبره بمرضها وآلامها التي لم تشعر بمثلها من قبل. وكلما سألت أحدًا عن سبب معاناتها قال لها بأن هذا لا شيء وأن هذا وهم تمكن من نفسها.

وتخبره كذلك أنَّ المصائب قد تراكمت عليها في الفترة الأخيرة والشعور بالوحدة قد

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 48

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 54

## مجلة الهند ... . . . . . . . . . . من خلال رسائل ميّ

هاجمها بشدة، فاتجهت إلى مكتبتها تكتب وتقرأ كالمحكوم عليه بالأشغال الشاقة لتنسى فراغ مسكنها وتنسى كل ذاتها.

ونجدها في نفس هذه الفترة تعترف بلجوئها إلى التدخين وهي العادة التي أساءت إلى صحتها بشكل واضح: "إنه ليدهشني حقًا كيف أني استطعت أنْ أكتب هذه الرقيمة. ولعل الفضل في هذا يعود جزئيًا إلى اللفائف التي أدخنها ليل نهار- أنا التي لا عهد لي بذلك- أدخنها لتضعف قلبي، هذا القلب السليم المتين الذي لا يزال يقاوم". أ

وهكذا رأينا أننا من خلال الرسائل السابقة تعرفنا على الكثير مما كان يدور في حياة مي من الأحداث والظروف وماذا كان موقفها إزاء هذه الأمور، رأيناها تقف صامدة تدافع عن المرأة ولكن ليس كما يريد الغرب بتجرده المرأة من حيائها ورقتها حشمتها، إنما طالبت بحرية المرأة وحقوقها مع الحفاظ على كرامتها وعفتها. كما تعرفنا على آرائها في الفنون والأدب والكتب والمجلات والصحافة، كما أننا تعرفنا على أمور شخصية للأدباء الذين كانت تراسلهم مي قلما نجدها في الكتب والمقالات التي تكتب لتعريف بهم، وتعرفنا على أسلوب كتابة مي وكيف أنها كانت رقيقة الكلمات ناعمة المشاعر حين حديثها عن الحنين والعاطفة والشعر والفن، ولكن لغتها كانت تتحول إلى لغة قوية حال حديثها عن قضية من القضايا الاجتماعية أو الفكرية أو الدفاع عن النفس أو تشجيع للشباب والفتيات على أمر معين.

وإذا تحدثنا عن القيمة الأدبية لهذه الرسائل فخير دليل عليها ما قاله عنها أنطون جميل، نذكر قوله في النهاية حتى يبقى شهادة في حق امرأة جاهدت طويلًا من أجل قضيتها ولكن معارفها وأقاربها لم يهتموا بها في المراحل الأخيرة من حياتها، وفي الوقت الذي كانت فيه في أمس الحاجة إلى من يفهمها ويساندها في معاناتها.

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{1}$ 

## مجلة الهند ... . . . . . . . . صور وخواطر ... من خلال رسائل ميّ

يقول أنطون: "رسائل مي يجب الاحتفاظ بها لأنها نوع جميل من أدب الرسائل في الأدب العربي، ففي الأدب الفرنسي رسائل لأمثال فلوبير وفولتير وغيرهما. وفي هذه الرسائل تستطيع دراسة الكاتب أكثر من دراسته في مؤلفاته. وعندي لمي بضع رسائل أعتز بها لأنها أثر باق من آثارها. ورأيي أن تجمع رسائلها إلى من اتصلوا بها، وتنشر في كتاب خاص، ففيها ولا شك ثروة كبيرة، وتراث أدبي نفيس".

المصدر نفسه، ص 10

ISSN: 2321-7928

# واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند (دراسة تعريفية)

- د. محمد قمر الدين<sup>1</sup>

الملخص: إنّ للمخطوطات أثرًا ملموسًا في تطوير العلم والمعرفة وفي إغناء الثقافة والتقدّم الحضاريّ، والهند دولة عظيمة بالنسبة لتواجد المخطوطات في أحضانها وصيانتها أيضًا، والجامعة الإسلامية "دار العلوم بديوبند" (الهند) هي واحدة من المراكز الهندية التي تحتضن مخطوطات كثيرة قيّمة في لغات عديدة وحول موضوعات مختلفة، وبالإضافة إلى المخطوطات باللغة الأردية والفارسية توجد في مكتبة دار العلوم بديوبند مخطوطات كثيرة باللغة العربية في علوم وفنون مختلفة، بما فيها التفسير وعلومه، الحديث وأصوله، السيرة والتاريخ، الفقه وأصوله وما إلى ذلك، وهذا المقال سيقدّم دراسة تعريفية لبعض المخطوطات العربية التي توجد في مكتبة الدار، ببيان وصفي من كل علم وفن وموضوع، وذلك على سبيل المثال لإبراز القيمة العلمية لمكتبة الدار ومخطوطاتها، وليكون ذلك إطلالة للباحثين.

الكلمات المفتاحية: المخطوطات، المخطوطات العربية، مكتبة دار العلوم ديوبند، الهند، المخطوطات في الهند.

الهند دولة عظيمة، هي دولة العلم والثقافة، نشأ فيها علماء كبار، وترعرع فيها باحثون مخلصون، وهي مازالت أرضًا خصبة للمدارس العربية والمراكز العلمية، ومقرًا كبيرًا للكليات والجامعات، ومهدًا ثريًا للمؤلفين والمصنفين، وحصنًا حصينًا للمكتبات الزاخرة التي ساهمت في إغناء العلم واللغة والأدب. وفي الهند مكتبات عظيمة، قديمة

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 322 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

أ أستاذ مساعد، قسم اللغة العربية، كلية ذاكر حسين دلهي (جامعة دلهي)، الهند

## مجلة العنب دار العلوم بديوبند — . — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

منها وجديدة، في أحضانها كتب مطبوعة ومخطوطة، منها كتب توجد في مكتبات العالم، ومنها نوادر لا توجد في أيّ مكان آخر.

ومكتبة دار العلوم بديوبند هي من أهم المكتبات في الهند وأغزرها. أسّست دار العلوم بديوبند (الهند) عام 1283هـ (1866م)، ومن أول يوم تأسيسها حاولت الدار جَمَعُ الكتب المدروسة وغير المدروسة لطلابها وأساتذتها وللآخرين.¹ ولكثرة عدد كتبها تم بناء مبنى جديد خاص بالكتب والمخطوطات عام 1325هـ. وما إن مضت أيام حتى أصبحت المكتبة مركزًا غنيًا للعلماء والدارسين، ومنهلًا عذبًا للباحثين والمحققين، الوافدين من داخل الهند وخارجها. والجدير بالذكر أنَّ مكتبة دار العلوم تحتضن عددًا كبيرًا من المخطوطات، وهي باللغة العربية والأردية والفارسية، ولكن معظمها بالعربية لصلة هذه المكتبة القوية بالعلوم الإسلامية التي لأجلها أسّست دار العلوم بديوبند. ومن أهم ميزات مخطوطات المكتبة أنّ بعضها مكتوبة بأيدى مصنّفيها ومؤلفيها، وبعضها الأخرى كانت تحت حيازة بعض العلماء الكبار وفيها توقيعاتهم وخواتمهم أو ملاحظاتهم، وبعض منها كانت محفوظة في مكتبات ملكية ثم جاءت إلى مكتبة الدار (دار العلوم بديوبند)، وبعض منها جاءت إليها بعد أن طالعها العلماء والباحثون الكبار من البلدان الأجنبية، أو جاءت من مكتباتهم الخاصة. ومن علماء الهند الذين توجد توقيعاتهم أو ملاحظاتهم وحواشيهم على تلك المخطوطات: الشاه ولي الله الدهلوي (ت1176هـ)، والشاه عبد العزيز الدهلوي (ت1239هـ)، ومولانا فضل إمام الخيرآبادي (ت1244هـ)، ومولانا عبد الحليم الفرنكي محلي (ت1285هـ)، والمفتى سعد الله المراد آبادي (ت1294هـ)، ومولانا وكيل أحمد السكندر فوري وغيرهم.<sup>2</sup>

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

أ أنظر للتفصيل محاضر الأعمال والتقارير الأوائل، المطبوعة بالأردية باسم "روئداد"، وأعداد مجلة القاسم لدار العلوم بديوبند.

<sup>7/1</sup> تعارف مخطوطات کتب خانه دار العلوم دیوبند، 2

## مجلة الهند - . — . — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

وكما ذُكر آنفًا أنّ المخطوطات في مكتبة الدار توجد في اللغات العربية والأردية والفارسية، وأما المواضيع والمواد التي تشتمل عليها هذه المخطوطات فهي: المصحف (القرآن الكريم)، وتجويد القرآن، وتفسير القرآن، وعلوم القرآن الأخرى، والحديث وأصوله، وأسماء الرجال، وأصول الفقه، والفقه والفتاوى، وعلم الكلام، والعقيدة الإسلامية، والتصوف، والتاريخ والسيرة، والمعاني والبيان، والأدب العربي، والمعاجم والقواميس، والمنطق والفلسفة، وعلم الفلك وعلم الهيئة، وعلم الرياضيات، وعلم الصرف والنحو، والمناظرة، والطب وغيرها.

ولِما أنّ هذه الورقة تخص بالمخطوطات العربية التي توجد في مكتبة الدار أُقدِّم في السطور التالية تاريخًا وجيزًا لبعض مخطوطاتها، وتعريفها، وتعريف مصنّفيها ومؤلفيها بالإيجاز، والإشارة إلى أسماء النساخين لها، وأقوم بذكر بيان بعض المخطوطات من كل فن وموضوع ومادة وذلك على سبيل المثال لكي يتعرف الباحثون على مدى أهمية المكتبة وقيمة مخطوطاتها وليكون ذلك إطلالة للباحثين:

- "حمائل شريف": هذا المصحف الشريف في حجم صغير، بالخط الكوفي الجميل الذي كان رائجًا في العهد النبوي الشريف. خطه واضح وجميل، والتشكيل وحركات الإعراب أيضًا في طراز كوفي بالحمرة، وهو في 389 ورقًا، جعلته المكتبة في ثلاثة مجلدات صغار لحفاظها، وفي كل صفحة 14 سطرًا، اسم النساخ وسنة الكتابة غير مذكورين، والمصحف قديم للغاية يبدو أنّ تاريخ كتابته يرجع إلى مئات السنين، جاء هذا المصحف إلى المكتبة في 10 جمادي الأولى 1332هـ
- 2. ومنها "سراج القارئ شرح الشاطبية"، صنّفه أبو البقاء علي بن عثمان (ت801هـ). خطه واضح وأبياته مكتوبة بالحبر الأحمر، وشرحه بالحبر الأسود للتمييز بينهما. وفيه 176 ورقًا، وفي كل صفحة 23 سطرًا. تمت كتابة هذه النسخة القلمية عام 975هـ، ونساخها هو الفقيه أبو بكر بن عثمان السواحلي، قد

## مجلة العنب العدم المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

مضى على هذا المخطوط أكثر من أربعمئة سنة.

- 3. ومنها "المقدمة الجزرية"، وهي منظومة شهيرة في فن التجويد، صاغها شيخ شيوخ القراء محمد بن محمد بن محمد بن علي بن يوسف الجزري الشافعي (ت833هـ). وهذه النسخة واضحة في خط جميل، وهي في 16 صفحة، في حجم متوسط، اسم الكاتب وسنة الكتابة غير مذكورين.
- 4. ومنها "الوسيلة إلى كشف العقيلة"، في فن التجويد، كتبه الإمام المقرئ علم الدين أبو الحسن السخاوي (ت643هـ)، وهو شرح لكتاب "العقيلة" الذي صنّفه الإمام أبو محمد القاسم بن فيره الشاطبي (ت590هـ)، والنسخة في 240 صفحة، وتمت كتابتها بيد عبد الرحمن الحبشاني.
- 5. ومنها "الإتقان في علوم القرآن"، وهذا كتاب مشهور في علوم القرآن، صنّفه العلامة جلال الدين السيوطي الشافعي (ت911ه). وهذا المخطوط نسخة قلهية تمت كتابتها عام 1068ه بيد الكاتب عمر بن عمر بن محمد صالح كما هو مذكور في نهاية النسخة. وهي في خط النسخ المصري الجميل للقرن الحادي عشر الهجري. خطها واضح وجلي، اهتم فيها النساخ بكتابة العبارات المهمة بالحبر الأحمر. وعلى سبيل المثال إنه كتب "الأول"، و"الثاني"، و"قلت"، و"منها"، و"تنبيه"، و"فائدة"، و"النوع"، وكذلك عناوين الأبواب والأسماء التي وردت في الكتاب باللون الأحمر. وهي في 253 ورقًا، وفي كل صفحة 31 سطرًا، في حجم كبير. وعلى الرغم من مر الدهور، المخطوط جيد وصالح للاستفادة منه.
- 6. ومنها "الإكليل في استنباط التنزيل"، في علوم القرآن، صنّفه العلامة جلال الدين عبد الرحمن السيوطي الشافعي (ت911هـ)، والكتاب يفسّر الآيات القرآنية التي تتعلق بالأحكام، وهذه النسخة القلمية تمت كتابتها عام 1255هـ، خطها واضح وجميل، وفي النسخة خاتم وتوقيع للمفتي سعد الله المراد آبادي.

## مجلة العنب - - - واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

- 7. ومنها "أنوار التنزيل وأسرار التأويل" المشهور بتفسير البيضاوي. وهذا من أشهر التفاسير، صنّفه القاضي ناصر الدين أبو الخير عبد الله بن عمر بن علي الشيرازي البيضاوي (ت685هـ)، ومن أهم خصائص هذا المخطوط المكتوب يدويًا أنه كان تحت حيازة العالم الجليل ملّا عبد الحكيم السيالكوتي (ت1067هـ)، وقد درّس منه طلابه، وفيه حواش كثيرة، وتم تصحيح هذه النسخة بعد مقارنتها بسبع نسخ أخرى، وتمت كتابتها عام 1008هـ، وبسبب قدمها وأوراقها العتيقة لا يمكن الاستفادة منها كاملًا.
- 8. ومنها "أوضح البيان في أسامي القرآن"، صنّفه سيّد أبو تراب الجعفري، وفيه شرح لأسماء القرآن. القرآن الكريم يسمّى بالكتاب، والفرقان وغيرها، فالمصنف قد شرح معاني تلك الأسماء. وقد صنّفه عام 1278هد بأمر أستاذه مولانا سيد أحمد علي الرامفوري. والنسخة في 70 صفحة، وفي كل صفحة 6 أسطر، وفيها توقيع وخاتم لمولانا وكيل أحمد السكندر فوري.
- 9. ومنها "جامع البيان في تفسير القرآن"، صنّفه معين بن صفي (ت900 أو 907هـ)، وقد استفاد في إعداد هذا التفسير من تفاسير عديدة، منها معالم التنزيل، ومدارك التنزيل، وتفسير بن كثير، والكشاف، والبيضاوي. وهذه النسخة القلمية واضحة في خط جميل، والآيات مكتوبة بالحبر الأحمر والتفسير بالحبر الأسود للتمييز بينهما. صنّفه الكاتب عام 870هـ أمام الكعبة المشرفة، ويرجع تاريخ هذه النسخة إلى ما قبل 1260هـ، وهي في مجلدين، في المجلد الأول 446 صفحة، والمجلد الثاني مثل ذلك، وفي كل صفحة 25 سطرًا.
- 10. ومنها "تفسير أحمدي" (التفسيرات الأحمدية في بيان الآيات الشرعية)، صنّفه الشيخ أحمد بن أبي سعيد الأميتهوي المعروف بملّا جيون (ت1130هـ)، وهو كان معلمًا للسلطان أورنك زيب عالمكير. واعتنى فيه بتفسير آيات الأحكام مع

## 

- دراسة مسائل العقيدة وأصول الفقه. وهذه النسخة القلمية في 131 ورقًا، وفي كل صفحة 21 سطرًا. اسم الكاتب وسنة الكتابة غير مذكورين.
- 11. ومنها "تفسير الجلالين"، وهذا من أهم التفاسير وأشهرها، صنفه العلامة جلال الدين المحلي والعلامة جلال الدين السيوطي، وهذه النسخة مكتوبة باليد، وهي واضحة وجلية. وكل صفحة مجدولة باللون الأحمر، وأسماء السور مكتوبة بالحبر الأحمر، والمتون القرآنية متميزة بالخطوط الحمراء فوقها، وهكذا يمكن للدارس التمييز بين المتون القرآنية وتفسيرها. وتمت كتابة هذه النسخة عام 1228هـ على يد النساخ "حافظ نور محمد". وفي بداية النسخة وختامها يظهر خاتم باسم "عبد العزيز" مع ذكر سنة 1269هـ.
- 12. ومنها "سواطع الإلهام"، وهو تفسير شهير غير منقوط، صنّفه العلامة أبو الفيض فيضي الهندي (ت1004هـ)، وكان من العلماء المفضّلين لدى الإمبراطور أكبر. وهذه النسخة القلمية قديمة، اسم الكاتب غير مقروء، وتمت كتابتها عام 1211هـ.



13. ومنها "فتح الرحمن بكشف ما يتلبس من القرآن"، صنّفه القاضي زكريا الأنصاري الشافعي (ت926هـ)، يقول عن هذا التفسير الأديب والمؤرخ كاتب چلبى: "وهو مختصر في ذكر الآيات المتشابهات المختلفة، وفيه أنموذج من أسئلة القرآن وأجوبتها. مأخذه من كتاب الرازي وله فيه بعض الإلحاق".

## مجلة الهند - . — . — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

(كشف الظنون، 1232/2، دار إحياء التراث العربي، بيروت) والنسخة مكتوبة بالحبر الأحمر. وتمت الكتابة عام 1362هـ، يبد محمد كل رحيم الأسماري، الطالب بدار العلوم ديوبند. والنسخة في 236 صفحة، وفي كل صفحة 15 سطرًا.

- 14. ومنها "شرح شرح نخبة الفكر"، "نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر" كتاب في أصول الحديث، صنّفه الحافظ بن حجر العسقلاني (ت852هـ) ثم هو نفسه كتب شرحًا لكتابه باسم "نزهة النظر"، والنسخة التي أنا بصدد ذكرها هي في الحقيقة شرح لنزهة النظر، وأما مصنّفه أي مصنف "شرح شرح نخبة الفكر" فهو الإمام المحدث علي بن سلطان محمد الهروي القاري، المعروف بملّا علي القاري (ت 1014 هـ)، أتت هذه النسخة إلى مكتبة الدار من مدينة بوفال (الهند)، وعامةً لا توجد نسخته القلهية في مكان آخر، فهذه النسخة نسخة فريدة نادرة، وهي في 256 صفحة، في حجم كبير، وفي كل صفحة 20 سطرًا،
- 15. ومنها "سنن ابن ماجه"، وهو من أهم كتب الحديث، جمعها أبو عبد الله محمد بن يزيد بن ماجه القزويني (ت273هـ). وهذه النسخة القلمية الموجودة في مكتبة الدار في مجلدين. وهي نسخة واضحة، خطها جميل وجلي في أحسن طراز. عناوين الأبواب مكتوبة باللون الأحمر، وكذلك لفظ "حدثنا". وفي نهاية المخطوط يوجد ذكر سنة 826هـ بحبر ضئيل، ولعل السنة تشير إلى زمن كتابتها. اسم النساخ غير مذكور، وكذلك لا يوجد أي خاتم أو توقيع لأحد.
- 16. ومنها "أنباء الأذكياء في حياة الأنبياء"، وقد جمع فيه العلامة جلال الدين السيوطي (ت911هـ) الأحاديث التي تثبت بأنّ الأنبياء أحياء في قبورهم. وتمت كتابة هذه النسخة عام 1296هـ بيد محمد أبو الحسن، وهي في 11 صفحة، في حجم كبير، وفي كل صفحة 18 سطرًا.

## مجلة العنب - - - واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

- 17. ومنها "مختصر الترغيب والترهيب" للحافظ بن حجر العسقلاني (ت852هـ). والجدير بالذكر أنّ المحدث الكبير الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي جعل هذه النسخة القلمية النسخة الأصلية، وبعد المقارنة مع نسخ أخرى وبعد التصحيح إنه أضاف تعليقات، وبفضل جهوده الحثيثة طبع الكتاب عام 1380هـ من قبل "إداره إحياء المعارف"، ماليكاؤل (الهند) ومن مطابع أخرى، وفي النسخة توقيع وخاتم للهفتي سعد الله، وسنة الكتابة واسم الكاتب غير مذكورين.
- 18. ومنها "الجوهر النقي على سنن البيهقي"، ألّفه علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني الحنفي (ت750هـ)، وفيه كتب ملاحظاته وتعليقاته على السنن الكبرى للإمام البيهقي الشافعي. وهذه النسخة القلمية تمت كتابتها عام 1314هـ بيد رحمن بخش (من قرية بگهره من مديرية مظفر نگر، أوترا براديش، الهند)، وهي في 573 صفحة، وفي كل صفحة 21 سطرًا.
- 19. ومنها "الرد على الزنادقة والجهمية"، كتبه الإمام أحمد بن حنبل (ت241هـ)، ورد فيه على الزنادقة والجهمية الذين يعترضون على بعض الآيات القرآنية، وفيه محاولة جادة لإزالة شبهاتهم، وهو في 20 صفحة، في حجم صغير، وتمت كتابة النسخة عام 1303هـ، بيد إسماعيل بن عيسي.
- 20. ومنها "زهر الربا على المجتبى" وهي حاشية على سنن النسائي، صنّفها العلامة السيوطي عام 904هـ، وهذه النسخة القلمية في 305 صفحة، وفي كل صفحة 24 سطرًا، والأوراق جيدة، وأما تاريخ كتابتها فهو ليس واضحًا. وهذه النسخة الموجودة في مكتبة الدار كانت تحت حيازة أربعة أشخاص كما هو مصرح في النسخة.
- 21. ومنها "كتاب الآثار"، للإمام محمد بن الحسن الشيباني (ت189هـ)، وهو من أجلّ الكتب التي رواها الإمام الشيباني عن شيخه الإمام أبي حنيفة رحمه الله. وكتب هذه النسخة القلمية في شهر جمادى الثاني عام 1164هـ بيده عالم من

## مجلة العند - - - واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

العرب، اسمه غير موجود، وهي في 153 صفحة، وفي كل صفحة 23 سطرًا.

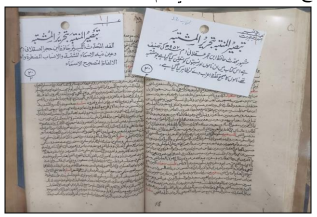
- 22. ومنها "مسند الحميدي"، وهو كتاب شهير لأبي بكر عبد الله بن الزبير الحميدي (ت219هـ)، وهذه نسخة قلمية في 137 صفحة، في حجم كبير، وفي كل صفحة 35 سطرًا. وفي بداية النسخة فهرس، وعليه توقيع باسم "أبو الطيب"، وفي مكان آخر يوجد توقيع آخر لشخص آخر اسمه "أمجد علي". وهذه النسخة القلمية قد جعلها المحدث حبيب الرحمن الأعظمي أصلاً وأُمَّا حينما قام بتحقيق "مسند الحميدي" وقارنها بنسخ أخرى، ثم علق عليها، وهو مطبوع الآن، هو يكتب في مقدمة المسند "...فهذه ثلاث نسخ من المسند وضعت عليها أساس عملي هذا، أعبر عن الأول (أعني نسخة ديوبند) بالأصل،...". تمت كتابة هذه النسخة عام 1324هـ، واسم الكاتب غير مذكور.
- 23. ومنها "مشارق الأنوار"، للعلامة الحسن الصغاني (ت650هـ)، وهو كتاب شهير في علم الحديث، وهذه النسخة القلمية قديمة للغاية، وهي في 173 صفحة، وفي كل صفحة 13 سطرًا، تفاصيل سنة الكتابة واسم الكاتب غير موجودة.
- 24. ومنها "مصابيح الهداية المسمى بتذكرة الصيام"، وهي مجموعة جمع فيها مولانا الشاه محمد إسحاق الدهلوي (ت1262هـ) الروايات التي تتعلق بشهر رمضان والصيام وما يتعلق بهما، وهي في 16 صفحة، في حجم كبير، وفي كل صفحة 20 سطرًا، وتمت الكتابة في شهر شوال 1295هـ بيد مولانا إبراهيم، وله حواشٍ أيضًا في هذه النسخة نقل من مجمع البحار والكتب الأخرى.
- 25. ومنها "تبصير المنتبه بتحرير المشتبه"، وهذا من مصنفات الحافظ بن حجر العسقلاني (ت852هـ). كان الحافظ الذهبي (ت748هـ) قد ألف كتابًا باسم "مشتبه النسبة"، فوجد العسقلاني في ذلك الكتاب إعوازًا من ثلاثة أوجه، ولهذا السبب

المجلد:12 كوليو- سبتمبر 2023 كوليو- سبتمبر 2023

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مقدمة المسند للإمام الحافظ عبد الله بن الزبير الحميدي، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، 2/1-4

## مجلة العنب العلوم بديوبند — . — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

إنه قام بالحذف والإضافة في ذلك الكتاب وسماه "تبصير المنتبه بتحرير المشتبه"، قام العسقلاني فيه بتعيين أسماء رجال الحديث وأنسابهم وألقابهم، فضبط أسماءهم بالحروف أي بتسمية حروفها، وبعد التحقيق ظهر الكتاب في حلة جديدة، وفي نهاية الكتاب تفاصيل الكتب التي استفاد هو منها، وكذلك إنه ألقى الضوء على ضرورة تصنيف هذا الكتاب، وقد فرغ من تصنيفه في جمادى الأولى الضوء على ضرورة تصنيف هذا الكتاب، وقد فرغ من تصنيفه في جمادى الأولى الخطوط موجود في مكتبة الدار بكامله إلا أنّ جزءًا منه معثوث، حجم المخطوط كبير، في 250 صفحة، وفي كل صفحة 25 سطرًا، تمت كتابة هذه النسخة عام 1296هـ، ونسخة أخرى أيضًا موجودة في مكتبة الدار، تمت كتابتها على يد النساخ عبد الرحمن بن محمود الغنى عام 952هـ.



26. ومنها "المغني" في ضبط أسماء الرجال ومعرفة كنى الرواة وألقابهم وأنسابهم، صنّفه الشيخ محمد طاهر الفتني الشهيد (ت986هـ). أبرز فيه الشيخ النطق الصحيح للأسماء بوضع الحركات، وفي الختام فصل يلقي الضوء على طرق الكتابة، وفي الفصل الثاني ذكر مواليد العلماء ووفياتهم، تم تصنيف هذا الكتاب عام 952هـ، وهذه النسخة القلمية التي أنا بصدد ذكرها تمت كتابتها في دلهي في مدرسة الشيخ عبد الحق المحدث الدهلوي (ت1052هـ) في 1018هـ، بيد النساخ "حيدر

المجلد:12 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

## مجلة العنب العلوم بديوبند — . — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

الكشميري"، والنسخة في 113 ورقًا، وفي كل صفحة 17 سطرًا.



- 27. ومنها "التوضيح في حلّ غوامض التنقيح"، لصاحب شرح الوقاية عبيد الله بن مسعود بن تاج الشريعة (ت747هـ). إنه أولًا كتب كتابًا في أصول الفقه باسم التنقيح، ثم شرحه باسم التوضيح في حل غوامض التنقيح، ويعدّ من أهم الكتب الأصولية وأكثرها شهرة، والميزة الخاصة بهذه النسخة هي أنها تم نسخها ونقلها من النسخة الأصلية للمصنف عام 994هـ.
- 28. ومنها "شرح أصول البزدوي"، كتبه عبد العزيز بن أحمد البخاري (ت730هـ) وهذا الكتاب شرح لأصول البزدوي لفخر الإسلام علي بن محمد البزدوي (ت482هـ). وهذه النسخة القلمية (شرح أصول البزدوي) التي أنا بصدد ذكرها هي في مجلدين في مئات الصفحات، في حجم كبير، خطه واضح ونقي وجلي، وفي كل صفحة 25 سطرًا، سنة الكتابة واسم الكاتب غير مذكورين. وقد كتب مالك لهذا الكتاب عليه "سنة 1200هـ" والخط يبدو أقدم منها.
- 29. ومنها "كشف المبهم مما في المسلم" في أصول الفقه، كتبه القاضي محمد بشير الدين العثماني القنوجي (ت1273هـ) وطبع عام 1287هـ، و"كشف المبهم" شرح لـ"مسلم الثبوت" للقاضي محب الله البهاري (ت1119هـ). وهذه النسخة

المجلر:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

## مجلة العنب - - - واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

مسودة أصلية (المخطوط الأم) كتبها المصنف بخط يده، والنسخة المطبوعة عام 1287هـ هي طبق هذه النسخة القلمية. وفي هذه النسخة القلمية تظهر التغيرات والتعديلات التي قام بها المصنف فيها أيضًا.

- 30. ومنها "تحفة القوامية في فقه الإمامية"، وهو منظوم في فقه الإمامية الشيعية، وقرض أبياته قوام الدين محمد بن محمد مهدي الحسيني (ت1115هـ)، وفيه 1210 يبتًا، نظمها عام 1112هـ، وتمت الكتابة عام 1133هـ، وهو في 100 ورقة.
- 31. ومنها "تنوير السراج"، وهذا شرح للكتاب الشهير في علم الفرائض "السراجي"، والشرح لأحمد بن محمود بن كمال الدين الساماني، وهو في 96 صفحة، وفي كل صفحة 21 سطرًا، وتمت كتابة هذه النسخة عام 1077هـ، والمتون متميزة بالخط الأحمر فوقها.
- 32. ومنها "حاشية جامع الفصولين"، كتبها زين العابدين بن نجيم المصري (ت970هـ). وجامع الفصولين كتاب في الفقه، ألفه الشيخ بدر الدين محمود بن إسرائيل الشهير بابن قاضي سماونة (ت823هـ)، وقد اعترض على بعض مواد هذا الكتاب بعضُ العلماء فأجاب عنها ابن نجيم في حاشيته، و"حاشية جامع الفصولين" في 26 صفحة، وفي كل صفحة 27 سطراً، خطه واضح ونقي، و"قوله" في كل مكان من المخطوط مكتوب باللون الأحمر، سنة الكتابة واسم الكاتب غير مذكورين.
- 33. ومنها "الدر المنتقى في شرح الملتقى"، ألّفه العلامة علاء الدين الحصكفي (ت1088هـ)، وهذا الكتاب- كما هو ظاهر باسمه- شرح لملتقى الأبحر الذي ألّفه ابراهيم الحلبي (ت956هـ)، وهذه النسخة القلمية الموجودة في مكتبة الدار من المخطوطات النادرة، يرجع تاريخ كتابتها إلى زمن حياة المصنف، لأنه تمت كتابتها عام 1080هـ، خطها واضح والحبر وضيء، ولكنها معثوثة في بعض

## مجلة العنب - - - واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

الأمكنة بيد أنه يمكن الاستفادة منها. وهي في 567 ورقًا، وفي كل صفحة 21 سطرًا. والمتون باللون الأحمر والشرح بالأسود للتمييز بينهما.

34. ومنها "درر الحكام في شرح غرر الأحكام"، لمحمد بن فرامن الشهير بملّا خسرو (ت885هـ). أولًا صنّف كتابًا باسم غرر الأحكام ثم هو نفسه شرحه باسم درر الحكام في شرح غرر الأحكام. وفرغ من تصنيف هذا الكتاب عام 883هـ، وتمت كتابة النسخة في شهر ذي الحجة عام 1092هـ، وهي في 999 صفحة، في حجم كبير، وفي كل صفحة 29 سطرًا.



35. ومنها "السراج المنير"، في الفقه، ألّقه- على طراز كتب الفتاوى- العالم الهندي الشيخ المفتي تابع محمد بن المفتي محمد سعيد الحسيني اللكهنوي، وفرغ من تصنيف هذا الكتاب عام 1120 أو 1128ه، وتمت كتابة هذه النسخة في شهر ربيع الثاني عام 1282هـ، وهي في 150 ورقة، وفي كل صفحة 18 سطرًا. وفي النسخة توقيع لمولانا عبد الحليم بن مولانا محمد أمين الله، (والد مولانا عبد الحي الفرنكي محلي لمولانا عبد الحيام بن مولانا محمد أمين الله، (والد مولانا عبد الحي الفرنكي محلي (علم 1304هـ))، ثم انتقلت النسخة هبةً إلى رجل آخر عام 1298هـ، ثم إلى مولانا وكيل أحمد السكندر فوري عام 1301هـ كما يبدو من توقيعاتهم في النسخة.

36. ومنها "صنوان القضاء وعنوان الإفتاء"، ألَّفه القاضي عماد الدين محمد بن محمد البن إسماعيل بن محمد الخطيب الأشفورقاني (ت646هـ) عام 642هـ في مدينة

المجلد:12 — العدو:3 <u>334 ) - يوليو - سبتمبر</u> 2023

## مجلة العنب العام بديوبند — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

- دلهي. والكتاب يحتوي على أبحاث القضاء والإفتاء، وهو في 374 ورقًا، وفي كل صفحة 19 سطرًا. وتمت الكتابة عام 1095 هجريًا بيد الكاتب محمد قاسم.
- 37. ومنها "عيون المذاهب المظفري"، ألّفه قوام الدين الكاكي (ت749هـ). وجمع فيه الفقه على المذاهب الأربعة باختصار، وأهداه إلى الملك المظفر. اسم النساخ لهذه النسخة كمال بن علي، وسنة الكتابة غير مذكورة. وعلى صفحتها الأولى تملك باسم محمد شميلة حنفي من مكة المكرمة عام 1006هـ، ثم جاءت النسخة إلى المفتي سعد الله الهندي، فيبدو أن النسخة يرجع تاريخ كتابتها إلى ما قبل عام 1006هـ، والمخطوط في 122 ورقًا، وفي كل صفحة 19 سطرًا، وصفحتها الأخيرة غير موجودة.
- 38. ومنها "فتاوى إبراهيم شاهي"، جمعه الشيخ شهاب الدين أحمد بن محمد المعروف بنظام الكيلاني الحنفي الجونفوري (ت875هـ) من مئة وستين كتابًا، وقدّمه إلى إبراهيم شاه فنسب إليه. ولد هو في غجرات (الهند) ثم انتقل إلى جونفور وتوطن بها، حيث أسند إليه السلطان إبراهيم شاه أمور القضاء. وفي الكتاب مسائل من كتاب الطهارة إلى كتاب الحج. وهو في 134 ورقًا، وفي كل صفحة 25 سطرًا.
- 39. ومنها "فتاوى بزازية" (الجامع الوجيز)، وهي مجموعة الفتاوى لمحمد بن محمد بن شهاب المعروف بابن البزاز الكردي الحنفي (ت827هـ). وفرغ من تأليفه عام 812هـ، والنسخة في 475 ورقًا، وفي كل صفحة 25 سطرًا، وتمت كتابتها عام 1110هـ.
- 40. ومنها "الفتاوى الحمادية"، صنّفها أبو الفتح ركن بن حسام المفتى الناكوري مع مساعدة ابنه مولانا داؤد، بأمر القاضي حماد الدين بن محمد أكرم الكجراتي حينما جاء المفتي الناكوري إلى مدينة "نهرواله". والنسخة في 278 ورقًا، وفي كل صفحة 25 سطرًا. سنة الكتابة غير مذكورة، ويبدو أنّ النسخة أقدم وليست أقلّ من 400 سنة.

<sup>1</sup> للمزيد عن الكتاب والمصنف إقرأ: https://www.albayan.ae/sports/2005-10-09-1.105952

## مجلة العنب - - - واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

- 41. ومنها "الفتاوى الخيرية لنفع البرية"، وهي مجموعة الفتاوى، ألّفها خير الدين الرملي (ت1081هـ) في آخر حياته، والنسخة القلمية هذه في 278 ورقًا، وفي كل صفحة 24 سطرًا، ولفظ "سئل" و"أجاب" بالحبر الأحمر لكي لا يشق على القراء في البحث عن الأسئلة وأجوبتها.
- 42. ومنها "كتاب الإفصاح عن معاني الصحاح"، في الفقه على المذاهب الأربعة: الإمام أبي حنيفة، والشافعي، ومالك وأحمد بن حنبل. ألّفه أبو المظفر يحيى بن محمد بن هبيرة الوزير (ت560هـ). وتمت كتابة النسخة عام 1088هـ، وهي في 134 ورقًا، وفي كل صفحة 25 سطرًا.
- 43. ومنها "منظومة الشيخ جمال"، في الفقه الشافعي، والكتاب في صورة النظم، وقرض أبياته العلامة تبيني الشافعي، وعدد الأبيات 250، في 9 أوراق، وفي كل صفحة 15 سطرًا. وتمت كتابته عام 1130هـ بيد الحاج عيسى الخضراوي.
- 44. ومنها "اقتضاء الصراط المستقيم في مخالفة أهل الجحيم" لشيخ الإسلام ابن تبيية (ت728هـ). والمخطوط في أكثر من 100 ورقة، في حجم كبير، وفي كل صفحة 37 سطرًا. وتمت كتابتها عام 1242هـ على يد النساخ سالم داؤد.
- 45. ومنها "حاشية الخيالي على شرح العقائد النسفية" في علم الكلام. كتب الشيخ نجم الدين أبو حفص عمر بن محمد النسفي (ت537هـ) كتابًا باسم "العقائد" وله شروح عديدة، ومن أشهرها شرح العقائد النسفية للعلامة سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني (ت792هـ)، ثم كتب عليه حاشيته العلامة خيالي أحمد بن موسى (ت870هـ)، والنسخة تمت كتابتها عام 1053هـ، وهي في 70 ورقًا، وفي كل صفحة 17 سطرًا، وتم تصحيحها من نسخة الشيخ عبد الحق المحدث الدهلوي.
- 46. ومنها "شرح العقائد النسفية"، ألَّفه العلامة سعد الدين التفتازاني (ت791هـ)،

## مجلة العنب - . — - واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

وهذا الكتاب شرح لكتاب "العقائد النسفية" الذي ألّفه نجم الدين أبو حفص النسفي (ت537هـ). والنسخة القلمية لشرح العقائد النسفية موجودة في مكتبة الدار، تمت كتابتها عام 1265هـ، وهي في 158 ورقًا، وفي كل صفحة 16 سطرًا.

- 47. ومنها "شرح المقاصد"، وهو من أعظم كتب علم الكلام، ألّفه سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني (ت792هـ)، وقد فرغ المؤلف من تأليف هذا الكتاب عام 784هـ في زمن قيامه في سمرقند، وهو في مجلدين، في حجم صغير، في 300 ورق على الأقل، وفي كل صفحة 21 سطراً.
- 48. ومنها "شرح المواقف"، وهو كتاب جليل القدر في علم الكلام للسيد شريف الجرجاني (ت816هـ)، كتبه في سمر قند، وهو في 309 ورقًا، وفي كل صفحة 23 سطرًا. وسنة كتابة هذه النسخة ترجع إلى ما قبل 1172هـ. والجدير بالذكر أنّ "المواقف" للقاضي عضد الدين عبد الرحمن الإيجي (ت756هـ).
- 49. ومنها "طوالع الأنوار"، وهو كتاب في علم الكلام والعقائد، صنّفه القاضي ناصر الدين البيضاوي (ت685هـ)، صاحب تفسير البيضاوي. والنسخة القلمية هذه في 258 ورقًا في حجم كبير، وفي كل صفحة 5 أسطر فقط، مع الملاحظات والحواشي فيما بين السطور. والخط واضح وجميل، ويرجع تاريخ كتابتها إلى ما قبل 1221هـ.
- 50. ومنها "الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد"، للإمام الشهير أبي بكر البيهقي (ت458هـ)، وهو يحتوي على العقائد اللازمة في ضوء الكتاب والسنة، وهو في 256 صفحة، وفي كل صفحة 17 سطرًا، تم نقلها في حيدر آباد عام 1335هـ بيد حميد الحق اليوسف فورى الغازيفورى.
- 51. ومنها "كتاب الرد على المنطقيين"، لشيخ الإسلام ابن تيمية (ت728هـ)، وموضوع الكتاب ظاهر باسمه، والنسخة القلمية هذه في 240 صفحة، وفي كل صفحة 20 سطرًا.

## مجلة الهند - . — . — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

- 52. ومنها "نهاية المعقول في دراية الأصول"، وهو من أهم كتب الإمام فخر الدين الرازي (ت606هـ)، وكتاب فريد من نوعه يتناول جوانب من مسائل العقيدة أو ما يسمّى بعلم الكلام، وهو في 979 صفحة، وفي كل صفحة 23 سطرًا، وتمت كتابة النسخة عام 1284هـ.
- 53. ومنها "التعرف لمذهب أهل التصوف"، وهو كتاب في علم التصوف للإمام العارف أبي بكر محمد بن إسحاق بن إبراهيم الكلاباذي البخاري (ت380هـ)، ويشتمل على الحقائق الإيمانية وعلم التصوف وما يتعلق به في أسلوب أنيق، وهو في 98 صفحة، وفي كل صفحة 19 سطرًا، وتمت كتابة النسخة عام 1314هـ، بيد رحمن بخش، وضم إليه فهرس المحتويات عام 1315هـ بقلم أصغر حسين طالب بدار العلوم ديوبند.
- 54. ومنها "خصوص النعم شرح فصوص الحكم"، ألّقه عالم هندي اسمه علاء الدين علي بن أحمد المهائمي (ت835هـ)، وهو شرح لكتاب "فصوص الحكم" للشيخ محيي الدين بن عربي (ت638هـ)، وهو كتاب في التصوف. والنسخة في 651 ورقًا، وفي كل صفحة 15 سطرًا. الخط واضح وجميل، والمتون في الكتاب مكتوبة باللون الأحمر، والشرح بالأسود. سنة الكتابة غير مذكورة، ولكنها تبدو قديمة للغاية.
- 55. ومنها "الكلام المنجي برد إيرادات البرزنجي"، لمولانا وكيل أحمد السكندر فوري (ت1322هـ)، وفي الكتاب ردّ على فتوى السيد محمد البرزنجي الذي يفسق ويكفر مجدد الألف الثاني (ت1034هـ). وهذه النسخة القلمية تمت كتابتها بيد المؤلف نفسه، والنسخة المطبوعة طبق هذه النسخة القلمية، وهي في 349 صفحة، وفي كل صفحة 11 سطرًا.
- 56. ومنها "المعارف في شرح العوارف"، في علم التصوف. و"عوارف المعارف" من مصنفات الإمام شهاب الدين السهروردي (ت632هـ)، وشرحه مولانا عبد

## مجلة الهند - . - . - واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

القدوس الردولوي ثم الكنكوهي، أحد أعلام السلسلة الجشتية، (ت945هـ)، باسم المعارف في شرح العوارف عام 923هـ، في زمن السلطان سكندر شاه بن بهلول شاه لودي، وفي النسخة المراد بـ"م" المتن، وبـ"ش" الشرح، وهما بالحبر الأحمر، والنسخة في 125 ورقة، وفي كل صفحة 19 سطرًا.

- 57. ومنها "أخبار الدول وآثار الأُول"، وهو كتاب في التاريخ، صنّفه أبو العباس أحمد بن يوسف الدمشقي الشهير بالقرماني (ت1019هـ). والكتاب يتحدث عن تاريخ الجن والشياطين والأرض وأهلها، وتاريخ الأمم الماضية، والوقائع والعجائب والغرائب، وعن تاريخ الأنبياء. وقد فرغ المصنف من تصنيف هذا الكتاب عام 1008هـ، وهذه النسخة الموجودة في مكتبة الدار قديمة، تمت كتابتها في دلهي عام 1263هـ، وهي في 710 صفحة، وفي كل صفحة 17 سطراً.
- 58. ومنها "تاريخ اليميني" للأديب والمؤرخ والشاعر أبي النصر محمد بن عبد الجبار العتبي (ت427هـ)، وفي الكتاب أحوال وأخبار عن السلطان محمود بن سبكتكين وخوارزم، بالإضافة إلى لطائف أدبية ودقائق غريبة، وفي زمن كان هذا الكتاب من المقررات الدراسية.
- ومنها "التمهيد لتعريف أئمة التجديد"، صنّفه العالم الهندي الشهير مولانا عبيد الله السندي (ت1363هـ). وهذا الكتاب وثيقة علمية تاريخية للصدر الأخير، وفيه تاريخ للأسناد العلمية الحديثية والفقهية والعقلية لعلماء دارالعلوم بديوبند، كما أنّ المصنف تحدث فيه عن حياته بقسط من التفصيل. كتب بعض أجزاءه عام 1345هـ في مكة المكرمة وأكمله في الهند. وهذه النسخة الموجودة في مكتبة الدار نسخة طبق النسخة الأم التي كتبها المصنف بخط يده. وقد حصل عليها مكتوبة بيد أحد عام 1375هـ الشيخُ المقري محمد طيب القاسمي (الرئيس الأسبق لدار العلوم بديوبند) حينما زار السند. وخط النسخة جيد وواضح،

#### مجلة العنب العام بديوبند — · — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

وهي في 262 صفحة، في حجم كبير.



60. ومنها "الدرر الحبب في تاريخ أعيان الحلب"، صنّفه رضي الدين محمد بن إبراهيم بن يوسف بن عبد الرحمن الحلبي الربعي الحنفي القادري الشهير بابن الحنبلي (ت971هـ)، والكتاب يشتمل على تاريخ أعيان الحلب كما هو ظاهر باسم الكتاب، والكتاب مرتب ترتيبًا أبجديًا، وهي نسخة نادرة الوجود، تمت كتابتها عام 982هـ، وقد حصل على صورتها أحد من العرب، والنسخة في 210 ورقة، في حجم كبير، وفي كل صفحة 27 سطرًا.



61. ومنها "عجائب المقدور في نوائب تيمور"، للقاضي شهاب الدين الدمشقي المعروف بابن عربشاه (ت854هـ). والكتاب من أهم المصادر التي صنّفت بالعربية

المجلر:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 340 \_\_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

## مجلة العنب العام بديوبند — - — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

حول حياة تيمور- رأس الفتنة للقرن الثامن الهجري- وتفاصيل ظلمه. والنسخة في 379 صفحة، وفي كل صفحة 21 سطرًا.

- 62. ومنها "مرآة الجنان وعبرة اليقظان"، كتاب في التاريخ، صنّفه عبد الله بن أسعد بن علي المعروف بالعلامة اليافعي (ت768هـ)، وفيه تاريخ موجز للعلماء والأمراء والموضوعات التاريخية الأخرى الهامة، وقد استفاد المصنف فيه عن تاريخ ابن خلكان وتاريخ ابن سمرة بصفة خاصة، والنسخة في 440 صفحة في حبير، وفي كل صفحة 27 سطرًا، وسنة الكتابة غير مذكورة، ولكن النسحة تبدو كأن تاريخها يرجع إلى ما قبل أربع مئة سنة.
- 63. ومنها "المنح المكية في شرح الهمزية"، هذا شرح للقصيدة الهمزية (قصيدة أم القرى)، قرضها صاحب قصيدة البردة. والشرح لابن حجر الهيتمي (ت973هـ). والنسخة في 200 ورقة، وفي كل صفحة 19 سطرًا، تاريخ الكتابة غير مذكور.
- 64. ومنها "حاشية مطول"، في علم المعاني والبيان، ألفها سيد شريف علي بن محمد الجرجاني (ت816هـ). و"المطول" للعلامة سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني (ت791هـ)، وهو شرح لكتاب "تلخيص المفتاح" الذي ألفه جلال الدين محمد بن عبد الرحمن القزويني (ت739هـ). والنسخة القلمية في 243 ورقة، في حجم صغير، وفي كل صفحة 13 سطرًا، تمت كتابتها عام 1035هـ.
- 65. ومنها "درة الغواص في أوهام الخواص"، للأديب والشاعر العربي الشهير أبي محمد القاسم بن علي الحريري (ت516هـ)، صاحب المقامات. والكتاب يحتوي على أبحاث عن الفقرات والتعابير العربية ومعانيها الصحيحة، وهو يشهد بمدى قدرة الحريري الفائقة على اللغة العربية الأصيلة، وهو كتاب شهير، وله شروح وحواش عديدة، وهو في 123 صفحة، وفي كل صفحة 19 سطرًا، في خط جميل.

## مجلة العنب العام بديوبند — - — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

- 66. ومنها "ديوان علي رضي الله عنه"، وينسب هذا الديوان إلى أمير المؤمنين، رابع الخلفاء الراشدين، سيدنا علي رَجَوَلَيَتُهُءَنهُ (ت40هـ)، وفيه أشعاره، لغتها سهلة وبسيطة بدون زخرفة لفظية، والنسخة في 122 صفحة، وفي كل صفحة 10 أسطر.
- 67. ومنها "شرح الدريدية"، للنحوي الشهير والشاعر العربي من المغرب الإسلامي أبي عبد الله هشام اللخمي (ت570هـ)، وقد حاول المصنف فيه إبراز شخصية أبي بكر بن دريد (ت321هـ) وقام بتعيين منزلته العلمية والأدبية. وذكر أبيات ابن دريد ثم بين ميزاتها وخصائصها. والنسخة ناقصة في نهايتها، وهي في 58 صفحة، وفي كل صفحة 28 سطرًا.
- 68. ومنها "قصيدة لامية المعجزات"، وهي قصيدة مشهورة قرضها مولانا حبيب الرحمن العثماني (ت1348هـ) الرئيس الأسبق لدار العلوم بديوبند. والقصيدة تحتوي على معجزات الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَدَّةً ومدحه. وهذه النسخة القلمية في 40 صفحة.
- 69. ومنها "مظهر البركات"، وهي مجموعة شعرية قرضها السيد غلام علي آزاد البلكرامي (ت1200هـ). فيها أبيات عربية على طراز المثنوي لمولانا روم. وعدد الأبيات 501 التي تشتمل على مواضيع مختلفة، وقد قالها في عشرين يومًا عام 1193هـ. ثم قرض قرابة 500 بيت في عام 1196هـ. والنسخة في 100 ورقة، وفي كل صفحة 21 سطرًا. تمت كتابتها عام 1329هـ. والنساخ هو سيد واحد على بن سيد جعفر على من مدينة بوفال، الهند.
- 70. ومنها "حاشية القاموس"، ألّفها ابن أمير قاسم محمد هاشم الحسيني (ت1061هـ)، وهي تحتوي وهذه الحاشية على القاموس لمجمد الدين الفيروز آبادي (ت817هـ)، وهي تحتوي على شرح بعض الألفاظ المغلقة وتفصيل مجملها، والإشارة إلى النطق الصحيح لبعض الألفاظ. جاء إلى الهند في عهد شاه جهان وتم تعيينه كمعلم لعالم كير. والنسخة في 162 صفحة، وفي كل صفحة 19 سطراً. والكتابة ليست واضحة في

## مجلة العنب - - - - واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

بعض الأماكن. سنة الكتابة واسم الكاتب غير مذكورين.

- 71. ومنها "فقه اللغة" في علوم اللغة العربية وأسرارها، لأبي المنصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل الثعالبي (ت430هـ)، وهذا كتاب شهير مطبوع، والنسخة في ثلاثين بابًا، وهي في 111 صفحة، وفي كل صفحة 17 سطرًا.
- 72. ومنها "المزهر في علوم اللغة وأنواعها"، وهو كتاب لغوي فريد، ألَّفه جلال الدين عبد الرحمن السيوطي (ت911هـ)، والنسخة في 387 ورقة، وفي كل صفحة 21 سطرًا.
- 73. ومنها "أنموذج العلوم"، وهو كتاب في الفلسفة الإسلامية، للعلامة المحقق جلال الدين محمد بن أسعد الصديقي الدّوّاني (ت907هـ)، وفيه أبحاث عن العلوم المختلفة، والنسخة في 100 صفحة.
- 74. ومنها "التلويحات"، صنّفه الشيخ شهاب الدين السهروردي المقتول عام 587هـ. وهو كتاب مفيد في المنطق والحكمة، رتّب على ثلاثة علوم: المنطق، والطبيعي، والإلهي، وهو في 248 ورقة، وفي كل صفحة 31 سطرًا. سنة الكتابة غير مذكورة.
- 75. ومنها "حاشية شفاء"، ألّفها العالم الفيلسوف الشهير صدر الدين الشيرازي (ت1050هـ)، وهذه الحاشية على جزء الإلهيات لكتاب شفاء الذي ألّفه الشيخ بو علي سينا (ت428هـ). والنسخة في مئات الأوراق، وفي كل صفحة 23 سطرًا. تمت كتابة هذه النسخة عام 1278هـ.



## مجلة العنب العام بديوبند — · — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

- 76. ومنها "حاشية الشمس البازغة". صنّف الملا محمود الجونفوري (ت1062هـ) كتابًا في الفلسفة والمنطق باسم "الشمس البازغة"، فكتب عليه الحواشي العالم المعقولي الهندي الشهير ملّا حسن اللكنوي (ت1199هـ) باسم "حاشية الشمس البازغة". والنسخة في 161 ورقة، وفي كل صفحة 21 سطرًا، وتمت كتابة النسخة عام 1212هـ.
- 77. ومنها "شرح هياكل النور". هياكل النور كتاب في الفلسفة لشهاب الدين السهروردي المقتول 587هـ، وشرحه باسم "شرح هياكل النور"، العلامة المحقق جلال الدين محمد بن أسعد الصديقي الدّوّاني (ت907هـ)، والنسخة في 75 صفحة، وفي كل صفحة 21 سطرًا.
- 78. ومنها "الميبذي شرح هداية الحكمة"، كتبه حسين بن معين الدين الميبذي (ت910هـ)، وهو في الفلسفة القديمة، تم تصنيفه عام 880هـ، وتمت كتابة النسخة عام 1138هـ، وهي في 103 ورقة، وفي كل صفحة 15 سطرًا.
- 79. ومنها "الهدية السعيدية"، وهو كتاب في الفلسفة الإسلامية القديمة، ألّفه العالم الهندي المعقولي الشهير العلامة فضل حق الخير آبادي (ت1278هـ) في أسلوب واضح وبسيط.
- 80. ومنها "تحرير القواعد المنطقية في شرح الرسالة الشمسية"، في المنطق، صنف نجم الدين عمر بن علي القزويني المعروف بالكاتبي (ت493هـ) كتابًا في فن المنطق لخواجه شمس الدين، واعتزازًا به ونسبة إليه إنه سمى الكتاب بـ"الشمسية في فوائد المنطقية"، ثم شرحه العلامه قطب الدين محمود بن محمد الرازي (ت766هـ) وسماه "تحرير القواعد المنطقية في شرح الرسالة الشمسية" المعروف بـ"القطبي"، وهذه النسخة القلمية تمت كتابتها عام 1139هـ، وكانت موجودة في إحدى مكتبات القسطنطينية عام 1240هـ.

## مجلة الهند . . . . . واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

- 81. ومنها "لوامع الأسرار في شرح مطالع الأنوار"، في فن المنطق. الكتاب "مطالع الأنوار للقاضي سراج الدين محمود بن أبو بكر الأرموي (ت689هـ)، وشرحه قطب الدين الرازي (ت766هـ) باسم "لوامع الأسرار في شرح مطالع الأنوار". والنسخة في 421 صفحة، وفي كل صفحة 17 سطرًا، وتمت كتابة النسخة عام 1150هـ بيد محمد عاشق.
- 82. ومنها "السبع الشداد"، وهو مختصر في علم الهيئة، صنّفه كريم بن كمال الدين حسين طباطبا، وبه حواشٍ جليلة، والنسخة في 30 ورقة، وفي كل صفحة 19 سطرًا، وتمت كتابتها بيد مولانا سعد الدين الكشميري أحد خريجي دار العلوم بديوبند.
- 83. ومنها "شرح تذكرة محقق طوسي" في علم الهيئة، ألّفه عبد العلي البرجندي (ت932هـ)، وهذا الشرح قد كُتب على كتاب "التذكرة النصيرية في الهيئة" للعالم الفلكي الرياضي المحقق الطوسي (ت672هـ). والكتاب في 844 صفحة، وفي كل صفحة 21 سطرًا. تمت كتابة النسخة عام 999هـ.
- 84. ومنها "الإرشاد في النحو"، للعلامة سعد الدين التفتازاني (ت792هـ)، ألَّفه لابنه في خوارزم عام 774هـ، وهو يحتوي على مقدمة وثلاثة أقسام، والنسخة في 14 ورقة، وفي كل صفحة 11 سطرًا، وتمت كتابة النسخة عام 1248هـ، بيد سيد فيض على.
- 85. ومنها "الأصول"، ألّفه القاضي علي أكبر بن علي الإله آبادي (ت1090هـ)، وكان من أشهر علماء عصره. وكان معلمًا لمحمد أعظم بن عالمكير. وقُتل غيلة عام 1090هـ. والقاضي الإله آبادي قد أسهم أيضًا في ترتيب الفتاوى العالمكيرية. والنسخة في 54 ورقًا، وفي كل صفحة 11 سطرًا. تمت كتابتها عام 1283هـ.

## مجلة العنب العام بديوبند — - — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

- 86. ومنها "رضي شرح الكافية"، كتبه عام 683هـ الشيخ رضي الدين محمد بن الحسن الاستر آباذي (ت686هـ)، وهو شرح للكتاب الشهير في النحو "الكافية" لابن الحاجب المالكي (ت646هـ)، تمت كتابة هذه النسخة عام 934هـ على يد النساخ سعد الدين محمود،
- 87. ومنها "الشافيه"، في علم التصريف، لابن حاجب المالكي (ت646هـ)، كتبه بعد الفراغ من كتابه الشهير "الكافية" في علم النحو. والنسخة في 100 صفحة، وفي كل صفحة 7 سطور، وتمت كتابتها عام 1269هـ، بيد عزيز الدين الكشميري.
- 88. ومنها "قطر الندى"، وهو مختصر شهير في علم النحو، لأبي محمد عبد الله جمال الدين بن يوسف بن أحمد بن عبد الله بن هشام الأنصاري المصري النحوي (ت761هـ)، والنسخة في 24 ورقة، وفي كل صفحة 8 سطور، وتمت كتابتها عام 1250هـ.
- 89. ومنها "هداية النحو"، وهو كتاب شهير في علم النحو، ومن المقررات الدراسية في المدارس الهندية، صنفه سراج الدين عثمان الأودهي (ت758هـ)، والنسخة القلمية هذه جيدة، وتمت كتابتها 1293هـ.
- 90. ومنها "الآداب الباقية في شرح آداب الشريفية"، في فن المناظرة، صنّفه عبد الباقي بن غوث الإسلام الصديقي (ت1082هـ)، وأكبله في شهر رمضان عام 1060هـ، والنسخة في 38 صفحة، وفي كل صفحة 23 سطرًا، والمصنف من تلامذة العلامة محمود بن محمد الجونفوري (ت1062هـ) صاحب الشمس البازغة، وتمت كتابة هذه النسخة عام 1091هـ بيد غلام أشرف، من سهارنفور من مديرية شاهجهان آباد.
- 91. ومنها "إتحاف لذوي الألباب"، صنّفه رضي الدين بن محمد بن حيدر الحسيني الشافعي (ت1142هـ) بخط يده عام 1142هـ، وقام فيه بإبراز النطق

#### 

الصحيح لأسماء القرى والمدن التي ينتسب إليها العلماء أنفسهم. والنسخة في 113 صفحة، وفي كل صفحة 23 سطرًا.



- 92. ومنها "تحرير أقليدس"، وهو كتاب في علم الهندسة، كتبه المحقق نصير الدين الطوسي (ت672هـ). وهو في 109 ورقة، وفي كل صفحة 21 سطرًا، سنة الكتابة غير مذكورة.
- 93. ومنها "خلاصة الحساب"، وهو كتاب مختصر في علم الحساب والرياضيات والهندسة لعالم وفيلسوف شيعي بهاء الدين العاملي (ت1030هـ)، والنسخة في 19 ورقة، وفي كل صفحة 17 سطرًا، وتمت كتابتها عام 1231هـ.
- 94. ومنها "الأرجوزة السينائية"، في الطب، وتنسب هذه المنظومة إلى بو علي سينا (ت428هـ)، وهو في النظم، وبعض الأوراق في بداية النسخة غير موجودة، والنسخة واضحة وجذابة، فيها جداول جيدة والعناوين بالحبر الأحمر، وهي في 68 صفحة، وفي كل صفحة 11 سطرًا، وتمت كتابتها عام 1208هـ.
- 95. ومنها "أقسرائي المسمى بحل الموجز"، في الطب، كتبه الشيخ جمال الأقصرائي (ت771هـ)، وهو شرح نفيس للكتاب الشهير "موجز القانون" لأبي الحزم القرشي المعروف بابن النفيس (ت687هـ) وهذه النسخة القلمية في مجلدين، في 325 صفحة، وفي كل صفحة 23 سطرًا، وتمت كتابتها عام 1204هـ.

## مجلة العنب العام بديوبند — . — واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

96. ومنها "الحاوي في علم التداوي" في الطب، صنّفه نجم الدين محمد بن إلياس الشيرازي (ت730هـ)، وفيه تفاصيل عن الأمراض وعلاجها، والنسخة ناقصة من نهايتها، وهي في 292 صفحة، وفي كل صفحة 25 سطرًا، وتمت كتابتها عام 956هـ.



- 97. ومنها "الطب الكلّي"، صنّفه طبيب مسيحي أبو سهل عيسى بن يحيى (ت972هـ). وهذه النسخة القلمية في 250 ورقة، وفي كل صفحة 15 سطرًا. والعناوين مكتوبة باللون الأحمر. وتمت كتابتها عام 1108هـ، وبها ختم لمولانا حكيم وكيل أحمد.
- 98. ومنها "فصول بقراط"، وهذا الكتاب في الطب، وينُسب إلى الحكيم بقراط (ت357ق.م)، وهو في 36 ورقة، وفي كل صفحة 13 سطرًا، وتمت كتابة هذه النسخة سنة 1260هـ بخط النساخ محمد حسين علي الجموي الحنفي.



## 

99. ومنها "القانون في الطب"، ألّفه العالم الطبيب ابن سينا (ت428هـ)، وفي الكتاب كتب عديدة تحتوي على علم الطب، والأدوية، والأمراض الجزئية وغيرها. وهذه النسخة تحتوي على ثلاثة كتب فقط، من الكتاب الثالث إلى الكتاب الخامس، في ثلاثة مجلدات، وكلها في 599 ورقة، وفي كل صفحة 21 سطرًا. وتمت كتابتها في عهد العالمكير الثاني على يد الكاتب الشيخ عبد الرسول بن الشيخ محمد القرشي الهاشمي.



100.ومنها "من لا يحضره الطبيب"، في الطب، صنفه أبو بكر محمد بن زكريا الرازي (ت311هـ)، وكان طبيبًا حاذقًا، وجالينوسًا في عصره، والنسخة في 25 ورقة، وفي كل صفحة 21 سطرًا.

وهذا فهرس وصفي لعدّة من المخطوطات ذكرناها على سبيل المثال، وثمة مخطوطات أخرى كثيرة تتطلب تفاصيلها مجلدًا خاصًا، وقد أعدّها الشيخ المفتي ظفير الدين- رَحِمَهُ اللّهُ- المفتي الأسبق بدار العلوم ديوبند في مجلدين باللغة الأردية باسم "تعارف مخطوطات كتب خانه دار العلوم ديوبند"، ونشرتهما الدار، فطبع المجلد الأول لأول مرة في شهر محرم الحرام 1390هـ/مارس 1970م، والمجلد الثاني في شهر محرم الحرام 1393هـ/فبراير 1973م، وقد استفدت منهما كثيرًا في تقديم هذه التفاصيل، وللأسف الشديد أنه لم يطبع أي

## مجلة الهند - . - . - واقع المخطوطات العربية في مكتبة دار العلوم بديوبند

فهرس أوتفصيل من قِبل مكتبة الدار بعد طباعة هذين المجلدين وخاصة باللغة العربية، بيد أنّ التفاصيل موجودة في سجلات المكتبة. وإنّ الوضع الراهن لبعض المخطوطات في مكتبة الدار لا يصلح للوصف الواضح والكامل لعدم المواد المنشورة.

#### 

## المصادر والمراجع

- تعارف مخطوطات كتب خانه دار العلوم ديوبند للمفتي محمد ظفير الدين (المجلد الأول بالأردية)، دار العلوم بديوبند، 1970م
- 2. تعارف مخطوطات كتب خانه دار العلوم ديوبند للمفتي محمد ظفير الدين (المجلد الأول بالأردية)، دار العلوم بديوبند، 1970م
- المسند للإمام الحافظ عبد الله بن الزبير الحميدي (الجزء الأول)، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، عالم الكتب، بيروت، د.ت.
- 4. تاريخ دار العلوم ديوبند لسيد محبوب رضوي (المجلد الأول بالأردية)، دار العلوم بديوبند، 1992م.
- تاريخ دار العلوم ديوبند لسيد محبوب رضوي (المجلد الأول بالأردية)، دار
   العلوم بديوبند، 1994م.
- المخطوطات العربية في الهند لعصام محمد الشنطي، معهد المخطوطات العربية المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، الكويت، 1985م
- 7. المخطوطات العربية وتقاليدها لأنس خلدوف، مراجعة وتقديم: قسم الدراسات والنشر والعلاقات الثقافية، دبي: مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث، 2009م.
- 8. https://darululoom-deoband.com/ar/
- 9. https://www.albayan.ae/sports/2005-10-09-1.105952

ISSN: 2321-7928

# المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف في متحف سالار جنك بحيدرآباد، دراسة تحليلية

 $^{1}$ د. محمد فضل الله شریف  $^{1}$ 

#### ملخص البحث

إنّ للمخطوطات أهمية كبيرة في معارف القوم وثقافتهم وحياتهم العلمية وفي مجال البحث والتحقيق. ومخطوطات جميع العلوم والمعارف تحتلّ مكانًا رفيعًا بارزًا؛ إلا أنّ مخطوطات الحديث الشريف لها مكانة خاصة لما لها ميزات تميزها عن مخطوطات سائر العلوم والفنون، أهمها أنها لها علاقة مباشرة بأشرف الحلق، ألا وهو النبي الأمين خاتم النبيين وإمام المرسلين، وهدوة المقتدين، وبغية المحبين صَلَّاللَّهُ مَلَيْوَسَلِّمَ. فالاعتناء بهذه المخطوطات يدل على حبّ النبي الصادق صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ ويعنى بإحياء أقواله وسننه وتعاليمه. فهذا المقال يتناول المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي على صاحبه الصلاة والتسليم، التي توجد في مكتبة سالار جنك بحيدرآباد، وهي كثيرة، ويبلغ عددها إلى خمس التي توجد في مكتبة سالار جنك بحيدرآباد، وهي كثيرة، ويبلغ عددها إلى خمس وتسعين مخطوطة، وهذا المقال يسلط الضوء على عشر منها.

#### مقدمة

إنَّ مدينة حيدرآباد مدينة معروفة، ذائعة الصيت بالعلم والعلماء والفضلاء، والمدارس والجامعات، والمكتبات ودور العلم، وهناك مكتبات كثيرة تختزن الكتب والمخطوطات النادرة، خاصة في اللغة العربية، وهنا أود أنْ ألقى الأضواء على

أ رئيس هيئة الدراسات العربية الشرقية بالجامعة العثمانية سابقا وأستاذ مساعد بكلية إيه كيه إيم الشرقية
 التابعة للجامعة العثمانية

#### مجلة الهند . — · — · المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

المخطوطات في الحديث النبوي الشريف من المخطوطات المخزونة في مكتبة متحف سالار جنك، وخاصة المخطوطات غير المطبوعة من الحديث النبوي الشريف، لكي يكون القارئ على إطلاع على هذه المخطوطات، ويسهل له الأمر على الحصول على تلك المخطوطات للبحث والتحقيق والدراسة.

مكتبة متحف سالار جنك: هذه أيضًا مكتبة عظيمة معروفة في مدينة حيدرآباد، وهي مكتبة عومية حكومية، ملحقة بمتحف سالار جنك بحيدرآباد، وهذه المكتبة من أهم المكتبات عبر أرجاء العالم، وأندرها لما تحتوي على مخطوطات قيمة نادرة، من أهم المكتبات عبر أرجاء العالم، وأندرها لما تحتوي على مخطوطات قيمة نادرة، نفيسة في كل لغة وفن، قبل الذكر عن هذه المكتبة القيمة العظيمة 16 ديسمبر عام هذه المتحف، إنما جاء تأسيس هذه المكتبة القيمة العظيمة 16 ديسمبر عام المتحف مبيد البانديت جواهر لال نهرو أول رئيس الوزراء بالجمهورية الهندية، وهذا المتحف متحف عظيم لأنه يشتمل على خمسين ألف نادرة من التماثيل المصنوعة من الرخام الأبيض، واللوحات المصورة بالأدهان الملونة، والأسلحة المرصعة القديمة التي المخوليات والأمراء كانت قديمًا في استعمال السلاطين المصريين، والسيدات المغوليات والأمراء الهنديين، وعدد كبير من المنمنات المذهبة، التي صورها النقاشون المصورون المهرة الذين قد بلغوا في فن النقش والتصوير منتهاه، وما عدا ذلك ففيه خزانة عجيبة من الجواهر الثمينة والأحجار الكريمة النفيسة واللآلي المتلألئة الباهرة كالياقوت، وألماس، الجواهر الثمينة والأحجار الكريمة النفيسة واللآلي المتلألئة الباهرة كالياقوت، وألماس،

وإني هنا لا أود أنْ ألقي الأضواء على المتحف ولكن الأصل هنا ذكر المكتبة التي تتوفر فيها المخطوطات العجيبة والغريبة، وهذه المكتبة منسوبة إلى الأمير يوسف على خان بهادر الملقلب بـ"سالار جنغ الثالث" المتوفى بغرة جمادي الأولى سنة 1368م، الموافق 2/مارس عام 1949م، الذي شغل منصب الوزارة العظمي في الدولة الآصفية في عهد الملك السابع مير عثمان على خان، إنّ هذه المخطوطات هي جهد هذا الرجل

المجلد:12 العدو:3 عدو:3 يوليو-سبتمبر 2023

## مجلة الهني . . . . . . . . . . المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

الواحد المحبّ للعلم، لأنّ هذا الشخص كان له شغف وولع كثير بالعلم بحيث إنه من العرّاب الذين لم يتزوجوا، وأنه قد أفرغ نفسه من الزواج والأولاد، لم يتزوج طول عمره، ولم يزل مشتغلًا بجمع النفائس والغريب والنوادر من الكتب القيمة والمخطوطات النادرة، كما كان شوق دفين في حصول الأشياء النادرة التاريخية، أنه يحصل عليها بنفقته الحاصة من أقطار العالم من مالكيها وأصحابها بعد أداء القيمة لها.

وهذه المكتبة في متحف سالار جنغ متوزعة إلى قسمين:

القسم الأول منها مختص بالمخطوطات، والقسم الثاني بالمطبوعات.

وللقسم الثاني منه فرعان: الفرع الأوّل منهما خاصّ بمطبوعات اللغات الشرقية، والفرع الثاني بمطبوعات الألسنة الغربية، ففي القسم الأول منها مطبوعات نادرة قديمة باللغة الأردية والفارسية والعربية، والتركية وغيرها، وعددها كما يلى:

في الأردية: 9710، في الفارسية: 3322، في العربية: 2220، في التركية: 136.

وفي القسم الثاني من المطبوعات فيها أكثر من (35000) مطبوع من اللغات الغربية كالإنجليزية، والفرنسية، واليابانية والهولندية، وغيرها.

علاوة على ذلك ففيها كتب مختصة بأطفال المدارس والمكاتب، وهي تزيد على ألفين، هذا يبلغ عدد جميع المطبوعات الموجودة في المكتبة إلى أكثر من (52376) مطبوع.

قسم المخطوطات: قسم المخطوطات هنا قسم مهم جدًا لا يوازيه ولايواتيه قسم، لأنّ هذه المكتبة من أغنى المكتبات من حيث المخطوطات، لأنّ الأمير "سالار جنك الثالث" لم يأل أيّ جهد في سبيل الحصول على تلك المخطوطات من أرجاء الدنيا، لم يزل يشغف ويعكف في جمع النفائس، والفرائد، والغرر والدرر، واللآلي المنثورة من أرجاء العالم، من المخطوطات العربية، وهذه المكتبة تختزن زهاء عشرة آلاف من المخطوطات من القرآن المجيد، والحديث النبوي، وأصول الحديث، والتفسير، وأصول

## مجلة الهند النبوي الشريف . — . — المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

التفسير، والفقه، وأصول الفقه، والرجال، والمنطق، والفلسفة، والكلام، والتجويد، والتصوف، والأدعية، والمواعظ، والأخلاق، واللغة والصرف والنحو، والبلاغة، والأدب والشعر، والطب والهيئة والأفلاك والنجوم والتاريخ والجغرافية، والعلوم الشرقية، والسير، والتراجم والمناقب، وغير ذلك من موضوعات شتى، وإنَّ صاحب المكتبة لم يأل أيّ جهد في جمع المخطوطات واقتنائها، بل كابد مشاق السفر إلى مشارق الأرض ومغاربها، وأجلب بعد لشراء المخطوطات والنوادر من الأشياء إلى الشرق الأوسط، وأنه غادر خاصة إلى أفغانستان، وايران، والبلاد الغربية، وشمّر ذيله لحمل مشاق السفر ومتاعبها، وأنفق القناطير المقنطرة من الأموال لتحصيل النوادر التاريخية والمخطوطات القديمة الأصلية، فحالفه النجاح في جمع كثير من المخطوطات التي كتبها المصنَّفون بخط أنفسهم، لأنَّ هذه المكتبة توجد فيها نسخ الصحاح الستة والجمع بين الصحيحين للحميدي، ونسخ التفاسير المشهورة، وكتب الفقه والتصوف، التي هي أقدم المخطوطات نظرًا إلى النسخ المتوفرة في سائر مكتبات العالم، وهذه المخطوطات وإن كانت طبعت عدة مرات قديمًا وحديثًا، وصارت من جملة المطبوعات، ومع ذلك لا يجحد من أهمية هذه المخطوطات الأصلية القديمة لمن يريد البحث والتنقيح في هذا الصدد.

هذه المكتبة يرجع إليها الطلاب ويقصدونها من أرجاء العالم، نظرًا إلى أهمية هذه المكتبة وما تحتوي عليه من النوارد والنفائس القديمة من المخطوطات، بل إنّ الطلاب يتوجهون إلها من أقصى العالم وأدناها من الجامعات الأوربية، وأميركا وسائر بلدان العالم، وبعض المخطوطات منها حصلتها دائرة المعارف العثمانية وقامت بطبعها ونشرها.

وهذه المكتبة تعمل تحت هيئة قانوينة، إنَّ الحكومة الهندية قررت لإهداء المحققين الباحثين عاملين مهرة في العربية والفارسية، للحفاظ على تلك المخطوطات، وفيها تسهيلات مهمة كاملة لأخذ الميكروفلم على الأفلام المصغرة، وأخذ العكوس الشمسية،

## مجلة الهني . . . . . . . . . . المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

ونقل المخطوطات عند الاحتياج للمحققين، وطبع فهرسها التوضيحي للمخطوطات الإنجليزية في 15 مجلدًا.

وإنَّ المخطوطات الموجودة المتوفرة في هذه المكتبة في الفنون المختلفة واللغات العديدة، تدل على علوّ مكانة هذه المكتبة بين المكتبات من حيث ندرة المخطوطات. مكتبة متحف سالار جنك تحتضن 2660 مخطوطة في العربية، تم فهرسها، فمنها 95 مخطوطة في علم الحديث النبوي الشريف، فمنها بعض المخطوطات المطبوعة، وغير المطبوعة، فمن المخطوطات المطبوعة: إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري لمؤلفه شهاب الدين أحمد بن محمد بن الخطيب القسطلاني، البدور السافرة في أحوال الآخرة، للعلامة جلال الدين السيوطي، الترغيب والترهيب لمؤلفه زكي الدين عبد العظيم بن عبد القوي المنذري والثلاثياث من صحيح البخاري لمؤلفه الإمام عبد الله بن إسماعيل البخاري (الجزء الأول والثاني)، جامع الأصول في أحاديث الرسول لمؤلفه مجد الدين أبو السعادة المبارك بن محمد الشيباني (ثلاث نسخ للجزء الأول)، الجامع الترمذي لمؤلفه للحافظ أبي عيسي محمد بن عيسي سورة الترمذي، الجامع الصحيح للبخاري (المجلد الأول، الثاني، الرابع)، والنسخ الأخرى للمجلدات المختلفة)، الجامع الصغير من حديث البشير النذير للشيخ جلال الدين السيوطي، والجمع بين الصحيحين لأبي عبد الله محمد بن أبي نصر فتوح الحميدي، جمع الجوامع لجلال الدين السيوطى، الحبائك في أخبار الملائك لجلال الدين السيوطي، رياض الصالحين لمحى الدين أبي زكريا يحي بن شرف النووي، سنن أبي دواؤد لسليمان بن أشعب السجستاني، شرح صحيح البخاري (من كتاب السلم إلى الآخير) شرح الصدور بشرح حال الموتى والقبوب لجلال الدين السيوطي، شرعة الإسلام إلى دار السلام لركن الإسلام محمد بن أبي بكر الشرعي، الشفاء بتعريف حقوق المصطفى للقاضي لعياض بن موسى (النسخة المختلفة) صحيح مسلم (الجزء الأول والثاني) عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعلامة بدر الدين

العيني، فتح الباري شرح صحيح البخاري للحافظ ابن حجر العسقلاني، الفتح المبين بشرح الأربعين للمحقق شهاب الدين أحمد بن محمد بن على الهيثمي، الفتح المبين بشرح الأربعين لأحمد بن حجر العسقلاني، فتح المغيث بشرح ألفية الحديث للإمام عبد الرحيم العراقي، كتاب الآثار للإمام محمد بن الحسن، الكواكب الدراري في شرح البخاري (من كتاب الصلاة إلى كتاب البيوع (الجزء الأول، والثاني، والثالث) اللآلي المصنوعة في الأحاديث الموضوعة لجلال الدين السيوطي، لمعات التنقيح شرح مشكاة المصابيح لعبد الحق بن سيف الدين الدهلوي، لمعات التنقيح في شرح مشكاة المصابيح (المجلد الثاني، النسخة القديمة، المجلد الثاني، المجلد الأول) المحلى على أسرار المؤطا للشيخ سلام الله بن شيخ الإسلام بن فخر الدين الحنفي، السبعين لعلى بن شهاب الدين الحسيني الهمداني، مختصر الصحيح المسلم (نسخة قديمة ناردة، النصف الأول) مرقاة المفاتيح شرح مشكاة (الجزء الأول، الجزء الثاني كتاب الصوم) مسند أبي حنيفة أحد مسانيد وكتب الحديث النبوي لأبي نعيم الأصفهاني، المؤطا برواية أبي مصعب لمالك بن أنس، مسند الدارمي لأبي محمد عبد الله بن عبد الرحمن بن برهام الدارمي، مشكاة المصابيح للخطيب التبريزي (النسخ المختلفة) مصابيح السنة (ناقص الطرفين نسخة قديمة) منتخب جمع الجوامع، المنهاج (النصف الثاني من كتاب النكاح إلى الآخر) ليحي بن شرف النووي، الهدي الساري مقدمة فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ما ثبت بالسنة في أيام السنة ورياض الصالحين.

# المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف في مكتبة متحف سالار جنك

1- الأربعين: وهذا الكتاب لمؤلفه محمد بن شمس الدين، ألّف في عام 886هـ، مخطوطة هذا الكتاب توجد في متحف سالار جنغ، وهي في خط النستعليق، مع الترجمة الفارسية منظومة، كاتبها مير علي الكاتب وسنة نسخها 938هـ، تحت رقم

## مجلة الهني . — . — المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

الالتحاق: 858، رقم الرفوف: 5 رقم: AI: 7، رقم المفهرس: 14، التقطيع: 292، 291، الجم: 4x4 أوراق: الأسطر: 14، 15، مفقودة الأوراق رقم 121، 291، وأضيفت ورقة 203، في بداية المخطوطة ختم باسم "تنقيح" 1959، 1958، ختم آخر من متحف سالار جنغ، هذا المخطوط غير مطبوع، وإن كان للمؤلف رسائل أخرى في أربعين حديثًا وهي مطبوعة، مثل "الأربعون في التوحيد والإيمان" و"الأربعون في الطهارة"، ولكن هذا الأربعين ما طبع إلى حد الآن.

تبدأ المخطوطة بهذه العبارة: "الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى أما بعد: فيقول





العبد محي الدين ابن سيد شمس الدين البخاري العدلاني: جمعت لإخواني في الدين أربعين حديثًا من أربعين حديثًا من حفظ على أمتي أربعين حديثًا من أمر دينها بعثه الله تعالى يوم القيامة في زمرة الفقهاء والعلماء" وفي رواية: "بعثها الله تعالى فقيهًا عالمًا" وفي رواية أبي الدرداء رضى الله عنه: كتب له يوم القيامة شافعًا وشهيدًا" وفي رواية: "قيل له ادخل من أي باب شئت" عن عمر بن الخطاب قال قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ: إن خلق أحدكم ليجمع في بطن ابن مسعود رَحَوَلِيَهُ عَنهُ قال والله وسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ: إن خلق أحدكم ليجمع في بطن

## مجلة الهنب . — · — · المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

أمه أربعين نطفة، ثم يكون علقة مثل ذلك، ثم يكون مضغة مثل ذلك، ثم يبعث الله إليه ملكًا بأربع كلمات فيكتب عمله وأجله ورزقه، وشقي أو سعيد ثم ينفخ فيه الروح، فوالذي لا إله غيره إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها ...

وتنتهي المخطوطة بهذه الصفحة الملحقة من غير الكاتب: قال النبي صَلَّالِلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: من أراد الدنيا فعليه بالعلم ومن أراد الآخرة فعليه بالعلم ومن أرادهما معًا فعليه بالعلم".

2- الأربعين في فضائل أمير المؤمنين علي رضى الله عنه: هذه مخطوطة باسم الأربعين في فضائل أمير المؤمنين، اسم المؤلف غير مذكور، ولعل المؤلف لهذا الكتاب أمير المؤمنين الحافظ أبو سعيد أحمد بن الحسين الخزاعي النيسابوري، تحت رقم الالتحاق: 849، رقم الرفوف: I، رقم: AI: 7، رقم المفهرس: 528، التقطيع: 38، الصفحات: 76، الأسطر: 7، الحجم: 13.8x8.2، وهذه المخطوطة جيدة، منسوخة عام 120ه، مطلية، مذهبة، ومجلدة.

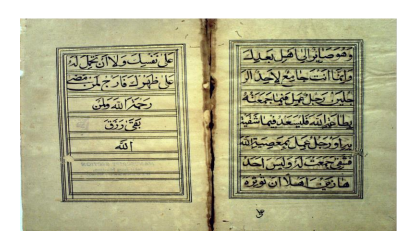
## بداية المخطوطة: بسم الله الرحمن الرحيم



المجلد:12 العدو:3 عدو:3 يوليو-سبتمبر 2023

## مجلة الهند . . . . . . . . . المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عنوان صحيفة المؤمن حبّ علي ابن أبي طالب أورده صاحب الفردوس، قال كرم الله وجهه الطريق مسدود علي الخلق بخمس خصال: القناعة بالجهل، والحرص على الدنيا، والشح بالفضل، والرياء في العمل والإعجاب بالرأي.



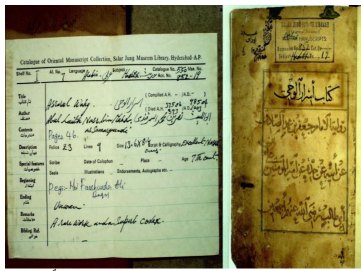
ونهاية المخطوطة بهذه العبارة: عن ابن مسعود رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قال قال رسول الله صَالَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم إِنَا أَهِل البيت اختار الله لنا الآخرة على الدنيا رواه صاحب الفردوس، قال كرم الله وجهه أن الذي في يدك من الدنيا قد كان له أهل قبلك وهو صائر إلى أهل بعدك وإنما أنت جامع لأحد الرجلين رجل عمل فيما جمعته بطاعة الله فليسعد فيما شقيته به أو رجل عمل بمعصية الله فشقي جمعت له وليس أحد هذين أهلًا أن توثره على نفسك ولا أن تحمل له على ظهر فارج لمن مضى رحمة الله ولمن بقى ورزق الله.

3-أسرار الوحي: (الأحاديث النبوية برواية إمام جعفر): تأليف أبي الليث نصر بن محمد السمرقندي، المتوفي 393هـ، هذا الكتاب للسمرقندي مشتمل على الأحاديث النبوية الشريفة برواية إمام جعفر الصادق عن على بن أبي طالب عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم،

المجلد:12 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

# مجلة الهني . — . — المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

وهذه المخطوطة، تحت رقم الالتحاق: 852، رقم الرفوف: I، رقم: AI: 7، رقم المفهرس: 3.6x8.4، الأسطر: 9، الصفحات:46، والحجم: 13.6x8.4، الأسطر: 9،



نسخة قديمة، الكتابة جيدة، مفهومة واضحة، وهذه النسخة نادرة جدًا، مطلية مذهبة، غير مطبوعة إلى حد الكتاب، المكتوب عام 700هـ، اسم الناسخ غير مذكور.

تبدأ النسخة بهذه العبارة: كتاب أسرار الوحي:

رواية الإمام جعفر بن محمد الصادق عن أبيه عن جده عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضي الله عنهم أجمعين.

# بسم الله الرحمن الرحيم

روي عن جعفر بن محمد الصادق عن أبيه عن جده عن علي بن أبي طالب رَضَالِلَهُ عَنَهُ أنه قال: هذا ما سأل رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ربه ليلة المعراج وسمع منه فقال: يا ربّ أيّ الأعمال أفضل، فقال: الله تعالى يا محمد ليس شيء عندي أفضل من التوكل على والرضاء بما قسمت يا محمد وجبت محبتي للمتقاطعين فيّ، وجبت محبتي لمتقاطعين

المجلد:12 العدو:3 عدو:3 المجلد:12

# مجلة الهنب . — . — المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

فيّ، وجبت محتي للمتواصلين فيّ، وليس لمحبتي علم، ولا غاية ولا نهاية، كلما رفعت لهم علمًا وضعت لهم حلمًا، أولئك الذين نظروا إلى المخلوقين بنظري إليهم، ولم يرفعوا الحوائج إلى الخق بطونهم خفيفة من أكل الحلال نعيمُهم من الدنيا ذكري ...

نهاية المخطوطة بهذه العبارة: ويلزم صمتًا، ويتوكل عليّ ويبكي كثيرًا، ويقلّ ضحكًا، ويخالف هواه، وتتخذ المسجد بيتًا، والعلم صاحبًا، والزهد جليسًا والعلماء أحبابًا، والفقراء رفقاء ويطلب رضاي ويفرّ من سخطي ويهرب من المخلوقين هربًا، ويفرّ من المعاصي فرارًا، ويشتغل بذكر اشتغالًا، ويكثر التسبيح دائمًا، ويكون بالوعد صادقًا، وبالعهد وافيًا، ويكون قلبه طاهرًا، وقوته زاكيًا، وفي الفرائض مجتهدًا، وفيما عندي من الثواب راغبًا، ومن عذابي مشفقًا، ولأحبائي قرينًا جليسًا يا أحمد لو صلّى العبد



صلوة أهل السماء والأرض ويصوم صيام أهل السماء والأرض وطوى الطعام مثل الملائكة وليس لباس الغازي ثم أرى في قلبه حبّ الدنيا ذرة لا أذيقه حلاوة معرفتي وعليك سلامي ورحمتي.

4- تبليغ الأحكام في مسائل آداب الطعام: هذا المؤلف لعبد القادر بن حافظ محمد فضل الله المتوفى عام 656هـ، هذه نسخة واضحة مفهومة، تحت رقم الالتحاق:

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كالمبادي العدو:3

# مجلة الهنب . — · — · المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

854، رقم الرفوف: I، رقم: AI: 7، رقم المفهرس: 566، التقطيع: 94، الصفحات :88، الأسطر: 7، الحجم: 13.8x8.2، الأسطر: 7، في حالة جيدة، أكلته الأرضة، مجلدة، في أوراق أوربية مكتوبة عام 900هـ. هذه المخطوطة غير مطبوعة، ففي هذا المخطوط يوجد ختم في البداية، وختمان في النهاية.

تبدأ المخطوطة بهذه العبارة: بسم الله الرحمن الرحيم

كتاب آداب الطعام، باب: إجابة الداعي، باب إذا اجتمع داعيان، باب: هل يرجع إذا رأى منكر في الدعوات، باب الإطعام عند القدوم من السفر، باب في ذكر طعام الوليمة زينب بنت جحش وغيرها، باب في غسل اليد ....

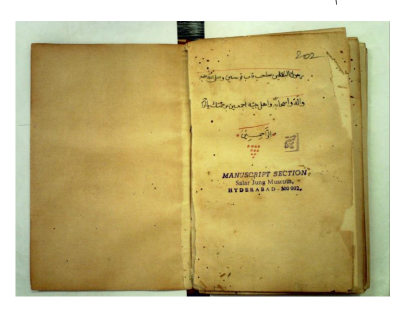


هكذا استمر المؤلف في ذكر فهرس الكتاب والأبواب.

وتنتهي بهذه العبارة: فصل في قدح النبي صلّى الله عليه وسلّم قال: رأيت قدح النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عند أنس بن مالك، وكان قد تصدع، فسلسلة بفضة، قال: وهو قدح جبيد عريض من نضار، قال قال أنس لقد سقيت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم في هذا القدح أكثر من كذا وكذا، قال قال بن سيرين أنه كان فيه حلقة من حديد، فأراد أنس أن يجعل مكانها حلقة من ذهب أو فضة فقال له أبو طلحة لا تغيرن شيئًا صنعه رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فتركه، رواه البخاري

# مجلة العنب . — . — المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

عن أنس قال: بقد حي هذا الشراب كله العسل والنبيذ والماء والبين رواه مسلم. خاتمة: قد تمت هذه الرسالة المسماة بتبليغ الأحكام في مسائل آداب الطعام بعون الله تعالى وتقدس في شهر رجب المرجب أعني ليلة الإسراء حين مضت خمس وسبعون ومأتان بعد الألف من هجرة النبي صلى الله عليه وسلم الذي ألفه وجمعه معترفاً بالذنب والتقصير مرجواً برحمة الله الغافر المدعو بمحمد عبد القادر بن جامع الفروع والأصول مالك الأزمة الفتيا كاشف الحقائق مبين الدقائق حافظ حاجي مولوي محمد فضل الله مد الله ظلاله، وأفاض على العالم بره وأحصله اغفر اللهم ما سنيه وأخطئه بكرمه وغفرانه ونور اللهم حاله وخفف أثقاله ودمّر على أعدائه بتصدق رسول الثقلين صاحب قاب قوسين وصلى الله عليه وآله وأصحابه، وأهل بيته أجمعين برحمتك يا أرحم الراحمين.



وقائق الحقائق: للمؤلف فخر الدين محمد بن عمر الرازي. هذا مخطوط تحت رقم الالتحاق: 879، رقم الرفوف: III، رقم: A1: 7،رقم المفهرس:819، التقطيع:46،

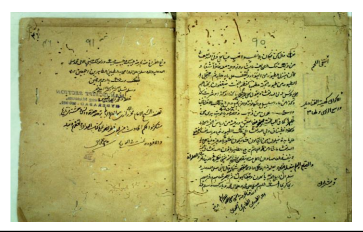
المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 364 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

# مجلة العنب . — . — المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

الصفحات: 92، الأسطر:15، الحجم :20.2x13.2، في خط النستعليق، محرر عام 1100هـ، هذا الكتاب غير مطبوع، عليه آثار البرودة، في حالة جيدة، محفوظ في المقلام، عليه ختمة متحف سالار جنغ، وختمة التنقيح.

بداية المخطوطة: بعد البسملة، باب في خلق النور: الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله محمد وآله أجمعين، قد جاء في الخزان: "إن الله تعالى خلق شجرة ولها أربعة أغصان فسمّاها شجرة اليقين، ثم خلق نور محمد صلّى الله عليه وسلّم في حجاب من درة بيضاء ومثله كمثل الطاؤس وضعه على تلك الشجرة مسح عليها مقدار سبعين ألف سنة، ثم خلق مرآة الحياة فوضع باستقباله فلما نظر الطاؤس فيها فرأى صورته أحسن صورة وأزين هيبة فاستحى من الله تعالى فسجد خمس مرات، صارت عليها تلك السجدة ...

نهاية المخطوطة: قال النبي صلّى الله عليه وسلّم إنّ أهل الجنة يأكلون ويتفاكهون ثم يصير طعامهم وشرابهم ريحًا كريح المسك، اللهم صلّ على محمد وعلى آله محمد وبارك وسلّم، قد وقع الفراغ منه بحرمة حبيبك وحبيب حبيبك ورسولك النبي الأمي محمد صلى الله عليه وسلّم وعلى آله وأصحابه الطيبين الطاهرين أجمعين، بفضلك ورحمتك يا



المجلد:12 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

#### مجلة العنب النبوي الشريف . — . — المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

أرحم الراحمين، وسلّم تسليمًا، كثيرًا كثيرًا على خير خلقه محمد وآله أجمعين....



6-المحلى على أسرار المؤطا: لفضيلة الشيخ سلام الله بن شيخ الإسلام بن فخر الدين الحنفي الدهلوي، ثم الرامفوري (المتوفي: 1229هـ/1813م)، من سلالة الشيخ عبد الحق المحدث الدهلوي رحمهم الله جميعًا.

لقد نال هذا الشرح بالغ الاهتمام عند العلماء الكرام، في شروح الموطاء للإمام مالك بن أنس- رحمه الله تعالى-، بينما ذكره من كشف عن وجه الموطأ من الشراح العظام، ولكن من الأسف أنه لم يطبع بعد، ولم يبرز من خدره المخطوط.

هذا مخطوط تحت رقم الالتحاق: 909، رقم الرفوف: III، رقم: AI: 7، رقم المفهرس:486، التقطيع:450، الصفحات:986، الأسطر:27، الحجم :27.2x20.2، في خط النستعليق، محرر عام: 1300هـ، هذا المخطوط غير مطبوع، في حالة جيدة، آثار البرودة، مأكولة الأرضة، مجلد، ختمة متحف سالار جنغ، وختمة التنقيح،

وختمة أخرى.





بداية المخطوطة: بعد البسملة:

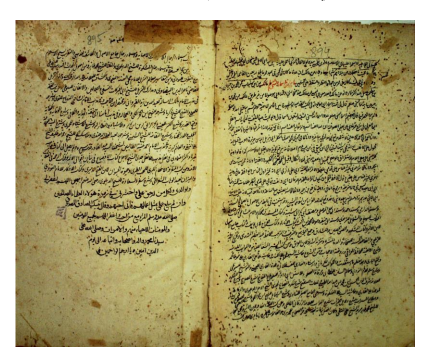
الحمد لله الذي أشرف معالم السنن وأعلامها، وأنطق معاجم الألسن بإفصاح ثناء وقواها، وذرء الملك والملكوت وهي مسانيد إليه في بدها ورجعها، وطاء أصول الشرع ومهد قواعده وسوبهائم حليبها، وشيّد أساسها فما أرفع مكانها ومعناها، وأصبح مشكاة الدين بمصابيح سبحانه فما أزكاها وشرح صدور الموقنين بمفاتيح هدايته وجليها، وأزهر نفوس المتقين بمشارق أنار عنايته وأضحاها، وأعطى قسطها من أسفار السعادة فما أغناها، وهداها إلى الصراط المستقيم والمنهج القويم ثم إلى النعيم أولها حمدًا متواترًا بكافي عدد آثاره وآياته متكاثرًا بوافي أحاد....

نهاية المخطوطة: ومناسك الحج للشيخ رحمه الله للشيخ رحمه الله خليفة الشيخ علي المتقي والعالم كيرية وفي مذهب الإمام أحمد غنية الطالبين لشيخنا السيد عبد القادر قدّس سرّه، ولم يصل إلي كتاب في مذهب غيرها وأكثر اعتمادي في نقل

# مجلة العنب النبوي الشريف . — . — المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

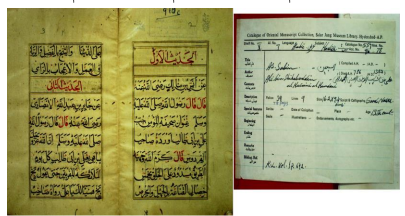
مذهب على نقل جدي الشيخ الأجل وكتاب الإفصاح في بيان أقوال الأئمة وكتاب الرحمة في اختلاف الأئمة، ومن الكتب المتفرقة الأحكام الكبرى للمحب الطبري، وحياة الحيوان لابن الفتح الدميري، وكتاب الأذكار للإمام النووي والميزان لعبد الوهاب الشعراني، وشرح سفر السعادة للشيخ الدهلوي رضي الله عنهم أجمعين، اللهم اغفر لي ولوالدي ولكل من له حق علي واحشرني في زمرة هؤلاء العلماء الصالحين وإن لم يبلغ عملي بمثل أعمالهم فإني أحبهم وقال نبيك الصادق المصدوق صلّى الله عليه وسلّم، المرء مع من أحب، واغفر اللهم الجميع المؤمنين وللمؤمنات، الأحياء منهم والأموات، وصلّى الله على سيدنا محمد وآله وأصحابه وأتباعه إلى يوم الدين آمين، يا أرحم الراحمين.

7-السبعين: لمؤلفه علي بن شهاب الدين الحسيني الهمداني (المتوفي: 786هـ)



المجلد:12 العدو:3 العدو:3 المجلد:12 العدو:3 المجلد:12 العدو:3 المجلد:12 العدو:3 المجلد:12 العدو:3 المجلد:12 العدو:3 المجلد:12 المجلد:12 المجلد:12 المجلد:12 المجلد:14 المجلد:14

هذا مخطوط تحت رقم الالتحاق: 910، رقم الرفوف: III، رقم: AI: 7، رقم



المفهرس:557، التقطيع:39، الصفحات:78، الأسطر:9، الحجم:16.2x9.4، في خط النسخ الجيد، محرر عام: 1300هـ، هذا المخطوط غير مطبوع، في حالة جيدة، آثار البرودة، مأكولة الأرضة، قابل للإصلاح، والتجليد، ختمة متحف سالار جنغ، وختمة التنقيح.

بداية المخطوطة: الحديث الأول

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: عنوان صحيفة المؤمن حبّ علي بن أبي طالب أورده صاحب الفردوس، قال كرم الله وجهه الطريق مسدود علي الخلق بخمس خصال: القناعة بالجهل، والحرص على الدنيا، والشح بالفضل، والرياء في العمل، والإعجاب بالرأي.

نهاية المخطوطة: ويجمع هذا الدار حدود أربعة حد الأولى ينتهي إلى دواعي الآفات، والثاني إلى دواهي المصيبات، والثالث إلى الهوى المردي، والرابع إلى الشيطان المغوي، يشرع بابه إلى كواذب الآمال اشترى المغرور، ومن المزعج بالخروج من عزّ القناعة والدخول في ذلّ الطلب شهدا بذلك العلم والعقل إذا خرج من أسر الهوى وسلم من علائق الدنيا.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023



8- المختار من مطالع الأنوار (نسخة نادرة من المخطوط): لمؤلفه محمد بن إبراهيم،
 مشتملة على الأحاديث النبوية الشريفة.

هذا مخطوط تحت رقم الالتحاق: 911، رقم الرفوف: III، رقم: AI: 7، رقم المفهرس:526، التقطيع:36، الصفحات:72، الأسطر:23، الحجم :20.4x15.2، في خط المغربي الجيد، محرر عام: 1100هـ، هذا المخطوط غير مطبوع، في حالة جيدة، آثار البرودة، مأكولة الأرضة، قابل للإصلاح، والتجليد، ختمة متحف سالار جنغ، وختمة التنقيح. بداية المخطوطة: الحمد لله حمدًا دائمًا بدوامه، جزلًا يكافي جزيل فضله وإنعامه، وأفضل تحياته وصلاته وسلامه، على رسوله سيدنا محمد المخصوص بإكرامه، التي أدناه إلى



المجلر:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 370 \_\_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

تشريف حضرته، وسقاه بكاه أنيسه ومحبته، وفضلنا برسالته وهدانا بسنته.

نهاية المخطوطة: تم كتاب المختار من مطالع الأنوار، بعون الواحد القهار، الكريم المهيمن الجبار، وصلّى الله على سيدنا أحمد وآله أناء الليل وأطراف النهار وله الحمد كثيرًا بكرة وأصيلًا.



9- منتخب جمع الجوامع، اسم المؤلف غير مذكور: هذا مخطوط تحت رقم الالتحاق: 927، رقم الرفوف: III، رقم: I: 7، رقم المفهرس: 548، التقطيع:291، الصفحات:582، الأسطر:25، الحجم:22.2x12.6في خط النسخ الواضح، محرر عام:1033هـ/1623م، هذا المخطوط غير مطبوع، الجوانب ملونة باللون الأحمر، محفوظ في المقلام، الناسخ: عبد الدائم القديسي الشهراوي.

بداية المخطوطة: لكل نبي حرم وحرمي المدينة، تمامه عند أحمد: اللهم إني حرمتها بحرمتك إن لا يأوي فيها محدثًا ولا يختلي خلاها ولا يعضد شوكها، ولا توخذ لقطتها إلا لمنشد انتهى، هكذا في رواية أحمد في المسند، وكان المصنف تركه ذهولًا حم عن ابن عباس رمز المصن لحسنه، وهو كما قال فقد قال الهيثمي سند حسن، لكل نبي خليل في امته وإن خليلي عثمان بن عفان لا ينافيه قول في الحديث....



نهاية المخطوطة: وكان الفراغ من هذا الجزء المبارك رابع عشر شهر ربيع الأول من شهور سنة ثلاث وثلاثين وألف من الهجرة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام على يد كاتبه أفقر عباد الله وأحوجهم إلى عفو الله ومغفرته، الفقير عبد الدائم القادوسي بلدًا، المالكي مذهبًا، الشعري شيخًا غفر الله له ولوالديه ولمشائخه ولجميع المسلمين آمين.

10- نظام المملكة: للمؤلف سيد عبد الرحمن بن محمد أسلم الحنفي المكي. هذا مخطوط تحت رقم الالتحاق: 929، رقم الرفوف: III، رقم: I: 7، رقم المفهرس: 565، التقطيع:35، الصفحات:70، الأسطر:19، الحجم:15.0x7.4، في خط النسخ الجيد، محرر عام: 1157هـ/1744م، هذا المخطوط غير مطبوع، نسخة نادرة، حررت للمنافع الإقلمية، قابل الاعتناء والتجليد، الناسخ: إبراهيم بن محمد أسلم.

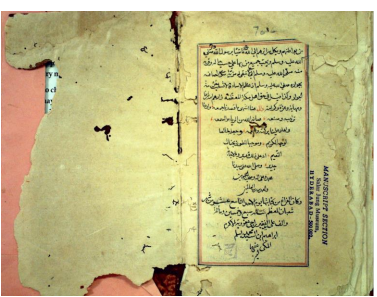
بداية المخطوطة: بعد البسملة: الحمد الله الذي أسبغ على أهل مكة بمجاورة بيته الأمين، مواد الفضل والإنعام، وجعلهم أهله وخاصته، فخرًا لهم وتنويهًا بشأنهم على ما اقتضته حكمة الملك العلام، وخص من شاء منهم بباهر العز والجلال، ورفع عنهم كل بؤس ونكال، وحباه بمزيد العناية والشوق، فصار له جارًا وجار الله جديرًا،

# مجلة العنب . — . — المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

بوافر الإنعام، وحريًا بأنواع التفضلات الجمة والاحترام، جعلني الله من المنتظمين في هذا السلك بعد الانفراد....

نهاية المخطوطة: وإلى هنا انتهى ما قصدنا جمعه، وأردنا ترتبيه وصنعه، صانه الله من





# مجانة العنب · . . . . . . . . . المخطوطات غير المطبوعة في الحديث النبوي الشريف

الرياء والسمعة، وأعاد علينا بركته وفضله، وجعله خالصًا لوجهه الكريم، وموجبًا للفوز بجنات النعيم، أنه على ذلك قدير، وبالإجابة جدير، وصلى الله عليه على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين، وكان الفراغ من كتابتها يوم الأحد التاسع عشر من شهر شعبان المعظم 1157هـ، سبع وخمسين ومائة وألف على يد الفقير راجي عفو ربه الأكرم إبراهيم ابن السيد محمد أسلم المكي عفا الله عنه. ... خلاصة القول: إنّ هذه المكتبة المعروفة بمكتبة متحف سالار جنغ تجمع الكتب المختلفة في الفنون العديدة في اللغة العربية واللغات الأخرى، وخاصة المخطوطات في اللغة العربية لها أهمية كبيرة، وإني قمت في هذه العجالة بالتعريف بالمخطوطات غير المطبوعة في علم الحديث الشريف في مكتبة متحف سالار جنغ ليكون القارئ على اطلاع وعلم على تلك المخطوطة المخزونة في هذه المكتبة، ويستفيد بها الدارسون والباحثون والمحققون، ويسهل لهم الأمر في هذا الصدد.

#### المصادر والمراجع

- 1. محمد بن شمس الدين البخاري العدلاني: الأربعين
- 2. أحمد بن الحسين الخزاعي النيسابوري: الأربعين في فضائل أمير المؤمنين علي رضى الله عنه
- 3. أبو الليث نصر بن محمد السمرقندي: أسرار الوحي (الأحاديث النبوية برواية إمام جعفر)
  - 4. عبد القادر بن حافظ محمدفضل الله: تبليغ الأحكام في مسائل آداب الطعام
    - 5. فخر الدين محمد بن عمر الرازي: دقائق الحقائق
- الشيخ سلام الله بن شيخ الإسلام بن فخرالدين الحنفي الدهلوي: المحلى على أسرار المؤطا
  - 7. على بن شهاب الدين الحسيني الهمداني (المتوفي: 786هـ): السبعين
    - الختار من مطالع الأنوار المختار من مطالع الأنوار
    - 9. سيد عبد الرحمن بن محمد أسلم الحنفي المكي: نظام المملكة
      - 10. منتخب جمع الجوامع

#### 11. Catalogue of Salar Jung Museum

ISSN: 2321-7928

# عرضُ كتاب:

# قراءة في تاريخ اللواتيا أحداث ونقد وحقائق

- د. محمد حسن الباشا<sup>1</sup>



ألّف هذا السفر الجليل الأستاذ صادق حسن اللواتي وصدر عن دار البلاغة، بيروت، 2023م، إنه يقدّم تراثًا فكريًا بارزَ المعالم لاسيما التراث الإسلامي والحضارة الإسلامية، الذي أصبح في حدّ ذاته رافدًا غزيرًا من أخصب الروافد في مناحي هذه الحياة، وهو تاريخ حياة بعض الدول والشعوب، وفي الوقت نفسه يُعدّ هذا المؤلّف منهلاً عذبًا، ومن أغنى الدراسات التاريخية والحضارية لوعائه الغزير بأوفر المعلومات وأدقّها قدرةً في جلاء جوانب غامضة ومهمة في تاريخ وحضارة تلك القبيلة الإسلامية العظيمة- التي قام بدراستها، وما كان ليتيسر له الكشف عنها في غياب هذا التراث الإسلامي الثري، لاسيما أنّ قبيلة اللواتية تنسب إلى بني سامة بن غياب هذا التراث الإسلامي الثري، لاسيما أنّ قبيلة اللواتية تنسب إلى بني سامة بن

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

أستاذ مشارك بالجامعة الإسلامية بمنيسوتا فرع الهند

لؤي- التي تُعدّ من القبائل العربية- التي لعبتْ دورًا كبيرًا في تاريخ عمان والهند فحسب، بل في تاريخ الأمة الإسلامية.

وقد تمكن المؤلف من طرق مواضيع علمية مهمة، وتوغّل في أماكن قلّ تناولها من قبل الباحثين، كما وجدناه لا يغادر عنصرًا دون أنْ يوفيّه حقّه من البحث والعرض، كما أنّ ما يحسب له أنه وظّف في كتابه هذا كوكبةً من خيرة المصادر والمراجع والوثائق، فضلًا عن الدوريات.

يحتوي الكتاب على مقدمة وسبعة فصول وقسم للملاحق وقائمة للمصادر والمراجع، وقد جاء الفصل الأول بعنوان: أهمية البحث في تاريخ اللواتيا، حيث ناقش مصادر التاريخ وأنواعها المختلفة، وأهمية دراسة الوثائق التاريخية التي تتصل باللواتية، كما تحدّث عن علاقة علم الأنساب وأهميته في الوصول إلى الحقائق التاريخية.

كما ناقش الفصل الثاني (سامة بن لؤي- النسب والتاريخ) نسب سامة بن لؤي في كتب الأنساب والمصادر التاريخية، مع تحليل مختلف الآراء التي اختلفت في نسب بني سامة، كما تعرض لهجرته إلى عمان موضحًا أسباب رحيله، كما سلّط الضوء على مسألة إسلام سامة بن لؤي، ومناقشة مصادر المؤرخين حول ذرية سامة بشيء من التفصيل، كذاك تم استعراض دولة بني سامة في عمان وأيضًا دولتهم في الملتان خلال القرنين الثالث والرابع الهجريين / التاسع والعاشر الميلاديين.

وسلّط الفصل الثالث (اللواتيا نسبهم وأصولهم التاريخية)، الضوء الفاضي على نسب اللواتية وأصولهم التاريخية، ومناقشة الروايات المختلفة حول نسبهم، ودورهم المهم في التاريخ، كما تعرض لإشكالية هجرة اللواتية في حملة محمد بن القاسم الثقفي على بلاد السند والهند أواخر القرن الأول الهجري / الثامن الميلادي، كما ناقش بالتحليل كتاب اللواتية في التاريخ حول هجرة اللواتية من السند إلى عمان، والروايات الشفهية،

المجلد:12 \_\_\_\_\_\_ لعرو:3 \_\_\_\_\_\_\_ عرويو-سبتمبر 2023

كما تم عرض الوثائق البريطانية ومناقشتها بشكل موضوعي، وتوضيح كيفية خروج اللواتية من العشيرة إلى القبيلة وظهور أوّل مكون اجتماعي موحد، والصراع على مشيخة القبيلة، ومشيخة اللواتية من الانتخاب إلى التعيين، وتاريخ بناء سور اللواتية في مطرح بعمان، كذلك عرض المظاهر الحضارية لللواتية كالحياة العلمية والثقافية والاجتماعية ونقل اللغة الخوجكية إلى اللغة العربية معنى ولفظًا، وتاريخ بناء مقبرة اللواتية بمنطقة جبروه في مطرح.



سور اللواتية



مقبرة جانبية لمقبرة اللواتية بمطرح عام 1970م

وعالج الفصل الرابع الموسوم بـ (الخوجة تاريخهم وأصولهم)، من هم الخوجة؟ ومراحل تحول الخوجة إلى المذهب الإسماعيلي ثم إلى المذهب الاثنا عشري، وانقسام الخوجة إلى المستعلية والنزارية، وعلاقة الخوجة بالحكومة البريطانية في الهند وقرة الخوجة من الهند إلى عمان.

وكان الفصل الخامس بعنوان: (البحث التحليلي)، فقد تم فيه استعراض تطور التشيع في الهند على مر العصور، كما كان لمؤلف الكتاب وقفة مع مؤلف كتاب اللواتية في التاريخ، ثم ذكر أهم المدن الشيعية في شبه القارة الهندية مثل: حيدر آباد الدكن، ولاهور وغيرهما، كذلك عرض هجرة أقوام من المسلمين الشيعة إلى الخليج العربي، وقد انقسموا إلى ثلاثة أقسام:

أُولًا: اللواتية من بني سامة بن لؤي.

ثانيًا: شيعة حيدر آباد الاثنا عشرية.

ثالثًا: الخوجة النزارية.

كذلك ناقش الفصل السادس الموسوم بـ (نسب عشيرة آل خلفان المنتسبة إلى بني سامة بن لؤي)، نسب آل خلفان وعوائلهم التي ما تزال موجودة.

وفي النهاية سلّط الفصل السابع والأخير الضوء على ملاحق الكتّاب والتي احتوت على: الملحق الأول عن مسكوكات دولة بني سامة التي ضربت في عمان، والملحق الثاني عن الوثائق التاريخية في بناء سور اللواتية، والملحق الثالث عن الآثار التاريخية التي تثبت ملكية أرض المقبرة التابعة لقبيلة اللواتية بمنطقة جبروه بمطرح، والملحق الرابع عن مجلس قبيلة اللواتية، والملحق الخامس عن مسجد الخوجة في مطرح، واحتوى الملحق السادس على صور سلاطين عمان، والملحق السابع عن صور متفرقة من سور اللواتية بمطرح قديمًا، أما الملحق الثامن فقد احتوى على صور الرموز الدينية التي ساهمت في

تحول الخوجة من المذهب الشيعي الإسماعيلي إلى الاثنا عشري، والملحق التاسع عن المدارس الأهلية بمطرح، والملحق العاشر عن اللغة الخوجكية، والملحق الحادي عشر احتوى على نماذج المراثي باللغة السندية، والملحق الحادي عشر عن الحروف الأبجدية للغة السندية والخوجكية، والملحق الثالث عشر عن المللا عبد الخالق عبد الله حبيب ناجواني، وفي نهاية الكتاب أضيفت قائمة للمصادر والمراجع والدوريات.

وبالجملة فالكتاب حافل بالمعلومات عن اللواتية وفاتح أبوابًا جديدة لم تفتح من قبل.

ISSN: 2321-7928

#### بين اللغة العربية وقواعدها

 $^{-}$  أ. د. فيضان الله الفاروقي  $^{1}$ 

حضرات الأساتذة العظام وأصدقائي الكرام!

في خضم هذا الرهان العلمي الشديد، الذي يتموّج بالأبحاث البلاغية المتنوعة، يحسن لمثلي السكوت، إذ إنه يبدو أسلم الطرق وآمنها. فقد كثرت الآراء وتعدّدت الافتراحات ولم يغادر هذا الاجتماع صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها. ولكن لا تزال هناك نقطة أفلتها العيون الثاقبة لحؤلاء العظماء الذين يضمّهم اليوم هذا المنتدى. ولذلك أريد أنْ ألفت أنظاركم إليها فقد تكون مبكرة لم تبتدر إلى بال ولم ترتق إلى ذهن وهي "الصلة بين اللغة وقواعدها" وأرجو التفضل بإعطائها أذنًا صاغية ثم تناولها وعقيبًا في ضوء ما تفيض به قرائحكم النيرة، ولكن قبل أنْ أخوض غمار البحث أطرح عليكم أيها السادة أولًا السؤال: هو هل يجب على من يتحدّث بلغة أن يعرف قواعدها أما بطريق الأقرب إلى الحق سيكون "نعم" يجب على من يتحدّث بلغة أن يعرف للغقة أن يعرف تواعدها إما بطريق الأخذ والاكتساب أو بسليقته الطبيعية الفطرية، ولكن دعوني أيها السادة حتى أقلّب السؤال ظهرًا لبطن وأقول هل يستلزم لمن يعرف قواعد اللغة أن يجيدها أيضًا؟ والجواب بدون شكّ يكون "نعم" ولكن المنويب في الأمر أنّ هذه الكلية لا تنطبق علينا نحن الهنود إذ إننا نعرف القواعد بل الغريب في الأمر أنّ هذه الكلية لا تنطبق علينا نحن الهنود إذ إننا نعرف القواعد بل وبعرف الغة حتى نشير إلى الخطأ في قول الفرزدق:

لولا التشهّد كانت لاؤه نعمُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شخصية خصصنا بسيرته وأعماله عددًا من هذه المجلة.

وفي قوله:

ولكنّ عبد الله مولى مواليا لو كان عبد الله مولًى هجوته بأنه انحرف عن القاعدة النحوية ولكن لا نستطيع أن نأتي بما يأتي به أدنى العرب نطقًا وإنشاءً- وهناك ينبري سؤال وهو إذا ألحن أحدُّ في قراءة القرآن الكريم وقرأه مثلًا: "إنَّ الله يرى من المشركين ورسولِه" بكسر اللام في رسوله فمن يصون القرآن الكريم من هذا اللحن؟ أجماعة الفرزدق والأصمعي أم معشر سيبويه؟ نجيب وقلوبنا تفيض طمأنينة بأنه يصون القرآن الكريم من اللحن، الذين يعرفون القواعد. فمن هنا تتجلَّى ضرورة النحو وكما هو معروف أنَّ الحافز إلى وضع النحو، كان هو شيوع اللحن في المجتمع العربي، بعد أن اكتشف الإسلام بظله أمَّا غير عربية اعتنقت الإسلام دينًا فاتصلت بالحرب، ونتيجة لهذا الاتصال فقد العرب شيئًا من السليقة الفطرية الطبيعية فبدأ اللحن يظهر في كلامهم. نعم هذا هو الهدف المنشود من نشأة النحو، ولكنه يلزم على هذا أنه لا بدُّ لمن يريد قراءة القرآن الكريم من أن يستوعب أولًا المواد النحوية التي ورثناها عن أسلافنا النحاة القدماء تصونه من اللحن وتساعده في إتقان اللغة ولكنها ظاهرة لا يؤيدها التاريخ العلمي ولا يدعمها العقل فإنك لا تجد أمرًا في عصر من العصور أنه قصد دراسة النحو لكي يتمثل بها عند تلاوة القرآن الكريم، ويحكم العقل بفساد هذا الرأى لأن القرآن الكريم لا يستوعب المواد النحوية كافة فههنا عدة مسائل لا علاقة لها بالقرآن الكريم. إذًا لا حاجة إلى وضع القوانين بتلك المسائل وثانيًا إنَّ علم القونين واستخدامها قد أتى بعد حقبة متأخرة من علم اللغة نفسها فإنك تعرف مثلًا بأن الفاعل مرفوع والمفعول منصوب ولكن كيف السبيل إلى أن تنصب "إبراهيم" وترفع "ربه"، "في الآية الكريمة": "وإذ ابتلي إبراهيم ربه" حتى تعرف معاني الكلمات وسياق الآية. هذا في القراءة أما التحدث بواسطة القواعد فقط بدون معرفة اللغة فأمر متعذر تحقيقه كما لا يخفى اللهم إلا أن يجاب بأن

القواعد قد تفيد صيانة اللغة، إذا كانت اللغة معروفة من قبل. أما الإحاطة بكل المواد النحوية فلا حاجة إليها، إلا إذا أريد تناولها من حيث الفن- وهكذا يتضح أنّ الغرض من تعلم النحو العربي بداية الأمر كان تقويم اللغة وتسديد اللسان لصيانة لغة التنزيل من اللحن ولكنه سرعان ما تحوّل النحو إلى فن مستقلٍ يشدّ إليها الرحال ويعقد بها الآمال كما صرح به كل من كتب تاريخ النحو العربي فهذا الدكتور إبراهيم السام ائي يقول في مقدمة كتابه "النحو العربي":

وفي هذه الفترة القصيرة انتقل النحو من مادة كان الغرض منها تقويم اللسان والقلم إلى علم آخر يفيد من القياس ويعتمل التعليل... ثم جاء الخليل المتوفى سنة 175م وكان النحو قد استوى على سوقه وصار علمًا لم يقصد به أن يكون مقومًا للألسنة لما شاع من اللحن بل صار علمًا كسائر العلوم الإسلامية يدرس بذاته . .

ملخص ما أسلفناه من القول 1- أنّ اللغة كانت تتحفز بالحياة حينما كانت القواعد بين الماء والطين. 2- اللغة لا تتبع القواعد إنما القواعد تحتاج في وجودها إلى اللغة. أما إذا نشأت وترسخت واعترف بها أهل اللغة فإذن لا مندوحة لمن يقصد اللغة قراءة ونطقًا من يراعي تلك القواعد أما الشذوذ اللغوية فلا اعتماد عليها و3- المنهج الفطري هو أن تتقدم دراسة اللغة على دراسة قوانينها إما بطريق مباشر وأن تكون اللغة التي تدرس قوانينها اللغة الأولى. وهذا لأن النحو لم يوضع إلا للعرب أي للناطقين بها في بداية الأمر. ويؤيد ما أقوله ما روي عن عاصم بن أبي النجود قال أول من وضع العربية (النحو) أبو الأسود الدؤلي- جاء إلى زياد بالبصرة فقال إني أرى العرب قد خالطت هذه الأعاجم وتغيرت السنتهم، أفتأذون لي أن أضع للعرب ما يقيمون به كلامهم قال زياد "لا" فجاء رجل إلى زياد فقال: أصلح الله لأمير توفي أبانا وترك بنون؟ أدع لي أبا الأسود فقال ضع للناس زياد فقال: أصلح الله لأمير توفي أبانا وترك بنون؟ أدع لي أبا الأسود فقال ضع للناس الذي كنت نهتيك عنه أن تضع لهم (طبقات النحويين واللغويين للزبيدي ص 13)، أما الأعاجم فإنهم أخذوا اللغة العربية في ذلك الوقت بمخالطة العرب فقط، ثم إنهم أقبلوا

المجلد:12 العرو:3 العر

على مادة النحو ولعلهم كانوا أشد اندفاعًا إلى التماسها من العرب فقد ذكر الجاحظ في البيان والتبيين أن الشعبي قد مرّ يومًا بناس من الموالي يتذاكرون النحو فقال: "لئن أصلحتموه فإنكم أول من أفسده" يمكننا أنْ نستنتج بهذا أنّ الأعاجم هم الذين استخدموا القياس والتعليل لاستخراج مسائل النحو حتى جعلوا النحو علمًا من علوم الكلام وما أبعد المنهج الكلامي من مادة لغوية سبيلها الاستقراء لما هو جار على ألسنة الناس من شعر ونثر وفي هذا الصدد أنهم تجازوا عن غرضهم التعليمي الأول وهو صيانة القرآن الكريم من اللحن وقد أضافت القرون المتلاحقة الشيء الكثير إلى مادة النحو وأساليب الدرس حتى انتهى إلى ما انتهى إليه الأمر. استمرت الحال على هذا المنوال بتثاقل النحو يومًا فيومًا حتى استقبله عهدنا الراهن، أخال أنَّ النحو قد أتمَّ دورته في تاريخ اللغة والأدب وقد وصل من حيث ابتدأ رحلته به كما يعيد التاريخ نفسه أعني به صيانة لغة التنزيل فنحن نسمع أصواتًا غير خافتة في عصرنا هذا من البلاد العربية كلها ضد ميول الشعب العربي إلى غير لغة التنزيل واللغة الدارجة القائمة على غير الأساس النحوي ففى كل البلاد العربية شعر المصلحون عن صدق الجد بتقويم اللغة وتسديد اللسان وبذلوا أقصى مجهوداتهم في هذا الصدد، واضطرُّوا إلى تناول النحو كوسيلة كما فعل آباؤهم إلى التسديد والتقويم لا كفنّ، ولكن يا لوعورة الطريق! لأنّ النحو لم يبق على سجيته الفطرية، بل صار علمًا من علوم الكلام. فلذلك ترى كل من يسعى في تقويم اللسان، يحاول بكل ما أطبق من التوفيق في تخليص المواد النحوية مما هو ليس من النحو الحقيقي ليجعلها متساغة الناشئين- يقول الدكتور إبراهيم في مقدمة كتابه "النحو العربي"، قد ورثنا نحن أهل هذا العصر هذه المادة الضخمة المعقدة وطلب إلينا أن نأخذها ونفهمها على نحو ما كان يفهم أهل القرون المتقدمة أساليبها وكان النحو عند جمهرة كبيرة من المعنيين بعلوم العربية علمًا اكتملت أدواته .... ومن أجل ذلك لم يستطع أهل التيسير والداعون للإصلاح أن يقيموا بناءً نحويًا جديدًا يتنكر للقديم، أما منهج تدريس النحو في معظم

البلاد العربية فهو وصفي استقرائي. يتضح مما أسلفناه أنّ القواعد لا مندوحة منها لدارس اللغة سواء أكانت اللغة اللغة الأولى أو اللغة الثانية أو الأجنبية- أما للناطقين بها فالقواعد تفيدهم الصيانة من الخطأ والحفاظ على اللغة الصحيحة, وأما لغير الناطقين بها فعليهم أن يدرسوا اللغة نفسها ويجعلوا القواعد أداة مؤدية إلى النطق الصحيح ولكنه على كل حال لا يتصور تجريد القواعد عن اللغة.

أما نحن الهنود فكما ندرس المسئلة بمنظار آخر ونتعلم اللغة العربية كلغة دينية وندرس النحو كوسيلة لا إلى اللغة وحدها بل إلى سائر الدراسات الإسلامية العربية وفي الوقت نفسه كفن من الفنون الإسلامية ولعل أسلافنا القدماء كانوا على هدى من ربهم في أخذ الطريق فإنهم جعلوا النحو وسيلة إلى حد ما لفهم اللغة العربية ولم تكن اللغة العربية هدفًا مستعملًا بل وسيلة لفهم الدراسات الإسلامية الأخرى، نتيجة لهذا ترى معظم عددهم يقرأ ويفهم اللغة العربية ولكن لا يستطيع التحدث بها. يقول العلامة الكبير الأستاذ أبو الحسن على الندوى في مقدمة كتاب "معلم الإنشاء":

"یہ ایک بڑی تعجب خیز اور نا قابل فہم بات ہے کہ کوئی فردیا جماعت اپنی زندگی کا معتدبہ حصہ اور اپنی فرہ ہیں سرف کرے جو عربی زبان میں لکھی گئی ہیں فرہ نیان میں الکھی گئی ہیں لکھی گئی ہیں الکی انو کھا تجربہ لیکن اس زبان میں اظہار خیال سے بالکل معذور اور قاصر ہو زبانوں کے سلسلے کا یہ بالکل انو کھا تجربہ ہے جو صرف ہندوستان کے عربی مدارس اور علمی مجالس کی خصوصیت ہے".

ولعل أسلافنا لم يهتموا باللغة ولم يهدفوا إليها فقط ففعلوا ما فعلوا ولا ذنب عليهم ولا لوم لأن هجرتهم إلى ما هاجروا إليه. أما نحن أصحاب اللغة إذا حاولنا اكتساب اللغة فقط فلا بد لنا من أن توزع اللغة إلى قسمين 1- القسم اللغوي 2- القسم النحوي. القسم اللغوي ينبغي أن يكون مشتملًا على ما يأتي:

1- معرفة الأصوات العربية 2- الكلمة وطرق بنائها إذا كانت رباعية وزاد عليها 3- دراسة

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - بين اللغة العربية وقواعدها

الأسماء وهي تشتمل على الضمائر- أسماء الإشارة- أسماء الموصولة- العلم- المعرفة والنكرة.

والقسم الثاني وهو القسم النحوي يشتمل على: 1- الجملة الفعلية والاسمية 3- الفعل في العربية 3- أبنية زمانه 4- الإعراب وأنواعه- الرفع النصب- الجر- الجزم 5- المرفوعات المنصوبات- الجزم وأدواته الجر وحروف الجر والإضافة.

ثم التوابع ومنها النعت- التوكيد- البيان- البدل هذه هي المواد ينبغى لطالب اللغة أنْ يتزود بها في عصرنا وثانيًا أن لا نجرَّد القواعد عن اللغة وبكلمة أخرى لا نخصص للقواعد ساعة منفردة مستقلة بل ندرسها مع اللغة بطريق استقرائي وصفى. ونقسم دراسة اللغة إلى ثلاثة مراحل في المرحلة الأولى مثلًا في الفصل البدائي نشرع بمعرفة الأصوات والحروف العربية ثم بتدريس الجمل العربية البسيطة المركبة من المبتدأ والخبر فقط. ونعرض على الطلبة كثيرًا من أمثال هذه الجمل مع شرحها بلغتهم الأولى. فإذا رسخت هذه الجمل في أذهانهم فيسأل الأستاذ أن يكوّنوا بعض الجمل من عندهم فإذا فعلوا يشرح لهم الأستاذ القاعدة النحوية أو الصرفية الخاصة بذلك الدرس. ويبذل المعلّم أقصى جهوده لأن تترسخ القواعد في أذهان الطلبة وتستقر حتى لا يخطئوا في استعمالها. ثم يحاول في تزويدهم بالكلمات الجديدة المتزايدة كل يوم بزيادة عدد الدروس. ولتكن الكلمات مأخوذة من بيئة الطالب لكي تكون مسموعة الأذان لقبولها بالأذهان ويستدرجهم إلى التكلم. وأحسن الطرق لتدريس اللغة في المراحل البدائية أنْ تكون الدروس مرتبة على الأصول النحوية فلكل قاعدة ينبغى أن يكون درسًا ولتكن كل جملة في ذلك الدرس مكونة على القاعدة المطلوبة شرحها. هذا هو ما كنت أريد أن أعرض عليكم أيها السادة. أ

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ 386 \_\_\_\_\_\_يوليو-سبتمبر 2023

مع الشكر لكتاب "أصول وطرق تدريس اللغة العربية في مختلف المستويات"، ص 68-76

ISSN: 2321-7928

#### تقرير:

## الندوة الوطنية بالصيغة الهجينة حول:

# تجليات الأدب العربي بفنونه المختلفة عبر العصور والأزمنة أعلى أعدّه: د. محمد أجمل أ

نظم مركز الدراسات العربية والإفريقية بجامعة جواهر لال نهرو (نيودلهي، الهند) ندوة دولية بعنوان "تجليات الأدب العربي بفنونه المختلفة عبر العصور والأزمنة" على مدى يومين، بإدارة البروفيسور عبيد الرحمن طيب وبتنسيق الدكتور محمد أجمل والدكتور أختر عالم والدكتورة زرنغار، الأساتذة المساعدين بالمركز.

عقدت الجلسلة الافتتاحية في قاعة مبنى اللغة الأول في الساعة 10 صباحًا ترأست الجلسة البروفيسور شوبا شيفا شانكاران، عميدة كلية اللغة والأدب والثقافة، جامعة جواهر نهرو وشارك فيها الوزير المفوض والسفير السابق لبعثة جامعة الدول العربية في نيودلهي الدكتور مازن المسعودي كضيف شرف، والأستاذ الدكتور زبير أحمد الفاروقي كمتحدث رئيسي والأستاذ الدكتور نعمان خان كمتحدث خاصّ بهذه المناسبة.

خلال إلقاء خطابها الافتتاحي، ناقشت البروفيسور شوبها شيفا شانكاران تأثير اللغة العربية وآدابها على اللغة الفرنسية وآدابها وبالعكس، وكيفية قبول الأثر والانسجام فيما بينهما، كما صرحت أنّ هاتين اللغتين العريقتين تلعبان دورًا مهمًا في تعزيز العلاقات الثقافية والعلمية بين فرنسا والبلدان العربية، حيث عدد غير قليل من

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العدو:3 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

<sup>1</sup> أستاذ مساعد، مركز الدراسات العربية والإفرقية، جامعة جواهر لال نهرو، نيو دلهي

مغتربي البلاد العربية استوطنوا فرنسا وحصلوا على بطاقة هوية المواطنة رسميًا. كذلك أضافت قائلة إنّ مركز الدراسات العربية والإفريقية بجامعة جواهر لال نهرو ومركز الدراسات الفرنسية والفرنكوفونية بالجامعة يمكن أنْ يعملا في مجال تعزيز الثقافتين العربية والفرنسية في الهند. في حين أعرب الدكتور مازن المسعودي في خطابه عن تقديره البالغ للخدمات القيمة التي يقدّمها الهنود في تطوير اللغة العربية وآدابها إلى جانب العلاقات العربية الهندية، وتطرق الأستاذ الدكتور زبير أحمد الفاروقي أثناء كلمته الرئاسية لأنواع الأدب العربي مع أجناسه المختلفة من العصر الجاهلي إلى يومنا هذا والأدب العربي وكيفية تطوره وتنميته في الهند وشكر لقائمي الندوة توجية دعوة المشاركة إليه في هذه المناسبة، فيما هنأ الأستاذ الدكتور نعمان خان في كلمته إقامة هذه الندوة وأشاد بها وقال: إنّ الندوات العلمية والأدبية ذريعة للانتفاع والاكتساب العلمي وتربية الأجيال علمًا وثقافة.

والبروفيسور مجيب الرحمن رئيس مركز الدراسات العربية والإفريقية، جامعة جواهر لال نهرو، قدّم كلمة الترحيب إلى الضيوف الذين تشرفوا بالندوة وقدّم عرضًا موجزًا أشار فيه إلى اتساع الموضوع حتى تتاح الفرصة لجميع الباحثين الذين يقومون بالبحث في المواضيع والفنون والأجناس الأدبية ويقدموا أوراقهم البحثية في الندوة ذات الصلة.

وصرّح مدير الندوة، البروفيسور عبيد الرحمن طيب، في كلمة التعريف بالندوة مسلّطًا الضوء على أهداف الندوة وغاياتها، وأضاف قائلًا إنه سيتم تقديم ثلاث وتسعين مقالة بحثية من مختلف أنحاء وجامعات البلاد في هذه الندوة الوطنية.

وبهذه المناسبة تم تدشين بعض الكتب التي ألّفها بعض متخرجي مركز الدراسات العربية والإفريقية في مواضيع مختلفة من اللغة والأدب والثقافة والصحافة. وقامت الدكتورة زر نغار الأستاذة المساعدة بالمركز بمهمة تنظيم الجلسة الافتتاحية.

وأخيرًا، تقدّم الدكتور محمد أجمل الأستاذ المساعد بمركز الدراسات العربية والإفريقة

بجامعة جواهر لال نهرو، ومنسق هذه الندوة الوطنية أصالة عنه ونيابة عن القائمين على الندوة بتوجيه أسمى معاني الشكر والامتنان إلى الضيوف والأساتذة والباحثين والطلبة والحضور وإلى جميع المتحدثين بالجلسة والمشاركين الذين حضروها والذين انضموها افتراضياً.

في الجلسة الافتتاحية، حضر الأساتذة والباحثون من جامعة جواهر لال نهرو، وجامعة دلهي، والجامعة الملية الإسلامية، وكلية ذاكر حسين دلهي، وجامعة إنديرا غاندي الوطنية المفتوحة، نيودلهي وكشمير، وكيرالا، والطلاب من مخلتف جامعات البلاد بأعداد كبيرة حضوريًا وافتراضيًا.

أما بالنسبة لقيمة الندوة وموضوعها فلها أهمية كبيرة بأسباب مختلفة وتم اختيارها لعقد الندوة لأنّ اللغة العربية تتميز عن غيرها من لغات العالم بمزايا عديدة، فهي لغة مازالت حية منذ أنْ ظهرت إلى حيز الوجود حتى يومنا هذا. نشأت هذه اللغة في الجزيرة العربية ثم انطلقت منها تجوب بلدان العالم واحدة تلو الأخرى، مواصلة مسيرتها عبر العصور، وخلال هذه الرحلة الطويلة تم احتكاكها بلغات وآداب العالم الأخرى فتأثرت بها وأثرت فيها، حيث أخذت كل غال ونفيس وقامت بتطويره وتحسينه، مما أدى إلى ظهور فنون وأجناس أدبية كثيرة فيها.

ولا يخفى على أحد أنَّ الأدب العربي القديم قد بلغ مكانة عالية في الشعر وأغراضه المتنوعة كالنسيب، والمدح، والفخر، والحماسة، والهجاء، والرثاء، وشعر النقائض، والغزل العذري والصريح، والزجل، والموشحات وغير ذلك، كما تطوّرت فنون النثر كالخطابة، والتوقيعات، والقصة، والمقامة، والرسائل الديوانية والإخوانية، بالإضافة إلى تطور النقد، وعلوم اللغة، والبلاغة، وعلم العروض، وعلم المعاجم، وغير ذلك من العلوم التي ارتبطت باللغة العربية وآدابها.

وفي العصر الحديث قطع الأدب العربي بفنونه المختلفة أشواطًا كبيرة حيث تطوّرت فيه

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كوليو-سبتمبر 2023

فنون نثرية متنوعة كالمقالة، والقصة القصيرة، والرواية، والمسرحية، والشعر الحر، وأدب الرحلات، وأدب الملاحم، وأدب السيرة الذاتية، وأدب السجون، وأدب الأطفال، والأدب المقارن وغير ذلك، وفي حقل الشعر شوهد تطور هائل حيث يتميز هذا العصر بإنتاجاته كما وكيفًا، ونال الشعر الحر مكانة بارزة حيث أضحى أقوى الوسائل الأدبية للتعبير عن خلجات النفس والعواطف البشرية. كما حققت القصة القصيرة بمعناها الحديث رواجًا وشيوعًا أكثر من أيّ فن آخر حيث يوجد كتاب القصص في كل بلد عربي. كما انتشرت المسرحية ووصل صداها إلى شتى أنحاء العالم، ولعل الرواية فاقت جميع الفنون الأدبية حيث أصبح ديوان العرب في العصر الحديث، فمن بلاد الشام إلى الجزائر كتبت آلاف الروايات التي تنافس في جودتها وتميزها الروايات العالمية.

أما بالنسبة للترجمة التي ازدادت أهميتها في العصر الحدبث فلا يخفى دورها في إثراء اللغة العربية وفنونها المختلفة قديمًا وحديثًا، ومن خلالها نُقلت ثقافات العالم إلى العربية وبالعكس. كما أنها لعبت دورًا مهمًا في إثراء الروابط الهندية-العربية، ولا زالت تعزز التواصل بين الشعبين الهندي والعربي، وللتبادل الثقافي بينهما تاريخ طويل حافل بالإنجازات المتميزة. خلال هذه المسيرة الطويلة للأدب العربي نشأت وتطورت فنون وأجناس أدبية مختلفة متنوعة، وأصبح الأدب العربي يحتضن الآداب والعلوم العالمية، يوثّر فيها، ويتأثّر بها.

فنظرًا لأهمية الموضوع ومتطلباته من الجهات المختلفة من الطلاب والباحثين والأساتذة قمنا بتبني هذه الثيمة كعنوان للندوة التي تلقت بالستة والتسعين ملخصًا كما تم تقديم جميع هذه المقالات التي تمت الموافقة عليها من قبل لجنة تحكيم الندوة.

فعقب الجلسة الافتتاحية واختتام وقفة الغداء والاستراحة عقدت 6 جلسات أكاديمية متوازية بالصيغة الهجينة على التوالي حسب الجداول يلي ذكرها، قدّم خلالها الأساتذة والباحثون مقالاتهم العلمية حول تجليات الأدب العربي بفنونه المختلفة عبر العصور

المجلد:12 العدو:3 العد

# مجلة الهنك - · - · - · - · - · الندوة الوطنية: تجليات الأدب العربي...

والأزمنة. وفي نهاية كل جلسة، خصصت بضع دقائق للمداخلات وتقديم الاقتراحات وطرح الأسئلة من قبل الحضور، وقد استفاد من هذه الفرصة عدد كبير من الأساتذة والباحثين ووجهوا الأسئلة إلى مقدمي المقالات للتوضيح وإزالة الشكوك.

فعقدت الجلسات الأكاديمية الستّ في قاعتين بترتيب متوازي في قاعتين مختلفتين وذلك عن طريق حضوري وافتراضي مما تأتي تفاصيلها في السطور التالية.

أقيمت الجلسلة الأكاديمية المتوازية الأولى في القاعة الأولى، بموضوع "تجليات الأدب العربي بفنونه المختلفة عبر العصور والأزمنة" يوم الثلاثاء بتاريخ 21 نوفمبر 2023 بين الساعة 11:30 فصل الدين، تأسها البروفيسور محمد قطب الدين، الأستاذ بمركز الدراسات العربية والإفريقية، جامعة جواهر نهرو، نيودلهي، ونسقها الدكتور محمد سليم، الأستاذ المشارك، جامعة إنديرا غاندي الوطنية المفتوحة، نيودلهي وقد مت خمس أوراق بحثية في هذه الجلسة مما يلي:

| عنوان المقال             | المعهد/الكلية/       | المشارك/ة    | رقم     |
|--------------------------|----------------------|--------------|---------|
|                          | الجامعة              |              | التسلسل |
| صور وخواطرمن             | أستاذة مساعدة،       | الدكتورة     | 1       |
| خلال رسائل مي زيادة.     | الجامعة الملية       | هيفاء شاكري  |         |
|                          | الإسلامية، نيو دلهي  |              |         |
| قراءة في رواية أرض       | أستاذ مساعد، قسم     | الدكتور أصغر | 2       |
| الأنبياء لنجيب الكيلاني. | اللغة العربية، جامعة | محمود الندوي |         |
|                          | دلهي.                |              |         |
| الدكتور حاتم صالح        | أستاذ مساعد،         | الدكتور      | 3       |
| الضامن وجهوده في         | الجامعة الملية       | أورنك زيب    |         |

عبر 2023 كالم العرو: 391 مجلر: 12 ما يوليو- سبتمبر 2023

# مجلة العنية: تجليات الأدب العربي...

| تحقيق الشعر، دراسة      | الإسلامية، نيو دلهي. | الاعظمي      |   |
|-------------------------|----------------------|--------------|---|
| تحليلية في ضوء كتابه    |                      |              |   |
| "المنهج الأمثل في تحقيق |                      |              |   |
| المخطوطات".             |                      |              |   |
| فن المقامة وما إليه.    | أستاذ مساعد، قسم     | الدكتور محمد | 4 |
|                         | اللغة العربية، جامعة | أكرم         |   |
|                         | دلهي.                |              |   |
| تدوين التاريخ العربي:   | أستاذ مساعد،         | الدكتور      | 5 |
| دراسة تحليلية.          | الجامعة الملية       | محفوظ الرحمن |   |
|                         | الإسلامية، نيو دلهي  |              |   |

وأقيمت الجلسلة الأكاديمية الأولى بالصيغة الهجينة في القاعة الثانية، بين الساعة 2:30 و4:30 مساءً، وترأسها الأستاذ الدكتور مجيب الرحمن، البروفيسور ورئيس مركز الدراسات العربية والإفريقية، ونسّق الجلسة الدكتور أختر عالم، أستاذ مساعد بالمركز، وقدّمت ثماني أوراق بحثية كما يلى:

| عنوان المقال             | المعهد/الكلية/ الجامعة | المشارك/ة | الرقم    |
|--------------------------|------------------------|-----------|----------|
|                          |                        |           | المتسلسل |
| صورة المرأة في روايتي    | باحث بمركز الدراسات    | محمد فهيم | 1        |
| "حكاية زهرة" و"مسك       | العربية والإفريقية،    |           |          |
| الغزال" لحنان الشيخ:     | جامعة جواهر لال نهرو   |           |          |
| دراسة تحليلية.           |                        |           |          |
| أوضاع المسلمين المهاجرين | باحثة بقسم اللغة       | توحيده    | 2        |

م گجلر:12 — العرو:3 عروب سبتمبر 2023 — يوليو- سبتمبر 2023

# مجلة العنية: تجليات الأدب العربي...

| في فرنسا كما تنعكس في             | العربية، الجامعة الملية | خاتون      |   |
|-----------------------------------|-------------------------|------------|---|
| روايتي "غربة الياسمين" و          | الإسلامية، نيو دلهي.    |            |   |
| "أن تبقى" لخولة حمدي:             |                         |            |   |
| دراسة تحليلية.                    |                         |            |   |
| صورة المجتمع السعودي              | باحث بمركز الدراسات     | محمد أشرف  | 3 |
| في الروايات السعودية              | العربية والإفريقية      | رضوی       |   |
| الصادرة في القرن                  |                         |            |   |
| الحادي والعشرين:                  |                         |            |   |
| دراسة انتقائية تحليلية.           |                         |            |   |
| Reflection of                     | باحث بمركز الدراسات     | زبير أحمد  | 4 |
| Tunisian Women and Society in the | العربية والإفريقية      |            |   |
| novel "The Women                  |                         |            |   |
| of Al Basatin" by                 |                         |            |   |
| Habib Al-Salimi                   |                         | •1 •       |   |
| -                                 | باحث بمركز الدراسات     | ریحان<br>ء | 5 |
| رواية السحرة لإبراهيم             | العربية والإفريقية      | أنصاري     |   |
| الكوني.                           |                         |            |   |
| تجليات المنفى في                  | باحث بمركز الدراسات     | أحرار الحق | 6 |
| روايات غسان كنفاني.               | العربية والإفريقية      |            |   |
| الرواية العراقية بعد              | باحث بمركز الدراسات     | محمد جلیس  | 7 |
| الاحتلال وتمثلات                  | العربية والإفريقية      | إلوتودي    |   |
| الواقع فيها.                      |                         |            |   |

# مجلة العنبة: تجليات الأدب العربي... — · — · — · — · — الندوة الوطنية: تجليات الأدب العربي...

| استكشاف المفاهيم      | باحث بمركز الدراسات | محمد شفيق | 8 |
|-----------------------|---------------------|-----------|---|
| والعقائد الإسلامية في | العربية والإفريقية  |           |   |
| روايات الخيال         |                     |           |   |
| العلمي: التقاطع بين   |                     |           |   |
| الإيمان والخيال.      |                     |           |   |

وأقيمت الجلسة الأكاديمية المتوازية الثانية، بالصيغة الهجينة في القاعة الثانية بين الساعة 2:30 و4:30 عصرًا وقام برئاسة هذه الجلسة البروفيسور عبيد الرحمن طيب، الأستاذ بمركز الدراسات العربية والإفريقية، ونسق الجلسة الدكتور عارف محمد إلياس الندوي، الباحث في المركز الدراسات العربية والإفريقية، وقدّمت تسع أوراق بحثية كايلي:

| عنوان المقال             | المعهد/الكلية/ الجامعة | المشارك/ة | الرقم    |
|--------------------------|------------------------|-----------|----------|
|                          |                        |           | المتسلسل |
| الأدب الإسلامي           | أستاذ مساعد بقسم اللغة | محمد قاسم | 1        |
| وعبقرية الأديب محمد      | العربية، كلية ذاكر     | العادل    |          |
| الرابع الندوي فيه.       | حسين، نيو دلهي.        |           |          |
| المستشرقون الألمان       | باحث بمركز             | محمد عبد  | 2        |
| والسيرة النبوية بالتركيز | الدراسات العربية       | الواحد    |          |
| الخاص على وأن محمدا      | والإفريقية             |           |          |
| رسول الله لآنا ماري      |                        |           |          |
| شيمل.                    |                        |           |          |
| مساهمة الأدباء اليهود    | باحث بمركز             | محمد يونس | 3        |
| العراقيين في الأدب       | الدراسات العربية       | أنصاري    |          |
| العربي في القرن العشرين. | والإفريقية             |           |          |

المجلد:12 العرو:3 عرب العرو:3 ما يوليو- سبتمبر 2023 ما يوليو- سبتمبر 2023 ما يوليو- سبتمبر 2023 ما يوليو- سبتمبر

## مجلة الهنات الأدب العربي... من الندوة الوطنية: تجليات الأدب العربي...

| الأستاذ الشيخ لطف الحق     | باحث بمركز              | محمد عبد الرب | 4 |
|----------------------------|-------------------------|---------------|---|
| المرشد آبادي ومساهمته في   |                         |               |   |
| الدراسة الإسلامية.         | والإفريقية              |               |   |
| جهود الكتاب في أدب         | باحث بمركز              | أنصار أحمد    | 5 |
| السيرة النبوية وتقريبها في | الدراسات العربية        |               |   |
| القصة المقدمة للطفل.       | والإفريقية              |               |   |
| القران الكريم والشعر       | باحث بقسم اللغة         | أبو حذيفة بن  | 6 |
| العربي.                    | العربية، الجامعة الملية | أبرار أحمد    |   |
|                            | الإسلامية، نيو دلهي.    |               |   |
| أشهر الروايات              | باحث بمركز              | محمد زید خان  | 7 |
| الفلسطينية في أدب          | الدراسات العربية        |               |   |
| السجون                     | والإفريقية              |               |   |
| إمام بحرق وإسهاماته        | باحث بمركز              | محمد سلمان    | 8 |
| في ترويج اللغة العربية     | الدراسات العربية        |               |   |
| في كجرات.                  | والإفريقية              |               |   |
| عبد الحميد بن هدوقة        | باحث بمركز              | هارون الرشيد  | 9 |
| ودوره في تطوير الأدب       | الدراسات العربية        |               |   |
| العربي في الجزائر.         | والإفريقية              |               |   |

وأقيمت الجلسة الأكاديمية المتوازية الثالثة بالصيغة الهجينة، في القاعة الأولى بين الساعة 8:00 و9:30 ليلاً وقام برئاسة هذه الجلسة البروفيسور أشفاق أحمد الندوي، رئيس قسم اللغة العربية، جامعة باناراس الهندوسية، أوترا براديش، وقام بتنسيق الجلسة الدكتور عبد الجيد، الأستاذ بقسم اللغة العربية، جامعة كاليكوت، كيرالا،

# مجلة العنية: تجليات الأدب العربي...

وقدَّمت إحدى عشرة ورقة بحثية كما يلي:

| عنوان المقال          | المعهد/ الكلية /         | المشارك/ة      | الرقم    |
|-----------------------|--------------------------|----------------|----------|
|                       | الجامعة                  |                | المتسلسل |
| السلطة الذكورية       | أستاذ مساعد ورئيس        | الدكتور محمد   | 1        |
| وتمرد الأنثى في       | قسم اللغة العربية        | شميم النظامي   |          |
| رواية سورية           | لجامعة بردوان،           |                |          |
| معاصرة: دراسة في      | بنغال الغربية.           |                |          |
| التخييل السردي        |                          |                |          |
| والواقع التاريخي.     |                          |                |          |
| نشأة وتطور فن         | أستاذ مساعد بجامعة       | _              |          |
| الرواية العربية في    | إنديرا غاندي الوطنية     | أحمد           |          |
| السودان.              | المفتوحة، نيودلهي.       |                |          |
| مساهمة بثينة العيسي   | محاضر بقسم               | عبد الواسع     | 3        |
| في إثراء الادب في     | الدراسات العربية         | الندوي         |          |
| ضوء أعمالها الروائية. | والإسلامية، كلية         |                |          |
|                       | ذكري الدولية،            |                |          |
|                       | جمهورية مالديف.          |                |          |
| مساهمة عبد الرحمن     | باحث بمركز الدراسات      | محمد مقصود     | 4        |
| مجيد الربيعي في إثراء | العربية والافريقية،      |                |          |
| الأدب العربي          | جامعة جواهر لال          |                |          |
| العراقي.              | نهرو- نيو دلهي.          |                |          |
| فن الرواية وإبراهيم   | باحث بقسم اللغة العربية، | محمد شفيع الله | 5        |
| عبد المجيد.           | جامعة عاليَّة، كولكنا.   | مؤمن           |          |

المجلد:12 العرو:3 عرويو- سبتمبر 2023

# مجلة الهنية: تجليات الأدب العربي...

| المقاومة من خلال       | باحث بقسم اللغة        | محمد عاشق أي   | 6  |
|------------------------|------------------------|----------------|----|
| الكلمات: قوة           | العربية جامعة          |                |    |
| روايات السجن في        | كاليكوت، كيرالا.       |                |    |
| الأدب العربي.          |                        |                |    |
| تجليات الأدب           | باحثة بكلية مدينة      | رانيا بي.تي    | 7  |
| العربي بفنونه المختلفة | العلوم العربية بولكال، |                |    |
| عبر العصور والأزمنة    | جامعة كاليكوت،         |                |    |
|                        | كيرالا                 |                |    |
| الزمكانية الصوفية في   | باحث، بكلية            | فجر الدين      | 8  |
| رواية موت صغير         | أم.إي.أس مامباد-       | کي.في.         |    |
| لمحمد حسن علوان.       | كيرالا.                |                |    |
| القمع السياسي في       | باحث بجامعة            | محمد علي في في | 9  |
| روايات خالد خليفة:     | كاليكوت، كيرالا.       |                |    |
| رواية "مديح            |                        |                |    |
| الكراهية" نموذجًا.     |                        |                |    |
| تطور فن الرواية في     | باحث بقسم اللغة        | محبوب.سي.ك     | 10 |
| الأدب العربي من        | العربية، جامعة علي     |                |    |
| خلال أدب السجون        | كره الإسلامية، علي     |                |    |
| في سوريا.              |                        |                |    |
| رواية أعراس آمنة       | باحث بمركز             | حيدر الإسلام   | 11 |
| وإبراهيم نصر الله      | الدراسات العربية       |                |    |
|                        | والإفريقية             |                |    |

المجلد:12 العدو:3 عبر 2023 يوليو- سبتمبر 2023

# مجلة الوطنية: تجليات الأدب العربي...

وأقيمت الجلسة الأكاديمية المتوازية الثالثة بالصيغة الهجينة، في القاعة الثانية بين الساعة 8:00 و9:30 ليلًا وترأس هذه الجلسة الأستاذ الدكتور إيهاب محمد المقراني، قسم اللغة العربية، كلية الآداب، جامعة الفيوم، مصر، ونستق الجلسة الدكتور تاج الدين المناني، الأستاذ المساعد بقسم اللغة العربية، جامعة كيرالا، وقدمت تسع أوراق بحثية كما يلي:

| عنوان المقال            | المعهد/ الكلية /         | المشارك/ة       | الرقم    |
|-------------------------|--------------------------|-----------------|----------|
|                         | الجامعة                  |                 | المتسلسل |
| القضايا الاجتماعية في   | أستاذ مساعد بقسم         | الدكتور منظر    | 1        |
| رواية " بنات الرياض"    | اللغة العربية جامعة بابا | عالم            |          |
| لرجاء الصانع.           | غلام شاه، راجوري،        |                 |          |
|                         | جامو وكشمير.             |                 |          |
| نشأة المقالة وتطورها في | أستاذ مساعد بقسم         | عبد الوحيد      | 2        |
| السعودية.               | اللغة العربية وآدابها،   | شيخ             |          |
|                         | الجامعة الإسلامية        |                 |          |
|                         | للعلوم والتكنولوجيا،     |                 |          |
|                         | كشمير.                   |                 |          |
| رسائل النساء في العصر   | باحثة بقسم اللغة         | خوشنما بانو بنت | 3        |
| الإسلامي.               | العربية وآدابها،         | محمد سليم       |          |
|                         | جامعة مولانا آزاد        |                 |          |
|                         | الوطنية الأردية، فرع     |                 |          |
|                         | لكناؤ، أترابراديس.       |                 |          |
| الثقافة السعودية في     | باحث بمركز               | أبو حمزة        | 4        |
| ضوء "ياباني في مكة"     | الدراسات العربية         |                 |          |

عبر 2023 كالم العرو: 398 كالم العرو: 398 كالم العرو: 12

# مجلة الهنية: تجليات الأدب العربي...

| لتاكيشي سوزوكي:         | والإفريقية             |                |   |
|-------------------------|------------------------|----------------|---|
| دراسة تحليلية.          |                        |                |   |
| المقال في الأدب         | باحث بقسم اللغة        | سرفراز أحمد    | 5 |
| العربي الحديث.          | العربية وآدابها جامعة  |                |   |
|                         | على كره الإسلامية،     |                |   |
|                         | علي كره.               |                |   |
| إسهامات الاستاذ أبي     | باحثة بقسم اللغة       | زرفشان خان     | 6 |
| الحسن على الندوي في     | العربية وآدابها جامعة  | بنت عبد الستار |   |
| كتابة أدب المقالة:      | مولانا آزاد الوطنية    |                |   |
| دراسة تحليلة.           | الأردية، فرع لكناؤ     |                |   |
| الشيخ عبد الحي          | باحث بقسم اللغة        | محمد دانش أنور | 7 |
| اللكنوي ومؤلفاته في     | العربية وآدابها، فرع   |                |   |
| التاريخ والتراجم.       | "جامعة مولانا آزاد     |                |   |
|                         | الوطنية الأردية"       |                |   |
| الطابع الإسلامي.        | باحث بقسم اللغة        | علي أكرم حسين  | 8 |
| والاجتماعي في           | العربية وآدابها، جامعة |                |   |
| قصص وروايات عبد         |                        |                |   |
| الحميد جودة السحار      | الأردية، فرع لكناؤ     |                |   |
| فن كتابة السيرة الذاتية | حائز على شهادة         | عبد الحكيم     | 9 |
| في الادب العربي         | الدكتوراه من مركز      |                |   |
| السعودي في اواخر        | الدراسات العربية       |                |   |
| القرن العشرين.          | والإفريقية             |                |   |

# مجلة الهنك - · - · - · - · - · الندوة الوطنية: تجليات الأدب العربي...

وتمت إقامة الجلسة الأكاديمية المتوازية الرابعة افتراضيًا، في القاعة الأولى بين الساعة 9:30 و9:30 صباحًا وترأس هذه الجلسة الأستاذ الدكتور محمد قاسم العادل، كلية ذاكر حسين، جامعة دلهي، ونسّق الجلسة الدكتور فهيم أحمد، وتم تقديم تسع أوراق بحثية كما يلي:

| العنوان                   | المعهد / الكلية /    | المشارك/ة      | الرقم    |
|---------------------------|----------------------|----------------|----------|
|                           | الجامعة              |                | المتسلسل |
| اللغة العربية وتأثيرها في | أستاذ مساعد بكلية    | الدكتورموسي بي | 1        |
| ولاية كارناتاكا الهندية.  | ايم. يو. اي.         |                |          |
| معاجم الأطفال             | باحث بمركز           | محمد مظهر      | 2        |
| وأثرها في تنمية الثروة    | الدراسات العربية     |                |          |
| اللغوية للأطفال.          | والإفريقية           |                |          |
| ترجمة المصطلحات           | باحث بقسم اللغة      | سعيدو محمد     | 3        |
| إلى العربية عبر           | العربية، جامعة       |                |          |
| المترجمات الآلية:         | كاليكوت، كيرالا.     |                |          |
| تحديات وحلول.             |                      |                |          |
| مساهمة الدكتور محمد       | باحث بمركز           | حبيب الله      | 4        |
| عمارة في مواجهة           | الدراسات العربية     |                |          |
| الغزو الفكري الغربي.      | والإفريقية           |                |          |
| البلاغة العربية           | باحث بقسم اللغة      | سعيد الرحمن    | 5        |
| والبلاغة الأردية.         | العربية وآدابها، فرع |                |          |
|                           | "جامعة مولانا آزاد   |                |          |
|                           | الوطنية الأردية"     |                |          |

المجلد:12 العرو:3 عرويو-سبتمبر 2023

# مجلة الوانية: تجليات الأدب العربي...

| تأثير المصطلحات        | باحث بكلية سنية       | عبد الرحمان     | 6 |
|------------------------|-----------------------|-----------------|---|
| الفقهية على الأدب      | للغة العربية،         | مبارك           |   |
| العربي واللغة العربية: | سينامناغلور،          |                 |   |
| دراسة تجليات الأفكار   | الملتحقة بجامعة       |                 |   |
| والقيم عبر العصور.     | كاليكوت، كيرالا.      |                 |   |
| جماليات المكان في      | باحث بمركز            | محمد أبو الكلام | 7 |
| رواية ;لا أحد ينام في  | الدراسات العربية      | آزاد            |   |
| الإسكندرية; للروائي    | والإفريقية            |                 |   |
| إبراهيم عبد المجيد:    |                       |                 |   |
| دراسة وصفية تحليلية.   |                       |                 |   |
| مساهمة السيد محمد      | حائزة على شهادة       | الدكتورة سميه   | 8 |
| رابع الحسني الندوي     | الدكتوراه من قسم      | رياض الفلاحي    |   |
| في اثراء الأدب         | اللغة العربية وآدابها |                 |   |
| العرب "منثورات من      | جامعة علي كره         |                 |   |
| أدب العرب أنموذجا".    | الإسلامية، علي كره    |                 |   |
| مساهمة الشيخ صدقة      | أستاذ مساعد           | الدكتور محمد    | 9 |
| الله والإمام ولي الله  | ورئيس قسم اللغة       | اعجاز           |   |
| الدهلوي في المديح      | العربية والتاريخ      |                 |   |
| النبوي.                | الإسلامي، كلية        |                 |   |
|                        | كونيا للفنون والعلوم. |                 |   |

وأقيمت الجلسة الأكاديمية المتوازية الرابعة بالصيغة الهجينة، في القاعة الثانية بين الساعة 9:30 و9:10 صباحًا، وقام برئاسة هذه الجلسة الأستاذ الدكتور أنظار

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ للمجلد:10 \_\_\_\_\_\_ يوليو-سبتمبر 2023

# مجلة العنية: تجليات الأدب العربي...

ملك، كلية الدراسات العليا الحكومية، راجوري، جامو وكشمير، ونسّق الجلسة الدكتور محمود عاصم، المترجم الحر، نيودلهي، وقدّمت ثماني أوراق بحثية كما يلي:

| عنوان المقال               | المعهد/ الكلية/        | المشارك/ة | الرقم    |
|----------------------------|------------------------|-----------|----------|
|                            | الجامعة                |           | المتسلسل |
| علم الدلالة والمعجمية      | حائز على شهادة         | محمد عيسى | 1        |
| العربية في الهند: النشأة   | الدكتوراه من مركز      |           |          |
| والتطور.                   | الدراسات العربية       |           |          |
|                            | والإفريقية             |           |          |
| استكشاف التبادل اللغوي     | باحث بقسم اللغة        | زاهد بن   | 2        |
| والثقافي بين اللغة العربية | العربية، جامعة         | عزيز أيك، |          |
| والجزري في أرخبيل لجزر     | كاليكوت، كيرالا.       |           |          |
| لاكشادويب.                 |                        |           |          |
| Arabic Language            | حائز على شهادة         | محمد سعود | 3        |
| and its Teaching           | الدكتوراه من مركز      | الأعظمي   |          |
| Methods in Indian          | الدراسات العربية       |           |          |
| Universities: A            | والإفريقية             |           |          |
| Selective Study            |                        |           |          |
| عبد القدوس الأنصاري        | باحث بقسم اللغة        | ناظم حيات | 4        |
| في ضوء نقده النظري         | العربية، جامعة الملية  |           |          |
| والتطبيقي.                 | الإسلامية، نيو دلهي.   |           |          |
| جماليات ترجمة القرآن       | باحث بكلية كي تي يم،   | محمد نوفل | 5        |
| لبهاء الدين محمد الندوي.   | جامعة كاليكوت، كيرالا. |           |          |

المجلد:12 العرو:3 عرويو- سبتمبر 2023

# مجلة الهند العربي... . . . . . . . . . . . . . . الندوة الوطنية: تجليات الأدب العربي...

| المنهج التأثري عند       | باحث بقسم اللغة العربية | أبو زر     | 6 |
|--------------------------|-------------------------|------------|---|
| الدكتور محمد مندور.      | وآدابها، جامعة علي كره  |            |   |
|                          | الإسلامية، علي كره      |            |   |
| آثار الدكتور محمد بن عبد | باحث بجامعة             | أسامة اي   | 7 |
| الرحمن العريفي العلمية.  | كاليكوت، كيرالا.        | وي         |   |
| مي زيادة وصا لوناتها     | باحث بجامعة لكناؤ،      | مامون رشيد | 8 |
| الأدبية.                 | أوترا براديش.           |            |   |

وأقيمت الجلسة الأكاديمية المتوازية الخامسة بالصيغة الهجينة، في القاعة الأولى بين الساعة 11:15 و1:00 ظهراً، وترأس هذه الجلسة البروفيسور نعيم الحسن، رئيس قسم اللغة العربية سابقًا، جامعة دلهي، وقامت بتنسيق الجلسة الدكتورة زر نغار، مركز الدراسات العربية والإفريقية، وقدّمت سبع أوراق بحثية كما يلي:

| عنوان المقال       | المعهد/ الكلية/          | المشارك\ة    | الرقم    |
|--------------------|--------------------------|--------------|----------|
|                    | الجامعة                  |              | المتسلسل |
| صورة القصة العربية | أستاذ مساعد بجامعة       | الدكتور مزمل | 1        |
| في العصر الجاهلي.  | خواجة معين الدين         | کریم         |          |
|                    | تشيشتي الأردية           |              |          |
|                    | والعربية الفارسية، لكناؤ |              |          |
| قضايا الشباب       | باحث بقسم اللغة          | سليم أختر    | 2        |
| والفتيات في مصر    | العربية، الجامعة الملية  |              |          |
| على ضوء كتاب       | الإسلامية، نيو دلهي.     |              |          |
| "شباب وغانيات"     |                          |              |          |
| لمحمود تيمور.      |                          |              |          |

عبر 2023 كالم العرودي عبر 2023 مرابع العرودي ا

## مجلة العنية: تجليات الأدب العربي...

| دور قصص            | باحث بمركز الدراسات     | قمر الإسلام | 3 |
|--------------------|-------------------------|-------------|---|
| الأطفال الكويتية   | العربية والإفريقية      |             |   |
| في تعزيز القيم لدى |                         |             |   |
| الأطفال.           |                         |             |   |
| العماد الأصفهاني   | باحث بقسم اللغة         | مهتاب عالم  | 4 |
| ورسائله الديوانية. | العربية وآدابها، جامعة  |             |   |
|                    | علي كره الإسلامية،      |             |   |
|                    | علي کره                 |             |   |
| فن القصة القصيرة   | باحث بقسم اللغة         | أبرار أحمد  | 5 |
| في السعودية،       | العربية، الجامعة الملية | حسن محمد    |   |
| قصص حسن حجاب       | الإسلامية، نيو دلهي.    | حسن         |   |
| الحازمي أنموذجًا.  |                         |             |   |
| الأديبة سناء شعلان | باحث بقسم اللغة         | عبد الرشيد  | 6 |
| في أدب الأطفال:    | العربية و آدابها،       |             |   |
| قصص ابن تيمية      | جامعة علي كره           |             |   |
| شيخ الإسلام ومحي   | الإسلامية، علي كره      |             |   |
| السنة أنموذجا.     |                         |             |   |
| تطور فن القصص      | باحث بمركز الدراسات     | أحسن هلال   | 7 |
| القصيرة في مصر.    | العربية والإفريقية      |             |   |

وأقيمت الجلسة الأكاديمية المتوازية الخامسة بالصيغة الهجينة، في القاعة الثانية بين الساعة 11:15 و1:00 ظهرًا، وقام برئاسة هذه الجلسة الدكتور خورشيد إمام، مركز الدراسات العربية والإفريقية، ونسّق الجلسة الدكتور محمد أجمل، مركز الدراسات

المجلد:12 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

العربية والإفريقية، وقدّمت سبع أوراق بحثية كما يلي:

| عنوان المقال          | المعهد/ الكلية/      | المشارك/ة       | الرقم    |
|-----------------------|----------------------|-----------------|----------|
|                       | الجامعة              |                 | المتسلسل |
| قصص الأطفال           | أستاذ مساعد          | الدكتور وسيم    | 1        |
| الدينية التعليمية عند | بالجامعة الإسلامية   | حسن راجا        |          |
| جودة السحار:          | للعلوم التكنولوجيا   |                 |          |
| دراسة تحليلية نقدية.  | أونتي بورا، كشمير.   |                 |          |
| لحظة التنوير في       | باحث بمركز           | محمد عامر       | 2        |
| القصة القصيرة في      | الدراسات العربية     |                 |          |
| الأردن.               | والإفريقية           |                 |          |
|                       | باحث بقسم الادب      | محمد اسامه      | 3        |
| الله العثمان في       | العربي، جامعة دلهي   |                 |          |
| أعمالها الأدبية.      |                      |                 |          |
| رحلة القصة العربية    | باحث جامعة اللغة     | عبد الخالق      | 4        |
| من الأسطورة إلى       | الإنجليزية واللغات   |                 |          |
| الواقع.               | الأجنبية- حيدر أباد. |                 |          |
| محمد علي طه           | باحث بمركز           | محمد أبرار عالم | 5        |
| وإسهاماته في القصة    | الدراسات العربية     |                 |          |
| القصيرة في فلسطين.    | والإفريقية           |                 |          |
| القيم السلوكية في     | باحث بمركز           | داور غني        | 6        |
| قصص يعقوب             | الدراسات العربية     |                 |          |
| الشاروني: دراسة       | والإفريقية           |                 |          |
| تحليلية.              |                      |                 |          |

# مجلة العنية: تجليات الأدب العربي...

| أضواء خاطفة على | باحث جامعة إله | زبير حسن | 7 |
|-----------------|----------------|----------|---|
| إسهامات يوسف    | آباد،          |          |   |
| إدريس في مجال   | أوترا براديش.  |          |   |
| القصة القصيرة.  |                |          |   |

وأقيمت الجلسة الأكاديمية المتوازية السادسة بالصيغة الهجينة، في القاعة الأولى بين الساعة 2:30 و4:30 عصرًا، وترأس هذه الجلسة البروفيسور رضوان الرحمن، رئيس مركز الدراسات العربية والإفريقية سابقًا، جامعة جواهر لال نهرو، وقام بتنسيق الجلسة الدكتور السيد طارق الندوي، كلية ذاكر حسين، جامعة دلهي، وقدّمت سبع أوراق بحثية كما يلي:

| عنوان المقال        | المعهد/ الكلية/      | المشارك\ة     | الرقم    |
|---------------------|----------------------|---------------|----------|
|                     | الجامعة              |               | المتسلسل |
| أدب الرحلة، "الطريق | أستاذ مساعد          | الدكتور سعيد  | 1        |
| إلى كرشنا" للأدبية  | بجامعة عالية،        | الرحمن        |          |
| سناء شعلان أنموذجا. | كولكاتا.             |               |          |
| عجالة في رحلة الهند | أستاذ مساعد بقسم     | الدكتور ثمامة | 2        |
| لمحمد رشید رضا:     | اللغة العربية، جامعة | فيصل          |          |
| دراسة تحليلية.      | مولانا آزاد الوطنية  |               |          |
|                     | الأردية، فرع لكناؤ   |               |          |
| كليلة ودمنة         | أستاذ مساعد بقسم     | الدكتور قمر   | 3        |
| والمستشرقون: دراسة  | اللغة العربية جامعة  | شعبان الندوي  |          |
| تاريخية.            | باناراس الهندوسية،   |               |          |
|                     | فاراناسي،            |               |          |
|                     | أوترا براديش.        |               |          |

عبر 2023 كالم العرودي عبر 2023 مرابع العرودي ا

## مجلة العنية: تجليات الأدب العربي... مجابة الندوة الوطنية: تجليات الأدب العربي...

| الأغراض                 | حائز على شهادة          | توصيف الرحمن    | 4 |
|-------------------------|-------------------------|-----------------|---|
| والموضوعات في شعر       | الدكتوراه من قسم        |                 |   |
| جبران الموزون.          | اللغة العربية، الجامعة  |                 |   |
|                         | الملية الإسلامية، نيو   |                 |   |
|                         | دلھي.                   |                 |   |
| الرحلة: أيام طالبة      | باحث بقسم اللغة         | بهاء الدين      | 5 |
| مصرية في أمريكا.        | العربية، الجامعة الملية |                 |   |
|                         | الإسلامية، نيو دلهي.    |                 |   |
| المضامين التربوية في    | حائز على شهادة          | الدكتور محمد    | 5 |
| مجلة " براعم الايمان "  | الدكتوراه من مركز       | محبوب عالم      |   |
| للأطفال.                | الدراسات العربية        |                 |   |
|                         | والإفريقية              |                 |   |
| الكتاتيب العربية في     | باحث بمركز الدراسات     | ظفر الحق        | 6 |
| سلطنة دلهي.             | العربية والإفريقية      |                 |   |
| تدريس اللغة العربية     | باحث بمركز              | محمد شمشاد عالم | 7 |
| في ولاية بنغال الغربية: | الدراسات العربية        |                 |   |
| آفاق، رؤی وتطلعات       | والإفريقية              |                 |   |
| بين الواقع والمأمول.    |                         |                 |   |

وأقيمت الجلسة الأكاديمية المتوازية السادسة بالصيغة الهجينة، في القاعة الثانية بين الساعة 2:30 و4:30 عصرًا، وقام برئاسة هذه الجلسة البروفيسور حسنين أختر، رئيس قسم اللغة العربية، جامعة دلهي، ونستى الجلسة البروفيسور عبيد الرحمن طيّب، من مركز الدراسات العربية والإفريقية، جامعة جواهر لال نهرو وقدّمت ست أوراق

# مجلة الهنية: تجليات الأدب العربي...

# بحثية كما يلي:

| عنوان المقال           | المعهد/ الكلية/       | المشارك/ة     | الرقم |
|------------------------|-----------------------|---------------|-------|
|                        | الجامعة               |               |       |
| مناهج تدريس الآدب      | أستاذ مساعد في اللغة  | الدكتور انظار | 1     |
| العربي في الجامعات     | العربية، كلية         | ملك           |       |
| والكليات الهندية.      | الدراسات العليا       |               |       |
|                        | الحكومية، راجوري      |               |       |
|                        | -جمو وكشمير.          |               |       |
| وقفة مع قصيدة          | أستاذ مساعد بمركز     | الدكتور اختر  | 2     |
| "يقولون" لسعاد         | الدراسات العربية      | عالم          |       |
| الصباح.                | والإفريقية            |               |       |
| الشيخ نور عالم خليل    | باحث بجامعة عالية     | محمد عبد الله | 3     |
| الأميني وجهوده في      | كولكاتا، بنغال        | ملك           |       |
| الصحافة العربية.       | الغربية.              |               |       |
| كتاب"لاتحزن" لعائض     | باحثة في جامعة اله    | زينب شمس      | 4     |
| القرني: دراسة تحليلة.  | باد، أترابراديش.      |               |       |
| مسرحيات يعقوب          | باحث بمركز            | شهزاد عالم    | 5     |
| صنوع ومشكلة اللغة      | الدراسات العربية      |               |       |
| الدارجة فيها.          | والإفريقية            |               |       |
| مظاهر الإغتراب في      | باحث بقسم اللغة       | محمد شاهد     | 6     |
| رواية "غربة الياسمين " | العربية وآدابها جامعة |               |       |
| لخولة حمدي.            | على كره الإسلامية،    |               |       |
|                        | علي کره               |               |       |

المجلد:12 العرو:3 408 يوليو-سبتمبر 2023

# مجلة العنية: تجليات الأدب العربي...

وأقيمت الجلسة الأكاديمية المتوازية السابعة افتراضيًا، في القاعة الأولى بين الساعة 8:00 ليلًا، وترأست الجلسة الأستاذة الدكتورة نورة خليل، كلية دبي، الإمارات العربية المتحدة، وقام بتنسيق الجلسة الدكتور فضل الله شريف، الجامعة العثمانية، حيدر آباد، وقدّمت سبع أوراق بحثية كما يلي:

| العنوان            | المعهد/ الكلية/      | المشارك/ة          | الرقم    |
|--------------------|----------------------|--------------------|----------|
|                    | الجامعة              |                    | المتسلسل |
| مساهمة بثينة       | محاضر بقسم           | عبد الواسع         | 1        |
| العيسي في اثراء    | الدراسات العربية     | الندوي             |          |
| الادب في ضوء       | والإسلامية، كلية     |                    |          |
| اعمالها الروائية.  | ذكري الدولية،        |                    |          |
|                    | جمهورية مالديف.      |                    |          |
| اول شاعر عربي      | أستاذ مشارك بالقسم   | الدكتور ك. م.ع.    | 2        |
| في جنوب الهند      | العربي، الكلية       | احمد زبير          |          |
| ومكانته في المدائح | الجديدة، شينائ       |                    |          |
| النبوية العربية.   |                      |                    |          |
| فن المديح النبوي   | أستاذ مساعد بكلية    | الدكتور محمد إعجاز | 3        |
| في الهند           | كونية الواقعة في     |                    |          |
|                    | كيرالا               |                    |          |
| حب الوطن في        | أستاذ مساعد          | الدكتور سجاد       | 4        |
| الشعر العربي الشيخ | بالجامعة الإسلامية   | رشید میر           |          |
| عبد الله الخليلي   | للعلوم والتكنولوجيا، |                    |          |
| نموذجًا.           | اونتي بورة كشمير     |                    |          |

المجلد:12 العدو:3 عروبي - العدو:3 العدو:3 المجلد:12 العدو:3 العدو:3 المجلد:12 العدو:3 العدو:3 المجلد:12 العدو:3

#### مجلة العنبية: تجليات الأدب العربي...

| السيد نبي          | رئيس هيئة الدراسات  | الدكتور محمد  | 5 |
|--------------------|---------------------|---------------|---|
| الحيدرآبادي: رائد  | العربية الشرقية     | فضل الله شريف |   |
| أدب الأطفال.       | بالجامعة العثمانية، |               |   |
|                    | كلية ايه. كيه. ايم. |               |   |
|                    | الشرقية- حيدرآباد.  |               |   |
| التناص مع الحديث   | باحث بجامعة         | علي حسن تي    | 6 |
| النبوي في "كتاب    | كاليكوت، كيرالا.    |               |   |
| معدن الفلاح" لوليت |                     |               |   |
| كنجحمد مسليار.     |                     |               |   |
| تحليل فني ونقدي    | باحث بكلية تي ام    | سفر الله اي،  | 7 |
| لشعر البوصيري      | الحكومية التابعة    | کي،           |   |
| باستثناء مدائحه    | لجامعة كاليكوت      |               |   |
| النبوية.           | تيرور، كيرالا.      |               |   |

وتمت إقامة الجلسة الأكاديمية المتوازية السابعة افتراضيًا، في القاعة الثانية بين الساعة 8:00 و9:00 ليلًا، وترأس هذه الجلسة الأستاذ الدكتور معين الدين كوتي اي.بي، عميد الكلية، جامعة كاليكوت، كيرالا، ونستق الجلسة الدكتور محمد أجمل، الأستاذ المساعد، مركز الدراسات العربية والإفريقية، وفي هذه الجلسة الأخيرة قدّمت سبع أوراق كما يلي:

| العنوان              | المعهد/الكلية/ الجامعة | المشارك/ة     | الرقم    |
|----------------------|------------------------|---------------|----------|
|                      |                        |               | المتسلسل |
| تجليات المقاومة في   | أستاذ مساعد بجامعة     | الدكتور محمود | 1        |
| الشعر العربي المعاصر | إله اباد، أوترابراديس. | حافظ عبد الرب |          |
| - دراسة استقرائية.   |                        | مرذا          |          |

المجلر:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ عرو:3 \_\_\_\_\_\_ عرو:3 \_\_\_\_\_\_ عرو:3 \_\_\_\_\_\_ عرو:3 \_\_\_\_\_\_ عرود \_\_\_\_\_ عرود \_\_\_\_\_

# مجلة الهنية: تجليات الأدب العربي...

| الملامح الصوفية في    | المدير المساعد         | الدكتور عطاء   | 2 |
|-----------------------|------------------------|----------------|---|
| قصائد البهلاني.       | الإقليمي، جامعة إندرا  | الرحمن أنور    |   |
|                       | غاندى للتعليم المفتوح  |                |   |
|                       | والبعد، نيو دلھي.      |                |   |
| دراسة تحليلية         | أستاذة مساعدة          | الدكتورة عائشة | 3 |
| لقصة "الابن           | (المؤقت) بجامعة        | شهناز فاطمة    |   |
| النبيل" للقاص         | خواجة معين الدين       |                |   |
| عطية الابرشي.         | الجشتي، لكناؤ          |                |   |
| في حب اللغة           | أستاذة مساعدة بكلية    | السيدة شائسته  | 4 |
| العربية               | شري كريشان تشاندر      | بروین          |   |
|                       | الحكومية في بونش،      |                |   |
|                       | جمو کشمیر.             |                |   |
| تطور شعر المديح       | باحث بقسم اللغة        | انوار الحق     | 5 |
| في قصور الخلفاء       | العربية وآدابها، جامعة |                |   |
| الأمويين.             | مولانا آزاد الوطنية    |                |   |
|                       | الأردية، فرع لكناؤ     |                |   |
| تجليات القدس          | باحثة بكلية مدينة      | شحنة سي بي     | 6 |
| وآلامها في الشعر      | العلوم العربية،        |                |   |
| العربي المليباري: عبد | ملافورم، كيرالا.       |                |   |
| الله السلمي نموذجًا   |                        |                |   |
| المجموعة الشعرية      | باحث بجامعة            | جنيد کي.وي.    | 7 |
| المليالمية" يا الله"  | كاليكوت، كيرالا.       |                |   |
| لكملا ثريا المترجمة   |                        |                |   |

المجلد:12 كوليو-سبتمبر 2023 كجلد:11

## مجلة الهنية: تجليات الأدب العربي...

| الي اللغة العربية: |  |  |
|--------------------|--|--|
| دراسة مقارنة       |  |  |
| ترجمة شهاب غانم    |  |  |
| الاماراتي ومحي     |  |  |
| الدين المليياري.   |  |  |

وعقدت الجلسة الختامية افتراضيًا في الساعة 9:00 ليلًا وترأست الجلسة الأستاذة الدكتور نورة خليل من جامعة دبي، الإمارات العربية المتحدة ونسق الجلسة البروفيسور عبيد الرحمن طيب، مدير الندوة وشارك فيها عدد لا بأس به من الأدباء والكتاب والأكاديميين البارزين من الجامعات الهندية المختلفية وأعربوا عن انطباعاتهم تجاه هذه الندوة الوطنية التي نظمت بالصيغة الهجينة وهنأوا القائمين عليها على نجاحها الباهر.

وقبل اختتام هذه الندوة رسميًا، قدّم مدير الندوة البروفيسور عبيد الرحمن الطيب أسمى معاني الشكر والامتنان إلى الضيوف والأساتذة والباحثين والطلبة والحضور الكرام على مشاركتهم الفاعلة ودراساتهم القيمة.

وفضلًا عن ذلك، لعب منسقو المؤتمر الدكتور محمد أجمل والدكتور أختر عالم والدكتورة زرنغار، وعلى وجه الخصوص الدكتور محمد أجمل والباحثون السيد أبو حمزة، والسيدة صادق ألطاف، والسيد سلمان عزيز، والسيد نديم أحمد، والسيد طبير عالم، دورًا فعّالًا في إنجاح هذه الندوة الوطنية التي عقدت بالصيغة الهجينة حيث بذل كلَّ منهم قصارى جهودهم في تنسيق وإدارة الأعمال الفنية.

ISSN: 2321-7928

# حوار مع الدكتور محمد هندو<sup>1</sup> حول:

الفقه الكلي الحضاري للأمة في ضوء الاجتهاد المقاصدي المعاصر - حاوره: د. محمد قاسمي² وذ. يوسف عكراش³

#### تقديم

بداية نرحب بكم حضرة الدكتور مجمد هندو، ونشكركم على قبول الدعوة لإجراء هذا الحوار العلمي، ومما لا يخفى على فضيلتكم أنه يمكن وصف الصحوة الأصولية والفقهية المعاصرة بأنها صحوة مقاصدية أعادت للفكر المقاصدي وقواعده مكانه الأصل في مراتب النظر الفقهي والأصولي في علاقتهما بمستجدات ونوازل العصر، وهي صحوة تفتقت بنشر كتاب الموافقات لأبي إسحاق الشاطبي- رحمه الله- وما تلاه من المؤلفات المؤسِسة على نحو ما كتبه العلامة الطاهر ابن عاشور والأستاذ المناضل علال الفاسي، وما تبع ذلك من الدراسات الجادة والقاصدة، بما في ذلك مشروع تأصيل نظرية المقاصد من خلال جهود هؤلاء الأعلام المؤسسين وغيرهم.

\_\_\_

د. محمد هندو: أستاذ بجامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية (سابقًا)، وأستاذ محاضر بجامعة محمد آكلي ولحاج، ومدير مؤسسة أصالة للدراسات والاستشارات، نشرت له العديد من الكتب منها: الكليات التشريعية وأثرها في الاجتهاد والفتوى، المقتضيات العلمية للعقيدة الإسلامية، والقيم الحضارية وأثرها في بناء الأمم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د. محمد قاسمى: دكتوراه في الفقه وأصوله.

ذ.يوسف عكراش: باحث في التفسير وعلوم القرآن، من كتبه المنشورة: مباحثات في الدراس التفسيري، الرؤية الاستشرافية للوحي القرآني نظرية النبوغ نموذجًا: دراسة تحليلية نقدية.

ثم تتابع التأليف لاستخلاص الفكر المقاصدي من مظانه المباشرة وغير المباشرة، وكذا تتبع علائق هذا الفكر في مجالات معرفية متنوعة جامعة بين العلوم الشرعية والعلوم الإنسانية، مما شكّل ثروة مهمة في الباب، تحتاج من الدارسين إلى تقويم واستثمار واستشراف، ولعل من حسنات هذه الصحوة اهتمامًا بالفقه الكلي والحضاري بدل اجترار الفقه التقليدي بمسائله ومقرراته المستقرة في مظانه.

ولتكثيف الحديث العلمي في الموضوع وبيان معاقده وقواعده ومنطلقات تثميره واستشراف تأثيره في الفكر والمعرفة والمناهج، نبدأ بالسؤال الآتي:

1. عادة ما نستهل حواراتنا بسؤال الماهية باعتباره المقدمة الرئيسية لكل لقاء، فما المفهوم الذي نجده عند فضيلتكم للفقه الكلي الحضاري والاجتهاد المقاصدي المعاصر في ظل ما زخرت به الساحة العلمية من مفاهيم عدة؟

بسم الله الرحمن الرحيم، وبه أستعين، وأصلّي وأسلّم على المبعوث رحمة للعالمين، سيّدنا محمّد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فسعيد بهذا التواصل العلمي الراقي، من قِبَل هذه النخبة العلمية المؤطّرة لمجلة نماء؛ هذه المجلة، والمؤسسة بصفة عامة، التي أعادت- مع مثيلاتها في الوطن المغاربي خصوصًا، والعربي الإسلامي عمومًا- للنشاط العلمي جدّيته، وبريقه، وتأثيره في ميادين الفكر والثقافة والعلوم الإسلامية، وقد كاد هذا المستوى يضمحلّ لولا أمثال هذه الجهود التي نسأل الله تعالى أنْ يبارك فيها.

أمّا الفقه الكلّي الحضاري، فيمكن تحديده؛ بأنه المعرفة التي تُعنى بتحليل وفهم القضايا الكبرى في العلوم التي مصدرها الوحي أوّلًا، والكون ثانيًا، والتجربة الإنسانية ثالثًا، بحيث تقود تلك المعرفة إلى تشكيل العقل الإسلامي، والضمير الإسلامي، والعمل الإسلامي تشكيلًا تجديديًا، ليمارس حركة هدائية راشدة، نحو تحقيق دورة حضارية جديدة للأمة، وللإنسانية.

فليس المقصود بكلمة (الفقه) في هذا السياق المعنى الفنّي، والاصطلاحي، المخصوص بميدان فهم الخطاب الشرعي المتعلق بأفعال المكلفين، اقتضاء أو تخييرًا أو وضعًا. بل المقصود معناها الواسع، وهو الفهم والمعرفة.

وصفة (الكلية) قيد يحترز به عن المعرفة المنحصرة في الاعتبارات والعوارض والحيثيات المتجزئة على الوقائع والأشخاص والأزمنة والأمكنة، وغيرها من خصوصيات الأحوال، من غير أنْ يهتدي المنشغل بها إلى القواعد الجملية الناظمة لتلك الجزئيات في أنساق كلية متحدة من حيث المعنى.

وفي ضوء هذا المفهوم يأتي علم مقاصد الشريعة الإسلامية، بوصفه واحدًا من العلوم الفنية (الاصطلاحية) التي تُعنى باستخلاص الأنساق الغائية المتعلّقة بجانب من جوانب المعرفة الإسلامية، ألا وهو خطاب الشّارع المتعلّق بأفعال المكلّفين، وما يستفاد منه من اقتضاء وتخيير ووضع.

فقاصد الشّريعة؛ ليست وحدها (الفقه الكلي الحضاري)، بل هي وحدة من أهمّ وحداته. وأحبّ التفريق بين مقاصد الشّريعة، ومقاصد الدّين، ومقاصد الخلق. فالشّريعة هنا معناها خاصّ، وهو الجانب القانوني والقضائي في الإسلام، أي ما يتعلّق بإجراء أحكام المعاملات المختلفة بين الناس، المالية وغير المالية، أي مصالح الدنيا التي هي مظنّة التشاح والتنازع، وهذه هي التي قال الأصوليون: إنّ مقاصدها تُستجمع في الكيات الأربع: النفس، والعقل، والنسل، والمال.

أمّا الدّين فهو عموم ما جاء به الإسلام من الهداية في المعتقد والتشريع والآداب، أو هو الإيمان، والإسلام، والإحسان، وعلى هذا؛ فكلّية حفظ الدّين؛ الأليق أنْ تكون قسمًا لا قسيمًا، فهي دائرةً أعلى من الأنساق الأربعة الأخرى، إذ إنّ حفظ المصالح الدنيوية إنّما هو قاعدة لحفظ الدّين، ومقاصد العقائد والعبادات والأخلاق؛ يجدر أن تندرج هنا.

وأمّا الخلق فهو أوسع من ذلك؛ إذ يشمل حكمة الله في الإيجاد والتصريف، ويشمل استخلاص سنن الله في الأنفس والآفاق.

وبهذا التصنيف ونحوه؛ تُحلّ في نظري جدلية إضافة كلّيات جديدة إلى الكلّيات الخمس، فبعض ما اقتُرح إضافته من كلّيات؛ الأقرب أنه يندرج في الأنساق الأعلى من مقاصد القانون الإسلامي، فهي تندرج في نسق مقاصد الدّين، أو مقاصد الخلق، وهذا التقسيم مهم من الناحية الوظيفية للعلوم، إذ لكلّ علم وظيفته، وثمرته العملية، وينبغي أن يكون التقصيد مرتبطًا بالثمرة المرجوة من دراسة علم من العلوم، ولا يكون تنظيرًا مقطوع الصّلة بذلك، كما ينبغي ألّا يُحمَّل علم من العلوم فوق ما يُقْصَد من وظيفته وثمرته العملية.

ومن هذا المنظور، يتبيّن أنّ البحث في مقاصد الشّريعة بمعناها الخاص المذكور آنفًا، ينحصر في الغاية الفنية لهذا المفهوم الخاص، ولنا إذا أردنا توسيع دائرة استخلاص الأنساق الغائية الكلية، أنْ نفعل ذلك في ميدان فقه الدّين، وميدان فقه الخلق والسنن، ومصطلح الاجتهاد المقاصدي؛ هو أقرب من حيث التداول والاستعمال إلى المفهوم الفني الخاص، أمّا تقصيد الدّين، وتقصيد خلق الخلق؛ فيمكن أنْ نستعمل فيه مصطلحات أخرى من قبيل: فقه الكلّيات، وفقه المقاصد العالية، ومقاصد المقاصد، والفقه الحضاري، ونحوها.

لا شكّ أنّ للجانب التقييمي أهمية كبرى في معرفة مسار المسالك البحثية ومصيرها قديمًا وحديثًا، والفقه الإسلامي ضرب من هذه المسالك، فكيف ترون حصيلة المسار؟ البحثي المعاصر في الفقه الإسلامي؟ وما موقع الفقه الحضاري في خارطة هذا المسار؟ أعتقد أنّه لم تخدم أمّةً علومها كما خدمت أمّة الإسلام علومها، وهذا موضع فخر واعتزاز لكلّ مسلم، لكن يجب أن نفرق بين الاعتزاز بالذروة الحضارية التي بلغتها أمّتنا في التاريخ، وبين الاعتراف بالانحطاط الحضاري الذي تعيشه أمّتنا في الحاضر،

المجلد:12 العددة: 416 يوليو-سبتمبر 2023

وما يقع على عاتقنا من واجب النهوض من هذا الانحطاط.

ولا شكّ أنّ مسار العلوم الإسلامية أصيب بما أصيبت به الأمّة من الركود والجمود، بل يمكن القول: إنّ التعليم الإسلامي فقد البوصلة والاتجاه- في الجملة-، وهو حاليًا يعيش حالةً هجينةً بين اقتفاء أثر المناهج العلمية والتعليمية التي سلكتها الأمة زمن ازدهارها، إذْ إنّنا نطرح سؤال: هل استنساخ تلك المناهج حرفيًّا مناسب لزماننا اليوم؟ واقتفاء أثر الحضارة الغربية في مناهجها العلمية والتعليمية بالنظر إلى هيمنتها، إذْ إنّنا نطرح السؤال أيضًا: هل استنساخها حرفيًّا مناسبُ لخصائص الأمة، وطموحاتها؟ ورغم وجود مقاربات ومبادرات عديدة لإصلاح التعليم الإسلامي، إلاّ أنّنا لم نصل بعد إلى التوليفة الدقيقة والمناسبة.

وتقييم واقع البحث في العلوم الإسلامية هو فرع هذه الحالة؛ لأنّ الباحث إنّما هو ابن المنظومة التعليمية، فهي التي تكوّن شخصيته العلمية، وتصنع فكره، وتوجّه اهتماماته، ويمكن القول: إنّ واقع البحث في العلوم الإسلامية يتراوح بين التقصير البيّن، وهو الحالة الأعمّ والأغلب، وبين جهود مشكورة؛ فردية أحيانًا، ومؤسّسية أحيانًا أخرى، تعمل على استنهاض البحث العلمي، وتقدّم أعمالًا جادّةً تخدُمه وترقيّه.

فأمّا مظاهر التقصير؛ فأبرزها:

- واقع الجامعات الإسلامية، ورغم أنّ فكرة (الجامعة الإسلامية) فكرة بديدة ومستحدثة، إذ إنّ التعليم الإسلامي إنّما كان في الجوامع وحلقات الشيوخ، ولم تكن تُسلَك فيه مسالك نظامية، ورغم أنّ (الجامعة الإسلامية) حقّقت في بدايات تأسيسها نجاحات، وخرّجت نماذج من الباحثين في مستوى العلماء، إلاّ أنّ ذلك لم يدم طويلاً، ونحن نواكب اليوم عصر تراجع مستوى الجامعة الإسلامية، وحتى تلك الجامعات النموذجية التي كانت مضرب المثل في تكوين العلماء؛ لم تعد بتلك السمعة. وحسّات ومخابر البحث ضئيلة جدًّا، بالنّسبة للتحدّيات التي تواجه الأمّة،

المجلد:12 العددة:3 عدد عدد العددة:3 المجلد:12 العددة:3 المجلد:12 العددة:3 المجلد:12 ال

والموجود منها لا ينتج شيئًا ذا بال، بل غالب إنتاجاته تصنّف ضمن تدوير المعرفة وإعادة استهلاكها، وهو في أحسن حالاته يندرج في الصّناعة الفنية والشكلية، وتندر الأعمال العلمية ذات القيمة الإبداعية، الاستشرافية، التأسيسية لنظريات أو مقاربات جديدة، بينما ترسم مخابر ومراكز التفكير في العالم الغربي وجهة العالم لعقود من الزّمن المستقبلي.

- البحوث تتّسم في كثير من الأحيان بالسطحية، دون النفوذ إلى أعماق المشكلات العلمية بالاستقراء والنقد والتحليل والتنظير وتقديم الإضافة العلمية النوعية.
- أولويات البحث العلمي في ميدان العلوم الإسلامية، ناهيك بمجالات العلوم الإنسانية والاجتماعية؛ غير واضحة، وكثير من الجهود تُصرف فيما ليس من أولويات البحث، وربما فيما لا طائل تحته.
- ضعف حركة الترجمة، ونقل المعرفة التي يحقّق فيها الغرب مسارات متقدّمة جدًّا من التحليل والنقد والتأسيس النظرى لمعارف جديدة وغير مسبوقة.
- مكتبة المخطوطات الإسلامية ما زالت في المجمل حبيسة الرفوف والخزائن، وتفتقد إلى مشاريع مؤسسية مدعومة بالإمكانات المطلوبة لإخراجها والاستفادة منها.

وأمَّا الجهود المشكورة، فمثل:

- بعض مراكز ومنصّات تكوين العلماء.
  - بعض مراكز البحوث والنشر.
- مجامع الفقه الإسلامي التي تأسّست، وحرصت على مواكبة حركة النّوازل والمستجدّات.
  - الموسوعات العلمية التي تم إنجازها، المطبوعة منها، والالكترونية.
    - بعض المجلات العلمية الجادّة.

- بعض المؤلفات العلمية الوازنة.
  - نماذج من الباحثين الجادّين.

إلاّ أنّ هذه الجهود ما زالت لم تحقّق التراكمية المطلوبة لتحقيق الإقلاع العلمي الشامل. وإذا كان هذا حُكمًا يشمل الحركة البحثية ككلّ، فموقع الفقه الكلّي من ذلك أسوأ، إذ ما في هذه الحركة البحثية أكثره ينصرف إلى الفقه التجزيئي، والمسائل الفنّية في العلوم المختلفة، وينبغي أنْ أنبّه أنّ التجزيئية وبحث المسائل الفنّية حركة طبيعية ومقبولة، وهي الأساس الأبرز لفهم الكلّيات الكبرى، من حيث إنّ الكليّ يقوم على الجزئيات، فمن لم يقف على الجزئيات بالاستقراء والتحليل، كيف يدّعى استخلاص الكلّيات وفهمها؟!

إذن فقه الجزئيات هو الذي يوفّر المادّة الاستقرائية لفقه الكلّيات، إلاّ أنّ محلّ النّقد أنّ الجهود التي توجّهت للعلوم التجزيئية أضخم من تلك التي تتوجّه إلى استخلاص الكلّيات وفهم طريقة عملها وتوظيفها، والواجب أنْ تكون هذه الحركة متوازنة في الظّروف الطّبيعية، أمّا في ظروف التراجع الحضاري؛ كالتي تعيشها الأمّة اليوم؛ فإنّ فقه الكلّيات يجب أن تميل إليه الكفّة؛ لأنّه الكفيل بفهم المساقات الكبرى التي يتعيّن سلوكها لاستئناف الدّورة الحضارية، وإذا كان كذلك؛ فإنّ ما يكتب اليوم في فقه الكلّيات يمكن وصفه بأنّه ضعيفٌ كمًّا ونوعًا.

2. في ظل ما تفضلتم به من القول حول حصيلة المسار البحثي المعاصر في الفقه الإسلامي، وموقع الفقه الحضاري منه، فهل من أمثلة شاهدة على هذا الفقه الحضاري منهجًا وإنتاجًا؟

مع ما ذكرناه من الحصيلة التي هي دون مستوى التراكم المحقّق للإقلاع؛ يمكن الإشارة إلى الجهود المشكورة، التي يتعيّن على الأمّة اليوم أن تنحو نحوها بمزيد من المراكمة،

والمقصود هنا العمل الفكري والفلسفي في تأصيل المساقات النظرية الكفيلة بتحقيق النهضة، وأيضًا ما أذكره هو نماذج مختارة في حدود اطّلاعي وتقديري المتواضع أنّها أدّت دورًا محترمًا في التأثير وريادة الحركة التجديدية للأمّة، أو كونها مرشّحة لذلك في المستقبل، مع كونها تحمل مقاربات تندرج ضمن المسارات والتوجهات الصحيحة التي يتعيّن على الأمة سلوكها، بخلاف جهود أخرى تطوّح بنا في الاتجاه المعاكس:

- سلسلة كتاب الأمّة، الصّادرة عن وزارة الأوقاف القطرية، والتي صدر منها 171 عددًا، منذ سنة 1402هـ إلى سنة 1437هـ، فقد كان نموذجًا للبحوث الجادة، المندرجة ضمن غاية استنهاض وتجديد العقل الإسلامي.
- إصدارات المعهد العالمي للفكر الإسلامي، والتي يناهز عددها 400 إصدار منذ سنة association ، بالإضافة إلى مجلّتيه البارزتين، مجلة إسلامية المعرفة، ومجلة of muslim social scientists
- جهود فردية لبعض القامات العلمية والفكرية الكبيرة أذكر منها في مغربنا الإسلامي: الطيّب برغوث الجزائري، وعبد الججيد النّجار التونسي، وطه عبد الرّحمن المغربي.
- 1. الأستاذ الطيب برغوث: الجامع بين دراسة علم الاجتماع الثقافي، ودراسة مناهج الدعوة، والذي يعدّ من رموز الحركة الفكرية والإصلاحية في الجزائر، المهتمّ بنظريات الفعّالية الحضارية من منظورها الإسلامي السنني الإنساني الكوني المتكامل.

يقدّم نظرية سننية للتغيير والإصلاح الشّامل، تتأسّس على قانون: "التدافع والتجديد"، فالتدافع هو سنّة العلاقات البينية بين البشر، والتجديد هو سنة أصالة وفعالية واطرادية هذا التدافع إذا أريد له أن يبلغ غايته من التداول على القيادة الحضارية.

ويرى بأنّ حركة الصيرورة الحضارية للمجتمعات البشرية، تتحكّم فيها: منظومات سنن الآفاق والأنفس الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد من ناحية، ومنظومات سنن الآفاق والأنفس والهداية والتأييد من ناحية أخرى.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ عروت مرابع العروة عروب العروة عروب العروة عروب العروب ا

وأنّ عمق الأزمة الحضارية ثقافي تربوي أخلاقي منهجي، قبل أن يكون سياسيًا فنيًا، أو اجتماعيًا اقتصاديًا مفتعلًا.

وأنّ الخروج من الأزمة يحتاج تغييرًا في العمق لا في السطح: تغييرًا في النّفس؛ أي في الفكر والروح والمنهج والسلوك والأداء الاجتماعي، لا تلوينًا ممجوجًا في الواجهات، وتبادلًا للأدوار على نفس الأرضية الفكرية والأخلاقية والتربوية والمنهجية المهترئة البئيسة.

وأنّ التغيير السياسي والاجتماعي والحضاري، الذي لا تحكمه ولا تقوده الفكرة، ولا تتحوّل فيه ذلك كلّه إلى رسالة تتحوّل فيه الفكرة إلى تربية روحية وسلوكية ومنهجية، ولا يتحوّل فيه ذلك كلّه إلى رسالة جماعية مشتركة، ينهض بها الجميع في المجتمع، تغيير سطحي آني لا أفق له ولا قيمة.

وغيرها من الأفكار القيمة، التي تندرج ضمن الفكر الحضاري الذي أسسه مفكّر القرن: مالك بن نبي رحمه الله، من خلال ندواته الفكرية مع نخبة من الطلبة في الجامعة الجزائرية منذ البدايات الأولى للاستقلال. والذي تخصّص بشكل كامل في تحليل المسألة الحضارية، والتماس حلول الأزمة الحضارية التي تعيشها الأمة منذ قرون، واستمدّ قوة تحليله من الاطّلاع على التحليل التاريخي والاجتماعي للحضارة الغربية والإسلامية على حدّ السواء، ما مكّنه من معرفة نقاط القوة والضعف في كلّ منهما.

وتنقسم كتابات الأستاذ الطيب إلى مرحلتين:

مرحلة التأسيس والتنظير لتصوّراته حول مسائل البناء الحضاري، والتجديد الحضاري للأمة، مركّرًا على العمق الدعوي لحركة التغيير والبناء. وتمثلها كتاباته في سلسلة مفاتيح الدعوة.

ومن كتب هذه المرحلة:

- القدوة الإسلامية في خط الفعالية الحضارية.

#### محلة العنب \_ . \_ . \_ . \_ . \_ . \_ . معالدكتور محمد هندو

- الواقعية الإسلامية في خط الفعالية الحضارية.
  - الدعوة الإسلامية والمعادلة الاجتماعية.
    - التغيير الإسلامي خصائصه وضوابطه.
      - معالم هادية على طريق الدعوة.
- الخطاب الإسلامي المعاصر وموقف المسلمين منه.
- موقع المسألة الثقافية من استراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي.
- المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها في (جزأين: ماجستير + دكتوراه).

ومرحلة الإنضاج والتعميق لنظريات البناء والتدافع والتجديد الحضاري، مركزًا على العمق المنهجي والسُنني والتربوي والثقافي للفعل الحضاري المطلوب لإصلاح الأمّة وتجديد الوعي، والفكر، والسلوك، والشخصية، والثقافة، والأمة، والحضارة، ومناهج ووسائل الفعل والإنجاز. وتمثلها كتاباته في سلسلة دراسات في الوعي السنني.

ومن أهمَّ الكتب التي تعبَّر عن هذه المرحلة الثانية:

- الفعَّالية الحضارية والثقافة السُننية.
- التجديد الحضاري وقانون الواقعية.
- مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية: قراءة في سنن التغيير الاجتماعي.
  - التغيير الحضاري وضرورة المنهج.
  - الأبعاد المنهجية لإشكالية التغيير الحضاري.
    - الفعالية الحضارية والثقافة السننية.
      - التغيير الحضاري وقانون النموذج.
- 2. الأستاذ عبد المجيد النجّار: تعدّ كتابات الأستاذ النجّار في تقديري من الإسهامات

#### 

الرائدة في مجال الفكر الحضاري، وقد جمع بين الدراسة المتخصّصة في أصول الدّين، وبين سعة الاطّلاع على الجانب التشريعي والمقاصدي، زيادة على الحركة النّضالية السّياسية، ما أكسبه هذه الخبرة والمعرفة المتعمّقة، وأهمّ كتبه في ذلك:

- في فقه التديّن فهمًا وتنزيلًا.
- خلافة الإنسان بين الوحي والعقل: بحث في جدلية النص والعقل والواقع.
  - مقاصد الشّريعة بأبعاد جديدة.

ثمُّ مشروعه الفكري النهضوي الذي صاغه في ثلاثة كتب:

- فقه التحضّر الإسلامي.
- عوامل الشهود الحضاري.
- مشاريع الإشهاد الحضاري.
- 3. الأستاذ طه عبد الرحمن: ولعلي أحيل في هذا العنصر إلى مقال الأستاذ بدران بلحسن، بعنوان: إلى متى نتجاهل أهمية مشروع طه عبد الرحمن الفلسفي؟! الذي ذكر فيه المعالم الكبرى لهذا المشروع المهم، وهي:
  - التأسيس النظري لليقظة الدينية.
  - التأسيس لفلسفة أخلاقية إسلامية.
    - نقد مشروع الحداثة.

ويخلص إلى القول: (إنّ هذه الأبعاد الثلاثة في فكر طه عبد الرحمن، وغيرها من الأبعاد لتمثل زادًا معرفيًا مهمًا للإبداع الفكري والفلسفي الذي تتطلبه أي جهود للنهضة وتحقيق النهوض الحضاري الإسلامي المبدع، بعيدًا عن الهجرة في التاريخ أو الوقوع في "القابلية للاستعمار" الفكري والسياسي والأخلاقي للحضارة الغربية. ولهذا

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ عرو:3 \_\_\_\_\_\_ عرو:3 \_\_\_\_\_\_ عرو:3 \_\_\_\_\_\_ عرو:3 \_\_\_\_\_\_ عروت \_\_\_\_\_ عروت المحلم ا

وجب الانتباه لهذا الفكر ولهذا المفكر الفيلسوف الذي ينهل من نبع النبوة بكل تميز واقتدار غير مسبوق، وكفانا تجاهلًا للمبدعين في هذه الأمّة).

دكتورنا الفاضل: لا شك أنّ الفقه الحضاري للأمة متوسل بكليات الشريعة القطعية، في نظركم ما هو حجم حضور إعمال هذه الكليات في الاجتهاد والفتوى وخاصة في الوقت الراهن الذي يشهد تفجرا من المستجدات وتواتر النوازل؟

بالسّوّال عن فقه النّوازل والمستجدّات؛ نكون قد رجعنا إلى المفهوم الفنيّ والتخصّصي للكلّيات في سياق الاجتهاد الفقهي، وحضور الكلّيات التشريعية في الاجتهاد في واقع الأمّة في العقود الأخيرة؛ بحسب ملاحظاتي الخاصة؛ يشهد استفاقة وعودة ميمونة، بعد أن مرّت بالأمّة مرحلة اللامذهبية من جهة، والمذهبية الجامدة من جهة أخرى، وأظنّ أنّ الهيئات العلمية العالمية، مثل: المجامع الفقهية، ومجلس الإفتاء الأوروبي، والاتحاد العالمي لعلماء المسلمين، ناهيك بالهيئات المحلية ولجان الفتوى في كلّ بلد من البلدان الإسلامية؛ لم تجد مناصًا من اعتماد فقه الكلّيات والمقاصد للتصدّي لمشكلات النّوازل العويصة، وقد شاركتُ قبل عشر سنوات في ندوة الحجّ بالمملكة السعودية، فتفاجأت بالتغيّر الكبير على مستوى الفهم والخطاب الفقهي الذي تبنّاه الأساتذة والباحثون السعوديون في باب المقاصد، بعدما كان الفقه المقاصديّ محلّ توجّس أو رفض منهم في القرن الماضي، حيث لم يجد القائمون على شعيرة الحج بُدًّا من الفقه المقاصدي للتغلّب على المشكلات العويصة في مسائل الحجّ، فا بالك بأبواب المعاملات ومشكلات المجتمع والاقتصاد؟

وأيضًا حدثت حركة انتقال كبيرة للأساتذة المغاربيين للتدريس في جامعات السعودية والبلدان المجاورة لها؛ أظنّ أنّها كانت ذات أثر كبير في إزالة تلك التوجّسات، وتعديل المفاهيم الفقهية، إضافة إلى حركة النشر الورقي والالكتروني، وسهولة الاطّلاع على الإنتاج العلمي عبر المنصات الالكترونية المختلفة.

3. بمناسبة ذكر الكليات، معلوم أنّ لفضيلتكم كتابًا في الموضوع، هلّا عرّفتم القراء به، وطفتم بنا حول أبرز محطاته، والإضافات العلمية القيمة التي قدّمها للساحة المعرفية؟

هذا الكتاب هو أطروحة الدكتوراه التي تخرّجت بها من الجامعة الأردنية سنة 2012م، وقد نشر من طرف المعهد العالمي للفكر الإسلامي، سنة 2016م. وهو نابع من تجربة المعاناة مع منهج الفقه التجزيئي، الظاهري، الذي طغى على الساحة الفقهية خصوصًا في العقود الأخيرة من الألفية الماضية، حتى تشكل لدينا هم بضرورة المعالجة المنهجية لهذه الأزمة الفكرية، وكنت قبل ذلك كتبت في السياق ذاته حول القواعد الحاكمة والمحكمة في الحلاف الفقهي، حيث كانت رسالتي في الماجستير بعنوان (محتكات الخلاف الفقهي)، وهي أيضًا مطبوعة من طرف دار البشائر الإسلامية.

واستهدفت من خلال دراستي عن الكليات التشريعية بيان حقيقة الكلّيات التشريعية، وأنواعها، ومراتبها، وخصائصها، ومسوّغاتها، ومكانتها في النسيج التشريعي: الكتاب والسنة وفقه الصحابة رضي الله عنهم، والمدارس الفقهية الأربع، وكذلك بيان الوظائف النظرية المنوطة بالكلّيات التشريعية (وهي الوظيفية التفسيرية، والوظيفة الترجيحية، والوظيفة الإنشائية، والوظيفة التطبيقية)، وكيفية تأثيرها على الاجتهاد والفتوى، مع استخلاص الضوابط المنهجية لذلك، ثمّ إعطاء نماذج تطبيقية عديدة؛ ربطًا بين النظرية والواقع العملي.

ولعلّ هذا المبحث؛ وهو الوظائف والضوابط؛ هو الثمرة العملية التي حاولت فيها تقديم إضافة في طريقة العمل بهذه الكلّيات، دون انفلات من منهجية الفقه التي تأسست في التراث الفقهى من خلال المذاهب الفقهية، والمناهج الأصولية.

كما حاولت أنْ أقدّم نماذج تطبيقية عديدة لفقه المسائل في ضوء هذا المنهج.

4. لا شك أنَّ البحث في الفقه الكلى الحضاري للأمة، لا يخلو من فجوات بحثية

متنوعة تحتاج جهدًا جهيدًا للإجابة عنها، فهل يمكنكم الإدلاء بمقترحات لمشاريع بحثية تكون لها آفاق زاخرة في إثراء وتطوير مستقبل البحث في الفقه الكلي الحضاري للأمة ؟ وما مدى درجة أولوية البحث فيها؟

الكليات التشريعية بالمفهوم الفقهي والأصولي؛ باب رحب للدراسة والبحث، ومن ذلك:

- بيان موقعها في الاجتهاد التراثي في المذاهب المعتمدة، لا سيما المذهب المالكي، ولا سيما الاجتهاد النوازلي، لنزيل الوحشة عن هذا المفهوم، ووظائفه، ولنبيّن أنّه منهج عريق عند فقهائنا الراسخين، وليس شيئا نبتدعه في هذا العصر، إنّما ننفض عنه الغبار الذي تراكم عليه.
- دراسة الموازنات والتداخلات بين الكليات، وأيّها أقوى تأثيرًا على الجزئيات محل البحث، فإنه ما من جزئية تفرض إلا والكلّيات تتجاذبها من جهات مختلفة، باعتبارات مختلفة، والمختلفون يدّعي كلّ منهم أنّ قوله أحظى بالنّظر الكلّي، فالمسدّد من يعمل معايير الموازنة والترجيح على وجهها الأدق، فنحتاج إلى استخلاص تلك المعايير، وتدقيقها قدر المستطاع، لتكون قوانين منهجية حاكمة على هذه العملية.
- أيضًا من المشاريع المفيدة في هذا الباب: العمل على إعادة الصياغة لعلمي أصول الفقه، ومقاصد الشريعة، على نحو يجعل لكل منهما وظيفة محددة، مع التكامل بينهما، فإن هذه الدعوة منذ أطلقها الإمام الطاهر بن عاشور في كتابه مقاصد الشريعة؛ لم تتجسد بعد على مستوى الإنجاز، مع وجود خطوات ممهدة نحو ذلك.
- وعطفًا على ما سبق، وفي ضوء التجارب الأكاديمية المتنوعة لفضيلتكم (إدارة إشراف تأطير توجيه) فما هي خلاصة رؤيتكم التي تقدمونها إلى الجامعات شعب التخصص- والمراكز العلمية من أجل النهوض بالفقه الكلي الحضاري في العالم الإسلامي عامة؟ وما مدى استشرافكم لمستقبله داخل الصرح الأكاديمي خاصة؟

أوّلًا: في تقديري ينبغي أن يتفق الأكاديميون والقائمون على مؤسسات التعليم في الوطن العربي والإسلامي؛ أنّ التعليم الدّيني يحتاج إلى وقفة للإصلاح والنظر التجديدي في الغايات والمناهج والأدوات، وينبغي أن تقف وراء ذلك إرادة مجتمعية وسياسية صادقة.

ثانيًا: أمّا بخصوص الرؤية؛ فلتقم حلقات دراسية ونقاشية بين المتخصّصين في كلّ بلد، أو هيئات مشتركة بين بلدان متعدّدة لدراسة هذا الموضوع، وتقديم مختلف المقاربات، من أجل التوصّل إلى مقاربة أو أكثر، يتمّ تجربتها والعمل على تطويرها بالتدريج. ولا أزعم أنّني أملك رؤية جاهزة في ذلك، لكن قد أشارك في تقديم معالم وخطوط عريضة، نعمّقها شيئًا فشيئًا، وقد سبق لي أنْ قدّمت جوابًا على استشارة من هذا النوع لإحدى مؤسسات التعليم الديني المستجدة في بلادنا، ضمّنته ستة معالم للنموذج الذي ينبغي أن يتخرّج من مؤسسات التعليم الشرعي، وهي:

المعلم الأوَّل: بناء الملكات العلمية وتفعيلها.

المعلم الثاني: تكوين العالم المتفنّن (متعدّد المعارف)، بدل العالم ذي التخصّص المجهري.

المعلم الثالث: تجسير الصلة بين العلوم الشّرعية والعلوم الغربية.

المعلم الرابع: الشغف بالبحث العلمي والتمكّن من مهاراته.

المعلم الخامس: التعرُّف على منهجيات التفكير والتدرب على ممارستها.

المعلم السادس: بناء المهارات التواصلية.

وتحت هذه المعالم بعض التفاصيل والتوضيحات التي لا يسع المقام لبسطها، كما أقترح أن تكون فترة التكوين بعد مرحلة (الليسانس) هي: 7 سنوات (5 سنوات دراسة وتدريب + 2 سنة للتخرج بمشروع بحثي أو تطبيقي)، وهي الفترة المعادلة لدراسة تخصص الطب مثلًا.

المجلد:12 \_\_\_\_\_ العرو:3 \_\_\_\_\_\_ عروت مرابع العروة عروب العروة عروب العروة عروب العروب العرب العروب ال

#### 

ومن بين المقترحات: أن تعتمد منهجية التعليم على عدة طرق مختلفة، منها:

- التعليم الرقمي: أي التعليم من خلال منصات الكترونية معتمدة، يكون بينها وبين الجامعة اتفاقية تعاون، حيث يحال الطالب على تحصيل بعض المواد من تلك المنصات في وقته المفتوح.
  - التعليم التفاعلي: يكون في شكل نقاش مفتوح، أو بحوث مشتركة بين الأستاذ والطلاب.
    - التعليم البحثي: حيث يحال الطالب على تعلم المادة بالبحث، مع التقويم.
- التعليم بالإلقاء: وهو الذي يتم فيه إلقاء الدرس والمحاضرة، وتكون مشاركة الطالب هي الأقل. ومن الأفضل أن تكون نسبة هي الأقل من بين الأنواع الأخرى.

وأيضًا: أن يكون التعليم تعاونيًا بين مؤسسات علمية ذات مصداقية في العالم الشرقي والغربي على حد سواء، سواء في التعليم الرقمي، أو في استيداع أساتذة، أو في بعض الطلاب لزيارات أو تربصات علمية قصيرة ... ونحو ذلك من أشكال التعاون. مع ضرورة توفير البيئة العلمية والابتكارية المناسبة.

وهذه المعالم لا تعالج فقط إشكالية الفقه الكلي والحضاري، بل إشكالات أخرى عديدة، نرجو أن تجد هي والمقاربات المماثلة طريقًا إلى التجسيد.

ISSN: 2321-7928

# تهنئة الزواج

# الأستاذ أبو محفوظ الكريم معصومي $^{1}$

[ألقيت في حفلة عقد قران الفاضل الرشيد عبد المجيد نجلّ الشيخ المرحوم بهاء الدين من قطان مديرية هورا (غرب البنغال) مع كريمة الشيخ عزيز الحق بك من قطان آسن سول، مديرية بردوان، في اليوم السابع والعشرين من شهر ديسمبر 1990م]

بشرى، بدا القمران يأتلفان بغلائق البركات يلتحفان عبد الجيدُ سليلُ مجدِ باذخٍ أضحى عروسًا طيّبَ الأردانِ عبد الجيد بن البهاء، لقد حوى (سلطانة شهناز) بالسلطان جاءت عريستُه الكريمة عنصرًا بنتَ الشموس الغرِّ أختَ جمانِ كجمانة البحري في اللمعان هذا هو الدرّ البهيّ وإنها وهى المصونة درّة التيجان هذا فتي الفتيان في عزماته هذا هو الورد النضير، وهذه هي وردة الأبوين في الأكنان أكنانها حيث التقي من صوب هورا سار موكبه إلى القمران على أتمّ تدانِ متحابين بحمى البشارات التقى شخصاهما الياقوت والمرجان عبد المجيد قد استطاب زواجه بشقيقة طاب اقترانهما اقترانًا محكمًا والقرآن بالسنة الزهراء بدرًا أتاك بموكب الخلّان آسان رسول! تهلّلي واستقبلي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محقّق هندي كبير (1931-2009) قرض هذه القصيدة حينما كان أستاذًا في الحديث والتفسير، في المدرسة العالية، كلكمًا، الهند.

ها! دمتما بالودّ تبتهجانِ ء ودينه الإسلام دون توان بزهورها، ملتفةً الأفنان أحرزتما صفوَ الهوى وأصبتما حلوَ المنى في السرّ والإعلان جاءتكما أنشودتي بلحونها تحكي لحونَ مثالث ومثان تنبيكما عمّا تجيش به الحشا من محضِ إخلاصٍ وصدقِ حنانِ ووُقيتما شرَّ العيون وعِشتما عيشًا هنيئًا مورقَ الأغصانِ أبشرتما، أثمرتما، أكثرتما بالحمد والشكران للرحمانِ زُهرِ الوجوه وصحبِه الغرّانِ

يا ابن البهاء! ويا كريمة والديد مستمسكينِ بهدي خير الأنبيا طابت رياضُ مناكما مفترّةً ثم الصلوة على النبي وآله ISSN No. 2321-7928

12:03

# Majalla-tul-Hind

(Arabic Quarterly Peer-Reviewed Journal)

(Vol.: 12 Issue: 03)

Editor

Dr. Aurang Zeb Azmi

Associate Editor

Dr. Heifa Shakri

Assistant Editor

**Dr. Mohd Moatasim Azmi** 

#### **Maulana Azad Ideal Educational Trust**

Bolpur, West Bengal, India