الرقم الدولي: 7928-2321

# مجلة الهسند

مجلة فصلية محكمة

المجلد: 13 العدد: 3 يوليو-سبتمبر 2024م

مدير التحرير د. أورنك زيب الأعظمي

المشارك في التحرير د. هيفاء شاكري

نائب مدير التحرير د. محمد معتصم الأعظمي

تصدر عن مولانا آزاد آئيديل إيجوكيشنال ترست بولفور، بنغال الغربية

المراسلات المتعلقة بالاشتراك في الطباعة والنشر توجه إلى:

#### عنوان البريد:

مولانا آزاد آئيديل إيجوكيشنال ترست، بولفور، بنغال الغربية رقم البريد: 731235

#### الهيئة الاستشارية

| د. سناء شعلان (الأردن)            | د. مثنى حارث الضاري (العراق) |  |
|-----------------------------------|------------------------------|--|
| السيد محمد دانش الأعظمي (البحرين) | د. صالح البلوشي (عمان)       |  |

## هيئة التحكيم

| د. حسن يشو (قطر)              | د. بشري زيدان (مصر)         |
|-------------------------------|-----------------------------|
| د. محمد فضل الله شریف (الهند) | د. عامر خليل الجراح (تركيا) |

#### هيئة التحرير

| د. هيفاء شاكري (المشارك في التحرير) | د. أورنك زيب الأعظمي (مدير التحرير)       |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|
| د. محمد شفاء الرحمن المدني (عضو)    | د. محمد معتصم الأعظمي (نائب مدير التحرير) |

#### عنوان البريد الإلكتروني:

- aurang11zeb@yahoo.co.in (1)
  - azebazmi@gmail.com (2)

موقع المجلة: www.azazmi.com

الاشتراك السنوي:

1000 روبية (للطلاب) 1500 روبية (للأساتذة والمكتبات)

## مجلة السند . . . . . . . . . . . . . . . . قواعد النشر في المجلة

#### قواعد النشر في المجلة

بالنسبة للبحوث التي ترسل للنشر في المجلة، يرجى مراعاة القواعد الآتية:

- 1. تقبل المجلة نشر البحوث باللغة العربية، إذا توافرت فيها الشروط التالية:
- أ. أن يتسم البحث بالأصالة والابتكار، والجدة العلمية والمنهجية، وسلامة الاتجاه.
  - ب. أن يلتزم بالمناهج والأدوات والوسائل العلمية والمعتبرة في مجاله.
    - ج. أن يكون البحث دقيقًا في التوثيق والتخريج.
      - د. أن يتسم بالسلامة اللغوية.
- ه. الأفضل أن يتناول البحث موضوعًا جديدًا ذا صلة بالعلوم العربية والإسلامية ومساهمة الهند في مختلف العلوم والفنون والآداب وما إليها.
- 2. ألا يزيد البحث عن خمسين صفحة، والرجاء من الباحثين استخدام (Amiri) على حجم 11.5.
  - ألا يكون البحث قد سبق نشره أو قدّم لأي جهة أخرى من أجل النشر.
    - 4. يرفق بالبحث ملخص له في حدود صفحة.
    - 5. أن يقر صاحب البحث بأن بحثه عمل أصيل له.
  - تخضع البحوث إلى تحكيم لجان علمية أكاديمية متخصصة وفق المعاير المعتبرة.
  - تحتفظ المجلة بحقها في حذف أو إعادة صياغة بعض الكلمات والعبارات التي لا تناسب
     مع أسلوبها في النشر.

تعبر المقالات المنشورة عن آراء كاتبيها واجتهاداتهم الشخصية.

# في هذا العدد

#### الصفحة

| 7   | - د. أورنك زيب الأعظمي              | الافتتاحية                        |
|-----|-------------------------------------|-----------------------------------|
|     |                                     | مقالات وبحوث:                     |
| 9   | - الشيخ أمين أحسن الإصلاحي          | تفسير تدبر القرآن (27)            |
|     | ترجمة: د. أورنك زيب الأعظمي         |                                   |
| 56  | - د. محمد أجمل الإصلاحي             | تحقيق لفظ "يُطِيْقُوْنَ" في تفسير |
|     | ترجمة: د. محمد معتصم الأعظمي        | "تدبر قرآن"                       |
| 78  | - السيد محمد سليمان أشرف البهاري    | المبين (8) والأخيرة               |
|     | ترجمة: د. ضياء القمر آدم علي التيمي |                                   |
| 95  | - الشيخ ماهر القادري                | الدر اليتيم (7)                   |
|     | ترجمة: د. عظمت الله                 |                                   |
| 105 | - د. محمد قاسمي                     | معالم تجديد وتقصيد صناعة          |
|     |                                     | الفتوى عند الفقيه عبد الله بن بيه |
| 126 | - خدیجة رقیق                        | التفكير اللساني عند العرب         |
|     |                                     | القدماء، "شرح المفصل" لابن        |
|     |                                     | يعيش أنموذجًا                     |
| 149 | - د. أورنك زيب الأعظمي              | هل الفرَس مذكّر أم مؤنث؟          |
| 159 | - د. محمد حسن محمد إمام الباشا      | مسجد بنبهور الكبير، دراسة         |
|     |                                     | تاريخية أثرية                     |

| روليو - سبتمبر 2024                                          | $\overline{\downarrow}$ | المجلد :12 — العدد: 2 |
|--------------------------------------------------------------|-------------------------|-----------------------|
| <del>2024 <i>J</i>.                                   </del> |                         | 3022                  |

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . في هذا العدد

| 197 | - عبد الغفار المدهولي                | الجامعة الملية الإسلامية (16)      |
|-----|--------------------------------------|------------------------------------|
|     | ترجمة: د. هيفاء شاكري                |                                    |
|     |                                      | أدب المراسلات:                     |
| 231 | - د. هيفاء شاكري                     | بين ميشا ومصدر الضوءثريا           |
|     |                                      | نافذة على التاريخ:                 |
| 247 | - البروفيسور أبو محفوظ الكريم معصومي | قصة الأرز في الأدب العربي          |
|     |                                      | استعراض كتاب:                      |
| 259 | - د. غياث الإسلام الصديقي            | مسقط وعمان في كتابات الرحّالة      |
|     |                                      | والمستكشفين                        |
|     |                                      | الندوات والمؤتمرات:                |
| 278 | إعداد: د. محفوظ الرحمن               | المؤتمر الدولي حول: "إسهام الهنود  |
|     |                                      | في إعداد المعاجم والمفردات العربية |
|     |                                      | وتحقيقها"                          |
|     |                                      | حوار:                              |
| 286 | یحاوره: ذ. یوسف عکراش                | حوار مع محمد الأنصاري حول: سؤال    |
|     |                                      | البينية في الممارسة التفسيرية      |
|     |                                      | قصائد ومنظومات:                    |
| 319 | - الحَسَن بن محمَّد الحَسَن الصَغاني | القصيدة النونية                    |
| 323 | - د. سعید بن عثمان الملّا            | في حضرة نبيّ                       |
|     |                                      |                                    |

| يوليو - سبتمبر 2024 | 5 | المجلد:13 ——العرو:3 — |
|---------------------|---|-----------------------|
|                     |   |                       |

.

ISSN: 2321-7928

#### الافتتاحية

أعزائي القرّاء،

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

يسرّنا كثيرًا أنْ نقدّم إليكم العدد الجديد لـ"مجلة الهند" الذي هو العدد الثالث لمجلّدها الثالث عشر. نحمد الله على ذلك حمدًا كثيرًا.

يحتوي هذا العدد على 11 بحثًا، واستعراضًا لكتاب، وتقريرًا لمؤتمر دوليّ نظمته "مجلة الهند"، وحوارًا مع محمد الأنصاري، وقصيدتين جميلتين إحداهما لشاعر هنديّ والآخر لعربيّ.

فالمقالة الأولى هي الحلقة الـ27 للترجمة العربية لتفسير "تدبّر قرآن" وتقدّم تفسيرًا للسورة النساء حتى الآية الـ35، والمقالة الثانية تفصّل تحقيق لفظ "يُطِيْقُونَ" المذكور في تفسير "تدبر قرآن" كما أنّ المقالة الثالثة هي الحلقة الثامنة والأخيرة للترجمة العربية لكتاب "المبين" للسيّد محمد سليمان أشرف البهاري، وأمّا المقالة الرابعة فهي الحلقة السابعة للترجمة العربية لكتاب "درّ يتيم" للشيخ ماهر القادري، والمقالة الخامسة للدكتور محمد قاسمي تشرح معالم تجديد وتقصيد صناعة الفتوى عند الغامسة للدكتور محمد قاسمي تشرح معالم تجديد وتقصيد صناعة الفتوى عند الفوب الفقيه عبد الله بن بيه، إذ المقالة السادسة تبيّن التفكير اللساني عند العرب القدماء وتعرض "شرح المفصل" لابن يعيش كنموذج، وأمّا المقالة السابعة فهي تناقش قضية تذكير لفظ "الفرس" أو تأبيثه والمقالة الثامنة تصف أثرية مسجد بنبهور الكبير كما أنّ المقالة التاسعة تعرض الحلقة السادسة عشر للترجمة العربية لكتاب عبد الغفار المدهولي عن تاريخ الجامعة الملية الإسلامية، وقدّمت

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

## مجلة الهند - · - · - · - · - · - · - · - · الافتتاحية

الدكتورة هيفاء في مقالتها، وهي المقالة العاشرة، دراسة عن محتويات رسائل تبادلها كلُّ من ميخائيل نعيمة وثريا حداد.

وأتبعنا هذه البحوث العلمية مقالة قيّمة للبروفيسور أبي محفوظ الكريم معصومي كافذة على التاريخ، واستعراضًا لكتاب الدكتور صالح البلوشي، وتقريرًا لمؤتمر دولي حول "إسهام الهنود في إعداد المعاجم والمفردات العربية وتحقيقها"، وحوارًا مع محمد الأنصاري حول "سؤال البينية في الممارسة التفسيرية" أجراه أخونا الفاضل د. يوسف عكراش، وينتهي هذا العدد على قصيدتين جميلتين إحداهما للشاعر الهنديّ والآخر للشاعر العربيّ.

وأخيرًا نشكر كلَّ مَنْ ساهم في هذا العدد من الباحثين والمترجمين وأعضاء هيئة التحرير، وكلَّ مَنْ كانت له جهود مضنية في إخراج هذا العدد في صورته الحالية وتقديمه إليكم.

نسأل الله تعالى أنْ يجعله في ميزان حسناتنا يوم نلقاه.

د. أورنك زيب الأعظمي

المجلد:13 العدد:3 العد

مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

ISSN: 2321-7928

تفسير تدبر القرآن (تفسير سورة النساء)

الشيخ أمين أحسن الإصلاحي أمين أحسن الأصلاحي  $^{2}$  ترجمة من الأردوية: د. أورنك زيب الأعظمي  $^{27}$ 

تفسير سورة النساء أ- عمود السورة وربطها بالسورة السابقة

بدأت هذه السورة بعد سابقتها- آل عمران- كأنها تتمتها كما يبدو من كلماتها البدائية فاقرؤوا الآية الأخيرة لآل عمران والآية الأولى للنساء يبد لكم أنّ سورة النساء بني مدخلها على ما اختتمت عليه سورة آل عمران فكأنّ خاتمة آل عمران وبداية النساء تخيلت كحلقة وصل فجاء في نهاية آل عمران: "يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَصَابِرُواْ وَصَابِرُواْ وَصَابِرُواْ وَصَابِرُواْ وَصَابِرُواْ وَصَابِرُواْ وَصَابِرُواْ وَصَابِرُواْ عَمْلُواْ وَاتَقُواْ ٱللّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ والتي دلّ فيها المسلمون لفوزهم وفلاحهم على أنْ يثبتوا أقدامهم فرادًى وجماعات ويوحدوا أنفسهم ويصبروا ضدّ عدوهم ويخافوا ربّهم، والآن اقرؤوا بداية هذه السورة (النساء): "يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّهُمْ بين ما يقتضيه الاتحاد والصبر ضدّ الأعداء من الأمور.3

فالثبات لاسيّما الثبات الجماعي لا يمكن بدون وحدة جماعية قويّة والتي لا تنشأ دفعة

المجلد:13 العدو:3 العد

.

<sup>1</sup> كاتب ومفسر هندي له مؤلفات عديدة ترجم البعض منها إلى العربية والإنجليزية

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مدير تحرير المجلة وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي، الهند

ونوع هذا الاتصال الذي نجده بين السورتين ليس بخاص بهاتين السورتيين بل نجد عدة أمثلة لطيفة جدًا في القرآن الكريم.

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . تفسير تدبر القرآن

واحدة بل تحتاج إلى أساس متين وتدابير إيجابية كما أنها تحتاج إلى صيانتها عن الفتن التي بإمكانها أنْ تشتّتها فذكر في هذه السورة كلّ ما يجب تواجده لبناء مجتمع إسلامي ومن ثمّ لإحكام حكمه (الإسلامي) وصيانته عن التفرّق والتشتّت.

فألقوا نظرة خاطفة على محتويات هذه السورة يبدُ لكم أنها تبتدئ بأنّ المجتمع الإسلامي قائم على أنّ خالق الرجل والمرأة كليهما هو الله الذي لا شريك له وهو الذي خلقهم من آدم وحوّاء فالله والرحم حقيقة مشتركة بينهم ثم حدّد حقوق أوهن أجزاء المجتمع الأيتام والنساء وأكّد على أدائها ثم جرى الحديث عن قانون قسمة الإرث ثم مؤكّداً على حقوق المسلمين الاجتماعية أمرهم باجتماعهم على طاعة الله ورسوله وأولي الأمر منهم لأنّ هذه هي الأسس التي يقوم عليها الحكم الإسلامي، ثم كشف عن حقيقة المنافقين بالتفصيل، الذين كانوا بمثابة داء عضال في جسد المجتمع الإسلامي وكانوا يعملون فيما بينهم كدلائل أعدائهم اليهود والنصارى، تفكّروا في ضوء هذا الحديث فستجدون أنّه أقيمت عليه أسس التضامن الذي قد اختتمت عليه السورة السابقة.

#### ب- تحليل محتويات السورة

هذه إشارة خاطفة إلى عمود السورة وارتباطها بسابقتها، والآن نقوم بتحليل محتويات السورة لكي نلقى نظرة خاطفة على محتويات السورة كلها.

(1-6) الأمر بالخوف من الله تعالى الذي خلق الناس كلّهم من نفس واحدة فالرجال والنساء كلهم وُلد آدم وحوّاء فالله والرحم حقيقة مشتركة بينهم، الأمر الذي يقتضي بديهيًا أن يخافوه جميعًا ويكرموا الرحم جميعًا، وعلى هذين الأساسين يقوم المجتمع الإسلامي.

ثم التأكيد على أداء حقوق الأيتام والنهي عن الطرق التي يمكن استخدامها من قبل الأولياء الأشدّاء لاستبدال أموالهم الزائفة بأموالهم الجيّدة أو لأكلها بضمّها إلى أموالهم وكذا الإجازة للنكاح من أمّهات الأيتام نظرًا للاحتفاظ على حقوقهم ثم

تحديدها في أربع وكذا الإجازة لتعدُّد الأزواج بشرط أن يعدلوا ويؤدُّوا صداقهنَّ.

إرشاد الأولياء إلى عدم تفويض أموال اليتامى وإرثهم ما لم يدركوا أنهم يبلغوا أشدّهم بشرط أنْ تلبّى حاجاتهم ويقوموا بمواساتهم خيرًا فإذا أدركوا أنهم بلغوا أشدّهم فيفوضوا أموالهم إليهم، وإذا كان الوليّ فقيرًا خلال مدّة التولية فيسمح أنْ يأخذ من أموال اليتامى ما يسدّ رمقه ولكن لا يشرع له أنْ يأكل إرث اليتيم قبل أنْ يبترجعه بعد بلوغه.

(7-14) تفصيل قوانين قسمة الإرث لكي تتحدّد حقوق كلّ من القوي والضعيف وتُسُدَّ أبواب الظلم والجور، والنزاع والخصام.

(18-15) أمر بدائي لتطهير المجتمع من الفواحش، ومن ثمّ تبيين مَنْ تقبل توبته ومَن لا تقبل توبته.

(21-19) بيان أنّ المرأة ليست مما يورث فيرث الولد زوجة والده، وأن لا تزعج النساء لاسترداد ما أعطوهنّ من الأموال، وإن أراد أحد منهم أن يطلّق امرأة ويتزوّج أخرى فلا تتهم الأولى لمجرد نهب أموالها.

(25-22) منع الأولاد عن نكاح ما نكح الآباء، وتعداد النساء اللاتي لا يجوز النكاح منهن، ثم ذكر شروط النكاح ليطهر المجتمع من الفواحش وأنواع الظلم، وإجازة مَنْ لا يستطيع أن ينكح الحرّة أن يتزوّجوا من الإماء على شروط، وبيان عذابهن إذا صدرت عنهن فاحشة في حالة نكاحهنّ.

(28-26) تنبيه المسلمين على أنّ الله تعالى يريد هدايتكم بواسطة هذه الأحكام والإرشادات إلى شارع الإيمان والعمل الصالح والتوبة والإصلاح الذي رضيه لعباده الصالحين منذ أنْ نزل آدم على الأرض، وكذا أودع هذه الأحكام تيسيرًا لا بدّ منه نظرًا لضعف الناس الفطري فحذار أنْ تقعوا في تحريض محبّي الشهوات النفسية الذين

المجلد: 13 العددة: 3 العدد

ينفقون أقصى جهودهم لأن يضلُّوكم عن هذا الشارع فيسقطوكم في وديان الشهوات.

(29-31) منع المسلمين عن أكل أموالهم بالسحط وإهراق دمائهم، وإذ أنّ الله رحيم فيحبّ أن يكون عباده رحماء بينهم فمن يزرع الظلم والعدوان في المجتمع سيُلقَون في جهنّم، وأمّا من اجتنب كبائر الإثم والفواحش فسيغفر الله صغار ذنوبهم.

(32-32) الأمر باتباع الحدود والقيود التي قرّرتها الشريعة للرجال والنساء فلكل أجر إذا اتّبع حدوده ذكرًا كان أو أنثى. فلا يسابق الأوّل الآخرَ ولا يباريه فلقد بيّن الله الحقوق كما بيّن الواجبات وهو مراقب على كلّ منها.

(35-34) في الأسرة كما في المجتمع تعقد القوّامية بالرجال فإنهم جديرون بها لميزاتهم الخُلَقية ومسؤولياتهم النفقية فتكرمهم الصالحات من النساء، ومن خاف منهن النشوز فينصحها زوجها وإذا شعروا بالحاجة إلى الضرب فليضربها غير مبرّح، وإذا عجز عن الإصلاح بعد هذين الطريقين فيحكم رجلان من الفريقين يحاولان إصلاح ما فسد.

(36-40) التأكيد على معرفة وأداء حقوق كلّ من الله والوالدين والأقرباء واليتامى والمساكين والجيران (من ذوي قرباه أو ممن لا قربى له، دائمين كانوا أم موقّتين) والمسافرين والأرقّة. ولا يرضى الله من عباده إلّا مَنْ هو متواضع ولطيف فلا يرضى مَنْ هو متكبّر وفاخر وبخيل وآمر بالبخل وغير منفق في أداء الحقوق أو مراء في إنفاقه فمن يؤدّي الحقوق أو ينفق في سبيل الله لا يلقى الخسران فلهم أجر عظيم عند الله.

(42-41) التأسف على مَنْ لم يخف الآخرة فأصرّ على عصيان الله ورسوله فلم يكونوا يسلكون طريق الإيمان والعمل الصالح ولا كانوا يسمحون الآخرين أن يختاروه.

(43-43) بيان بعض صفات وشروط أكبر حقوق الله الصلاة والإشارة إلى بعض مفسدات،

(47-46) الإشارة إلى بعض أشرار اليهود التي كانوا يمارسونها لتصغير الإسلام

المجلد:13 — العدو:3 — يوليو - سبتمبر 2024

ورسوله في أعين الناس، ودعوتهم إلى التوبة فالإصلاح قبل بروز عواقبها.

(48-57) ترديد الدعاوي الكاذبة ببراءتهم وفضلهم التي كان اليهود يأفكونها لتصغير المسلمين حتى كانوا يفضّلون المشركين عليهم بأنّ هذه كلها تصدر عن حسدهم، ولكن الله على الرغم من حسدهم حكم للرسول وأمّته أنه ينزل عليهم الكتاب والحكمة وحكًا عظيمًا ولا يستطيع هؤلاء اليهود الحاسدون أنْ يضرّوهم، كأنّ هذا الحكم نتيجة فطرية للمجتمع الإسلامي.

(58-58) نصح المسلمين بأنّ الشريعة الإلهية تنزع اليهود الأمانة فتحمّلها إيّاكم فلا تخونوا هذه الأمانة كما فعلت اليهود بل أوفوا بأدائها وتقسطوا فيها، وتطيعوا الله ورسوله وأولي الأمر منكم فلا يمكن أداؤها بدونها وإن اختلفتم في أمر ما فلإيمانكم ردّوه إلى الله ورسوله لكي يفصل عنه حقًّا ولا تدعوه يشتّت شملكم.

(60-70) لوم المنافقين على أنهم يعقدون الوصل بأعداء الإسلام والمسلمين دون اجتماعهم على طاعة الله ورسوله، ويظنّون أنها سياسة حكيمة والحال أنّ إيمانهم لا يعبأ به ما لم يسلموا أنفسهم إلى الرسول ويطيعوه في كل أمرٍ منهم.

(76-71) تأكيد المسلمين على الجهاد لدفاعهم عن أنفسهم وتحرير ضعفاء المسلمين في دار الكفر، وكذا لوم المنافقين الذين كانوا يتخلفون عن الجهاد ويوهنون عزم المسلمين. فكانوا يتمنون أنْ ينالوا من المغانم ويجهرون بحقّهم لها ولكن لم يكونوا أن يخوضوا المعارك.

(77-80) لوم النافقين على ثنويتهم أنهم كانوا يدّعون بالجهاد ما لم يؤمر به ليخفوا نفاقهم بها ولكنه لما أمروا بالجهاد فيخافون من أعداء الإسلام كما يخاف من الله تعالى بل أشد منه إذ لا فرار من الموت. ومن سوء فهمهم أنهم ينسبون كل فلاح إلى الله ولكنهم إذا واجهوا بلاء وفشلًا يعزونه إلى الرسول والحال أنّ الخير والشرّ كليهما من الله سوى أنّ الشرّ الذي يصيبهم مما كسبت أيديهم، وفي النهاية سلّى النبي بأنّ من يطيعك هو المطيع لله وأمّا من يعصيك ففوّض أمره إلى الله ولا تسأل عنه.

المجلد: 13 كوليو - سبتمبر 2024

(85-81) المزيد من التفصيل لمعاملة المنافقين بأنهم حينما يكونون مع الرسول يخضعون له ولكنهم حينما يبعدون عنه فيبحثون عن عيوب كل شيء إذ كل ما ينطق به الرسول من الله ويدلّ توافق القرآن كله أنه لا يوجد فيه شيء من غيره تعالى.

ثم الإشارة إلى أنهم يذيعون بما يبلغهم من شيء للأمن أو الخوف ليخلقوا الذعر والخوف، والطريقة الصحيحة له أنْ يعرضوه على الله وأولي الأمر منهم ليفكّروا فيه فيتخذوا خطوة مناسبة، ولكنهم يرتكبون هذا ليقلّلوا من عزم المسلمين وليعلموا أنّ كلمة يقولها أحد في خلاف الحق يعذّب بها.

(87-86) وعلى الطريقة المذكورة أعلاه من المنافقين أمِر المسلمون بألّا يجعلوهم لا مساس في المجتمع بل أنْ يعاملوهم كما يعاملون المسلمين أي لا يقطعوا وصلهم منهم.

(88-91) المنافقون الذين لم يتركوا دار الكفر ويدعمون الكفّار تمامًا لا ينبغي لمسلمي دار الإسلام أنْ يعقدوا معهم الأصر حتى يتركوا دار الكفر ويهاجروا إلى دار الإسلام، وإنْ لم يهاجروا فالحرب تشنّ ضدهم كما تشنّ ضدّ الأعداء. ولا يستثنى منهم سوى مَنْ ينتمي إلى قوم عقد معهم المسلمون اتفاقية أم يشهر أنهم لا يقدرون لضعفهم على أنْ يحاربوا المسلمين مع قومهم ولا على أنْ يحاربوا قومهم مع المسلمين، ولكن إذا عُلمَ أنهم يحاربون المسلمين إذا وضع عليهم ضغط من قومهم أو من الكفّار فهم بمثابة الأعداء وتحلّ الحرب ضدّهم.

(94-92) أحكام عن إكرام أنفس وأموال المسلمين المقيمين في دار الحرب.

(95-100) تأكيد المسلمين المقيمين في دار الحرب أن يهاجروا ويجاهدوا لكي يغادروا بيئة الكفر ويقدموا إلى بيئة الإسلام ويحافظوا على إيمانهم ويدعموا الإسلام وأتباعه.

(104-101) الأمر بالاستعداد الكامل للجهاد ثم ذكر طريقة الصلاة في حالة الخوف.

(126-105) تنبيه المسلمين الذين يداهنون مع المنافقين المكشوف نفاقهم حتى ربما

المجلد:13 العدو:3 العد

.

يقومون للدفاع عنهم فقال إنّ إسرار المنافقين وإسراعهم ضد الرسول ومحاولة اختيار طريق غير طريق الإسلام ليس بجريمة عادية، إنه شرك بديهيًا ولا يغفر الله الشرك أبدًا. ولا تعمل الأماني الكاذبة عملها عند الله بل يفيد هناك الإيمان والعمل الصالح.

(130-127) الأجوبة عن أسئلة ثارت بعدما ذكر في بداية السورة من الأحكام عن اليتامى وأمهاتهم وعن النساء.

(147-131) تأكيد المسلمين الشديد على أنْ يعملوا على ما يؤمرون به ولا يعترضوا على ما يؤمرون به ولا يعترضوا على أنّ عليه ولا يفرّوا منه ويبدوا عن كراهتهم حبّ المنافقين الكفر كما نبّهوا على أنّ المنافقين والكفّار مثوى كليهما النار.

(148-148) نصح المسلمين بأنّ المنافقين ولو يستحقّون كلّ لؤم عليهم ولكن لا يجمل بهم أنْ يلوموهم ويسبّوهم بدون حق.

(150-150) تنبيه أهل الكتاب لاسيّما اليهود الذين كانوا يدعمون جبهة المعارضين بأنواع من الكيد والاعتراض في هذه المرحلة ثم الردّ على اعتراضاتهم.

(175-163) توضيح أهمّية الدعوة القرآنية وتوجيه الدعوة إلى أهل الكتاب لاسيّما النصارى ونصحهم بأن يكرموا النور الذي أنزله الله ولا يضلّوا في الظلام.

(176) آية مبيّنة نزلت لتبيّن ما ذكر في البداية من الأحكام.

تفكّروا ما أسلفناه من التحليل يبد لكم أنّ القرآن بيّن أحكام المجتمع حتى الآية الأربعين التي أشير فيها ضمنًا إلى ردّ فعل أثاره المعارضون على تلك الأحكام ولكنّ الكلام التفت تدريجًا من الآية الأربعين إلى توضيح أسس الحكم الإسلامي ومخالفي الإسلام، وانتقد مفصّلًا المعاملة التي سلكها أهل الكتاب والمنافقون ليدحضوه، وتعرّض الحديث للمنافقين خاصة، والسبب في ذلك كما ذكرنا في فاتحة السورة وجوب قطع دابر هذا الخطر المختفى نظرًا لإحكام المجتمع والحكم.

المجلد:13 العدد:3 عرف عرف: 3 المجلد:13 العدد:3 العدد:3

## مجلة الهند مسير تدبر القرآن مجانة الفيان الفرآن الفرآن الفرآن

ولنعلم أنّ القرآن ليس مجموعة للأحكام الفقهية بل هو صحيفة للدعوة فيجب عليه التعرض لردّ الفعل الذي واجهه أثناء تعليم هذه الأحكام فالقرآن كما يبيّن تلك الأحكام يناقش الظروف التي أثارها المنافقون مباشرة أو بطريقة غير مباشرة، ونقاشها واجب نظرًا لوجهة نظر التعليم والدعوة، ولكن الذي لا يعثر على خصوصية القرآن هذه يتحيّر من تفصيل المنافقين والمعاندين جنبًا بجنب هذه الأحكام الفقهية.

# سُورَةُ النِّسَاءِ

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

مدنية -----آياتها: 176

يَّاَأَيُهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيبَا ٢٠ وَقَيْلًا ١٠ وَقِيبَا ١٠ وَقِيبَا ١٠ وَقِيبَا ١٠ وَقِيبَا ١٠ وَقَيْلًا ١٠ وَقِيبَا ١٠ وَقَيْلًا ١٠ وَقِيبَا ١٠ وَقَيْلًا ١٠ وَقَيْلًا ١٠ وَقَيْلًا ١٠ وَقِيبَا ١٠ وَقِيبَا ١٠ وَقَيْلُهُ مِنْ قَلْمُ فَا قَلْمُ وَقَلْمُ وَقُولُونَ فِي وَقُلْمُ وَقُلْمُ وَقَلْمُ وَقُلْمُ وَقُولُهُ وَقُلْمُ وَقُولُونَ فَا فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقُلْمُ وَقُلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقُلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَا لِمِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ الْمُوالْمُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُ

## 1- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

خَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا يعني خلق زوجها من جنسها، ولو أنّ المفسّرين بيّنوا له معاني أخرى ولكن الأساس الذي بنوها عليه واهن للغاية، وأما المعنى الذي اخترناه يؤيده القرآن نفسه فقد جاء في سورة النحل (الآية: 72): "وَاللّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمُ أَزْوَاجَا". فالبديهي أنّ معناه أنّ الله قد خلق لكم أزواجكم من جنسكم ولا يمكن معناه أنّ هذه الأزواج خُلِقَتْ من داخل كل امرئ.

والتساؤل يعني سؤال بعضهم البعض ومنه تدرّج لمعنى استعانة بعضهم البعض فجاء في سورة المؤمنون: "فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلَآ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِذِ وَلَا يَتَسَآءَلُونَ ۞".

والمراد من الأرحام أواصر الرحم، وبعطفها على "الله" أشار إلى أهميتها التي يعطيها

المجلد:13 المعدد:3 ال

الدين القيم، فثبت من هذا أنّ الشيء الذي يجدر بالتقوى والإكرام بعد "الله" هي الأرحام وحقوقها فالله خالق الناس كلّهم كما أنّ الرحم واسطة وجودهم والسبب له فيجب على الناس كلهم حقوق الله والأرحام، وعلى هذا الأساس أعطى الله الأرحام هذه الدرجة فمن يوصلها يتصل بالله ومن يقطعها ينقطع عن الله، ونثبت هذه الحقيقة بحديث قدسي كما تظهر من القرآن ذاته.

فالآية التي نحن بصدد الحديث عنها مدخل جامع لكافة الأحكام والنصائح التي أنزلها الله تعالى لتنظيم المجتمع البشري والتي يأتي ذكرها فيما بعد. فالأشياء التي تم توضيحها كحقائق أساسية لندركها جيدًا.

أولها: التقوى التي أمر بها في هذه الآية لها موقع خاص فالمراد منها أنّ الخلق لم يبرز إلى حيّز الوجود بنفسه بل هو مما أوجده الله تعالى الذي خالقهم جميعًا كما أنه ربّهم جميعًا. فلا يسوغ لأحد أن يعدّه قطيعًا لا راعي له فيعيث فيه ويمارس الظلم معه بل يجب على كلّ منهم أنْ يتخذ سبيل العدل والرحمة في معاملاته معه وإلا فليعلم أنّ الله قهّار وذو انتقام. فمن يجر في شأن خلقه لا ينج من غضبه وقهره فإنه يراقب كلّ شيء.

وثانيها: أنّ البشر كلّهم وُلد آدم وحده فخلقهم الله من آدم وحوّاء فالكل سواء كونهم ولدًا لآدم فلا فرق من هنا بين عربي وأعجمي، أحمر وأسود، إفريقي وآسوي. فالكلّ خلق الله وولد آدم. فأواصر الله والرحم مشتركة بين الكلّ، وهي تقتضي فطريًّا أن يعيشوا عابدين لإله واحد وكأفراد لأسرة واحدة ينصف بعضهم مع البعض ويحبّ بعضهم البعض.

وثالثها: كما أنّ آدم والد البشر كلهم كذلك حوّاء والدتهم جميعًا. فقد خلق الله حوّاء من جنس آدم فالمرأة ليست مخلوقًا وضيعة ولا حقيرة ولا مفطورة على الخطأ بل هي مشاركة في شرف البشرية سواء بسواء فلا تحرم حقوقها باعتبارها خلقًا حقيرًا ولا تظلم شيئًا باعتبارها ضعيفة.

المجلد:13 العدد:3 العد

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

ورابعها: أنّ ذكر الله والرحم حافز على التعاون والرحمة أزليًا فكلّ مَنْ يعاني صعوبة أو خطرًا يناشد بالله والرحم وبما أنّ هذه المناشدة فطرية فتثبت مؤثرة في أغلب الأحيان. ولكن طالبي الحقوق باسم الله والرحم ربما ينسون أداء حقوقها فالمرء يطلب جدّيًا باسم الله والرحم لا يعطي كذلك باسمهما فهو يرتكب الخداع مع الله وعدم الوفاء بالرحم، ولا يرتكب هذه الجريمة إلا مَنْ يخلو قلبه من التقوى. فإنّ العارفين بحقوق بالله يحتملون مسؤوليات هذه الحقوق كما يستفيدون بهذه الأسماء، والواقع أنّ هذا هو العدل بين طلب الحق وعرفانه، الذي هو جمال حقيقي للمجتمع الإسلامي الحقيقي، ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى: "وَاتَقُواْ اللّهَ الّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ الله ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى: "وَاتَقُواْ اللّهَ الّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْرَحَامَ الله ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى: "وَاتَقُواْ اللّهَ الّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ الله ويناه ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى: "وَاتَقُواْ اللّهَ الّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ الله ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى: "وَاتَقُواْ اللّه اللّه ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى: "وَاتَقُواْ اللّه ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى: "وَاتَقُواْ اللّه اللّه ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى: "وَاتَقُواْ اللّه الله ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى: "وَاتَقُواْ اللّه الله ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى الله ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى الله ويشير إلى هذا الواقع قوله تعالى الله ويضور المناء القول المؤلّة المؤلّة ويقوله تعالى المؤلّة ويؤله المؤلّة ويقوله تعالى المؤلّة ويقوله المؤلّة ويقوله تعالى المؤلّة ويؤله المؤلّة ويؤلّه المؤلّة ويؤلّه ويقي المؤلّة ويؤلّه ويؤلّق ويؤلّه ويؤلّق ويؤلّه ويؤلّه

#### 2. تفسير الآيات (2-10)

وفي الآيات القادمة أوّلًا خوطب أولياء اليتامى وأخبروا بمسؤولياتهم على أسس التقوى والعدل والرحم والرحمة التي سلف ذكرها وهُدوا إلى الأشكال الممكنة لأداء هذا الواجب الصعب متحلّين بالعدل والإنصاف مثلًا إذا أحسّ أحد الأولياء أنه لا يمكن له رعاية أموال اليتامى وحقوقهم التي يرعاها إلا إذا أشرك به أمّهم في حمل هذه المسؤولية فله أن يستفيد من رخصة تعدّد الأزواج لهذا الهدف السامي بشرط أنْ يعدل، ويتقيّد بالأربع ويفي بالصداق فلا يتعدّر بأنه تزوّجها لصالح أولادها فلا يعدل ولا يؤدّى الصداق.

ثم أشار إلى المدّة التي يرجع فيها أموال اليتامى إليهم وما هي الطريقة التي يختارها الراعي الفقير والراعي الغنيّ للاستفادة من أموال اليتامى.

ثم أرشد إلى أنه إذا تعيّنت حقوق الورثة في الشريعة ولكنه إذا باغت الأقرباء واليتامى والمساكين حين قسمة الإرث فلو أنّهم لا يستحقّون شرعًا ولكنهم يعطون منه خُلقًا ويتم مواساتهم.

وقال في النهاية أنّ من يأكل أموال اليتامى ظلمًا فلا يملؤون بطونهم إلا نارًا وسيُلقَون

المجلد:13 العرو:3 العر

مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . تفسير تدبر القرآن

في نار جهنّم سعيرًا.

اتلو ما يلي من الآيات في ضوء هذا المدخل:

#### 3- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

وَءَاتُواْ ٱلْيَتَنِيَىٰ أَمْوَالَهُمُّ وَلَا تَتَبَدَّلُواْ ٱلْحَبِيثَ بِٱلطَّيِّبِ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَالَهُمْ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمُّ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمُّ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمْ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمْ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمْ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمْ إِلَىٰ اللَّهِ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمْ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمْ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمْ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمْ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمْ أَلَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِيَالِ اللَّهُ اللّ

في هذه الآية خوطب أولياء اليتامى، ويدلّ عطفها على السابقة على أنّما يؤمر به أو

المجلد:13 العدو:3 العد

ينهى عنه من الأشياء يقوم على تلك الحقائق الأصلية التي سلف ذكرها.

الخبيث والطيّب كما يأتي لما خبث من الأشياء شرعًا وخُلُقًا كذلك يستخدم لما عرفه العرب من المفيد والضارّ كما جاء في سورة البقرة (الآية 267).

ومجيء "إلى" مع "الأكل" يدلُّ على أنه حذف فعل "الضمَّ" أو ما يرادفه.

فأولياء اليتامى الذين تخلو قلوبهم من خشية الله إمّا يلتهمون حقوق اليتامى كلها وإنْ لم يقدروا على التهامها فيضمّونها إلى أموالهم رياء تنظيمها ليسيؤوا إليها وهكذا فيجدون فرصًا سائغة ليخلطوا بها أيديهم، فأرشدهم إلى أنْ يعطوا أموال اليتامى إيّاهم ولا تحاولوا هظمها ثم نهاهم بصراحة عن الحيل التي تمارس لهذا العمل السيء بألّا يبدلوا سيّء أموالهم بجيّد أموال اليتامى ولا يضمّوا أموالهم إلى أموالهم فيسيؤوا إليها.

وإذا أراد وليّ أنْ يضمّ أموال اليتامى إلى أمواله لسهولة التنظيم فلو أنّه مسموح به شرعًا كما مضى في سورة البقرة (الآية 220) ولكن بشرط أنْ أراد به إصلاحها ولم يرد به إفسادها، وإذا خيف ذلك فتكون الحكومة الإسلامية مسؤولة عن حفظ أموال اليتامى.

وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُقْسِطُواْ فِي ٱلْيَتَنَمَىٰ فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ قَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُواْ فَوَحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَننُكُمُّ ذَلِكَ أَدْنَىَ أَلَّا تَعُولُواْ ۞

لفظ "اليتامى" يأتي لمن لم يبلغ أشدّه ممن فاتهم والده سواء كانوا ذكرانًا أم إناثًا. فلا تعرف العربية مجيئه للإناث اللاتي لم يبلغن أشدّهن ولا توجد في القرآن والحديث الشريف. جاء هذا اللفظ جمعًا في حوالي 15 موضعًا من القرآن الكريم ولكنه لم يأت في مكان ما لمن لم يبلغ أشدّه من البنات.

أُوّل قول "مَا طَابَ لَكُم" بـ"مَا حلَّ لَكُم" (أي: النساء اللاتي حللن لكم). هذا التأويل يوافق مستعمل اللفظ ولو أنه كذلك يعني لغةً واستعمالًا "ما رَضِيَ لكم" وتشير إلى هذا المعنى الآية القادمة "طِبْنَ لَكُمْ" وكذا يمكن أن يعنى به أنّ اللاتي

عره:3 عره:3

## مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

يطيب بهن حياتكم. وفي هذه الآية يمكن أنْ توجد تلك المعاني كلها ولكنني فضّلت المعنى الأوّل لأنه أنسب بالموقع.

ولو أنّ لفظ "النساء" عامّ ولكن القرينة تدلّ على أنه لم يرد به النساء العامة بل أريد به أمّهات اليتامى. وإرادة الخاص بالعام أصل معروف بالعربية إذا دلّت عليه القرينة، ونجد في القرآن أمثلة عديدة لذلك. وبما أنّ القرينة بادية من تطوّر المضمون فأعرضنا عن سرد الدلائل عليها.

فالآية تعني إذا خفتم يا أولياء اليتامى نظرًا للحيطة أنّ رعاية أموال اليتامى وحقوقهم تصعب عليكم ولا تسهل عليكم وحدكم فإذا شارككم فيها أمهات اليتامى فستؤدون هذا الواجب بإحسان فإنهن ألطف بهم من غيرهن وإنهن أرعى بأدائها من غيرهن فانكحوا ما حلّ لكم بشرط أنْ لا يتجاوز عددهن الأربع وأنْ تعدلوا بينهن، وإنْ خفتم ألّا تعدلوا فاكتفوا بواحدة ثم قال إنها أحسن لكم نظرًا لثباتكم على الحق والإنصاف.

فظهر من هذا أنّ العدل بين الأزواج شرط ثابت لم تسمح الشريعة بالإهمال فيه ولو كان الأمر متعلقًا برعاية حقوق اليتامي.

ويمكن أنْ تنشأ في ذهن بعضكم شبهة: إذا كان تأويل الآية كما ذكرت فلم يسمح بتعدد الأزواج في الإسلام بل هو مقيد بمصالح اليتامى، فردًّا على هذه الشبهة نقول: هنا ليس الأمر بأنّ تعدد الأزواج سمح بشرط مصالح اليتامى وإلّا فيكون منهيًّا عنه بل نظرًا لمصالح اليتامى سُمحَ بانتهاز فرصة تعدد الأزواج المعروف عند العرب مع أنه تم تحديده في الأربع، وإذا أريد به تقييد تعدّد الأزواج بمصالح اليتامى لاختلف الأسلوب والأداء فلا يظهر من هذا الأسلوب إلا أنّه قد حُدِّد تعدد الأزواج المعروف ثم أشير به إلى الاستفادة منه لمصلحة اجتماعية، ولكن المصلحة الاجتماعية ليست هذه وحدها بل يمكن أنْ تزداد ونتعدّد إذن فلا داعي للنهي عنه لل المصالح (الاجتماعية).

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

ويمكن أنْ تنشأ هنا شبهة أخرى في ذهن بعضكم أنني رددت على قول مَنْ يرى أنّ المراد باليتامى ليس سوى البنات على أساس أنّ هذا اللفظ لا يعرف للبنات فقط مع أنني أردتُ بالنساء أمّات اليتامى والحال أنّ هذا اللفظ أيضًا غير معروف لهذا المعنى. فردًا على هذه الشبهة نقول: إنني لم أردّ على هذا القول على أساس أنّ المعجم والاستعمال لا يؤيدانه بل هناك سبب آخر أنّه إذا أردنا هذا المعنى لجرنا عن التأويل الصحيح فإذا خاف أحدُ أنه إذا نكح بنتًا يتيمة فيمكن أنْ يهمل في أداء حقوقها لأنّها تفقد والدها أو أخاها فليُرشَدْ إلى أنْ يتوقّف عن نكاحها حتى تبلغ أشدّها فتدرك حقوقها وواجباتها أو ليُرشَدْ إلى أنْ ينكح هذا الرجل امرأة غيرها فلم يكن هناك داع للسماح بتعدّد الأزواج مع هذا وبيان قيودها وشروطها فلو قلنا إنّ بنتًا يتيمة تبقى عاجزة وبائسة بعد أنْ بلغت أشدّها إذا فقد والدها أو أخاها فيُرشَدْ وليّها في منه غيرُها من النساء ولو أنهن لم يواجهن عجز اليتم.

على كل حال فلم نترك هذا القول لسبب بل لأسباب عدّة، فتخصيصنا لفظ النساء هنا يقوم على قرائن سلف ذكر بعضها بينما البعض منها يأتي فيما بعد.

والمراد من مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمُ هِي الإماء وبما أنّ العدل لم يشرط فيهن فسُمِحَ بهن. وكتبنا عن هذه القضية في سورة البقرة وسنقوم بتفصيل آخر في موقع مناسب له.

# وَءَاتُواْ ٱلنِّسَآءَ صَدُقَتِهِنَّ نِحُلَةً فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيَّ عَا مَّرِيًّا ٢

والمراد من النساء في هذه الآية هو أمّهات اليتامى. والنحل يعني إعطاء شيء لأحد، وإذا استعمل هذا اللفظ بالنسبة للنساء فيعني أداء الصداق. وجاء لفظ النحلة هنا لتأكيد الفعل أي أعطوهن الصدُقات كما ينبغي. أكّد على هذا لأنه إذا نُكِحْنَ لمصالح أولادهن فيمكن أنْ يخطر ببال أحد أنْ يرفع شرط تحديد الصداق فقال: لا، الصداق مشروط شرط العدل في نكاحهن، وينبغي أنْ يدفع هذا الصداق كما يرام فلا يعطى لمجرد البراءة عنه.

المجلد:13 المعددة:3 كوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

و"عن" في "فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنْهُ" تشير إلى البراءة عنه أي إذا تركن جزءًا من صداقهن برضاهنّ فلا حرج وتمتّعوا به.

وَلَا تُؤْتُواْ ٱلسُّفَهَآءَ أَمُوَالَكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ قِيَامَا وَٱرْزُقُوهُمْ فِيهَا وَٱكْسُوهُمْ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلًا مَّعْرُوفَا ۞

والمراد بالسفهاء أولئك اليتامى الذين يجري الحديث عنهم، والمعنى أنما أمرتم به من أن تؤتوا اليتامى أموالهم فلا يعني أنْ تؤتوهم ولو كانوا أغبياء مغفّلين فقد جعل الله الأموال ذريعة لقيام الناس وبقائهم فيشمل هذه الحقيقة فلاح العائلة والمجتمع مع شمولها حقّ الفرد ففي ضياعها ليس فقط خسران فرد بل فيه خسران عائلة وبل خسران مجتمع كله، وهذا يقتضي ألّا تتخذ خطوة تسبّب في ضياع المال فإذا كان اليتيم غافلًا وغير عاقل فيجب على وليّه أنْ يرعى ماله بنفسه وأنْ يطعمه ويحييه ويعزّيه لكي يطمئنّ أنْ هذه الرعاية لصلاحه فإذا صلح لتحمّل المسؤولية فسيعطاه.

وفي "فيها" الوارد في "وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا" إشارة ألّا يبخل الوليّ في أداء حاجيّات اليتيم ولا يسلك طريق الوليّ البخيل اللئيم فإذا قيل بالعربية "وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا" فهذا يعني: أطعموهم متوسّعين في رزقهم وإذا قيل "وَارْزُقُوهُمْ مِنْهَا" كما سيأتي في الآية الثامنة فهذا يعنى: تعطوهم شيئًا منها.

وَٱبْتَلُواْ ٱلْيَتَنَىٰ حَتَىٰ إِذَا بَلَغُواْ ٱلدِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسْتُم مِّنْهُمْ رُشْدَا فَٱدْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمُولَهُمُّ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافَا وَبِدَارًا أَن يَكْبَرُواْ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفْ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَسْتَعْفِفْ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَالُهُمْ فَأَشْهِدُواْ عَلَيْهِمْ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ حَسِيبًا ۞ فَلْيَأْكُلُ بِٱلْمَعُرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَلَهُمْ فَأَشْهِدُواْ عَلَيْهِمْ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ حَسِيبًا ۞

هذه هي الطريقة التي يجب اتخاذها من قبل الأولياء في إرجاع أموال اليتامى إليهم فقال: لا تزالوا تبلون اليتامى أي حمّلوهم مسؤولية تافهة ثم امتحنوهم فيها وتعرفوا بها هل وُجِدَ فيهم إدراك وشعور بالمسؤولية أم لا، وليبلوا حتى يبلغوا أشدّهم أي سنّ

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

النكاح فإذا بلغوا أشدهم وشعر الأولياء بأنّ فيهم شعورًا بالمسؤولية فترجع أموالهم إليهم، والآية تصرح أنّ بلوغ السنّ لا يلزم بلوغ العقل فعسى أنْ يكون البعض بلغ أشده ولكنه لم ينضج عقله فلا يتعجّل الأولياء في أمر مثل هؤلاء الغافلين كما لا يجعلوا هذا النقص ذريعة لاستيلاء أموالهم بل ليفعلوا ما يفعلون نظرًا لصلاحهم وصلاح المجتمع، وإذا كان الوليّ غنيًّا فيجنب أنْ يأخذ شيئًا من مال اليتيم وإذا كان فقيرًا فليستفد منه حسب المعروف، والمراد بالمعروف هي الاستفادة التي يقرّها المجتمع نظرًا لنوع المسؤوليات وقدر العقار والظروف المحلية حسب مستوى معاش الوليّ فلا ينبغي أنْ يقول رجل له حجّى إنّ الوليّ تعجّل بالإسراف في إرث اليتيم مخافة أنْ يبلغ (اليتيم) أشدّه فيسترجعه.

وفي النهاية نُصِحَ أنه إذا أراد تحويل مال اليتيم إليه فليشهد عليه رجالًا عدلًا وثقة لكيلا يبقى مكان لسوء الظن والنزاع، وليعلم أنّ ما يقوم به سيُحاسَبُ عند الربّ تعالى. فإذا خانه شيئًا فيمكن ألّا يقع عليه نظر أيّ شاهد ولكن نظر الله لا يخسأ عن شيء.

لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ أَوْلُواْ ٱلْقُرْبَى وَٱلْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْلُواْ آلْهُمْ قَوْلًا مَّعْرُوفًا ۞ وَلْيَخْسَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ وَٱلْيَتَنَى وَٱلْمَسْكِينُ فَٱرْزُقُوهُم مِّنْهُ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلًا مَّعْرُوفًا ۞ وَلْيَخْسَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِيَّةً ضِعَفًا خَافُواْ عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُواْ ٱللّهَ وَلْيَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ۞

وبعد الاحتفاظ على حقوق اليتامى يأتي المدخل إلى قانون الإرث الذي حدّدت فيه حقوق الرجال والنساء كليهما مما تركه آباؤهما والأقرباء لكيلا تبقى فرصة للقوي من العصبات والورثة أن يغلبوا كل ما تركه آباؤهم فقد كان في الجاهلية وبل في العالم كله أنّ الورثة الضعفاء ودع عن اليتامى والنساء كانوا عيالًا على الورثة الأقوياء فقد أشار

المجلد:<sub>31</sub> — العدد: 3 عرد: 3 عرد: 3 عرد: 13 عرد: 13

القرآن إلى هذه الحالة في موضع آخر فقال: "وَتَأْكُلُونَ ٱلتُّرَاثَ أَكُلَا لَمَّا قَ" [سورة الفجر] وللقضاء على هذه الحالة السيئة حدّد القرآن نصيب كل الورثة ذكرًا كان أو أنثى. وإذا بلغ المرء إلى هذه الآية تاليًا الآيات السابقة فيشعر كأنّ من بركات حقوق اليتامى تفتّحت حقوق الآخرين من الورثة أي الذين حُرِمُوْا الحقوق قد حصلوا عليها بل وقد تسبّبوا لحصول الآخرين غيرهم على حقوقهم ولاسيّما النساء فقد ذُكِرْنَ كأنهن نُصِبْنَ أول مرة جنبًا بجنب الرجال وجُعلن نائلات نصيبهم من إرث آبائهن قليلًا كان أو كثيرًا.

وبعدما تمّ تحديد الحقوق لا يجدها إلا من قررته الشريعة وارثًا لها إلا أنّ الأرحام والرحمة على البشر تبقى كما هي فنُصِحَ الورثة بتوجيه الخطاب إليهم أنه إذا باغت القسمة قريب أو يتيم أو مسكين فلو أنهم ليسوا بورثته ولكنهم لا ينهرون بل يُعطون منها لتعزيتهم وقال: إلّا تنسوا أنه كما يتموا فكذلك يمكن يتم أولادكم ثم ليتفكروا لم تركوا يتامى وراءهم فكم كانوا يقلقون فليخش الله وليقل قولًا سديدًا.

وفي الختام نبّه مَنْ يملأً بطنه من مال اليتيم ظلمًا فهم يملؤون بطونهم نارًا في النهاية وسيصلون سعيرًا مع السعير الذي في بطونهم.

#### 4. تفسير الآيات (11-14)

وفيما يأتي فُصِّلَ تقسيم الإرث الشرعي نظرًا لمقتضيات التقوى والعدل والرحم التي يقوم عليها المجتمع الإسلامي، وأشير إلى هذا التقسيم في الآية السابعة لكي يقطع دابر السبب العظيم للظلم والجور والنزاع والاختلاف. اتلو ما يلي من الآيات في ضوء هذا المدخل:

يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِى أَوْلَدِكُمُ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنثَيَيْنِ فَإِن كُنَّ نِسَاءَ فَوْقَ اَثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُوعًا مَا تَرَكَ وَإِن كَانَتُ وَحِدَةً فَلَهَا السِّصُفُ وَلِأَبَويُهِ لِكُلِّ وَحِدِ مِنْهُمَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ ثُلُثَا مَا تَرَكَ وَإِن كَانَ لَهُ وَلِأَبَوهُ وَلَا بُواهُ فَلِأُمِّهِ الشُّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ وَلِلْأُمِّهِ الشُّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ وَلِلْأُمِّهِ السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِى بِهَا أَوْ دَيْنٍ عَابَاؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ فَلِأُمِّهِ السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِى بِهَا أَوْ دَيْنٍ عَابَاؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ

عره:3 حديد عرص عرد عرص عرد عرص عرد عرص العرد عرص العرد على العرد ع

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

أَقْرُبُ لَكُمْ نَفْعاً فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللّه كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكُنُ مِن بَعْدِ تَرَكُ أَرْوَجُكُمْ إِن لَّمْ يَكُن لَهُنَّ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدُ فَلَكُمُ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُنُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ وَلَهُنَّ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُتُمْ إِن لَمْ يَكُن لَكُمْ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَكُمُ وَلَدُ فَإِن كَانَ لَكُمُ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَكُمُ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ وَلَهُنَ ٱلدُّمُ مُ مِمَّا تَرَكُتُمْ مِنَ بَعْدِ وَصِيَّةٍ تُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَلَةً أَوِ ٱمْرَأَةٌ وَلَهُرَ أَخُ أَوْ أُخْتُ فَلِكُلِ وَحِدٍ مِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ فَإِن كَانُواْ أَكْثَرَ مِن ذَلِكَ كَلَلَةً أَو ٱمْرَأَةٌ وَلَهُرَ أَخُ أَوْ أُخْتُ فَلِكُلِ وَحِدٍ مِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ فَإِن كَانُواْ أَكْثَرَ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاءُ فِي ٱلثَّلُثِ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَىٰ بِهَا أَوْ دَيْنٍ غَيْرَ مُضَارِ وَصِيَّةَ مِنَ ٱللَّهِ وَاللّهُ عَلَى مُضَارِ وَصِيَّةً مِنَ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَعْ مَن عَيْمَ مُنَاكِمُ عَلَى مُصَالِكُمْ وَلَكُ مُن يُطِع ٱللّهَ وَرَسُولُهُ ويُدُولُهُ وَيَعْمَ مُن اللّهَ وَرَسُولُهُ ويَعْمَ اللّهَ وَرَسُولُهُ ويَتَعَدَّ حُدُودُهُ وَلَكُمْ فَاللّهُ وَرَسُولُهُ ويَعْمَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَعْمَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَعْمَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَعْمَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَعْمَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودُهُ وَيَعْمَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَلِكَ ٱلْمُؤَلِّ الْمَعْرِقُ مُ عَذَالًا فِيهَا وَلَهُ وَعَذَالِكَ مُنْ يَعْضِ ٱلللهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودُهُ وَيَعْمَلُوا الللهُ وَرَسُولُهُ وَيَعْمَلُ وَاللّهُ وَلَالِكُ الْفُورُ وَالْعَلِيمُ عَلَى الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللهُ وَلَولُهُ اللّهُ وَلُولُولُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَولُولُ اللّهُ وَلَولُكُ أَلُولُولُ اللّهُ وَلَولُولُ اللّهُ وَلَولُولُ اللّهُ وَلَالِكُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَالِكُ الللللّهُ وَلُولُولُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَالِكُ الللّهُ وَلَولُولُولُ الللللللهُ وَلَاللّهُ

## 5- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

ما ذُكِرَ فيما سلف من الآيات من أحكام الإرث واضحة للغاية ونجد تفصيلها كذلك في كتب الفرائض فنكتفي هنا بتوضيح بعض الأمور المهمّة.

أولها الذي يلفت النظر إليه هو: أن الأحكام التي أنزلها الله تعالى عن تقسيم الإرث عبر عنها بوصيته، والمعنى الصحيح للوصية بالعربية أنْ يحمّل أحدُّ أحدًا غيره اختيار طريقة خاصة في حالة طروء حال خاصة، إنها تضمر فيها بعد رؤية الموصي ولطفه وحنانه كما تضمر مسؤولية بالعهد، ولم أجد كلمة أردوية تؤدي جهات المعنى هذه فاللفظ الذي اخترته لا يشمل معناها تمامًا.

وثانيها: أن نصيب الأولاد من إرث الوالد ضعف نصيب البنات، والسبب في ذلك أنّ الله جعل مسؤوليات الكفالة كلها في نظام الاجتماع الإسلامي على كتفي الرجال فلم يحمّلها النساء فالرجل مسؤول عن نفقة الزوجة كما أنه كفيل برزق الأولاد. ولقد صرّح القرآن أنّ الرجل لأجل أوصافه الخلقية يجدر بأن يُجعَل قوّامًا على العائلة، وهذه القوّامية

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3 عدو:3 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العد

واجبة لتنسيق العائلة وبقائها فإذا لم يكن له قوّامً فهذا خلاف لفطرة العائلة وإذا كانت المرأة قرّامًا دون الرجل فهذا خلاف الفطرة البشرية، وما يخالف الفطرة يجرّ إلى الفساد والخلل في النظام الذي يشتّت شمل الاجتماع كله. فتطلّبَ هذا كله أن يُفضَّلَ الرجل على المرأة في بعض الحقوق نظرًا لمسؤولياته، ومن يدّعي بالمساواة الكليّة بين الرجل والمرأة تخالف دعواه العقل والفطرة معًا. وسنناقش هذا الموضوع فيما بعد في هذه السورة وألّفنا كتابًا على حدة حول هذا الموضوع ناقشنا فيه كافة جوانب هذه القضية. أ

وثالثها: أنّ القرآن الكريم نبّه على أنّ هذه القسمة تقوم على علم الله وحكمته وعلمه يحيط بما قبله وما بعده ويحوي كل حاضر وما غاب، فلا يحيط علم أحد بعلمه، وكذا في كل قوله وفعله حكمة بالغة ولا يقدر أحد على أن يدرك كافة أسرار حكمته فلا يعترض عليها أحدُ في اغتراره بعلمه وفلسفته ولا يتخذ خطوة ضدّها مغلوبًا بعاطفته فربما يفضّل المرء واحدًا على الآخر لميله الخاص ولكن هذا التفضيل لا يصحّ نظرًا للدنيا والآخرة كلتيهما وهكذا يغفل عن أحد لميله الخاص والحال أنّ الأيام القادمة نثبت أنّ ما سلكه الذي غفل عنه أصحّ مما سلكه هو نظرًا للدنيا والعقبي كلتيهما فالطريقة الصحيحة أنّ الخطوة التي يتخذها المرء يجب أنْ تكون حسبما أرشدته إليه الشريعة لا حسبما يضله ميله الخاص ففيها الخير وفيها البركة. ومن يتخذ خطوة ضدّ الشريعة يحقّرون علم الله وحكمته، الجريمة التي يذوقون جزاءها في الدنيا. وأما الآخرة فلا محيص لهم من عذابها. فتفكّروا الآية لَا تَدُرُونَ أَيُّهُمُ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعَاً في ضوء هذا الحديث.

ورابعها: وإذ عبّر الله عن هذه القسمة بوصيّته فهذا يعني أنه قام بوصيّة قائمة على العدل والحكمة عمن قرّره مورثًا لأحد، وبعد وصيّة الرب هذه إذا عقد مورث وصيةً لوارث فهي في الواقع إصلاح ما غلط من وصية الله بل الأصحّ إنها معارضة

ليراجع لهذا كتبنا "اسلامى معاشره ميں عورت كا مقام" (مكانة المرأة في المجتمع الإسلامي)، باب:
 نظرية المساواة بين الرجل والمرأة.

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

لها والتي تنافي التقوى، فيظهر منها جليًّا أنّ ما سمح المورثون من عقد الوصيّة لا نتعلق بما عقد الله وصيته فيه بل هي خاصة لمن ليس من الوارثين، لذا قال النبيّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لا وصيّة لوارث.

وخامسها: أنّ تكرار التأكيد على العمل على وصيّة المورث وأداء ديونه قد تبعه قيد "غير مضارّ" ولو أنّ هذا الشرط لم يذكر سوى مع الكلالة ولكن القرينة تدلّ على أنه مقدّر في كل مكان. وأمّا ذكره مع الكلالة فهو أنّ من مات وليس أحد من أصوله ولا فروعه يمكن أن يثور في قلبه أمنية أن لا ينتقل إرثه إلى من لا يميل إليه ولو أنه مستحقّه شرعًا فيخاف أن يتجاوز في الوصيّة ويجاهر بالديون الظاهرة ظلمًا فللقضاء على هذا الاتجاه اشترط القرآن الوصية والدين كليهما بأن يكونا غير مضارّين أي لم يرد بهما إلحاق الضرر بالورثة الشرعيين، وعلى هذا فقد قصر النبي صَالَّ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ الوصية في ثلث المال لكيلا يظلم الورثة الأصليّون شيئًا،

#### 6. تفسير الآيات (15-18)

في الآيات السالفة أغلقت أبواب المساوئ التي ينتجها الحرص الزائد على المال ونتسبّب في فساد المجتمع وقطع الرحم، والآن منع عن فوضى الجنس ونشور الشهوة لأنّ هذا أيضًا يشبه الحرص على المال بل أزيد منه فيجعل المجتمع مهوى الشيطان.

ولنذكر أنّ هذه الأحكام هي الأحكام البدائية لهذا الباب والتي نتعلق بعصر لمّا ينشأ المجتمع الإسلامي في المدينة المنوّرة ولم يحكم حتى الآن فقد كانت تسكن في ضواحي المدينة قبائل لم تسلم بعدُ ولم يقو المسلمون حتى الآن ما يسمّلهم لإنفاذ الحدود والتعزيرات فكان هذا وضعًا معقّدًا فلم يكن من المناسب أن تنفذ التعزيرات التي يوجبها تطهير المجتمع لأنها يسيئ استخدامها المعارضون، ولا كان من الممكن أن تترك أبواب الفحشاء والمنكر مفتوحة على مصراعيها لأنه يشجّع اتجاه الفحشاء والمنكر الذي كان متداولًا في المجتمع العربي آنذاك والذي جاء الإسلام لمحوه. فنظرًا لهذين

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 عدو:3 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 عدو:3 عدو:3

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . - . تفسير تدبر القرآن

الجانبين اتخذ الإسلام خطوة حكيمة وهي: أما فيما يتعلق بالمجتمع الإسلامي فنظراً لتطهيره من الفحشاء والمنكر تعطى أحكام بدائية موقتة كانت مفيدة لصد الطريق إلى المساوئ وممهدة عقول المسلمين لقبول الأحكام التي نزلت فيما بعد بهذا الشأن وهي كذلك كانت نتضمن ألّا يجعلها المعارضون وسيلة للوساوس والمؤامرات ضد الإسلام. اتلو ما يلي من الآيات في ضوء هذا المدخل:

وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَحِشَةَ مِن نِّسَآبِكُمْ فَٱسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةَ مِنكُمٍ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي ٱلْبُيُوتِ حَتَىٰ يَتَوَفَّدُهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ۞ وَٱلَّذَانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمْ فَعَاذُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَّابَا رَّحِيمًا ۞ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ بِجَهَلَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَتهِكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ حَتَّى إِذَا عَلَيْهِمُ مَكُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ حَتَّى إِذَا عَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْثَنَ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَتهِكَ أَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمَا ۞

## 7- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَاحِشَةَ مِن نِّسَآبِكُمْ فَٱسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةَ مِّنكُمٌّ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُنَّ فِى ٱلْبُيُوتِ حَتَّىٰ يَتَوَفَّنَهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلَا ۞ وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنكُمْ فَكَاذُوهُمَا ۖ فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَّابَا رَّحِيمًا ۞

الفحشاء ما يبدو للعيان من الأعمال السيّئة جدًّا وهي معروفة للتعبير عن الزنا.

مِن نِسَآبِكُمْ (من أزواجكم) أي المرأة التي ترتكب الفحشاء وتكون من بين المجتمع الإسلامي. وفي أَوْ يَجْعَلَ ٱللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا إشارة إلى أنّ هذا الحكم موقّت فالحكم النهائي في هذا الشأن سينزل فيما بعد فتم الوفاء بهذا الوعد فيما نزل في سوة النور من عقوبة الزنا. وَاللَّذَانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمْ أي: أن يكون الفريقان (الرجل والمرأة) اللذان يرتكبان

المجلد:13 العدو:3 عبر 2024

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

الفاحشة من بين المسلمين، ومجيء التذكر فيه جاء نظرًا للقاعدة العربية أي للفريق الأغلب، مثله مثل "والذين" الذي هو مذكّر ولكن أريد به الوالدة والوالد كلاهما.

فَعَاذُوهُمَا للهُ يَسْمِلُ التوهين والتذليل والتوبيخ والنصح واللؤم وحتى الضرب حتى يصلح ما ارتكب.

والبديهي أنّ الخطاب في هذه الآيات موجّه إلى أولي أمر المجتمع ومسؤوليه فأمروا باتخاذ خطوتين مختلفتين لشكلين مختلفين للعذاب على ارتكاب الفاحشة.

أولهما: أن تكون المرأة التي ارتكبت الفاحشة من بين المسلمين ولكن الرجل الذي شاركها في هذه الجريمة ليس ممن يؤثر عليه المجتمع الإسلامي فأمر في هذه الصورة أن تحبس المرأة في الدار وأن تمنع عن خروجها منها حتى يأتيها الموت أو أن ينزل عنها حكم من الله.

وثانيها: أن يكون كلا الفريقين اللذين ارتكبا الجريمة من بين المسلمين ففي هذه الصورة يتم زجرهما وتوبيخهما، تحقيرهما وتذليلهما، وحتى ضربهما لإصلاح ما ارتكبا. فإن تابا وأصلحا فيعفى عنهما، والله غفور رحيم.

تفكروا في هذين الشكلين يبد لكم أنّ الشكل الأول يحوي الحيطة أكثر من الثاني، وأما الشكل الثاني فقد أخّر الرجل والمرأة كلاهما إلى أن يتوبا إذا أرادا فيصلحا ما ارتكبا إذن يعفى عنهما ولكن لم يذكر في الشكل الأول عن المرأة أنها إذا تابت وأصلحت ما فسد فيغفر عنها. والسبب في ذلك، كما يبدو لي، أنّ الفريقين في الشكل الثاني يؤثر عليهما المجتمع الإسلامي فما يغيرانه من سلوكهما يظهر لأعضائه جميعًا كما أنّ آثاره ووسائله معلومة لهم ومحددة فلو أمكن لهما اتخاذ خطوة خارج عائلتها وقبيلتهما ولكنها صعبة جدًّا، ولكن في الشكل الأول لا يؤثر المجتمع الإسلامي على المرء الذي يرتكب الجريمة أصلًا، فلا يعرف عن معاملته ولا عن عزيمته كما أنه ليست آثاره ووسائله معلومة ومحددة ففي هذه الصورة إذا أعطيت المرأة فرصة التوبة

المجلد:13 العدد:30 يوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهند - . ـ . ـ . ـ . ـ . ـ . ـ . ـ . ـ . ـ تفسير تدبر القرآن

فالإصلاح فالمغفرة فيمكن أنْ يجرّ هذا إلى عواقب خطيرة جدًّا فأولًا لا يمكن تقدير توبة وإصلاح المرأة بغض النظر عن سلوك الرجل وإذا أمكن تقديرهما فالمرء حرّ عن القانون والتأثير ولا يمكن غض النظر عن الخطف والفرار والقتل البتة، وعلى هذا فاحتيج إلى أخذ الحيطة في هذا الشأن.

ولو أنّ هذه الحدود والتعزيرات قد نسختْ بعد الحدود النازلة في سورة النور ولكن هذا القانون للشهادة ظلّ متداولًا في أمر ارتكاب الفحشاء.

وبجانب ما سبق فيمكن تسجينهن نظرًا لهدف التعزير كما يبدو من كلمات "فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي ٱلْبُيُوتِ".

إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَءَ جِهَهَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُوْلَتِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ قَرَّانَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُ وَكَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ حَتَّى اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّى تُبْتُ ٱلْثَنَ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارً أُولَتِكِكَ إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ وَهُمْ كُفَّارً أُولَتِكِكَ أَلْتُونَ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمَا ۞

الجهالة بالعربية لا تعني عدم المعرفة بل أغلبها ارتكاب خطأ أو ظلم تحت أثر العواطف فهذا اللفظ يأتي مضادًا للحلم بدل العلم كما قال شاعر حماسي:

وللحلمُ خيرٌ، فاعلمنّ مغبّة، من الجهل إلا أن تشمّس من ظلم وجاء في معلقة عمرو بن كلثوم:

ألا لا يجهلن أحدً علينا فنجهل فوق جهل الجاهلينا فا قال في الآية السالفة من "فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَاً " ظهر منه على الأقل أنّ إصلاح ما فعل من شروط التوبة الضرورية فإن لم يرجع أحد عما ارتكبه من السوء فلا تُقرّ توبته ولا تقبل ولو تلفظ كلمات التوبة سبعين مرة، ثم فصّل قليلًا مقتضيات التوبة ومتطلباتها.

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

## مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

فقال: لا يجب على الله قبول التوبة إلا لمن ارتكب شيئًا تحت أثر العاطفة ثم يتوب عنه فورًا والله حكيم عليم فهو ليس بغافل عن أمر ولا أمره خال من الحكمة. فلم يوجب على نفسه توبة مَنْ يرتكب السيّئات عمدًا ولا يتوب إلا لفظًا.

وهكذا لا تُقَرُّ توبةُ مَنْ تورَّط في السيَّئات طول عمره ولما رأى الموت قائمًا دونه فقال: أتوب إلى الله. وكذا لا تقبل توبة مَنْ مات وهو كافر.

تفكّروا في هاتين الآيتين يبد لكم شكلان لقبول التوبة وعدم قبولها فمن يرتكب سيئة تحت أثر العاطفة ثم يتوب فورًا ويصلح ما فسد أوجب الله عليه توبته وبالعكس من ذلك من يتورط في السيّئات ولا يتوب عنها إلا إذا رأى الموت قائمًا دونه أو من يموت وهو كافر، وبعد تعيين هذين الحدّين يبقى سؤال: ما حكم مَنْ لم يوفّق للتوبة فورًا ولكنه لم يأجّل إلى أنْ جاءه الموت، فالآية ساكتة عن الردّ على هذا السؤال، وهذا السكوت يتسبّب في الرجاء كما يتسبّب في الخوف ولعل القرآن يودّ أن تكون هذه القضية معلّقة بين الرجاء والخوف ولكن ربما أرى أنّ مثل هؤلاء الأفراد من الأمة المحمّدية ينجون من شفاعة الرسول صَالَيْلَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمٌ لأنه لا سبب لمنع الشفاعة عنهم مذكورًا في الآثار.

#### 8. تفسير الآيات (19-22)

هذه زيادة على ما ذكر من نصائح وإرشادات للحفاظ على حقوق النساء في المجتمع وحمايتهن عن الظلم والعدوان:

يَ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ ٱلنِّسَآءَ كَرْهَا ۖ وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَدْهَبُواْ بِبَعْضِ مَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةً وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ مَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةً وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَيَجْعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ۞ وَإِنْ أَرَدتُمُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَاللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ۞ وَإِنْ أَردتُمُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَاللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ۞ وَإِنْ أَردتُمُ اللَّهُ عَلَى وَعُرفَقَهُ وَمُعَالِمُ وَعُرفُونَهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَيْهِ فَيْكُولُونَهُ وَلَهُ وَلَا يَأْتُونُونَهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَيْهُ اللَّهُ فَيْمُ إِلَى اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلِيهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

المجلد:13 العددة:3 عرف عرف عرف عرف المجلد: 13 عرف عرف المجلد العددة المجلد العددة المجلد المعددة المجلد الم

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . تفسير تدبر القرآن

تَأْخُدُونَهُ وَقَدْ أَفْضَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضِ وَأَخَذْنَ مِنكُم مِّيثَنَقًا غَلِيظًا ۞ وَلَا تَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَآؤُكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ اإِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةَ وَمَقْتَا وَسَآءَ سَبِيلًا ۞

## 9- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِنُواْ ٱلنِّسَآءَ كَرْهَا ۚ وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُواْ بِبَعْضِ
مَآ ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةِ مُّبَيِّنَةً وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ۚ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ 
فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَيَجْعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ۞

العضل هو التضييق والمنع والحبس.

وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ أَي عاملوهن معاملة الصالحين والعقل والفطرة والرحمة والمروءة والعدل والإنصاف. ويبدو من إيراد كلمة "المعروف" هنا أنه ولو أنّ بعض طبقات عرب الجاهلية شاع فيها أشنع شكل من سوء معاملة النساء ولكنهم لم يكونوا على جهل بالمعاملة المعروفة مع النساء.

أولها أنّه أصلح فيها تقليدُ شنيع لعرب الجاهلية وهو أنّ بعض طبقاتهم عمّها وراثة أزواج المورث مع وراثة ما تركه من العقار والبهائم حتى كان الأولاد ينكحون ما نكح آباؤهم فَنْ وضع الولدُ الأكبر للمتوفّى عليه رداءه من زوجات الوالد جاءت تحته، وكذا يتضح من الآية الثانية والعشرين أنهم لم يكونوا يكرهون عقد معاملة الزوج مع زوجته فأوضح القرآن هنا أنّ المرأة ليس مما يتركها بل هي كائنة حرّة فلا تسوغ مثل معاملة البهائم معها بل هي حرّة في معاملتها وليست مقيّدة كائنة في حدود الشريعة.

وثانيها: إذا لم يحبّ أحد زوجته فلا يضيّقها ليسترجع ما أهداه إليها ولا تصحّ مثل هذه المعاملة إلا إذا ارتكبت فحشاء. فإذا لم تصدر عنها فحشاء وهي ثابتة على وفائها بالزواج وطهارتها فتضييقها ليسترجع ما أهداه إليها على أنه لا يحبّها ينافي العقل والعدل والفتوّة والشرف فالذي يوجب الكراهة هو فسادها الخلقي فلا يسوغ على

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

## مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

أساس أنها ليست جميلة ولا مرغوبًا فيها أن تحرم معاملة الصالحين معها. ويمكن أنّ أحدًا لا يحبّ زوجته على قبح صورتها ولكن الله عسى أنْ يفتح بها أبوابًا له من البركات في الدنيا والآخرة فالمعاملة الإيمانية الصحيحة أنه إذا ابتلي أحد بمثل هذا البلاء فليعامل زوجته معاملة حسنة على الرغم من عدم ملاءمتها لذوقه نظرًا لمخافة الله والفتوة والشرف ويرجو من الله الخير والبركة.

ولو أنه جاء هنا لفظ "عسى" الذي يأتي في العربية لبيان الرجاء والأمنية ولكن مَنْ له ذوق لأسرار العربية يعرف أنّ مثل هذه المواقع تضمر في طيّاتها وعدًا من الله مفعولًا فالحقيقة التي تلمح من وراء هذه الإشارة هي أنّ مَنْ يهمّ القيم الخلقية العليا ومن ثم يضحّي بميوله عليها بعيدًا عن الظاهر من الصورة يتمتّع وعده الله خيرًا كثيرًا فمن ضحّى بما له لهذا الوعد يشهد أنّ هذا القول صادق مئة بالمئة ومن أصدق قيلًا من الله سبحانه وتعالى.

وَإِنْ أَرَدتُّمُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَءَاتَيْتُمْ إِحْدَنَهُنَّ قِنطَارًا فَلَا تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَيْعًا أَتَأْخُذُونَهُ و بُهْتَنَا وَإِثْمًا مُّبِينًا ۞ وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضِ وَأَخَذُنَ مِنكُم مِّيثَقًا غَلِيظًا ۞

القنطار وزن ينقص قدره ويزيد حسب المتداول ولكنه يشيع للمال الكثير. ومن هذا جاء لفظ "وَٱلْقَنَاطِيرِ ٱلْمُقَاطَرَةِ" [سورة آل عمران: 14] في القرآن الكريم.

وَقَدُ أَفَضَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضِ: أفضى فلانُ إلى فلان: وصل إليه ودخل في حيّزه. كذا أفضى إلى فلان بسرّه: أنه فاح بما لديه من الأسرار له. هذا تعبير جامع ورزين للعلاقة الزوجية فكلاهما ينكشف بعضهما إلى البعض كأنه لم يبق لأحدهما ما خفي من ظاهره وباطنه، ميوله وعواطفه إلا وينكشف جليًّا.

قال في الآية السالفة أنه على الرغم من عدم رضاه عنها المعاملة الشريفة هي أن يحاول سيره معها بطريقة رزينة والآن يقول إنه إذا بلغ أحد نظرًا لظروفه النتيجة أن

المجلد:13 العددة:3 عبر 2024

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . - . تفسير تدبر القرآن

يطلق زوجة فيتزوّج أخرى فلا يسوغنّ له أن يسترجع ما أهداه إلى زوجته الأولى حتى ولو أعطاها أموالًا كثيرة لا يجوز له أن يحتال لاسترجاعها حتى ويتّهمها لذلك كي ينال ما أعطاه إيّاها، إنّ هذا لظلم وحوب كبير، ثم قال إنه مما ينافي فتوّة الزوج أنّ المرأة التي عقد معها الوعد بقضاء حياته الباقية معها والتي تزوّجته على ميثاق متين وكشفت لها ما ظهر منها وما بطن وقطعا حياتهما كأنهما وحدة روحية في جسدين اثنين إذا آن أن ينبتّ منها حاول أنْ يسترجع ما أنفق عليها حتى ويتّهمها بما لم ترتكب لتحقيق هذا الهدف الدنيء.

وهنا شيء آخر يلفت النظر إليه وهو أنه قال: "وَأَخَذْنَ مِنكُم مِّيثَقًا غَلِيظًا" فالبديهي أنّ المراد من الميثاق الغليظ هنا ليس إلا عقدة النكاح فلا قرينة غيره على ميثاق آخر ولا يشهده التاريخ ثم ينشأ هنا سؤال: لم عُبِر عن عقدة النكاح بالميثاق الغليظ؟ والسبب في ذلك عندي أنّ حقيقة عقدة النكاح عرفًا وشرعًا أنها اتفاقية متينة بين الزوج والزوجة للحقوق والمسؤوليات يتعاقد بها الزوجان للعيش طول الحياة ويحصلان على حقوق متساوية كما يتحمّلان مسؤوليات متشابهة عن بعضهما البعض، ولو أنّ ألفاظ هذا الميثاق بسيطة جدًا وقليلة ولكن ما تحويه كثيرة، ومثل هذه المضمرات معلومة ومعروفة في كل مجتمع مثقف وفي كل شريعة. وهذا أيضًا من الواقع أنّ هذا الميثاق ولو يعقد بين الزوجين ولكن عُقدَه تتم بأمر من الله ويشهد عليها الله كما يشهد عليها الناس فكيف لا يكون هذا الميثاق غليظًا بعدُ؟ ومعبرًا عن هذه العلاقة بهذا اللفظ أوضح القرآن عظمته وأهميته بألّا ينسى الزوج في أيّ حال أنّ علاقته مع الزوجة ليست علاقة واهنة بل هي علاقة متينة جدًا ولذا فللزوجة حقوق فيها كما للزوج حقوق، مما لا محيص للزوج منها علاقة متينة جدًا ولذا فللزوجة حقوق فيها كما للزوج حقوق، مما لا محيص للزوج منها وأن أراد أن يفرّ منها فلا يسيء إلا إلى فتوته كما يغضب ربّه الكريم.

وَلَا تَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَآؤُكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ فَنحِشَةً وَمَقْتَا وَسَآءَ سَبيلًا ۞

المجلد:13 العدد:35 يوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . تفسير تدبر القرآن

المقت والممقوت هو الفعل البغيض فقد جاء تعبير "زواج المقت" للنكاح من زوجة الوالد وهكذا المقتى مَنْ يرتكب هذا الفعل البغيض.

إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ يعني: أَنَّ هذا القانون لا ينطبق على ما مضى كي يبحث عما سلف من العلاقات بناء عليه ثم يصدر حكم بما يحلّ وما لا يحلّ لأنّ هذا لن يمكن فعلًا. فالقانون شيء فطريًّا أن ينفذ فيما هو حاضر وما سيأتي فبصرف النظر عمّا مضى تم إصلاح السيّئات التي كانت موجودة فعلًا كما سُدَّ بابها لما سيأتي.

مضى في الآية التاسعة عشر أنّ بعض طبقات عرب الجاهلية تداول فيها أنّ زوجة الوالد كان يرثها الولد وما كان يستحي الولد في إقامة علاقة الزوج معها فقد منعت هذه الآية عن هذا الفعل الشنيع فقال إنّ هذا من الفحشاء وتقليد بغيض.

ولنعلم هنا أنّ أسلوب عموم ذكر مثل هذه الفواحش والسيّئات في القرآن المجيد لا يعني أنّ القوم كله متورّط فيها فربّما تكون السيّئة خاصة بطبقة أو قبيلة ولكنه بما أنّ القانون يحوي الناس كلهم فيعمّ الخطاب جميعًا فالألفاظ التي أوردها لهذه الفحشاء تشهد على أنّ كونها فحشاء وبغيضًا كان معروفًا لدى شرفاء العرب والصالحين فيهم.

## 10. تفسير الآيات (23-25)

وقد مهّد المنع عن نكاح زوجات الوالد لبيان ما حلّ في النساء وما حرم لكي يتجلّى ما في المجتمع من أنواع الكدورة والظلم بهذا الشأن ومن ثم يتم إصلاحها فقال تعالى:

حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوْتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَلَتُكُمْ وَبَنَاتُ ٱلْأَخ وَبَنَاتُ ٱلْأَخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمُ ٱلَّتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوْتُكُم مِّنَ ٱلرَّضَعَةِ وَأُمَّهَاتُ نِسَآيِكُمُ وَرَبَتِبِبُكُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم مِّن نِسَآيِكُمُ ٱلَّتِي دَخَلْتُم بِهِنَّ فَإِن لَمْ تَكُونُواْ دَخَلْتُم بِهِنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلَتِيلُ أَبْنَآيِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ أَصْلَبِكُمْ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ الْأُخْتَيْن إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ۞ وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا

المجلد:13 العدد:36 عدد:36 يوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمُّ كِتَبَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُّ وَأُحِلَّ لَكُم مَّا وَرَآءَ ذَالِكُمْ أَن تَبْتَغُواْ فِإِمُوالِكُم مُّحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ فَمَا ٱسْتَمْتَعْتُم بِهِ عِنْهُنَّ فَعَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ فَرِيضَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ عِنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةِ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا فَ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ عِنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةِ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا فَوَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طُولًا أَن يَنكِحَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ فَمِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَننُكُم مِّن فَعْنِ فَانكِحُوهُنَ بِإِذَنِ مِن فَتَيَنِيكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتِ قَاللَهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِكُمْ بَعْضُكُم مِّنْ بَعْضُ فَانكِحُوهُنَ بِإِذَنِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِكُمْ بَعْضُكُم مِّنْ بَعْضُ فَانكِحُوهُنَ بِإِذَنِ وَاللَّهُ عَرُوفِ مُحْصَنَتِ عَيْرُ مُسْفِحَتِ وَلَا مُتَّخِنَاتِ أَخْدَانٍ فَإِذَا فَاللَّهُ عَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِن ٱلْعَذَابُ ذَلِكَ لِمَنْ أَعْرُوفِ خَصَنَتِ عَيْرُ مُسْفِحَتِ وَلَا مُتَعْرَافٍ فَإِلَى لَمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ فَا عَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِن ٱلْعَذَابُ ذَلِكَ لِمَن الْعَمَالُ الْعَنَت مِنكُمْ وَأَن تَصْبُرُوا خَيْرٌ لَّكُمُّ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ فَا عَلَيْهُمْ وَلَا لَا عَمْدُولُ وَعِيمٌ فَا عَلَى الْمُحْصَنَتِ مِن ٱلْعَذَابُ فَإِلَى لَمَا عَلَى الْمُحْصَنَتِ مِن ٱلْعَذَابُ فَإِلَى لَمِنْ الْعَمْرُوا خَيْرٌ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ فَى الْمُحْصَنَتِ مِنْ مُعْمَلِ مَا عَلَى الْعَمْرِ وَالْتَلَا فَعُنْ وَلَاللَهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ فَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْ فَيْمُ وَلَا لَا عَلَيْ الْعَلَالِ فَيْ الْمُؤْمِنَ الْعَلَيْكُ مَا عَلَى اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ فَا عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَفُورُ وَاللَّهُ عَفُورٌ وَاللَّهُ عَفُورٌ وَعِيمٌ فَا عَلَيْ الْمُعُمُ وَلَا لَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَى الْعَلَى الْمُعْرَالُ وَلَا لَا عَلَيْكُولُ وَالْوَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا اللَّهُ عَلَالُهُ مَا عَلَى الْمُعْرَالِ الْعَلَالِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعْرَالُ وَلِلْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْعُلِي اللَّهُ الْعُلِي الْعُلِي اللَّهُ الْع

### 11- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَتُكُمْ وَعَمَّتُكُمْ وَخَلَتُكُمْ وَبَنَاتُ ٱلْأَخِ وَرَّمَتُ عَلَيْكُمْ وَأَخَوَتُكُمْ وَعَمَّتُكُمْ وَأَخَوَتُكُمْ مِنَ ٱلرَّضَعَةِ وَأُمَّهَتُ نِسَآيِكُمْ وَأَخَوَتُكُم مِّنَ ٱلرَّضَعَةِ وَأُمَّهَتُ نِسَآيِكُمْ وَرَبَتِبِكُمُ ٱلَّتِي وَخَلْتُم بِهِنَّ فَإِن لَمْ تَكُونُواْ وَخَلْتُم وَرَبَتِبِكُمُ ٱلَّتِي وَخَلْتُم بِهِنَّ فَإِن لَمْ تَكُونُواْ وَخَلْتُم بِهِنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلَتبِلُ أَبْنَآيِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ أَصْلَابِكُمْ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ بِهِنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلَتبِلُ أَبْنَآيِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ أَصْلَابِكُمْ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ اللَّهُ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ۞

ما ذكر في هذه الآية من الحرمات تبنى على مقتضيات الفطرة البشرية فالترابط لا يكون إلا عواطف عليا من الرحم والمحبة والرأفة حيث توجد قرابة الرحم الشديدة أو ما يشبهها فلا يشوبها شهوات النفس ولا يخلّ بها الغبطة والحسد، هذا يخالف الفطرة التي فطر الله الناسَ فحرّم النكاح من كلّ النساء اللاتي يتمتّعن بالقرابة الشديدة من الرحم مباشرة أو غير مباشر.

ولا يعدّ الناس عندنا قرابة الرضاعة من هذا المعنى الاصطلاحي العميق الذي كان يعتبره العرب في مجتمعهم، والسبب في ذلك هو التقليد. والواقع أنه أقرب من رحم

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

الأم فالصبي الذي ينشأ في حجر امرأة ثم يرضع منها ولو لا تكون هذه المرأة أمّه ولكنها تكون بمثابتها فكيف يمكن أنّ المرأة التي يجري لبنها في شرايين طفل أن لا نتأثر به عواطفه وأحاسيسه فإذا لم نتأثر فهذا فساد الفطرة لا صلاحها وكان على الإسلام الذي نزل كدين للفطرة أنْ يصلح هذا الفساد.

وما يصل الاجتماع من الفوائد بإعطاء الرضاعة درجتها الحقيقية لا يقدّرها الناس تقديرًا وإلا فالواقع أنّ هذه القرابة قد جعلت أمهات الرعاة وأخواتهم أمهات وأخوات الرؤساء بل الملوك. وبفضل هذه القرابة عُقِدَتْ بين أهل الريف والمدينة والفقير والغني أواصر لم تقدر قوة على بتّها.

ولكن هذه العلاقة لا تقوم بالصدفة فالألفاظ التي أوردها لها القرآن يبدو جليًا أنها لم تحدث بالصدفة بل أنها تدعمها رعاية وغاية سامية وإلا فلا يعبأ بها. ففي البداية قال: "وَأُمَّهَاتُكُمُ ٱلَّتِيّ أَرْضَعْنَكُمْ" ثم أورد لها لفظ الرضاعة "وَأَخَوَتُكُم مِّنَ ٱلرَّضَعَةِ" فالذين يتذوّقون العربية يعرفون أنّ الإرضاع من الإفعال الذي من خصائصه المبالغة، وكذا لفظ الرضاعة ينافي أنّ امرأة وضعت ثديها في فم صبي يبكي فتكون أمّه.

والربيبة بنت الزوجة التي رزقت من زوجها الأوّل، وبما أنها تشبه ابنته فقد حرّم عليه، وذكر القرآن وصفيهما حين ذكر حرمتهما؛ أولهما أنهما تربيّتا في حجركم وثانيهما أنهما من رحم زوجتكم التي دخلتم عليها. ذكر هذان الوصفان للتأكيد على حكم التحريم، ونجد أنّ اللغة العربية لا يحتلّ كل وصف فيها مكان القيد والشرط إلا إذا فقد أيّ وصف منها فيزول الحكم بل يقصر على القرينة التي تنبئ عن كون أيّ وصف من الأوصاف قيدًا وشرطًا وأيّها جاء لمجرد تصوير الحال، فلا توجد هنا القرينة فقط بل توجد صراحة بأنّه إذا لم تدخل على أمّ ربيبتك فلا حرج من النكاح منها فاتضح من هذا أنّ تحريمها سببه الأصلي كون أمّها مدخول عليها من قبل الزوج أم الثاني فإذا كانت مدخولًا عليها فلا يجوز النكاح منها سواء تربّت في حجر الزوج أم

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

لا. ولنعلم أنّ اللسان العربي المبين لاسيما القرآن الكريم الذي إذا جاء فيه شيء بالنفي بعد الإثبات أو بالإثبات بعد النفي ليس لمجرد تبديل الأسلوب بل هو لفائدة دينية فالهدف من هذا التبديل الأسلوبي ربما يكون رفع الإبهام فمن يرى أنّ الربيبة لا يحرم النكاح منها إلا إذا تربّت في حجر الزوج الأول يخالف ما يرى القرآن الكريم.

وكذا تحريم الجمع بين الأختين يقوم على هذا الأساس الحكيم الذي أشرنا إليه آنفًا بأنّ القرآن الحكيم يود إثارة مقتضيات الفطرة البشرية أنه إذا وُجِدَتْ القرابة القريبة للأرحام يكون أساس الترابط الفطري على الرأفة والرحمة فاقتضى هذا الأصل أنْ تحى الأسباب التي تسبّب خلط السمّ بالقرابة الرحمية، وبما أنّ وجود الاختين معًا في نكاح زوج ربما تقع الاختان الشقيقتان في مرض الضرائر فتم إغلاق بابه. وبما أنّ هذه هي حالة العمّة وابنة الأخت، والخالة وابنة الأخ فهنع النبي صَمَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عنه كما جاء في الأحاديث.

وما ذكر القرآن من الفرق بين زوجات الأولاد الصلبية والمتبنّاة سنبحث عنه بالتفصيل في سورة الأحزاب. ولنعلم هنا أنّ قيد "مِنْ أَصْلَبِكُمْ" مع الأولاد فصل زوجات الأولاد المتبنّين عن هذا الحكم.

وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمُّ كِتَنبَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُّ وَأُحِلَ لَكُم مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ أَن تَبْتَغُواْ بِأَمُولِكُم مُّحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَنفِحِينَ فَمَا ٱسْتَمْتَعْتُم بِهِ، مِنْهُنَّ فَعَا ٱسْتَمْتَعْتُم بِهِ، مِنْهُنَّ فَعَا السَّمْتَعُتُم بِهِ، مِنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةُ إِنَّ فَعَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَرِيضَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ، مِنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَليمًا كَانَ عَليمًا حَكِيمًا ١٠ اللَّهَ كَانَ عَليمًا حَكِيمًا ١٠ اللَّهَ كَانَ عَليمًا حَكِيمًا ١٠ اللَّهَ عَليمًا حَكِيمًا ١٠ اللَّهُ عَليمًا حَكِيمًا ١٠ اللَّهُ عَليْهُ اللَّهُ عَليْهُ اللَّهُ عَليْهُ اللَّهُ عَليْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَليْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَ

الإحصان يعني حماية الشيء كما يعني كون شيء في حماية أحد، ومنه لفظ المحصنات الذي يأتي للنساء المتزوجات، وكذا إنه يأتي مقابل الإماء والآن إنه يطلق على الحرائر والأشراف من النساء. وورد هذا اللفظ في القرآن لكلا المعنيين ففي هذه الآية جاء لمعناه الأول إذ الآية التالية تورده لمعناه الثاني.

السفح لغةً الإراقة ومن هنا المسافحة الذي يعني سوء التخلُّق والمعاملة مع الفواحش

### مجلة الهند عدين القرآن مجانة الهند عدين القرآن

لأنّ الرجل والمرأة يريقان منيهما لمجرد التلذّذ ولا فائدة فيه. فالمعنى أنّ النساء المذكورات أعلاه تشملهن النساء اللائي هن زوجات أحد لأنّ المرأة لا تكون زوجة رجلين معًا سوى ملك اليمين فكونها تملكها يمين أحد يلغي نكاحها السابق الذي عُقِدَ في دار الحرب.

وما غير ما ذكر أعلاه من النساء يجوز النكاح منهنّ ولكن بشرطين لا بدّ تزامنهما: أولهما أن يكون عقد النكاح مع الصداق وثانيهما المراد من هذا النكاح حمايته زوجته لا أن يتزوّج فيتمتّع بها ويسكّن شهوته ولا غير.

والهدف الأوّل من قيد الصداق أن يتم سدّ إمكانية باب الإكراه والتوارث بشأن النساء التي أشرنا إليها، فلو أنّه مُنعَ عنها بتحريم القرابة الرحمية ولكن هذا الشرط قد صدّ سبيله أيضًا، والثاني أن يبلغ النكاح درجة اتفاقية جدّية ولا يجعل كلعبة الصبيان. والأمر الذي يتقيّد بدفع المال ولا يكون هذا الدفع مجرد تبرّع أو إحسان بل يكون واجبًا وحتى إذا لم يُذكّر فيعتبر واجبًا مقدّرًا وأن يجب دفعه حسب منزلة المرأة الاجتماعية فسيكون هذا الأمر أمرًا جدّيًا بالشريعة والعرف فلا يجترئ رجل عاقل على أن يكون خصمًا في هذا الأمر حتى يفكّر مرارًا فيعد نفسه لأداء مسؤوليات الاشتراك فيه ... هكذا وجب أداء الصداق فمن لم ينظر في هذه المصالح فيرى أنّ هذا الشرط قد جعل المرأة أسفل درجة من التجارة، هذه فكرة باطلة لم يعمَل فيها النظر، إنّ هذا الشرط تنبيه على مَنْ يريد أنْ يدخل حرم المرأة فلا يجترئ عليه إلا بعد إعمال النظر فيه فلا فكاهة مصبورًا عليها ولا مسموحًا بها في أم النكاح عليه إلا بعد إعمال النظر فيه فلا فكاهة مصبورًا عليها ولا مسموحًا بها في أم النكاح ولا في الطلاق فالفكاهة هنا كالجدية والمجاز هنا كالحقيقة.

وقد قيّد بالإحصان لأنْ يميز النكاح عن السفاح فلا يكمل هدف النكاح إلا إذا تبعه الإحصان أي أن يأخذ أحد امرأة في حمايته بجدّية وبعزم ألّا يخذلها طول حياته كما ينبغي للمرأة أن تدخل حصن حمايته بنفس الإرادة ولا يتمّ الهدف بترابط المرء والمرأة

المجلد:13 العدد:33 |

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

بدون هذا الإحصان، الذي أراد الله أن يتمّه به فإذا ارتبط رجل بامرأة ارتباطًا مؤقّتًا وضمنيًّا فلو أنه أتمّ له رواية النكاح وأعطاها ما يجب عليه من المال ولكنه لا يعتبر إحصانًا وهو ليس سوى إيجار حوض للبول فيه لم يرد تخفيف ثقل المثانة لوقت قصير، وبهذا الشرط قطّع دابر تقليد المتعة الكريه الذي كان متداولًا في الجاهلية.

ثم قال إنّ الصداق المعيّن يتم أداؤه كواجب ولكنه إذا خفّفه الزوج والزوجة عن تراض بعد تحديد الصداق فلا حرج فيه. وفي النهاية أحال على صفتي العليم والحكيم ليبيّن عظمة وحكمة هذا القانون أي الذي أنزل هذا القانون هو عليم وحكيم فكل ما يقول هو عبارة عن شيء قائم على علم لا يخطئ وحكمة لا يسبر غورها فلا يجوز لغيره أن يخالفه ولا أنْ يعدّل فيه ويصلح.

وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ فَين مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمْ مِن فَتَيَتِكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتِ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِكُمْ بَعْضُكُم مِّن بَعْضِ أَيْمَنْكُم مِّن بَعْضِ فَأَنكِحُوهُنَّ بِإِلْمَعْرُوفِ مُحْصَنَتٍ غَيْرَ مُسَافِحَتٍ وَلَا فَأَنكِخُوهُنَّ بِإِلْمَعْرُوفِ مُحْصَنَتٍ غَيْرَ مُسَافِحَتِ وَلَا مُتَّخِنَتِ أَخْدَانٍ فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةِ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِن مُتَّخِنَتِ أَنْ تَصْبُرُواْ خَيْرٌ لَّكُمُ وَأَنلَهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ٱلْعَنتَ مِنكُمْ وَأَن تَصْبِرُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ٱلْعَنتَ مِنكُمْ وَأَن تَصْبِرُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞

الطول يعني القدرة والغني والفضل.

وَاللّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَننِكُمْ أي الإيمان هو الأساس للعزم والشرف فيمكن أنْ تُفُضَّل أمة لإيمانها على كبار الأشراف والحرائر فمجرد أنّ امرأة هي أمة لا ينبغي لنا أن نصرف النظر عن هذا الجانب لإمكانية الشرف فيها، والإيمان شيء ميزانه الحقيقي ليس إلا عند الله تعالى فلا يقدر الآخرون غيره على أنْ يقدّروه صحيحًا.

وفي بَعْضُكُم مِّنَ بَعْضِ إشارة إلى أنّ كون الأمة أو العبد حالة غير مستقلّة فمن جهة العرق كلّ حرّ أو عبد، حرّة أو أمة من ولد بني آدم وحوّاء.

المجلد:13 العدد:3 عرف عرف عرف عرف عرف المجلد: 13 عرف عرف المجلد العدد العدد المجلد الم

### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . تفسير تدبر القرآن

المراد من الفاحشة هي الزنا، ومجيئها نكرة للكراهية والتنفّر كما جاء في الآية الـ47 لهذه السورة "نَطْمِسَ وُجُوهَا" فسنوضّح تنكيرها هناك. والعنت هو المشقّة والضيق ولكنه يأتي للمشاقّ التي نثبت للمرء سببًا للابتلاء وزلّة الأقدام.

فالآية تعني أنّ أحدًا إذا لم يستطع طولًا لأن ينكح حرّةً يسمح له أنْ ينكح أمة مؤمنة فأساس العزة والشرف الحقيقي هو الإيمان الذي لا يعرف كيفه إلا الله تبارك وتعالى، وأما فيما يتعلّق بالعرق فالكل سواء لأنهم من ولد آدم وحوّاء فلا حرج في النكاح من أمة ولكنه يشترط أن يتم هذا النكاح بإجازة ممن يمتلكها وأنْ يدفع الصداق طبق قانون الإماء كما أنْ تكون هذه الأمة تعبأ بقيد الإحصان فلا تفعل للتلذّذ الموقّت ولا الصداقة البغيضة، وإذا ارتكبت فاحشة بعد إحصانها فتعذّب نصف ما ذكر في سورة النور من عقاب الحرّ من مئة جلدة.

وقال في النهاية إنّ هذه الرخصة للنكاح من الإماء ليس إلا لمن يخاف أنْ تزل قدمه إذا لم يتزوّج فمن يمنع نفسه فالصبر أولى به وأجمل.

ولقد أبدينا في غير موضع من هذا التفسير عن هذا الرأي أنّ العبيد والإماء ليسوا جزءًا من النظم الاجتماعية للإسلام بل هي كانت موجودة كمعالجة للأوضاع الدولية السائدة في تلك الفترة وكحلّ لقضية أسرى الحرب ولمّا جاء الإسلام لم يبادر بمعارضته. فإن قضى الإسلام عليه من قبله فكان يخاف أنْ تنتشر فوضى شديدة في المجتمع الإسلامي كما يمكن للمعارضين أن يسيئوا استخدامه فكان من الواجب للقضاء عليه أن ينشأ في الناس إحساس بالمساواة البشرية على المستوى الدولي فوضع الإسلام أصولًا وقوانين في نظمه ينشأ بها شعور في الناس بالمساواة البشرية بشأن هذه الطبقة المتخلّفة ثم يشتد تدريجيًا نفسيًّا وخلقًا حتى ينال درجة لائقة به في المجتمع الإسلامي.

وكتبنا حول قضايا المكاتب وأمّ الولد في غير هذ الموضع فقلنا إنّ الإسلام قد كان مهّد تمهيدًا بهذه الطريقة لتحرير كافة مَنْ صلح من العبيد والإماء فالآن فكّروا في هذه الآية

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3 العدو:3 العدو:3 عدو:3 العدو:3 ال

### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

تجدوا أنَّ هذه الآية أشارت إلى حقائق مهمَّة لرفع مستوى الطبقة المتخلَّفة.

أولاها: أنه أعلم المسلمين أنّ العزة والشرف يقومان على الإيمان والإسلام، وهذا أمر يستفيد به الحرّ كما ينتفع به العبد، وأما قضية العرق فالحرّ والعبد بل الناس كلهم سواء فلم يعتبر العبيد وُضَعَاءَ.

وأخراها: أنّ للإماء شرطي الصداق والإحصان اللذين للحرائر لكي يرتفع مستواهن في المجتمع. وقد حُدِّدَ لهن العقاب بعد ارتكاب الزنا لكي يبلغ مستواهن الخلقي مستوى المجتمع. وما أعطين من الرخصة في العقاب مقابل الحرائر سببه أنهنّ لا يتمتّعن بالصيانة التي كانت تتمتّع بها النساء الحرائر.

وقد أجيز المسلمون بالنكاح مما امتلكه الآخرون. والهدف من وراء ذلك لم يكن إلا رفع مستوى الإماء الاجتماعي ولكنه إذ خيف منه التصادم بين حقوق الملكية وحقوق النكاح فأمر بأخذ الحيطة في شأن مثل هذا النكاح.

وينشأ هنا سؤال بشأن هذه الآية: أنّ هذه الآية تعمّم حدّ الزنا المذكور في سورة النور لكل نوع من الزناة متزوّجًا كان أو غير متزوّج فما هو مأخذ الرجم بعد الزنا؟ وسنناقش هذا السؤال في سورتي المائدة والنور إنْ شاء الله تعالى.

#### 12. تفسير الآيات (26-28)

تخلّلت هذه الآيات الثلاث الأحكام والإرشادات المتعلقة بالإصلاح الاجتماعي كتنبيه وتذكير والهدف منها تنبيه المسلمين على درجتها العظيمة وقيمتها العليا في جانب بحيث إنّ الله يورثكم الأنبياء والصالحين كافة فأكرموه بخالص قلوبكم واستحقّوا رحمة الرب تعالى، وفي جانب آخر تنبيههم على إعصار المعارضة الذي كان يثور ضدّ هذه الإصلاحات من قبل الطبقة الطالبة لغرضها التي كانت قد احتلّت حقوق اليتامى والأيامى والضعفاء والعبيد ولم تكن راضية عن تبرئها عنه، اتلوا

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . تفسير تدبر القرآن

الآيات التالية في ضوء هذا المدخل:

يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمُّ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۞ وَٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا ۞ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمُّ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ۞

### 13- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

تفكّروا في أسلوب "يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ أَورد اللام بعد "يريد" بينما أورد في مكان آخر "أنْ". هذا الفرق لا يخلو من فائدة. يتضح من نتبع هذين الأسلوبين في القرآن أنّ الإرادة لها معنيان أحدهما العزم والثاني هي الرغبة فإذا جاءت لمعناها الأول فيتبعها اللام وإذا جاءت لمعناها الثاني فلا تدخل اللام على مفعولها، فقال الأول فيتبعها اللام وإذا جاءت لمعناها الثاني فلا تدخل اللام على مفعولها، فقال تعالى: "إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ"، (سورة الأحزاب: 33) وقال: "إِنَّمَا يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَعَلَيْكُمْ"، (سورة المائدة: 6) وكذا قال: "إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعْمَتَهُ وَالدُّنِيَّا"، (سورة المائدة: 5) وكذا قال: "إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَرِّبَهُم بِهَا فِي ٱلْحُيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا"، (سورة التوبة: 55)

وبعد توضيح هذا الأسلوب تفكّروا ما جاء في الآية التي نريد بيانها فأولًا أوضح أنّ الله اختاركم بعلمه وحكمته لكي يبيّن لكم أحكامه وإرشاداته ويهديكم من جديد إلى طرق الإيمان والعمل الصالح التي فتحت للناس بواسطة الأنبياء والصالحين والتي تم تضليلها فيما بعد لكي يرجعوا إلى الله فيرحمكم الله. بيّن هذا كحكم للرب تعالى لأنّه كان من مشروعات الله تعالى بعثة أمّة بالنبي الخاتم، تحمل الدين الكامل والشريعة الكاملة ووراثة ما تركه الأولون والآخرون، وقد كان بشّر بها الأنبياء السابقون وكان علم الله وحكمته يقتضيان بعثتها لأنّ ذلك العليم والحكيم ما كان له أنْ يحبّ أن يترك خلقه فيتيهوا في الضلال ولا يهتم بهدايتهم.

المجلد:13 العددة:3 عبر 2024

والهدف في إبراز هذا الامر كحكم مفعول كان تشجيع المسلمين وتفتير أعداء الإسلام ومعارضيه الذين تألبوا على المسلمين تألب الأشواك بسبب هذه الإصلاحات الاجتماعية الاجتماعية التي مضى ذكرها في هذه السورة، وذلك لأنّ الإصلاحات الاجتماعية لا يتحمّلها الطبقة الطالبة لغرضها فلما أعلن عن هذه الإصلاحات أحدّت كلًا من اليهود والنصارى والمشركين فكل مَنْ تفكّر في عواقبها وجد أنها تقطع دابر الحرية المستبدّة وحبّ الشهوات غير المقيّد فقاموا ليخيّبوها فيوقعوا الناس في حفر تلك الظلمة التي أنار الإسلام للنجاة منها فلمّا رأى مَنْ أثقل نفسه بالشرائع التي أفكوها والتقاليد التي ابتدعوها أنّ هذه الأثقال توضع عن ظهور الناس وأنّ الأغلال والإصر المخالفة للفطرة تقطع عنهم فأثاروا الضجة على أنّ جلّ ما وجدناه من سلفنا في خطر شديد. فألهم القرآن المسلمين ردودها بألّا يأذنوا لثرثرات وضجّات هؤلاء المعارضين فتراث الأنبياء السابقين والسلف الصالح ليس إلّا ما تُورَّتُونه فقد خصّكم الله برحمته ولكن المفسدين يودّون أنْ يحرموكم هذه الرحمة ثم قال في الآية الأخيرة الشهرة التي تقطع بهذه الإرشادات لا تقطع إلّا أنها كان معارضة للفطرة ومبتدعة، فالفطرة السليمة التي فطر الله الناس لا تصبر على هذه الأثقال غير ومبتدعة، فالفطرة السليمة التي فطر الله الناس لا تصبر على هذه الأثقال غير ومبتدعة، وستقرؤن هذه المعارضات بالتفصيل في الآية الد44 لهذه السورة.

### 14. تفسير الآيات (29-33)

وبعد هذا التنبيه الموقّت والتذكير اتصل مضمون الأحكام والإرشادات المتعلقة بإصلاح المجتمع، بسلسلة الإصلاح الاجتماعي فنُكِرَتْ إرشادات تؤيد وتدعم الإصلاحات السابقة كما توسّع نطاقها، اتلوا الآيات التالية في ضوء هذا المدخل:

يَ اَلَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَرَةً عَن تَرَاضِ مِّنكُمْ وَلَا تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللَّه كَانَ بِكُمْ رَحِيمَا ۞ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ عُدُونَا وَظُلْمَا فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَارَأْ وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ۞ إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَقِّرُ

المجلد:13 العدد:3 عرف: 3 عرف: 3 عرف: 13 عرف: 14 عرف: 1

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَنُدُخِلُكُم مُّدُخَلَا كَرِيمًا ۞ وَلَا تَتَمَنَّوْاْ مَا فَضَلَ ٱللَّهُ بِهِ - بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضَ لِلبِّكَ بِعَضَكُمْ عَلَى بَعْضَ لِلبِّكَ اللَّهَ عَلَى بَعْضَ لِلبِّكَ اللَّهَ عَن اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

### 15- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

يَ اَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَرَةً عَن تَرَاضِ مِّنكُمْ وَلَا تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ۞

في هذه الآية نهي عن أكل مال الغير بطريقة باطلة وقتلِ النفس، وجمع هاتين الحرمتين جمعًا. والحكمة في جمعهما هي أنّ بينهما علاقة وطيدة؛ فالحرص على المال يزيل التمييز بين الطريقة الصحيحة والباطلة للحصول عليه ثم يعمّي هذا المرض الناس بحيث أنهم يقتلون الآخرين له، فإذا فتّشنا عن الأسباب في الثورات الاجتماعية وتقاتل الناس وجدنا أنّ الحرص على المال هو السبب الأعظم لها. ولقد أكّد الإسلام على حرمة أموال وأنفس الآخرين نظرًا للترابط الشديد لهذين الأمرين فجاء: حرمة ماله كحرمة دمه.

المراد من الطرق الباطلة طرق التبادل والمهنة والتجارة التي لا يتراضى فيها الفريقان بن ينتفع فيها الفريق الأول كما يخسر فيها الفريق الثاني ولقد أشار القرآن بنفسه إلى هذا المعنى فقال بعدما نهى عن أكل الأموال بالباطل: "إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ مِنكُمُّ" فهذا توضيح هذا الإجمال بالأسلوب الإيجابي، الذي يوجد في الفقرة السابقة فقد أوضحت هذه الفقرة أنه إذا كانت المعاملة في التجارة قائمة على تراضي الفريقين فآنذاك تجوز المنافع التي تعطيها هذه التجارة وإذا كان فيها غل أو كان أحد الفريقين فيها مضطرًا ضعيفًا فلو كان هذا الفريق راضيًا عنها ولكنها تأتي ضمن أكل الأموال بالباطل، وعلى هذا حرم الإسلام كل نوع من المعاملة أو التجارة يشوبه غل أو غرر أو ضرر، والربا أقبح شكل لمثل هذه التجارة فها أسلفناه من الحديث عن الوغرر أو ضرر، والربا أقبح شكل لمثل هذه التجارة فها أسلفناه من الحديث عن

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 عدو:3 عدو:

الفرق بين الربا والتجارة لتراجعوه.

وفقرة "وَلَا تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ " تعادل فقرة "لَا تَأْكُلُواْ أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ" أي لا تأكلوا أموالكم بالباطل ولا تقتلوا أنفسكم فلا نجد فيها سياقًا للانتحار ولا أنها تدلّ عليها فإنْ أريد معنى الانتحار فسيكون أسلوبها مختلفًا تمامًا عنه، وأما لفظ "أَنفُسَكُمْ " فليها فإنْ أريد معنى الانتحار فسيكون أسلوبها مختلفًا تمامًا عنه، وأما لفظ "أَنفُسَكُمْ " فلهاء للإعراب عن أنّ مَنْ يقتل نفسًا في المجتمع فكأنه يقتل نفس قريبه لأنّ كلّ عضو من أعضاء المجتمع أحد من إخوانه، فقاتلُ فرد قاتلُ الكلّ على أساس "المسلم عضو من أعضاء المجتمع أحد من إخوانه، فقاتلُ فرد قاتلُ الكلّ على أساس "المسلم أخو المسلم" و"المسلمون كلهم إخوة" ولذا عدّ القرآن قاتلَ نفسِ قاتلَ النفس كلها.

وفقرة "إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا" هي علّة تلك الحرمات التي سلف ذكرها. أي: إذا كان ربِّكُم رحيمًا عليكم فكيف يحبّ أن تأكلوا أموالكم وتقتلوا أنفسكم فلا يحبّ الرب الرؤوف والرحيم إلّلا أن نتعايشوا كـ"رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُّ". فبدا من هذا أنه إذا ظلم الناس بعضهم البعض، على الرغم من إرشاداته، فتقتضي رحمته أن يأتي بيوم من العدل يعذّب فيه مَنْ ركب ظلمًا فالآية القادمة تشير إلى هذا الواقع.

### وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ عُدُوانَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَارَّأً وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴿

و"ذَلِكَ" يشير إلى كلا الأمرين اللذين ذُكِرًا في الآية السابقة.

وإذا أتى لفظا "العدوان" و"الظلم" معًا فيدلّان على نوعين مختلفين للسيّئة كما ذكرنا في غير هذا الموضع، أولهما أن يتعدّى الواحد بقوّته على مال غيره ونفسه والثاني ألّا يدفع حتّى أحد بالغش ثم يأكله فالنوع الأوّل هو العدوان والثاني هو الظلم، ولكن إذا جاءا على حدة فيتناوب بعضهما البعض.

ولفظ "نَارَأً" جاء نكرة لتفخيم الشأن أي أن ندخل مثل هؤلاء الظالمين في نار سعيرة. "وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا" تشير إلى واقع خفي أي مَنْ يؤمن بالله ولكن لا يعرف صفتيه العدل والرحم حقّ معرفة يرخص نفسه ويعرف أنّ الله يرحمه فيرتكبون

المجلد:13 العدو:3 حمر 2024

جرائم شنيعة ويأملون كما فعلت اليهود أنّ الله رؤوف ورحيم فيعفر لهم ولا يعذّ بهم فما نقله القرآن من قول اليهود من "سَيُغْفَرُ لَنَا" ينبئ عن هذه النفسية، والواقع أنّ مثل هؤلاء الناس ولو يتشجّعون من الإمهال الذي أعطاهم الله حسب سنّته ولكن يحتالون كذلك برحمة الله فلو أنّ الله رحيم ولكنه لا يرحم الظالمين فيستحقّ رحمته الضعفاء الذين مارسوا ظلمهم عليهم ولكن لم يقدروا على أنْ يصّعدوا زفراتهم، فأطب الله أرباب هذه النفسية وقال إنّ الذين يظلمون الناس ويمارسون عدوانهم عليهم لا يشقّ على الله الرحيم أنْ يرمي بهم في نار جهنم وذلك لأنّه تعالى عادل كما أنه رحيم، وهذا العدل مظهر من مظاهر رحمته الواسعة.

### إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُّدْخَلًا كريمًا ١

وبما أنّ لفظ "السيّئات" جاء هنا ضدًّا للفظ "الكبائر" فالمراد بها صغار الذنوب، ومثله مثل الحسنات التي تكون كبيرة كما تكون صغيرة فكذلك السيّئات تكون كبيرة كما تكون صغيرة. ولو أنّ هذا الصغر أو الكبر يتغيّر نظرًا للظروف أو النسب فتحديده المنطقي صعبً لنا ولكنه ليس أمرًا يصعب علينا فهمه. فكما أنّ الهجرة والجهاد من الحسنات واماتة الأذى عن الطريق من الحسنات ولكنّ هناك فرقًا كبيرًا بينهما يدركه كلّ من له لبّ وكذلك احتلال دار أحد من السيّئات كما أنّ الرمي بالأذى على الطريق وقذف البلغم في مكان نظيف من السيّئات ولكن هناك فرقًا كبيرًا بين السيّئتين يفهمه كلّ من له حجّى. فالواقع أنّ ميزان تقدير صغر السيّئات والحسنات وكبرهما هو أثرها وعاقبته فإذا كان بصرنا حادًّا وبعيدًا ونفكّر بالحقائق بعيدين عن التطرّف إلى شهوات النفس فلا يلتبس علينا كنهها ولكن ربّما تغلب العقلَ شهوات النفس فيتحوّل الجبل إلى خردلة والكن بين الحبل، ولإ بعاد الناس عن هذا الالتباس بيّنت الشريعة الحلال عن الحرام، ولكن بين الحلال والحرام ما يمكن أن يلتبس على المرء فلمثل هذه الأشياء من تقوى المرء أن يكون المرء على حذر، ولكنه إذا صدر عنه خطأ كونه إنسانًا فلا يدعه الله أن يربن عليه إذ أنه يراعي حدود الحلال والحرام من الأشياء.

المجلد:13 العدو:3 على العدو:3 العدو:3

### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

بيّن في هذه الآية أنه ليس من طرق النجاة من عذاب الله والدخول في جنته أنْ يسمح المرء نفسه بما شاء بل طريقته أنْ يمتنع عن كبائر ما منعه عنه الله تعالى من الأشياء فإذا اجتنبتم الكبائر فيكفّر عنكم الصغائر برحمته وإلّا فستكتب الصغائر في كتب الكبائر وستناقش عن كلّ منها.

ولنعلم هنا أنّ طريقة اجتناب الصغائر هي أنْ يجتنب المرء عن الكبائر فالذي يدفع ديونه الكبيرة لا يرضى أنْ يأخذ خمس روبيات من غيره فلا يدفعها ويتهم بالخائن، وبالعكس من ذلك من يركب الكبائر ولكن يعتنون بالصغائر هم يبتلعون الإبل طول حياتهم ويغربلون البعوض فيفهمون غيرهم زكاة كل نقير وقطمير ولكنهم يبنون لهم حصونًا من أموال اليتامى والأوقاف ويزيّنونها بكل أنواع المحاسن.

وَلَا تَتَمَنَّوْاْ مَا فَضَّلَ ٱللَّهُ بِهِ عَنْصُعُمْ عَلَى بَعْضٍ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱكْتَسَبُواْ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱكْتَسَبْنَ وَسُعَلُواْ ٱللَّهَ مِن فَضْلِةِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمَا ۞

فينشأ الكثير من النزاع في المجتمع بسبب أنّ الناس لا يعرفون أيّ المجالات تقتضي التدخّل منهم وأيّها لا تقتضي، وبالتالي فالأمنيات الباطلة والحماسات العمياء ترمي بالناس في مجالات نثبت فيها جهودهم ومواهبهم جميعًا نزاعًا لا يعود عليه بفائدة فقد فضّل الله بعض الناس على البعض لقوّتهم فمثلًا خلق البعض جميلًا كما خلق البعض قبيحًا، خلق البعض في بيت الغني كما فبيع البعض في بيت الغني كما خلق البعض في بيت الفقير فالبديهي أنّ هذه الميزات خَلقية فالمباراة فيها والتنافس خلق البعض رجلًا كما جعل البعض امرأة وهو أيضًا خَلقي فإذا حاولت المرأة أن تصبح رجلًا أو حاول الرجل أنْ يصبح المرأة فهذا ليس إلا حماقة، وعلى هذا فقد قرّر الله تعالى حدودًا وحقوقًا خاصة بكلّ مخلوق وتبنى هذه الحقوق والحدود على الفطرة والحكمة فإذا حاول أحد أنْ يتجاوزها في حماس باطل لطلب المساواة فتحبّ المرأة أنْ تجد حقوقًا تعدل حقوق المرء ويودّ

### مجلة الهند عدين القرآن مجانة الهند عدين القرآن

الإقرباء أنْ يستووا في درجاتهم فهذا أيضًا قتال مع الفطرة وحكمة الله لا ينتج سوى من أنْ تنقلب النظم رأسًا على عقب.

فن نشهده اليوم في العالم من الفوضى والتنافس والتقاتل والتنازع ليس إلا نتيجة سوء التفاهم هذا وعدم فهم الحدود فقد دلّ القرآن في هذه الآية على أنّ مجال التنافس ليس الصفات الخلقية ولا الأفضال والمواهب الفطرية بل مجاله مجال الصفات الكسبية، وهذا مجال الحسنات من التقوى والعبادة والإحسان والتوبة والإنابة أو بكلمات جامعة مجال الإيمان والعمل الصالح، فلا حجز ولا صدّ عن السباق فيه فإذا سبق الرجل فهو يجد جزاء ما سعى وإذا سبقت المرأة فهي تجد جزاء ما سعت فهذا المجال مفتوح سواءً للحر والعبد والحرّة والأمة والشريف والوضيع والأعمى والبصير فإذا وجرد في أحد صد فطري فستجدون جبراً لهذا الكسر فنجد هنا أفضالاً متعالية مقابل الأفضال التي وهبها الله لأحد خلقًا فن يطلب الفضيلة فليخض هذا المجال ويجعل نفسه مستحقًّا لفضل الله "وَسْعَلُواْ ٱللَّهَ مِن فَضْلِهِ عَالله الذي يهب الناس يعرف بطلبات الكل وبأذواقهم ورغباتهم وبنواياهم وإخلاصهم فيها ولا تنفد خزائنه كما أنه ليس ببخيل فلا يفيدكم إذا أضعتم جهودكم في مجالات باطلة فمن يحبّ الخوض في ليس ببخيل فلا يفيدكم إذا أضعتم جهودكم في مجالات باطلة فمن يحبّ الخوض في التضحية فليدخل هذا المجال العالى، وفي ذَالِكَ فَالْمَتَنَافَس ٱلْمُتَنَافِسُونَ.

وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَٱلَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَننُكُمْ فَعَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدًا ۞

المولى كلمة لها مدلولات عدّة يحدّدها سياق الكلام، وتدلّ القرينة هنا على أنّ المراد منها ورثة المورث.

في هذه الآية إشارة إلى قانون قسمة الإرث الذي ذكر في الآية السابعة. لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَبهذه الإشارة أَكِّدَ على الورثة الذين قرَّرهم الله لكل وارث هم الورثة الحقيقيّون له فلا

المجلد:13 العدو:3 عروب سبتمبر 2024

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

مجال لأيّ تعديل حسب اتجاهاتكم ولا مجال لأيّ نقص ولا زيادة فما قرّره الله من نصيبهم فإن عقد الأحد وعدًا بشيء ممن ليس بوارث فلا يعطيه إلّا ما يستحقّه، والمراد من نصيبه هو النصيب الذي سُمحَ الميراث بوصيّته والذي فصله الله عن قسمته، والحقيقة أنّ هذا النصيب قد تُركَ من الله لمثل هؤلاء الناس فأورد له كلمة "تَصِيبَهُمُّ"، وفي النهاية أشار إلى وصفه الشهيد على كلّ شيء للتنبيه على أنّ كل محاولة للتطرّف الباطل ولو كانت خفية ولكنها لا تخفى على الله فهو حاضر كلّ عمل وباصره وعليم بكل ظاهر وباطن.

#### 16. تفسير الآيات (34-35)

وما أمرَ الرجل والمرأة كلاهما ببذل الجهود فيما سبق من الآية "وَلَا تَتَمَنَّواْ" كائنين في حدودهما الفطرية والشرعية قرّره أصلًا هاديًا لتشكيل وتنظيم الحياة العائلية ثم يقدّم فيما يلي إرشادات إلى تنظيم العائلة. ولنعلم هنا أنّ المجتمع يتكوّن من العائلات والأسر كما أنّ الحكومة فتكوّن من المجتمعات فكأنّ العائلة هي اللبنة الأولى للمجتمع ثم الحكومة فيجب حتمًا أن توضع هذه اللبنة الأولى قائمة فإذا اعوجّت ولو قليلًا فيبقى المبنى معوجًا حتى الثريّا. اتلوا الآيات التالية في ضوء هذا المدخل:

ٱلرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمُولِهِمُّ فَالصَّلِحَتُ قَانِتَتَ حَنفِظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ وَٱلَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ فَالصَّلِحَتُ قَالْتَهُ وَٱلَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَٱلْمَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُواْ عَلَيْهِنَ سَبِيلًا إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا فَا بَعْنُواْ حَكَمَا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمَا مِّنْ أَهْلِهِ آ إِن اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا اللَّهُ وَحَكَمَا مِّنْ أَهْلِهَ إِنْ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا اللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا اللَّهُ اللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا اللَّهَ اللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ ٱللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا اللَّهُ اللَّهُ بَيْنَهُمَا أَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا اللَّهُ اللَّهُ بَيْنَهُمَا أَإِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا اللَّهُ اللَّهُ بَيْنَهُمَا أَإِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ الْعُلُولُولِي الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ الْعُلِهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَالِمُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الللِهُ اللْ

### 17- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

ٱلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَالِهِمَّ

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . - . - تفسير تدبر القرآن

فَٱلصَّلِحَتُ قَنِتَتُ حَنفِظَتُ لِلْفَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ وَٱلَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَ وَٱهْجُرُوهُنَّ فِي ٱلْمَضَاجِعِ وَٱضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُواْ عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ۞

إذا تعدّى القيام بـ"على" فيعني المراقبة والمحافظة والكفالة والتولية ففي "قَوَّمُونَ عَلَى النِّسَآءِ" معنى الفضل على النساء كما هو معنى الكفالة والتولية، وكلا المعنيين يلزم بعضهما البعض.

فوحدة العائلة الصغيرة، كما قلنا، هي حكومة صغيرة؛ فكما تحتاج كل حكومة إلى من يقوم عليها فكاذلك هذه الحكومة أيضًا تحتاج إلى قيّم عليها، والسؤال ينشأ هنا: هل درجة القيّم على هذه الحكومة الضيّقة تعطى الرجل أم المرأة؟ فردّ عليه القرآن بأنّ هذه الدرجة تعطى للرجل وذكر لها شاهدين:

أولهما أنّ الله قد فضّل الرجل على المرأة فللرجال ميزات تجعله يتفوّق على المرأة ويستحقّ بفضلها أن يحمّل مسؤولية القيام عليها مثلًا ما أودع الرجل من قوة المحافظة والمدافعة أو جدارة السعي والاكتساب لا يوجد في المرأة، ولنعلم أنّ موضوع البحث ليس الفضيلة الجامعة بل الفضيلة التي نثبت أنّ الرجل قيّم على الشيء كما أنّ هناك جوانب نثبت أنّ المرأة أيضًا لها فضل ولكنها لا تمتّ إلى القوّامية بصلة مثلًا أنّ في المرأة من جدارة تربية المنزل والأولاد ورعايتها ما لا يمتلكها الرجل ولذا ذكر القرآن هنا بصورة مبهمة مما يثبت تفضّل بعضهما على البعض من جانب أو آخر، ولكن كما يتعلّق بجانب القوّامية فالرجل أحقّ بها.

وثانيهما أنّ الرجل قد أنفق ماله على المرأة أي كفل بنفقة الزوجة والأولاد، والبديهي أنّ الرجل لم يكفل بها بالصدفة أو تبرّعًا بل كفل بها لأنّ هذه المسؤولية لم يكن يقدر على تحمّلها إلا هو فهو جدير بها والقدير عليها.

المجلد:13 العددة:3 حوايو - سبتمبر 2024

وبعد أنْ ولّى الرجل على منصب القوّامية على المرأة ذكر معاملة النساء الصالحات بأنهنّ يطعن لقوّامهنّ طوعًا لا كرهًا ويحافظن على أسراره وعنّه، وبدا من ذلك جليًّا أنّ النساء اللاتي يخالفن هذه الخصائص ويبذلن قصارى جهودهنّ أن يعشن في كل مجال من مجالات الحياة كالرجال لا كالنساء لسن صالحات بل هنّ فاسقات ويردن أن يقلبن هذا النظام ظهرًا لبطن، الذي تقصر عليه كافة بركات ومسرّات الحياة العائلية. 1

عندي المراد بـ"حَنفِظَتُ لِلْغَيْبِ" يعني اللاتي يحفظن الأسرار، والسبب الأوّل لاختيار هذا المعنى أنّ لفظ "الغيب" عام للسرّ والسبب الثاني أنّ تركيب الكلام هنا ينافي معناه "وراء الظهور" والسبب الثالث أنّ قضية الحفاظ على السرّ بين الرجل والمرأة قضية مهمة جدًّا، فالواحد أمين فطريّ لسرّ الآخر وهكذا بالعكس لاسيّما المرأة التي هي تحافظ على محاسن المرء ومعايبه وعائلته وأمواله وعقاراته وعزّه محافظة إذا عزمت على الكشف عنه فلا يبقى المرء سوى كطفل عار، فخصّ القرآن بذكر صفتها هذه وأما زيادة "بِمَا حَفِظَ اللَّهُ" إليها فلم يرد بها سوى علوّ هذه الصفة أي أنّ صفتها هذه تعكس صفة الله العليّ لأنّ الله أيضًا حفظ غيوب عباده وإمائه وإلا فإذا أراد بالكشف عنها فهل بقى أحد يقوم أمام الناس.

النشوز هو رفع الرأس ولكن هذا اللفظ يعمّ للاعتداء والخروج اللذين يظهران من زوجة لزوجها فإذا ظهر من معاملة زوجة أنها ركبت طريق النشوز فالزوج لكونه قوّامًا خير لتأديبها وتنبيهها ولكن ليعلم أنّ القرآن قد أعطى هذه الخيارات حينما يخاف المرء النشوز من زوجته فالنشوز كما قلنا لا يعني كل غفلة للزوجة وعدم العناية وقدرتها على إبراز شخصها ورأيها وذوقها فالنشوز هو أن ترى الزوجة تتخذ خطوة نتصدّى لقوّامية الزوج أو يخاف بها الزوج وجود الفوضى وتشتّت النظم في حكومة

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

أ قنا بالبحث المشبع على كل جانب من جوانب نظرية المساواة بين الرجل والمرأة الجديدة في كتابنا "اسلامى معاشره مين عورت كا مقام" (مكانة المرأة في المجتمع الإسلامي)، فمن يرد التفصل عنها فليراجعه.

### مجلة الهند مسير تدبر القرآن مجانة الفيان الفرآن الفرآن الفرآن

العائلة فإذا رأى الزوج نتوء هذه الصورة فللزوج أن يختار ثلاثة أشكال تالية ويبدو من أسلوب القرآن أنّ هذه الأشكال الثلاثة مرتّبة كما ذُكِرَتْ:

أولها أن ينصحها وينبّهها فاللفظ الذي أورده القرآن هو الوعظ الذي يحوي مما يحويه الزجر والتوبيخ، فإذا لم ينجح هذا العمل فيدع الاختلاط بها لكي تعلم أنها إذا لم تترك خطوتها هذه لنتجت عن عاقبة بعيدة الأثر، وإذا لم ينجح هذا العمل فالزوج يخيّر أن يضربها ولكن حذار أن يكون الضرب مبرّحًا فقد أوضح النبي صَلَّاللَّهُ مَلَيْهُ وَسَلَّمَ حدّ "غير مبرّح" بألّا يؤثّر في الجسد.

هذا آخر عمل يجوز للزوج مع زوجته الناشزة فإذا نتج هذا عن فائدة مفيدة وعادت الزوجة إلى حالتها الأولى طاعة الزوج فليدع ما في قلبه من التكدير السابق ولا يبحث عن حيل الانتقام منها، ولا ينس الزوج بفضل كونه قوّامًا على الزوجة أنّ الله فوقه فإذا أعرض عن نشوزنا كونه قوّام السماوات والأرض ويغفر عنا بعد التوبة والإصلاح فلا يسوغ لعباده أنْ يتعدّوا حدودهم بفضل كونهم قوّامين على النساء.

وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَثُواْ حَكَمَا مِّنْ أَهْلِهِ، وَحَكَمَا مِّنْ أَهْلِهَآ إِن يُرِيدَآ إِصْلَحَا يُوقِق ٱللَّهُ بَيْنَهُمَأُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ۞

وإذا لم ينجح ما سبق من الخطوات لإعادة الزوجة إلى طاعة الزوج فهذا يعني أنّ الفجوة بين الزوجين قد اتسّع حدودها وبلغت العلاقات على شفا حفرة من الانبتات، ولكن على الرغم من هذا المنتهى لم تسغ الشريعة الزوج أن يطلّق زوجته فيبتّ كافة علاقاته معها فالإسلام يعدّ العلاقة بين الزوج والزوجة أساسًا لاستحكام المجتمع فلا يصبر على انبتاتها إلا إذا فشلت كافة تدابير الإصلاح بينهما وثبت أنّ ربطها صعب أو أنها تعقب مزيدًا من الفساد فبعد فشل جهود الزوج أمر باتخاذ خطوة مختلفة لإصلاح ذات البين وهي أنْ يتقدّم أولياء الزوجين أو الذين بيدهم الأمور فيصلحوا ما فسد بينهما بوضع ضغوطهم الاجتماعية والرحمية، وطريقة ذلك

المجلد:13 العرو:3 حل العرو:3 ا

### مجلة الهنب - . - . - . - . - . - . - . - . تفسير تدبر القرآن

أَنْ يختار حكم من كلّ من أقرباء الزوج والزوجة فيحاولا جماعيًّا لإصلاح ما فسد فربما يصلح ما فسد بتدخّل الآخرين من الأقرباء ولم ينجح الفريقان في إصلاحه فالفريقان يكرمان إخلاصهما كما يخافان لؤمتهما إذا أصرّا على الفصل ولذا فتثبت هذه الطريقة أكثر تأثيرًا وعاقبة.

ولو أنّ المراد من "إِن يُرِيدَآ إِصْلَحَا يُوفِّقِ ٱللّهُ بَيْنَهُمَّا " يمكن أنْ يكونا الحكمين ولكني أميل إلى أنّ المراد منهما الزوجان أي إذا تركا إصرارهما وأرادا إصلاح ما فسد فيوفّق الله بينهما. هذا أسلوب بليغ رغّب به الله تعالى الزوجين في انتهاز هذه الفرصة وأن يطلبا التوفيق من الله الرحيم بدل الانحياز إلى الافتراق والانبتات.

في هذه الآية وُجِّه الخطاب عندنا، كما أشرنا إلى ذلك، إلى أقرباء الزوجين وأولي الأمر من قبيلتهما وأنّ اختيار هذين الحكمين لا يتجاوز إصلاح الفساد، وبعد خيبة هذه الخطوة يسوغ للزوج أنْ يتخذ خطوة نهائية طبق الشريعة أو أنْ يحاكم إلى المحكمة إذا احتيج إليها مع أنّ هناك مساعًا لتحويل قضيتهما إلى الحكم إذا حوكم إلى المحكمة وأنْ تفوّض المحكمة إلى الحكم الفصل النهائي.

وفي النهاية أحال على صفتي الله العليم والخبير لينبّه كلَّا منهما على أنّ الله خبير بدور الكلّ في حلّ هذه القضية ويعامل معه طبق هذا العلم الحق.

## محالة السنب - · — · — · — تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

ISSN: 2321-7928

# تحقيق لفظ "يُطِيْقُوْنَ" في تفسير "تدبر قرآن"

د. محمد أجمل الإصلاحي  $^{1}$  ترجمة من الأردوية: محمد معتصم الأعظمي  $^{2}$ 

إنّ تفسير "تدبر قرآن" للشيخ أمين أحسن الإصلاحي يحتلّ بميزاته العديدة مكانة فريدة ليس فقط في أدب التفسير الأردوي بل في مجموع التفاسير كلها، وقد استند المؤلف في تفسيره إلى مبادئ التفسير لمعلّمه الإمام الفراهي، فلذلك قد عني فيه بلغة القرآن إلى جانب الأسباب الداخلية والخارجية الأخرى لفهمه، فالترتيب الذي اختاره الإمام الفراهي في مطالب تفسيره يبدأ أولًا بتسليط الضوء على عمود السورة ونظمها بالإضافة إلى الربط بين السورة ما قبلها وما بعدها كمقدمة ثم يقسّم آيات السورة في مجموعات عديدة ويناقش كلّ مجموعة على حدة، والفصل الأول في هذه المناقشة يكون "تفسير الكلم وتأويل الجمل"، فاتباعًا لنفس المنهج التزم الشيخ الإصلاحي بنفس الترتيب في تفسيره "تدبر قرآن" وحدّد عنوان "تحقيق المفردات وتوضيح الآيات".

ومن حسن الحظ أنه حينما بدأ الشيخ الإصلاحي بكتابة التفسير كان لديه تراث كبير في شكل تحقيقات أستاذه حول مفردات القرآن وتفصيله كما يلي:

1. تفسير سورة البقرة (حوالي 87 كلمة): هذا هو التفسير الذي يعتبر آخر نموذج لتفسير الإمام الفراهي والآن قد طُبع، رغم أنّه يغطّي حتى الآية 65 فقط إلا أنّ العديد من المفردات الأساسية للقرآن قد وردت فيه، مثل: الإيمان والكفر والنفاق والصلاة والزكاة والركوع والسجود والهدى والفلاح والفسق والتسبيح والتقديس

المجلد:13 العدو:3 حوليو - سبتمبر 2024

أمحةً هندي كبير له "مفردات القرآن" (تحقيق) و"محاسن الشعر" (جزآن) و"بحوث ومقالات".
 نائب مدير تحرير المجلة ورئيس قسم اللغة العربية وآدابها، كلية سيوري فيديا ساغر، بنغال الغربية، الهند

# مجلة السنب - · — · — · — تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

وسبحانك والغيب وغير ذلك.

2. مفردات القرآن (53 كلمة): يشمل كتاب "مفردات القرآن" المطبوع على 79 كلمة ومنها 26 كلمة مأخوذة من تفسير سورة البقرة بينما الألفاظ الباقية مأخوذة من أجزاء التفسير الأخرى المطبوعة.

3. أجزاء التفسير المطبوعة (حوالي 100 كلمة)

4. بعض الكلمات المتفرقة التي وردت في كتب أخرى مطبوعة والمسودات غير
 المطبوعة وحواشى الكتب قيد الدراسة (حوالي 30 كلمة)

ويبلغ العدد الإجمالي حوالي 270 كلمة وبالجملة يتضمّن هذا المجموع توضيح معظم المفردات القرآنية الهامة الصعبة. وقد استفاد الشيخ الإصلاحي بشكل كبير من هذا المحتوى في تفسيره "تدبر قرآن". ففي بعض الأحيان قدّم الترجمة الكاملة لتحقيقات أستاذه إلى اللغة الأردوية دون أيّ تعديل وفي أحيان أجرى التعديلات اللازمة بالحذف والإضافة والتقديم والتأخير حسب ما احتاج إليه. كما أشار الشيخ الإصلاحي في مقدمة تفسيره إلى استفادته من أستاذه بهذه الكلمات:

"كان من دواعي الفخر لي لو قلت أنّ كلّ ما يحويه هذا الكتاب مما استفدت من أستاذي وهذا هو الوقع، ولكني أحذر هذا الادعاء مخافة أن يعزى خطأ ارتكبته أنا إلى أستاذى".1

وبعد هذا الذكر العام اقتصر الشيخ الإصلاحي على ذكر أستاذه في المواضع التي تحتوي على تحقيق جديد أو مناقشة مفصّلة أو معلومات تتجاوز نطاق اطّلاعه.

كان الشيخ الإصلاحي ماهرًا باللغة العربية وأديبًا متذوقًا لها وكان ملمًا بدواوين الشعراء العرب والمجموعات الشعرية العربية القديمة، وقد ألّف تفسيره "تدبر قرآن"

المجلد:13 العرو:3 حري العرو:3 حري العرو:3 العرو:3 العرو:3 حري العرو:3 العرو:3

 $<sup>^{1}</sup>$  الشيخ أمين أحسن الإصلاحي: تدبر قرآن، فاران فاؤنديشن، لاهور، 1403هـ،  $^{1}$ 

## محالة الهناب - . — . — . — تحقيق لفظ "ينطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

باللغة الأردوية ومعظم قرائه من الذين لا يعرفون اللغة العربية فلم يتوسع في تحقيق المفردات وتجنّب تقديم الأدلة من الشعر العربي عند نقل تحقيقات أستاذه إلا في بعض المواضع، وقد أوضح موقفه من هذا الموضوع في مقدمة الكتاب بكلمات تالية:

"ولأجل صيانة الكتاب عن الثقل لم أكثر الاستشهاد بكلام العرب إلا حيث احتجت أو القدر الذي كفاني، وبما أنّ الكتاب بالأردوية وسيكون معظم قرّائه من الذين لا يعرفون العربية فنقل الأبيات العربية سيكون غريبًا لهم وغير مفيد، وسددت هذا النقص من شواهد القرآن ونظائره، ومن المعترف به أنّ تفسير القرآن بذاته أوثق به وأكثر اطمئنانًا إليه، ومع هذا لم أصرف النظر عن كلام العرب البتة فقد استفدت منه حين الإشكالات الأدبية والنحوية المهمة فأشرت إليه ونقلته".1

وبناءً على ذلك، فضّل الشيخ الإصلاحي الاختصار في تفسير المفردات. ومع ذلك هناك بعض المواضع التي تناول فيها جميع جوانب الكلمة بوضوح ونضج تام كماهر لغة. ونناقش موضعًا من مثل هذه المواضع في هذا المقال بقدر من التفصيل.

فاقرأ الآيات الثلاث الأولى من سورة البقرة، التي تتحدث عن أحكام الصيام وترجمتها من تفسير "تدبر قرآن".

"يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ ﴿ أَيَّامَا مَّعُدُودَتِ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّن أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى اللَّهُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَّهُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَلْكُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَيْكُمْ إِن كُنتُم تَعَلَمُونَ ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أَنْزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَى لِلنَّاسِ وَبَيِنَاتٍ مِن اللَّهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ مِنَ ٱلْهُدَى وَٱلْفُرُوقَانَ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِا تُكُمِلُواْ ٱلْعِدَة وَمِن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ لَي يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِا تُكُمِلُواْ ٱلْعِدَة وَمِن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَةٌ مِنْ أَيَامٍ أُخَرَ لَي يُولِدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِلْا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِلْا يُرَالُهُ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعُسْرَ وَلِلْا لَالْعَالَا أَوْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُسُرَ وَلِلْا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعَلَى اللْعُمُ الللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللْع

<sup>1</sup> المصدر نفسه، 42/1

المجلد:13 العدو:3 حجال العدو:3 العدو:3

## مجانة السند - · — · — · — تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

وَلِثُكَتِرُواْ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ١٤٥ (سورة البقرة 183-185)

وقد اختلف المفسرون في تفسير الآية الثانية "وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينً مِن الآيات المذكورة أعلاه، كما كتب الإمام الطبري فيما يلي:

- "فقال بعضهم: كان ذلك في أول ما فرض الصوم، وكان من أطاقه من المقيمين صامه إن شاء، وإن شاء فطر وافتدى فأطعم لكل يوم فطره مسكينًا، حتى نُسخ ذلك. ويدلّ على ذلك رواية سلمة بن الأكوع "أنه قال: كمّا في عهد رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ من شاء صام، ومن شاء أفطر وافتدى بطعام مسكين، حتى أنزلت: "فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ أَ"، ونفس الرأي مروي "عن ابن عمر قال: نسخت هذه الآية". أ ونقل الإمام البخاري هاتين الروايتين تحت عنوان "باب فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمُهُ ويدلّ على أنه يرى أنّ هذه الآية هي ناسخة كما وضحت الروايات الأخرى أيضًا. أو ولكن رواية ابن أبي ليلي في نفس الموضوع مروية عن الصحابة عامةً تدلّ على أن الآية هي "وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ" ونقل الإمام البخاري هذه الرواية أيضًا في باب "وَعَلَى ٱلَذِينَ يُطِيقُونَهُو فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينَ". 3
- 2. القول الثاني هو: بل كان قوله: "وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ حَكَا خَاصًا للشيخ الكبير والعجوز اللذين يطيقان الصوم، كان مرخصًا لهما أن يفديا صومهما بإطعام مسكين ويفطرا، ثم نسخ ذلك بقوله: "فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمُهُ أَ"، فلزمهما من الصوم مثل الذي لزم الشاب إلا أن يعجزا عن الصوم،

المجلد:13 المعدد:39 يوليو - سبتمبر 2024

أبو جعفر مجمد بن جرير الطبري: تفسير الطبري جامع البيان عن تأويل آي القرآن، حققه وعلق حواشيه:
 محمود محمد شاكر، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، 418/3-424

الإمام البخاري: الصحيح البخاري، دار السلام، الرياض، 1417هـ، كتاب التفسير- باب مَنْ شهد منكم الشهر فليصمه، ص 929

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 385

## محالة الهنك - . — . — . — تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

فيكون ذلك الحكم الذي كان لهما قبل النسخ ثابتًا لهما حينئذ بحاله". أ

القول الثالث هو أنّ هذه الآية "("وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُو") لم ينسخ ذلك ولا شيء منه، وهو حكم مثبت من لدُن نزلت هذه الآية إلى قيام الساعة، وقالوا: إنما تأويل ذلك: "وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُو" - في حال شبابهم وحداثتهم وفي حال صحتهم وقوتهم - إذا مرضوا وكبروا فعجزوا من الكبر عن الصوم فدية طعام مسكن، لا أن القوم كان رُخص لهم في الإفطار - وهم على الصوم قادرون - إذا افتدوا.

وذكر أحاديث هذا الموضوع من ابن عباس رَخِوَالِيَّهُ عَنْهُ، والسدى وسعيد بن المسيب. 2

4. ففي التأويلات السابقة اعتبر ضمير الغائب في "يُطِيقُونَهُر" على أنه يعود إلى الصيام، وفي رواية تعتبر به الطعام أي الفدية، وهذا التأويل نقله الإمام الطبري "وقد زعم بعضه أهل العربية من أهل البصرة ...... وعلى الذين يطيقون الطعام" ولكنه لم يعتد به فقط لأنه لم يُروَ عن "أهل العلم" أي من أهل التفسير.3

وقد رُوي عن عبد الله بن عباس قراءة شاذة لـ"يُطِيقُونَهُ وهي "يطوَّقونه"، وفسّرها في إحدى الروايات بعبارة: "هم الذين يتكلفونه ولا يطيقونه" أي الذين يتكبدون مشقة الصيام دون أن يكون لديهم القدرة على ذلك، وقد انتقد الإمام الطبري هذه القراءة الشاذة شديدًا، هذه القراءة لا يمكن الالتفات إليها لكننا أشرنا إليها هنا لأن المفسّرين تأثروا بها بشكل مستمر.

واقرأ الآن ترجمتها البسيطة للآية وتأويلاتها بناءً على الأقوال المذكورة هي كما يلي: الآية: "وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُو فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ "

ترجمة: "والذين يستطيعون القيام بذلك (الصيام) عليهم فدية، وهي طعام مسكين".

المجلد:13 العدو:3 (60 ) يوليو - سبتمبر 2024

<sup>1</sup> تفسير الطبري جامع البيان عن تأويل آي القرآن، 424/3-426

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 429-427/3

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 438/3

# مجلة الهنب . . — . — . — تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

التأويل 1: وعلى الذين يطيقون الصيام (ولا يريدون الصيام) فدية طعام مسكين....

التأويل 2: "وعلى الذين (من كبار السن) يطيقون الصيام (إذا لم يريدوا الصيام)....

التأويل 3: وعلى الذين (في حال شبابهم وحداثتهم وفي حال صحتهم وقوتهم) يطيقون الصيام (إذا مرضوا وكبروا فعجزوا من الكبر عن الصوم) فدية....

التأويل 4: وعلى الذين يطيقون الفدية فدية....

رجّح الطبري القول الأول، ويقول الإمام الرازي إنّ هذا هو رأي معظم المفسرين، افإن الغرض من هذا المقال هو تحقيق معنى كلمة "يُطِيقُونَهُر" بدلًا من تقديم التأويل الصحيح للآية. إذا أمعنّا النظر في التأويلات الأربعة التي ذكرها الإمام الطبري وجدنا أنّ جميعها تشير إلى أنّ معنى هذا اللفظ هو الاستطاعة والقدرة، وتم الاستناد إلى التقدير والمحذوفات للوصول إلى التأويل المقترح، وفي كلمات أخرى، لم يكن هناك أيّ اختلاف بين العلماء حتى زمن الإمام الطبري (310هـ) حول معنى لفظ "يُطِيقُونَهُر" حيث كانوا يجمعون على أنها تعني الاستطاعة والوسع، وهو ما يعتبر في الشريعة كمعيار لتكاليف الأحكام.

وبغض النظر عن الاختلاف في منهج التأويل بما أنّ التأويلين؛ الثاني والثالث، نتيجتها واحدة أي: على الذين لا يطيقون الصيام فدية، فإنّ المفسرين المتأخرين قد ضمّوهما في قول واحد واكتفوا ببيان خلاصة القول فقط دون طريقة التأويل فبدّل تفسير "يُطِيقُونَهُر" بـ "لا يُطِيقُونَهُر" فليس غرضهم التشريح اللغوي لهذا اللفظ بل يقدّم

المجلد:<sub>31</sub> العدد: 3 ما يوليو - سبتمبر 2024

\_

الإمام محمد الرازي: تفسير الفخر الرازي، المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، دار الفكر، بيروت، 85/3 ونقل ابن قتيبة (ت 276هـ) هذا القول فقط، يراجع: "غريب القرآن"، تحقيق: أحمد صقر، دار الكتب العلمية، بيروت، 1398هـ، ص 73، وكتب أبو إسحق الزجاج (ت 311هـ) بعد نقل هذا القول: وهذا بإجماع وبنص القرآن منسوخ، يراجع: "معاني القرآن وإعرابه"، تحقيق: عبد الجليل عبده شليى، عالم الكتب، بيروت، 1408هـ، 253/1

مجلة الهنب . . — . — . — تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

المفهوم أو المطلوب للآية فقط.<sup>1</sup>

وإلى جانب آخر عندما رأى بعض المفسرين أنّ التأويل المطلوب يتعارض مع كلمات القرآن الكريم والذي يحتاج إلى تكلّف لا داعي له واستدلالات محذوفة، كما أنّ بعض الاعتراضات وردت على التأويل المعروف ففكروا في أنّه ألم تكن الإمكانية في أخذ معنى لا غير المقدرة مباشرة من "يُطِيقُونَهُو"؟ أي ألا يمكن استنباط النفي من الإثبات؟ فإذا كانت هناك طرق لغوية وقواعدية لهذا فسيصبح المعنى أكثر وضوحًا وسيمكن التوافق بالقراءة الشاذة المنقولة عن ابن عباس "يُطوَقونه"، التي فسرت في رواية بـ"يتكلفونه ولا يطيقونه".

فلذلك ادّعى بعض الشيوخ أنّ "يُطِيقُونَهُو" يمكن أن تحمل معنى "لا يطيقونه"، لأنّ حرف النفي قد يُحذف قبل الفعل المضارع واستشهد بأشعار يستخدم فيها أسلوب القسم، نحو شعر امرئ القيس هذا:

فقلت يمين الله أبرح قاعدًا ولو قطعوا رأسي لديك وأوصالي يعنى فقلت: والله، سأظل جالسًا هنا، حتى ولو قطّعوا رأسي وأوصالي.

وقد حُذِف هنا لاء النفي قبل "أبرح"، ولم يذكر أبو حيان الأندلسي (ت 754هـ) اسم هذا العالم ولكنّه كتب بعد نقل الأبيات ولا يجوز حذف: لا، وإرادتها إلا في القسم، والأبيات التي استدلّ بها هي من باب القسم، وعلة ذلك مذكورة في النحو، عينما لم يُشر أحد من العلماء الكبار مثل الزمخشري (ت 528هـ) أو ابن عطية (ت ينما لم يُشر أحد من العلماء الكبار مثل الزمخشري (ت 528هـ) أو الرازي (ت 204هـ) إلى مثل هذا القول، فيبدو أنّ القائل عاش في القرنين السابع أو الثامن.

المجلد:13 العدد:3 حوليو - سبتمبر 2024

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يراجع: تفسير الجلالين، دار المعرفة، بيروت، 1404هـ، ص 37

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو حيّان الأندلسي: البحر المحيط، دار الفكر، بيروت، 1412هـ، 189/2

## مجلة السنب - · — · — · — تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

وذُكرت نكتة أنّ من خصائص باب الإفعال سلب المأخذ، فمثلًا: "شكا يشكو" يعني "التذمر"، بينما "أشكى" يعني "إزالة التذمر"، وكذلك في الآية المذكورة "جاز أن تكون – الهمزة – للسلب كأنّه سلب طاقته"، أولًا، أمثلة سلب المأخذ نادرة جدًّا وثانيًا ينبغي أنّ يكون هناك دليل على ذلك في اللغة، أمّا بالنسبة للفظ "أطاق" فلم يُقدِّم المدّعي أيّ دليل على وجود هذه الخاصية وحتى لو حاول فإنّ القرآن والحديث وكلام العرب وكتب اللغة تفتقر جميعها إلى مثل هذا الدليل.

والمحاولة الثالثة كانت لتقديم معنى لفظ "أطاق" "القدرة مع الشدّة والمشقّة"، وهذا المعنى استُخرج من القراءة الشاذّة المروية عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ، وهي "يُطوّقون"، وقد اعتبر بعض الناس هذه القراءة تفسيرًا حيث كان ابن عباس رَصَالِلَهُ عَنهُ يستخدم "يطوّقون" شرحًا لـ "يطيقون"، وإذا كانت هذه قراءةً بالفعل فلا أهمية لها بسبب شذوذها، وإذا كانت تفسيرًا لـ "يطيقون"، فيجب أن يكون لها نفس المعنى لـ "يطيقون"، أي "القدرة والاستطاعة".

ولم توجد أي إشارة حتى زمن الإمام الطبري- كما ذكر آنفًا- إلى أنّ المعنى اللغوي للسيطيقون يتضمن الشدّة والمشقّة، ولمّا قام الزمخشري (ت 528هـ) بتفسير القراءة الشاذّة "يطوّقون" فذكر معنيين؛ أحدهما "يطيقون"، والآخر "يكلّفونه أو يتكلّفونه على جهد منهم وعسر" ثم كتب بعد ذلك: "ويجوز أن يكون هذا معنى يطيقونه أي يصومونه جهدهم وطاقتهم ومبلغ وسعهم"، يعني ربما يكون هذا هو معنى "يطيقونه" أيضًا وهو أنّهم يصومون جهدهم وطاقتهم ومبلغ وسعهم، وقد أورد الزمخشري هذه الفكرة تحت تأثير بعض الروايات التفسيرية كاحتمال فقط كما يتضح من كلماته، والواقع أنه لم يكن دليل قوي لهذه الفكرة ولكن ربما استفاد منها بعض المفسرين

المجلد:13 العدو:3 حمل عدو:3 العدو:3 ال

<sup>1</sup> شهاب الدين سيد محمد الألوسي: روح المعاني، إداراة الطباعة المنيرية، مصر، 1345هـ، 2/59

<sup>2</sup> الزمخشري: الكشاف، دار الريان للترات، القاهرة، 1407هـ، 226/1

## محالة الهند. - · · · · · · · تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

المتأخرين، كما كتب الإمام الرازي (ت 604هـ) في تقرير هذا القول أنه: "لا يُقال في العرف للقادر القوي: إنه يطيق هذا الفعل لأنّ هذا اللفظ لا يُستعمل إلا في حق من يقدر عليه مع ضرب من المشقة"، أ يعني لا يمكن القول في العرف عن القوي القادر "إنه يطيقه" فهذا اللفظ يُستعمل للذي يقدر الفعل مع الشدّة والمشقّة،

ومن الممكن هذا العرف يتعلق بزمن الإمام الرازي وإلا فيما يتعلق بلغة القرآن والحديث ولغة مخاطبيهما فهي تخالف هذا العرف تمامًا كما سيتضح فيما بعد.

وذكر الإمام الرازي في موضع آخر الفرق بين "الوسع" و"الطاقة" "فالوسع اسم لمن كان قادرًا على الشيء كان قادرًا على الشيء على وجه السهولة أما الطاقة فهو اسم لمن كان قادرًا على الشيء مع الشدة والمشقة، فقوله (وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُو) أي "وعلى الذين يقدرون على الصوم مع الشدة والمشقة"، فربا أوّل من طرح هذه الفكرة أنّ "الطاقة" نتضمن مفهوم المشقّة هو الإمام الراغب الأصفهاني (ت 412هـ)، فقد عرّف "الطاقة" بأنها "اسم لمقدار ما يمكن للإنسان أن يفعله بمشقة" وقد انتقل هذا التعريف وتكرّر حتى دخل في معجم لسان العرب وقد أخذ الإمام راغب كلمة "يطيقونه" في تفسير آية الصيام بمعناها المعروف دون إدخال مفهوم المشقة ولكنه لتجنب تكليف ما لا يُطاق وضع تعريفًا جديدًا لـ"الطاقة"، وفسّر آية "وَلَا تُحُيّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِء" أي: ما يصعب علينا مزاولته، وليس معناه: لا تحملنا ما لا قدرة لنا به"، فقد أخطأ الإمام راغب في هذا المعنى فلو كانت "الطاقة" تعني المشقّة لما كانت هناك حاجة للنفي ويكون نفس المعنى لآية "وَلَا تُحُيّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِءً" ما أراده به، وفي حالة النفى ويكون نفس المعنى لآية "وَلَا تُحُيّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِءً" ما أراده به، وفي حالة النفى

المجلد:13 العددة:3 من عدد 3:3 من

\_

<sup>1</sup> تفسير الرازي، 86/3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 85/3

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن منظور: لسان العرب، دار صادر، بيروت، 1956م، 233/10

الإمام الراغب الأصفهاني: مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق: صفوان عدنان داؤودي، دار القلم، دمشق، 1418هـ، ص 532-533

# محلية الهنيد . . . . . . . . . . تحقيق لفظ "ينطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

يريد أن يأخذ هذا المعني، وليس أساس ذلك أنَّ معنى المشقّة داخل في الطاقة ولكن النفي يهدف أحيانًا إلى التعبير عن نفي كامل أو مبالغة، فعندما نقول عن عمل في اللغة الأردوية: "يه همارے بس ميں نہيں ہے " يعنى "إنّ هذا ليس في وسعنا" نريد منه في كثير من الأحيان أن نقول إنه صعب جدًّا.

وكتب أبو هلال العسكري (ت. بعد 400هـ) أحد معاصري الإمام الراغب فيما يتعلق بالفرق بين القدرة والطاقة: "أنَّ الطاقة غاية مقدرة القادر، واستفراغ وسعه في المقدور،..... ولا يقال لله تعالى: مطيقُ لذلك" وقدَّم أبو هلال العسكري هذه الجملة دليلًا على هذا الفرق؛ يقال: هذا طاقتي"، أ مع ذلك إنّ هذه الجملة لا يمكن أن تكون حجة على هذا الفرق مطلقًا فما معنى لفظ "القوة" لو استبدله "الوسع، المستطاع، "المقدور" أو أيّ كلمة أخرى لتفيد الجملة نفس المهفوم كما استخدم نفس الأسلوب في الرجز المشهور "كل امرئ مجاهد بطوقه" (وفقًا لرواية) يعنى كلُّ شخص يجاهد بما يستطيع، و"الطوق" يعنى "الطاقة"، والطوق استخدم في هذا الرجز هنا في معنى الطاقة غاية مقدرة القادر كما ورد في الجملة المذكورة من أبي هلال العسكري، بينما فسّر بعض الناس الرجز بأنّ "الطوق" يعني "أقصى الطاقة" فلم يقصدوا بذلك توضيح الفرق بين "الطوق" و"الطاقة"، بل كانوا يحاولون إبراز دلالات اللفظ في هذا السياق، كما يشتبه به كلام الخطاطى (ت 388هـ)² وأبو موسى المديني (ت 581هـ).

وملخص القول أنَّ الفروق التي ذكرها الإمام الرازي بين "الوسع" و"الطاقة"،

يوليو - سبتمبر 2024 العرو:3 65

أ أبو هلال العسكري: مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق: صفوان عدنان داؤودي، دار القلم، دمشق، 1418هـ، ص 532-533

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو سليمان الخطابي: غريب الحديث، تحقيق: عبد الكريم ابراهيم الغرباوي، جامعة أم القرى، مكة المكرمة،

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو موسى المديني الأصفهاني، المجموع البغيث في غريبي القرآن والحديث، تحقيق: عبد الكريم إبراهيم الغرباوي، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، 1402هـ، 372/2

## محالة الهند. - · · · · · · · تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

والفروق التي أوردها أبو هلال العسكري بين "القدرة" و"الطاقة"، والتعريف الذي قدّمه الإمام الراغب لـ "الطاقة"، جميعها ليست لها أسس متينة، وتنفي استخدامات "الطاقة"- كما ستتضح لاحقًا- هذه الادعاءات، ولكن قبل ذلك، دعونا نر كيف انتقد الشيخ أمين أحسن الإصلاحي هذه الآراء نقدًا شاملًا وقدّم تحقيقه:

### تحقيق الشيخ الإصلاحي: يكتب الشيخ تحت عنوان "تأويل خاطئ":

"لقد فهم الناس عمومًا بقوله تعالى: "وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ و فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينًٍ": لمَّا فرض الصوم على العرب وما كانوا متعودين عليه اشتد عليهم فرخص لهم وكان من أراد يفطر ويفتدي بطعام مسكين حتى نسخت هذه الرخصة فيما بعد، ولكن هذا التأويل يبدو غير صحيح مطلقًا.

أُولًا: مَا الذي يبقى من فرضية الصيام إذا كان هناك خيار لمن يشاء يصوم ومن يشاء يفطر ويفتدي بطعام مسكين. فإذا كانت نوعية الحكم البدائية للصوم هكذا فإنّ "كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ" الجزء من الآية يصبح غير ضروري تمامًا، لأن الآية في هذه الحالة تفقد معناها وتأثيرها المفروض تمامًا.

وثانيًا: تبدو هذه الفكرة غريبة جدًا حيث أنه من جهة يُطلب من المريض والمسافر أن يصوما بعدد الأيام التي أفطروها في أيام أخر، كما هو واضح من قوله تعالى: "وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرً ومن جهة أخرى، يخيّر الأشخاص الآخرون القادرون على الصيام بين الصيام أو إطعام مسكين دون أي إلزام بالصيام، وهذا يعني أنّ المريض والمسافر عليهما أن يصوما لتعويض الأيام الفائتة، بينما الشخص الصحيح والمقيم ليس ملزمًا بالصيام في أيّ حال؛ بل يمكنه أن يُطعم مسكينًا بدلًا من ذلك.

وحاول بعض الأشخاص التغلب على هذه المشكلة بتفسير "يُطِيقُونَهُو" بمعنى: "الذين

المجلد:13 العدو:3 مرابع عدو:3 العدو:3 العدو:3

## مجلة الهند. - . — . — . — تحقيق لفظ "ينطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

يطيقون بالمشقّة". فبهذا التفسير تحل الاعتراضات المذكورة أعلاه ويظهر محل مناسب للعبارة: "كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ"، ولكن يرد هنا اعتراض أكبر من الاعتراضات المذكورة أعلاه، وهو: هل هذا المعنى لـ"يُطِيقُونَهُر" موجود في معاجم اللغة العربية أم أنه وُجِدَ من العدم، فمن وجهة نظرنا لا وجود لهذا المعنى في المعاجم، فإنّ بعض الناس يدّعون أنّ من خصائص باب "الإفعال" أنه يحتوي على سلب المأخذ، وبالتالي يمكن أن "يُطِيقُونَهُر" يعني "لا يطيقونه"، وإننا لا ننكر أنّ من خصائص هذا الباب سلب الأصل، لكن هذه الخصائص ليست مسألة قياسية بل سماعية، وبالتالي يعتمد الأمر على استخدام الكلمة إذا كان أهل اللغة قد استخدموا هذا اللفظ بالمعنى المذكور أعلاه وكانت هناك أمثلة على ذلك، فلا شكّ في صحة هذا التفسير، ولكن إذا لم توجد أمثلة على هذا الاستخدام في كلام العرب أو في القرآن والحديث، فبمجرد افتراض أنّ من خصائص الأفعال سلب المأخذ أخِذ اللفظ في معنى النفي فبمجرد افتراض أنّ من خصائص الأفعال سلب المأخذ أخِذ اللفظ في معنى النفي بدلًا من الإثبات وهذا ظلم عظيم على اللغة العربية، وهذا الشيء أيضًا فتنة عظيمة في الدين، فإذا بدأ الناس في استخدام هذا المبدأ بدون مخافة فيمكنهم بسهولة في الدين، فإذا بدأ الناس في استخدام هذا المبدأ بدون مخافة فيمكنهم بسهولة في الدين، فإذا بدأ الناس في استخدام هذا المبدأ بدون مخافة فيمكنهم بسهولة في المتبدال جزء كبير من الدين بالنفي والنهي بدلًا من الأمر والحكم.

وبعض الذين ليس اطلاعهم واسعًا يقولون "إنّ فلانًا قادر على ذلك" يعني أنه يطيق بالمشقة، فهذا القول مثل كلام الأطفال، ولا أريد الرد عليه، ولو افترضنا أنّ معنى الإطاقة يتضمن المشقة فالسؤال هنا "هل هذه القوة تكلف شخصًا بالتكاليف الشرعية أو الأحكام الدينية؟ ومن الواضح بالنسبة للشريعة الإسلامية والجميع يعلم أنّ هذه القدرة تكلّفه لا ترخصه، وحين تقول إنني أطيق كذا وكذا، فهذا يعني بوضوح أنك في حال قدرتك بها بغض النظر عما إذا كانت لديك طاقة بالسهولة أو بالمشقة.

ثم إنّ هذا الأمر يستحق النظر أيضًا إذا كان المقصود هو "الذين يطيقون الصوم

المجلد:13 العدو:3 حرف على العدو:3 العد

## مجلة الهند. - . — . — . — تحقيق لفظ "ينطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

بالمشقة"، فإنّ هناك عشرات الألفاظ والأساليب المعروفة في اللغة العربية والتي يستخدمها أهل اللغة للتعبير عن ذلك، فلماذا ترك القرآن تلك الأساليب واستخدم لفظًا لا يستعمل بهذا المعنى في أيّ مكان؟ إذا قال شخص: "أنا أُطيق حمل السلاح"، فسيفهم الجميع أنه يستطيع حمل السلاح، ولن يفهم أحد بأنه يستطيع حمل السلاح بصعوبة، فيستحق أنه لن يُعفى من واجبات الجهاد بسبب ذلك، وبالمثل، لو قيل: "لنا طاقة بجالوت وجنوده"، فإن المعنى الواضح هو أنّ لدينا قدرة على مواجهة جالوت وجنوده، وإذا كان المعنى "ليس لدينا قدرة" أو "لدينا القدرة بالمشقة"، فلا حاجة لاستخدام "لا" في قول بني إسرائيل: "لا طاقة لنا اليوم بجالوت وجنوده" بل كان يمكن أن يُفهم المعنى بشكل صحيح في حالة الإثبات.

على كل حال، فالذين استنبطوا من "يطيقون" هذا المعنى ارتكبوا خطأ فاحشًا في التفسير، لكن إذا كان هذا المعنى خاطئًا، فما هو التفسير الصحيح للآية إذا أخذنا الكلمة بمعناها المعروف؟ 1

ثم قام الشيخ الإصلاحي بذكر التأويل الذي يعتقد أنه تأويل صحيح لهذه الآية، وفيما يتعلق بـ"يطيقون"، فقد أوضح الشيخ جميع الجوانب في السطور السابقة بكل وضوح ولم يترك أيّ زاوية غامضة، فيبدو جليًا من كتاباته أنّ استخدامات اللفظ وأقوال المفسّرين وتصريحات أئمة اللغة كانت كلّها في ذهنه، ولهذا، فقد تمت الإجابة في هذا المقال عن كل شبهة دون ذكر أسماء الأشخاص والكتب، ولكن بما أنّ بعض المفسّرين والأدباء المشهورين قد وقعوا في الخطأ، فلنلق نظرة على بعض المعاجم قبل تقديم الشواهد.

نظرة على معاجم اللغة: روعي الترتيب التاريخي للمعاجم في هذا البحث:

(1) أول معجم عربي هو "العين" من تأليف الخليل الفراهيدي (ت 175هـ)

المجلد:<sub>13</sub> <u>العرد:</u> (68 <u>المجلد: 13</u>

تدبر قرآن، 1/446-44، وكتب الشيخ الفراهي بضعة سطور على هذا اللفظ في "أصول التأويل"، يراجع:
 رسائل الإمام الفراهي في علوم القرآن، الدائرة الحميدية، سرائمير، 1411هـ، ص 240

## محالة السند - · — · — · — تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

والذي أكمله الليث بن المظفر، وهو خال من كلمة "أطاق"، ومؤلفات كلّ من ابن دريد (ت 321هـ) "جمهرة اللغة"، وأبو منصور الأزهري (ت 370هـ) "تهذيب اللغة" والصاحب بن عباد (ت 385هـ) "المحيط في اللغة"، وابن فارس (ت 395هـ) "مجمل اللغة" لم تحتج إلى أيّ ضرورة لبيان معنى هذا اللفظ حيث كان المعنى معروفًا.

في النسخة المطبوعة من كتاب "العين"، كُتب فقط أنّ كلمة "طاقة" هي اسم و"طوق" هو مصدرها، بعد ذلك، تم نقل أبيات من قصيدة رجز مشهورة، حيث يُذكر فيها: كل امرئ مجاهد بطوقه أ وقد نقل الأزهري شرح هذا الرجز من الليث بقوله: "كلّ امرئ مكلّف ما أطاق"، أي كلّ شخص مكلّف بما يستطيعه، ويستعمل لفظ "أطاق" و"مكلف" أيضًا، و"أطاق" يعنى القدرة بالوضوح.

(2) ولم يتعرض ابن فارس (ت 395هـ)- كما هو معروف- بلفظ "أطاق" في "مجمل اللغة" ولكنّ "مقاييس اللغة" قاموس منفرد يهدف إلى دراسة المشتقات المختلفة للمادة ويبحث عن المعنى المشترك بينهما ويحاول الوصول إلى المعنى الابتدائي للمادة، ووفقًا لابن فارس المعنى الحقيقي لمادة الطاء والواو والقاف "طوق" هو "الإحاطة"، فهو يكتب: "... أطاق هذا الأمر إطاقةً، وهو في طوقه، وطوّقتُك الشيء، إذا كلّفتُكه فكلّه من الباب وقياسه، لأنه إذا أطاقه فكأنه قد أحاط به ودار به من جوانبه"، قيتضح من كلام ابن فارس تمامًا أنّ "أطاق"

المجلد:13 العدد:3 (69 - سبتمبر 2024

الخليل أحمد الفراهيدي: كتاب العين، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، دار الرشيد للنشر،
 بغداد، 1982م، 193/5

أبو منصور الأزهري: تهذيب اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون، الدار المصرية للتأليف والترجمة، القاهرة، 243/9

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن فارس: معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة،  $^{3}$  1972-1969

## مجلة العنب - · — · — · — تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

يعني القدرة الكاملة على شيء ما.

- (3) أدرج الجوهرى (ت 453هـ) في معجمه الشهير "الصحاح" "أطاق" كما يلي: "الطوق: الطاقةُ، وقد أطقت الشيء إطاقةً، وهو في طوقي أي وُسعي"، أ وقد أوضح الجوهري في العبارة المذكورة أنّ "الطوق" يعني الطاقة والوسع، كما ترك "أطاق" بعد ذكره في الجملة لأنّ معناه كان معروفًا كما تدلّ عليه الجملة المذكورة فيما بعد.
- (4) وقد صرّح ابن سيدة (ت 458هـ) في كتابه "المحكم المحيط" أنّ "الطوق" و"الإطاقة" تعنيان القدرة: "الطوق والإطاقة: القدرة على الشيء، وقد طاقه طوقًا وأطاقه، وأطاق عليه، والاسم الطاقة". 2
- (5) ولم يكتب الصغاني اللاهوري (ت 650هـ) شيئًا عن هذا اللفظ في "التكملة والذيل والصلة" الذي هو في الواقع الاستدراك على المعجم للجوهري، مما يشير إلى أنه لم ير حاجة لإضافة شيء على ما كتبه الجوهري في "الصحاح".
- (6) وقد ذكر الفيومي (ت 770هـ) واضّعًا في كتابه "المصباح المنير" أن "الإطاقة" تعني القدرة فهو يكتب: "و(أطقت) الشيء (إطاقة) قدرتُ عليه فأنا (مطيقٌ) والاسم (الطاقة) مثل الطاعة من أطاع.3
- (7) ويذكر الفيروزآبادي (ت 817هـ) نفس المعنى في قاموسه: "الإطاقة: القدرة على الشيء. وقد طاقه طوقًا وأطاقه، وعليه. والاسم الطاقة... الطوق: الوسع والطاقة". 4
- (8) نقل مرتضى الزبيدي البلكرامي (ت 1205هـ) وفي شرح القاموس "تاج

المجلد:13 العدو:3 حرب العدو:3 المجلد:13 المجلد:13 العدو:3 المجلد:13 المجلد:1

الساعيل بن حمّاد الجوهري: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطّار، القاهرة، 1402هـ، 1519/4

ابن سيدة: المحكم والمحيط الأعظم في اللغة، تحقيق: مراد كامل، معهد المخطوطات، القاهرة، والمحكم عند المحكم والمحيط الأعظم في اللغة، تحقيق: مراد كامل، معهد المخطوطات، القاهرة،  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> القيومي: المصباح المنير، المكتبة العلمية، بيروت، ص 381

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> العلامة مجد الدين الفيروزآبادي: القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1406هـ، ص 1169

## محالة الهند. - · · · · · · · تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

العروس" شرح الرجز المذكور أعلاه لليث ثم يذكر تعريف لفظ "الطاقة" من لسان العرب والذي أخذ من مفردات القرآن للإمام الراغب الأصفهاني ومع ذلك لم يشر الزبيدي في شرح "أطاق" إلى معنى السلب أو المشقة".1

والتعريف الذي ذكره الراغب قد دخل إلى "لسان العرب" من "النهاية في غريب الحديث" لابن الأثير (ت 607هـ) والذي لا يتوافق مع الرجز المذكور ولا مع القرآن الكريم- كما مضى ذكره آنفًا- وستأتي الأدلة عليه لاحقًا.

ويمكن أن يتساءل البعض عن عدم الرجوع إلى معجم "لسان العرب"، فالجواب على ذلك أنّ "لسان العرب" ليس معجمًا مستقلًا بل هو مجموعة من معاجم شهيرة، وأمّا الكتب التي تحتويها "لسان العرب" جميعها فقد تم نشرها في زمننا هذا، ولذا، عند التحقيق في مسألة ما، ينبغي الرجوع مباشرة إلى الكتب الأصلية بدلًا من "لسان العرب"، وقد اخترنا نفس المنهج في هذا التحقيق.

ويتضح من هذا الاستعراض أنّ معاجم اللغة العربية نتفق على أنّ لفظ "أطاق" يعني الطاقة والقدرة، والواقع أنّ اللغة العربية- كما قال الشيخ الإصلاحي- لا تخلو من هذا المعنى، بل إنّ جميع الأدلة تشير إلى هذا المعنى، بل إنّ جميع الأدلة تشير إلى هذا المعنى،

الأدلة على لفظ "إطاقة" و"الطاقة": تستخدم كلمة "أطاق" مع النفي في العديد من الأماكن مما يدل على أنها لا تفيد معنى النفي بشكل مجرد، وإلا لما كانت الحاجة إلى النفي، ومن حيث الإيجاب، فقد استُخدم هذا الفعل كثيرًا في الأحاديث الصحيحة وكلام العرب، ولكننا سنقدم بعض الأحاديث فقط من "الموطأ" و"الصحيحين والتي ورد فيها هذا اللفظ في سياق التكلّف الشرعي مثل آية الصيام:

1. حولاء بنت تُويت كانت امرأة من بني أسد، وكانت لا تنام طوال الليل

المجلد:13 العرو:3 حسبتمبر 2024

أ الزبيدي: تاج العروس من جواهر القاموس، الطبعة الخيرية، 1307هـ، 427/6

## محلية السيني - · · · · · · · تحقيق لفظ "ينطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

وتصلّي، وذات يوم كانت عند السيدة عائشة رَضَالِيَّهُ عَنْهَا، ودخل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فقال: من هذه؟ فأخبرته السيدة عائشة اسمها وأنها تسهر ليلًا فقال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: "عليكم بما تطيقون من الأعمال".

هذا الحديث متفق عليه، أخرجه الإمام البخاري في موضعين؛ في "كتاب الإيمان" و"كتاب التهجد"، ففي الرواية الأولى قال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مه، عليكم بما تطيقون، فوالله لا يملّ الله حتى تملّوا". أوفي الرواية الثانية قال: "عليكم ما تطيقون من الأعمال...". 2

وفي رواية صحيح مسلم، عندما قالت السيدة عائشة عن هذه المرأة: "لا تنام الليل" (أي أنها تصلّي طوال الليل)، فكره النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذلك وقال "لا تنام الليل! خذوا من العمل ما تطيقون، فوالله لا يسأم الله حتى تسأموا".3

وفي هذه الرواية كان النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ينهي عن القيام بعمل قد يبدأ الشخص فيه بحماس لكنه لا يستطيع الاستمرار عليه بسهولة، وتقول عائشة رَضَّالِللَّهُ عَنْهَ إنّ أحبّ الأعمال الدينية إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ما داوم عليه صاحبُه، ولذلك قال خذوا من العمل ما تطيقون، فوالله لا يسأم الله حتى تسأموا.

ولو شاب لفظ "إطاقة" المشقة لأمَرَ النبي صَالَمْتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ بِالأَعْمَالِ التي لا يمكن للناس أداؤها بسهولة، بينما قد عنون الإمام البخاري بابًا "باب ما يكره من التشديد في العبادة"، أي أنّ التشديد في العبادة غير مرغوب فيه.

كما نقل الإمام مالك نفس الواقعة في "الموطأ" أيضًا، وعبارة الرواية كما يلي: "اكلفوا من العمل ما لكم به طاقة." فشرح الزرقاني هذه الجملة: "أي خذوا أو تحملوا من العمل ما

المجلد:<sub>13</sub> العدد: 3 حرية عدد العدد: 3 حرية عدد العدد العدد

-

الصحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب أحبّ الدين إلى الله عزّ وجلّ أدومه، ص 13

<sup>2</sup> الصحيح البخاري، كتاب التهجد، باب ما يكره من التشديد في العبادة، ص 226

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> صحيح مسلم، شرح النووي، مكتبة المعارف، الرياض، 1407هـ كتاب المسافرين، باب أمر من نعس في صلاته، 320/6-321

## مجلة الهنب . . . . . . . . . . تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

لكم بالمداومة عليه قوة." أي اختاروا عملًا تستطيعون عليه المداومة (الاستمرار). أ

فيظهر من هذه الرواية أنّ جملتي "ما تطيقون" و"ما لكم به طاقة" هما مترادفتان، ولا يوجد في لفظ "الطاقة" أي مشقة كما زعم الإمام الراغب، وإلا فإنّ استخدام هذا اللفظ في الرواية سيعكس نية القائل.

2- وفي رواية أخرى متفق عليها يروي أبو هريرة رَجَعَالِيَّهُ عَنَهُ: قال رسول الله صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: إنّاكم والوصال" قالوا: فإنّك تواصل، يا رسول الله! قال: "إنكم لستم في ذلك مثلي، إنّي أبيت يُطعمني ربّي ويسقيني فأكلفوا من العمل ما تطيقون." وقد روى الإمام مسلم هذا الحديث بنفس اللفظ عن أبي هريرة، قائلًا: "فأكلفوا ما لكم به طاقة".

وكان هدف هذا الحديث هو صيانة الأمة من المشقة، ولذلك أكّد النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَائلًا: فاكلفوا مالكم به طاقة، وهذه الرواية أيضًا دليل على أنّ قول الإمام الراغب في معنى "الطاقة" غير صحيح.

3- ونقل الإمام البخاري في "كتاب الإيمان" "عن عائشة رَضَيَلِيَّهُ عَنْهَا، قالت: كان رسول الله صَلَّالِتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ إذا أمرهم أمرهم من الأعمال بما يطيقون" أي أنّ رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كان يأمر الصحابة بالأعمال التي يستطيعون القيام بها، "قالوا إنا لسنا كهيئتك يا رسول الله إنّ الله قد غفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخّر فيغضب حتى يعرف الغضب في وجهه ثم يقول: "إنّ أتقاكم لله وأعلمكم بالله أنا".3

وقصد الصحابة رَضَوَالِيَّهُ عَنْهُمْ بهذا القول أَنَّهُم يحتاجون إلى المزيد من التعبد والجهد مقارنةً برسول الله صَالِّلَةُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِلْمِ عَلِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

المجلد:13 العدو:3 حمير 2024

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شرح الزقاني على الموطأ، دار الكتب العلمية، بيروت، 1411هـ، 348/1

الصحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب التنكيل لمن أكثر الوصال في الصوم، ص 388، صحيح مسلم، شرح النووي، كتاب الصيام، باب النهي عن الوصال في الصوم، 220/7

<sup>3</sup> الصحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب قول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، "أنا أعلمكم الله"، ص 8

## محالة الهند. - · · · · · · · تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

جميع ذنوبه مسبقًا، بينما حال الصحابة لم يكن كذلك، لكن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ كان ينهى الصحابة عن هذه الطريقة ولا يأمرهم بما يشقّ عليهم.

4- وفي صحيح مسلم في كتاب الإيمان باب بعنوان "باب أنّه سبحانه وتعالى لم يكلّف إلّا ما يطاق"، أي أنّ الله تعالى لم يكلف الناس إلا بما هو في استطاعتهم، فلو كان في لفظ "الإطاقة" معنى المشقة، لأصبح المعنى معكوسًا، وهو أنّ الله قد كلّف الناس بما لا يستطيعون القيام به إلا بمشقة، وهذا يخالف الواقع كما يخالف مفهوم هذا الباب.

ووردت أوّل رواية في هذا الباب "عن أبي هريرة قال: لمّا نزلت على رسول الله "لِلّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ فَيَعْفِرُ لِمَن يَشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ هَى" (البقرة: 284)، قال: فاشتد ذلك على صحابة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ هَا والله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فأتوا رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، ثم بركوا على الركب، فقالوا: أي رسول الله! كُلِّفنا من الأعمال ما نطيق: الصلاة والصيام والجهاد والصدقة، وقد أنزلت عليك هذه الآية، ولا نطيقها...". أ

وفي هذه الرواية ورد فعل "إطاقة" في حالتي الإيجاب والسلب، فإذا كان في هذا الفعل معنى المشقة التي تؤدي إلى سقوط التكاليف الشرعية أو الرخصة منها لكان يعنى أنّ جميع العبادات من الصلاة والصيام والجهاد والصدقة قد سقطت.

5- ووردت رواية في صحيح مسلم، في كتاب صلاة المسافرين، عن عائشة رَحَوَالِلَهُ عَهَا. قال النبي صَاَلِللَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ: "يا أيها الناس، عليكم من الأعمال ما تطيقون، فإن الله لا يملّ حتى تملّوا، وإنّ أحبّ الأعمال إلى الله ما دُووِمَ عليه وإنّ قلّ"، وكان آل محمد صَاَلِللَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ إذا عملوا عملًا أثبتوه".

ويكتب الإمام النووي في شرح "تطيقون" "أي تطيقون الدوام عليه بلا ضرر"، أي

المجلد:13 العرو:3 حبيتمبر 2024

<sup>1</sup> صحيح مسلم، شرح النووي، 504/2

## محبلة السنب - · - · - · - تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

أن تتمكنوا بالاستمرار في أداء العمل بدون أيّ ضرر، ثم أضاف:

"وفي هذا الحديث كمال شفقته صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ورأفته بأمته، لأنه أرشدهم إلى ما يصلحهم وهو ما يمكنهم الدوام عليه بلا مشقة ولا ضرر، فتكون النفس أنشط والقلب منشرحًا فتتم العبادة، بخلاف مَنْ تعاطى من الأعمال ما يشق فإنه بصدد أن يتركه أو بعضه أو يفعله بكلفة وبغير انشراح القلب فيفوته خير عظيم". أ

ويتضح من شرح الإمام النووي تمامًا أنّ "تطيقون" في الرواية المذكورة أعلاه تعني السهولة دون المشقة.

6- نقل الإمام مسلم رواية نتعلق بحسن المعاملة مع العبيد وهي: "عن أبي هريرة رَخَوَالِلَهُ عَنْهُ عن رسول الله صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّه قال: "للمملوك طعامه، وكسوته، ولا يُكلَّف من العمل إلا ما يطيق". 2

وهذا الحديث يدلّ على اللطف في معاملة العبيد، فلو كان لفظ "يطيق" يحتوي معنى المشقة لما استُعملت في هذا السياق، لأنّ ذلك يعني أنّ العبد يُكلّف بالأعمال التي يقدر على أدائها نتطلب مشقة، في حين أنّ المقصود هو أن يُكلّف بالأعمال التي يقدر على أدائها بسهولة، وهذا واضح من حديث آخر لرسول الله صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: "هم إخوانكم، جعلهم الله تحت أيديكم، فأطعموهم مما تأكلون، وألبسوهم مما تلبسون، ولا تكلّفوهم ما لا يطيقون، فإن كلَّفتموهم فأعينوهم".

7- بعث عمر رَجَعَلِيَّكَءَنهُ حذيفة بن اليمان وعثمان بن حنيف لتحديد خراج أرض "سواد العراق" والجزية على أهل الذمة فيها، وقد نقل الإمام البخاري رواية عن عمر

المجلد:13 العددة:3 حري العدد ا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صحيح مسلم، شرح النووي، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضيلة العمل الدائم من قيام الليل وغيره، 317/6-318

صحيح مسلم، شرح النووي، كتاب الأيمان، باب إطعام المملوك مما يأكل وإلباسه مما يلبس، ولا يكلّفه ما يغلبه، 145/11

## محالة الهند. - · · · · · · · تحقيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

بن ميمون أنه سمع عمر يقول لهذين الرجلين قبل استشهاده بأيام قليلة: "أتخافان أن تكونا قد حملتما الأرض ما لا تطيق؟" قالا: "حمّلناها أمرًا ما هي له مطيقة"، قال انظر أن تكون حملتما الأرض ما لا تطيق قال: قالا: لا.1

كان عمر يخشى أن يكون الخراج المفروض على الأرض أكثر من إنتاجها. فمعنى "تطيق" هنا أيضًا يحتوي السهولة دون المشقة، إذ أنّ الخراج المفروض كان أقل مقارنة من إنتاج الأرض، ولو تم فرض خراج أكثر لما كان ذلك ظلمًا، ولكن الإسلام يدعو إلى اليسر والرحمة، فهذا ما يتضح من الرواية التي نقلها ابن أبي شيبة، بينما روي أنّ حذيفة قال: لو شئت لأضعفت أرضي" أي جعلت خراجي ضعفين وأنّ ضعفه كان عدلًا، كما روى عمرو بن ميمون حديثًا آخر، "قال عمر لعثمان بن حنيف: "لئن زدت على كل رأس وعلى كل جريب درهمًا وقفيزًا من طعام لأطاقوا ذلك" قال نعم. 2

8- في الحديث نفسه، وردت الوصية التي قدّمها عمر للخليفة الذي سيأتي بعده، وفيها قال بخصوص أهل الذمة: "ولا يُكلّفوا إلا طاقتهم"، أي لا يُفرض عليهم جزية إلا بما يطيقونه. وفي "كتاب الجنائز" "وأن لا يُكلّفوا فوق طاقتهم"، أن أي لا يُفرض عليهم أكثر مما يستطيعون، فإنّ استخدام "طاقة" هنا واضح تمامًا، ولو كان هذا اللفظ يحتوي معنى المشقة التي تُسقِط التكاليف الشرعية أو تُوجِب الرخصة، لما كان استخدامها مناسبًا هنا.

9- وفقًا لأمر الله المذكور في سورة الممتحنة، كان رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يأخذ البيعة من النساء على أنهن لا يشركن بالله، ولا يسرقن، وغير ذلك، وقد أخرج الإمام مالك حديثًا عن السيدة أميمة بنت رقيقة رَضَالِيَّهُ عَنهَا، قالت: عندما أقرت النساء بهذه الأمور، قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: "فيما استطعن وأطقتن" أي بقدر ما تستطعن،

المجلد:13 العدو:3 حرب عبر 2024

<sup>759</sup> الصحيح البخاري، كتاب فضائل أصحاب النبي صَاَلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، باب قصة البيعة، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فتح الباري، 61/7

<sup>3</sup> الصحيح البخاري، كتاب الجنائز، ص 275

## مجلة السند - · — · — · — تحفيق لفظ "يتطيقون" في تفسير "تدبر قرآن"

فكانت البيعة مشروطة بالاستطاعة، "قلن: "الله ورسوله أرحم بنا من أنفسنا".  $^{1}$ 

وردت في هذا الحديث كلمتان: "استطعتن" و"أطقتن" في نفس السياق، مما يدل على أنّ استخدامهما في الشريعة الإسلامية يحمل المعنى نفسه، وعلى الرغم من الفرق اللغوي بينهما، إلا أنّ هذا الفرق يشبه الفرق الذي قد يوجد بين الكلمتين المرادفتين في المعنى، فلا يمكن أن تكون هاتان الكلمتان متضادتين أو متناقضتين، بحيث تكون "الاستطاعة" شرطًا للتكاليف الشرعية بينما تكون "الطاقة" سببًا للسقوط أو الرخصة من التكاليف. وكان الشيخ أمين أحسن الإصلاحي قادرًا على أن يحلّل في تفسيره أقوال المفسّرين وآراء اللغويين عن لفظ "الإطاقة" ويناقش استخدامها بقدر من التفصيل، ولكنّه فضّل تلخيص تحقيقه بشكل بليغ ومبرهن، وهذا لأن تفصيله كان مفتقرًا إلى زيادة هم الكتاب وثقله السبب الذي يمكن به أنْ يبقى هذا التفسير ناقصًا ويكلّفَ القرّاء خسارةً علميةً عظيمةً.

الموطأ، شرح الزرقاني، 512/4

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كتب سيد سليمان الندوي رحمه الله في سيرة النبي (مكتبة مدينة، لاهور، 1408هـ، 1855): في الواقع لم يتم التحقيق اللغوي لـ"يطيقون"، والتحقيق هو أنّ معنى الإطاقة "يقدر العمل بالمشقة" فلذا يطيقون يفسر هنا "الذين يطيقون الصيام بالمشقة". والواقع أنّ ما الذي كتبه سيد سليمان على هذا الموضوع يحتوي الضعف العلمي كثيرًا، أمّا ما يتعلق بلفظ "يطيقون"، وما يعتبره التحقيق يعكس تمامًا، كما أثبتناه في هذا المقال.

ISSN: 2321-7928

### المبين

- السيّد مجمد سليمان أشرف البِهَاري<sup>1</sup> ترجمة من الأردوية: د. ضياء القمر آدم علي التيمي<sup>2</sup> هذه والأخيرة

#### دراسة فريدة لصحيفة الكون

والآن ينبغي النظر إلى الكمال الثالث لهذه اللغة من جهة أنّه لم تنعم أيّ أمة في العالم بمثل هذه الدراسة الصحيحة الواسعة لصحيفة الكون (وهو القرآن الكريم) التي درسها العرب. إنّ تفسير معنى الكلمات الواردة أدناه وتطبيقه على الحقائق لن يعتمد على طريقة المناقشة المذكورة أعلاه، وهنا لا نعرض إلا قدرًا ضئيلًا من ثقافات العقل العربي وحضاراته، حتى تستطيع الأمم التي تلوح ثقافتها وحضارتها في الأجواء اليوم أنْ ينافسها أهل العدل، ويقرّروا أنّ الثقافة والحضارة التي كانت موجودة في الأمة العربية لم تحظ بها أيّ أمة من الأمم.

ضعْ ما شئتَ من الألوان في الأطعمة والمشروبات والملابس والأماكن، لكن رقيّ العقل وتطوّر الموهبة في الثقافة والحضارة يؤول إلى العرب.

لا يُعلم من صفحات التاريخ أنّ العرب كان لديهم مثل هذا النظام الحالي في القراءة والكتابة؛ كما هو الحال في الأمم المتعلمة، وعلى الرغم من هذا، فإنّ هنالك الكثير من الكلمات في لغتهم تشير إلى العلم وأدواته وملحقاته؛ بحيث لا تستطيع- اليوم- حتى

المجلد:13 العددة:3 حواليو - سبتمبر 2024

<sup>1</sup> الرئيس الأسبق لقسم العلوم الإسلامية بجامعة على كره (الهند)

أستاذ اللغة العربية وآدابها، بكلية اللغة العربية والدراسات الإسلامية، بالجامعة المحمدية منصوره، ماليغاون، مهاراشترا، الهند.

أكبر دولة متعلمة أنْ تقدّم كلمات أكثر من هذه، فعلى سبيل المثال، لا بد للقراءة والكتابة من قلم أو حبر أو كتاب وما إلى ذلك؛ راجعْ الكلمات العربية المتعلقة بهما. ما دام القلم لم يصنع، فإنّ قطعه تسمّى أنابيب، وعندما بُدئت في صنعها وسقط هذا المنحوت فيسمّى هذا النَّحَات بُراء أو بُراية، وما يتسع به الشقُّ يسمّى ليطة، وعندما يقطع طرفها السفلي يسمّى قطا، والشيء الصلب الذي يوضع عليه ثم يقطع يقال مقطا، وعندما صار يستطيع الكتابة يسمّى قلمًا. وقد لوحظ في القطع، أن لا يكون كلا الجانبين متساويين تمامًا، بل يكون ميل طفيف على جانب واحد فإذا كان هكذا فيسمّى رشًّا، والعرب يطلقون في وصفهم القلم: الرشاش، والصوت الذي يخرج من القلم في أثناء الكتابة يسمّونه صريرًا ورشقًا ونميمة؛ فقد جاء في القرآن الكريم "نَّ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ فَ" و"عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ".

والمحبرة: عبارةً عن وعاءٍ يسكب فيه الحبر، وأمّا الثوب الذي يلقى في المحبرة يسمّى مَليقًا، والجزء من الثوب الذي يغمر في الحبر يقال مَلاقةً، وعندما يصبح ذلك الحبر كثيفًا ويحتاج إلى خلطه بالماء فيسمّى خثورة.

إِنَّ للتعبير عن الحبر كلمات عديدة في العربية؛ مثل: مداد، وحبر، ونقش، وينطق بها في المحادثات اليومية؛ جاء في القرآن الكريم "قُل لَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَاذَا لِكِيمَلَمْتِ رَبِّي". ويقال لبائع الحبر: حِبْرَى أو حِبْرى. صناعة الحبر أو صبُّه في المحبرة أو رفعه في القلم يسمّى مدًّا؛ جاء في القرآن الكريم: "وَلَوْ أَنَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ عَنِه الحبر محبرة أو حبرية، ويقال لموعاء الذي يوضع فيه الحبر محبرة أو حبرية، ويقال القلم مرقم أو مزبرة، ويقال كتب وراقة، والسبورة: لوحة يكتب فيها الشيء ويمحى، ثم يكتب ثم يحى، مثل حجر الأردواز الذي يحظى برواج كبير بين الأطفال- في الوقت الحاضر، والمقلمة هي التي يوضع فيها الأقلام، أما بالنسبة للورقة فإنّ كلمة: في الوقت الحاضر، والمقلمة هي التي يوضع فيها الأقلام، أما بالنسبة للورقة فإنّ كلمة: ضبارة ومهرق وقرطاس شائعة، وما ذكر أخيرًا قد ورد في القرآن الكريم: "وَلَوْ نَزَلُنَا

عَلَيْكَ كِتَابًا فِي قِرْطَاسِ " وجاء فيه: "تَجْعَلُونَهُ و قَرَاطِيسَ ".

أما الكتابة، فلها مثل: الكتابة والرقم والإملاء والإملال والسطر؛ هذه كلها كلمات فصيحة؛ فقد جاء في القرآن الكريم: "يَكْتُبُونَ ٱلْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ"، و"كِتَابٌ مَّرْقُومٌ يَشْهَدُهُ ٱلْمُقَرَّبُونَ"، و"وَقَالُواْ أَسَاطِيرُ ٱلْأَوَلِينَ ٱكْتَتَبَهَا فَهِى تُمْلَىٰ عَلَيْهِ" و"فَلْيُمُلِلُ وَلِيُّهُو بِالْعَدُلِّ"، "وَٱلطُّورِ وَكِتَابٍ مَّسْطُورٍ".

وكذلك يطلق على: الكتاب كلمة الكتاب نفسها، وما سواها من كلمات أخرى مثل: صحف، والزبور، والأسفار، هذه كلها كلمات فصيحة؛ قد وردت في القرآن الكريم، "ذَلِكَ ٱلْكِتَنَبُ لَا رَيْبَ فِيدِ"، "إِنَّ هَذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَى صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ"، "وَإِنَّهُو لَفِي زُبُرِ اللَّا وَلِينَ"، "مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلتَّوْرَنَةَ ثُمَّ لَمْ يَحُمِلُوهَا كَمَثَلَ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارَاً".

وإذا روعي في الكتابة زينة أو زخرف، بحيث يزاد حسنها بالحبور المختلفة؛ فمثلًا يكون لونها أسود في بعض الأماكن، وأحمر في الأخرى فيسمّى هذا النوع من الكتابة رقشًا. وإذا وضعت في الكتاب علامات النقط على الحروف ذات المنقوطة فيسمّى مشكّلًا، أما إذا كتبت الحروف بدون نقطة وعلامة فيسمّى غفلًا.

وإذا استخدم التراب لتجفيف حبر الحروف على الورق، فإنه يسمّى تتربيًا، ولكن إذا جفّف هذا الحبر بالورقة أو القماش فيسمّى نشفًا، ويسمّى القماش أو الورقة المجفّفة نشّافًا. وتنظيف الغبار المتبقي على الحروف الرطبة يسمّى فَضَّا، وإذا حُكَّت كلمة أو حرف يسمّى سحوًا أو إسحاءً، ومحو كلمة أو حرف بحيث لا يمكن قراءته فيسمّى طلسًا، وإذا تم محوه لدرجة أنه يمكن كتابة كلمة أخرى بوضوج في هذا المكان فيسمّى طرسًا، فإذا تم محوه بالكامل حتى لا يبقى له أثر فيسمّى محوًا، وإذا لم تمح الكلمة، بل كتبت تم محوه بالكامل حتى لا يبقى له أثر فيسمّى محوًا، وإذا لم تمح الكلمة، بل كتبت يحيث لا يمكن قراءتها، فإنه يسمّى مجمجة.

وإذا لم توضع الأوراق مرتَّبةً فيسمَّى منشورًا، وإذا رتِّب أسفلها وأعلاها بترتيب

المجلد:13 العرو:3 80 عروي و - سبتمبر 2024

حسن فيسمّى كراسة، أما إذا حدث في الأوراق ثقوب ولحام فإنه يسمّى خزمة أو ثقبة، وإذا ختم على ما كتب بالخاتم فهو تطئين، ويسمّى ذلك المكتوب مختومًا ويسمّى الخاتم ختامًا، وقد جاء في القرآن الكريم: "خِتَنمُهُو مِسْكٌ ".

إذا كان هناك خطأ في الكتابة يسمّى تصحيفًا، وإذا كان هناك خطأ في قراءة النص المكتوب يسمّى تصحُّفًا، وإذا كان فيما كتب من النصوص خطأ إملائي أو لغويّ فيسمَّى لحنًا، يقال: صحَّف فلان: أي أخطأ في الكتابة، وتصحَّف فلان: أي أخطأ فيما كتب، ولحن فلان: أي صدر خطأ من العارف بالعربية.

وإنّ جميع ما يأتي به العرب؛ سواء أكان حوارًا أو رسائل، أو مفاخر، أو خطبًا روعي فيه أنّ المعنى الكثير يؤدى بكلمات قليلة، والسبب في ذلك أنّ عقل العرب مشرق، وأفكارهم واضحةً، وهممهم عالية، وآراؤهم عميقة؛ فوجدوا من الله لغة فيها حيرة وعذوبة، وكلماتها شاملة وكاملة، فأفكارهم السامية التي تتخذ شكل الجمل والكلمات المكونة بكلمات بليغة لا تبقى كلامًا وجملًا، بل هي تكون أشكالًا مكونة من لحم وعظام؛ نفخ فيها روح إلهية حقيقية، فعندما يلقي الخطيب العربي خطبة وتخرج من فهه الجمل القصيرة والموجزة وتنتشر في أمواج الهواء، يُستمتع بتدفق أنهار الحياة.

إنّ خطب خطباء الجاهلية؛ مثل سحبان بن وائل، ودريد بن زيد، وزهير بن خباب وغيرهم دوِّنت في كتب الأدب، ومن درس هذه الخطب يعرف جيدًا أنّ الداعية العربي لا يتكلم ساعات وساعات، إلا أنها تأسر المستمعين أو تجعل القراء مفتونين، كما تجعلهم في حيرة لعدَّة ساعات.

لقد طال النقاش، ولا تزال هناك كلمات كثيرة باقية، وسأنهي هذا البيان هنا بسبب ملل القرّاء، ولكن من الجدير بالذكر أنّ هذا العالَم لم يخل قطُّ من الجهلاء. وحتى اليوم، تعيش شعوب جاهلة على هذه الأرض؛ فهل يوجد مثل هؤلاء الشعراء والخطباء الفصحاء في هؤلاء الجهلة؟ وهل لغتهم تتمتع بنفس الدقة في المعرفة وأدواتها

المجلد:13 العدو:3 العد

ومستلزماتها؟ وهل توجد المترادفات لنفس المعنى في عباراتهم وأحاديثهم؟ لا أظن أنّ لغة تاريخ الأمم أن تعطى أيّ إجابة غير (لا).

ويتعجب العقل! من أيّ نوع من الناس كانت عرب الجاهلية؟ وقد كانت القراءة والكتابة عارًا فيهم! لكن تفاصيل العلم والفن والأدوات المرتبطة بهما كانت موجودة في لغتهم. لقد نقلتُ آيات القرآن الكريم هنا لبيان أنّ القرآن الكريم نزل عندما كان عصر الجاهلية العربية في الطريق إلى الازدهار والتطور، وسمعت العرب الكلمات المتعلقة بالمعرفة والفن في آيات القرآن الكريم، وفهموا حقيقتها، فلم تكن هذه الكلمات أجنبية لهم، فتنظر إليها من حيث الغرابة، بل كانت هذه الكلمات جواهر ثمينة من مفرداته العزيزة التي كان ترصيعها وتزيينها ينتظر الإسلام، وبالنظر إلى كل هذه التفاصيل، يمكن الاستنتاج أنّ لغة العرب أقدم من العرب أنفسهم؛ بحيث إنّ أسس العلم، ومستلزماته المتعلقة به نثبت أنّ هذه اللغة تنتمي إلى الأمة التي كان يجري فيها نهر العلوم والفنون.

إنّ حساب الوقت في الأمم بشكل عام يشيع على النحو التالي: شهر من ثلاثين يومًا، وسنة من اثني عشر شهرًا، ثم ينقسم الشهر إلى أربعة أجزاء، ويسمّى كلّ جزء أسبوعًا. لكن العرب يقسمونه على حسب تزايد القمر وانتقاصه، ووفقًا لذلك، في لغتهم لها أربعة أسماء للقمر نفسه؛ الغرة، ثم الهلال لمدة ثلاثة أيام، ثم القمر، ثم البدر.

لا يظهر في الليلة الأولى والثانية والثالثة إلا وهج ضوء القمر، ولذا سمّيت هذه الأيام غرة، وعندما يبدأ الضوء في الزيادة، فإنّ التاريخ الرابع والخامس والسادس يسمّى نفلًا، والأيام الثلاثة بعده تسمّى تسعًا، والعاشر والحادي عشر والثاني عشر يسمّى عشرًا، وعندما يكون القمر أكثر سطوعًا في الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر، تسمّى هذه التواريخ بيضًا. ثم إذا بدأ الجزء الأول من الليل يظلم، فسمّي اليوم السادس عشر والسابع عشر والثامن عشر درعًا. ثم إذا بدأ الظلام يزداد وبدأ الضوء يتضاءل في

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

الليل فيسمّى التاسع عشر والعشرون والحادي عشرون ظلمًا، والآن اشتد الظلام وبدأ الليل يظلم، فيسمّى الثاني والعشرون والثالث والعشرون والرابع والعشرون حنادس، وفي الليل الخامس والعشرين والسادس والعشرين والسابع والعشرين بدأ أن ظهر القمر في الصباح وغطّى الظلام الليلَّ كله، قتسمّى هذه التواريخ دآدي. ثم إذا اختفى القمر، ولا يرى في الصباح أيضًا، فهذه التواريخ تسمّى محاقًا. وهذه الكلمات العشر ليست أسماء أجزائها فحسب، بل هي تدلّ أيضًا على نقصان القمر وزيادته.

وهناك كلمات كثيرة في القاموس العربي وأشعار الجاهلية عن الفلك والنجوم والنيرات، مما يجب الاعتراف بأنه كانت هناك ممارسة للعلم عند العرب في وقت ما. كانت العرب تعرف دوران النجوم وتعرف شروقها وغروبها وتدرك أيضًا تأثيرها على وجود العالم السفلي. فلو أراد أحد استقصاء كل هذه العبارات الاصطلاحية، فسيتم إعداد كتاب في علم الهيئة. ورغم أنّ التاريخ لا يدلّ على أنّ العرب حصلوا على تعليم فن الهيئة، إلا أنّ مفرداتهم وكلماتهم نثبت قطعًا أنّ الأمة التي لديها هذه اللغة كانت أمة تعرف فن الهيئة والنجوم.

الآن دعونا نر بعض كلمات عن الإنسان:

وطالما أنّ الطفل البشري في بطن أمه، فإنه يسمّى جنينًا، وإذا ولد يسمّى وليدًا، ويظلّ ضعيفًا وغير حسَّاس لمدة سبعة أيام حتى أنه لا يستطيع استخراج الحليب، فيسمّى صديغًا، وإذا صار ليقدر على الرضاعة فيسمّى رضيعًا، ثم إذا ترك الحليب فيسمّى فطيمًا، وإذا تطوّر إليه شيء وانتهى كسل الطفولة وبدأ ينزلق على الأرض، فإنه يسمّى دارجًا. وعندما تبدأ الأسنان اللبنية بالتكسر يسمّى مثغورًا، وإذا سقطت أسنان الطفل وبدأت بالظهور مرة أخرى فيسمّى مثغرًا، وإذا كان عمره عشر سنوات أو أكثر فيسمّى مترعرعًا، ثم إذا بلغ سنّ المراهقة فيسمّى يافعًا أو مراهقًا، ثم لما صار بالغًا واكتسب قوة في قواه فيسمّى حزورًا، ثم بالنسبة جميع هذه الفئات العمرية، هناك كلمة واحدة مشتركة؛ وهو الغلام.

المجلد:13 العددة:3 ال

ثم لمّا نبت الشارب واللحى فيسمّى باقلًا، ثم تطوّر فاحمرّ يسمّى فتى أو شارخًا، ثم نبت الشارب واللحى بحيث امتلأ الثغر فيسمّى مجتمعًا، ثم بلغ ما دون الأربعين فهو شابّ، وإذا تجاوز الأربعين ولم يبلغ الستين فهو كهل. إلى جانب وفرة الكلمات وتقسيم العصور والأيام، قد روعي أيضًا أنه ليست كلمة واحدة تم صياغتها لوقت ما فحسب، بل هي تصلح للزمن الذي تمّت صياغة الكلمة من أجله، ومضمونها وشكلها وينُهم هذا العصر أيضًا من الشكل.

إنّ صحة الإنسان وقواه قد تنزع، والمهن والأعمال تجلب المتاعب في الحياة، فإنّ هذا القدر من تدهور الصحة يسمّى علَّة، وهذا الشخص يسمّى عليلًا، ولكن إذا ازداد المرض فهو سقيم، أو مريض، فإذا تفاقمت الحالة واشتعلت نار المرض فهو وقيد، وإذا طال المرض وبدأ المزاج الأصلي يتدهور ونتوقف الأعضاء الأصلية عن العمل، فهو دنف، تقول العرب: دنفت الشمس، ثم إذا بدأ المرض في تدمير أعضاء الجسم، فأصبحت حالة المريض بحيث لا أمل في الحياة، وأن لا يحرص الأقارب على الاهتمام بالطب والعلاج ولم يمت فيبكى عليه، فهو حرض.

لا يمكن معرفة كمال اللغة التي رسمت خريطة كل حالة للمريض إلا عندما يتم- أولًا-فهم مادة الكلمات ومشتقاتها؛ حتى الطبيب الخبير يمكنه التنبؤ بحالة المريض بقدر ما تستطيع اللغة العربية التنبؤ به.

رجل مريض يتألم من الألم، فيوجد اختلاف في شدة المرض في هذا الأنين اللمريض، فصوت الأنين الناعم والبطيء يسمّى أنينًا باللغة العربية، وإذا كان أدنى من ذلك فهو هنين، وعندما يحاول المريض أنْ يئنّ لكي يرتاح من خروج أبخرة غير منتظمة، لكن الضعف لا يسمح له بالأنين بكل قوته، فهو حنين، وإذا كان صوت الأنين يفسده الضعف فهو زفير، ثم إذا بدأت الروح تذوب، ويتكسر نظام التنفس، فصوت ذلك الوقت شهيق، ثم إذا بدأ النفس يدخل إلى الصدر ويخرج، ويبدأ

المجلد:13 العدد:3 العد

الحلق بالغرغرة، يسمّى هذا الصوت حشرجة.

وهنا أيضًا تحمل كلّ كلمة معناها وتمثّل حقيقتها وماهيتها، ويرافقها صوت المريض. ولذلك فإنّ نطق كلّ كلمة أيضًا صورة للألم والضعف والوهن والعجز. إنّ الصناعة اللفظية والمعنوية نتوافر في الجمل أو الكلمات أو القصائد، ولكن كل كلمة عربية مفردة تتمتع بمثل هذه الفضائل والخصائص والمميزات من كل وجوه.

الصوت الذي يخرج من حلق النائم فهو فخيخ، وعندما يرتفع قليلًا فهو نخيخ، فإن كان غليظًا بالارتفاع فهو غطيط، ثم إذا اشتدّ فهو جخيف.

والصوت الذي يخرج بشكل عفوي وقت الألم والمعاناة يسمّى آح، أو أحاح، والصوت الذي يصدره الغسّال في أثناء غسل الثوب يسمّى نحيطًا، والنفس الطويل الذي يؤخذ في الحزن والألم هو همهم، والصوت الذي يصدر في أثناء أيّ عمل يسمّى زحيرًا، أو طحيرًا، والصوت الذي يصدره العمّال في أثناء أعمالهم الشاقة مثل حفر الأرض أو شق الحشب يسمّى نحيمًا.

الغرض أنه لو تمّت دراسة تنوع أحوال الإنسان فقط، لوجدت عدة آلاف من الأحوال، ويجد العرب لكل حال كلمة في لغتهم؛ فإحدى كلماتهم في موقع البيان تعمل عمل بضع جمل في لغة أجنبية.

وينبغي الآن النظر إلى اتساع نطاق دراسة اللغة العربية من وجهة نظر مدى عمق دراستها للعواطف الإنسانية. يتفق الفلاسفة على أنّ الأعضاء والأعصاب ضرورية جدًا لبقاء النفس البشرية؛ فكل من القوى الفاعلة في أفعالها والقوى السلبية في قبولها للتأثيرات مشغول فيما نيطت به، واسم هذا المستوى من النشاط الذي لا يحدث فرقًا في الصحة ونظام الجسم هو الاعتدال والمساواة، وعلى أساس الأحوال المختلفة للضعف والقوة؛ فإنّ لها أسماء مختلفة؛ أحدها الحزن والفرح.

وما دام النظام الجسدي موجودًا في درجة الاعتدال اللازمة لصحة النظام، فلا يقال

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

إلا أنّ الإنسان سليم، نعم، إذا حدثت ضربة معاكسة لقوة مدركة، يحدث به اضطراب في النظام، وتحدُث به ثورة في خارج الجسم وداخله، وتكون هذه الضربة أحيانًا نتيجة لمؤثرات خارجية، وأحيانًا تكون نتيجة لتغير داخلي نشأ من عوامل خارجية بشكل ما، وأحيانًا تكون من أجل هيمنة القوى الوهمية، والمقصود أنّ القوى المدركة عندما تدرك شيئًا كريمًا وبغيضًا يصل تأثيرها إلى قوة الشعور، ويغطّي جميع الأعصاب والعضلات، فينخفض تدفق الدم، ويفضفض التوتر العصبي، وتتباطأ قوة العضلات، وينخفض معدل ضربات القلب، فيظهر الأثر الخارجي لهذه التغييرات الداخلية بحيث يصفر لون صفح الوجه أو يسود، ولا قوة في اليدين والرجلين، ويهزل الجسم، وينخفض البصر، ولا يوجد نظم للتنفس، ولا يعرف الجوع ولا العطش، ولا يريد التحدث ولا يستمع إلى أيّ شخص؛ حتى الأشياء الجيدة تبدو غير سارة.

ولكن إذا تم تحقيق الشعور بالإدراك المرغوب والمحبّب بسبب ضربات القوى المدركة، فإنّ تأثيره ينتشر الآن في جميع أنحاء نظام الجسم، وتحدث السرعة في القوى الفاعلة، ويزداد التدفق الدموي، وتتهيأ الأعصاب وتستعد، ويصبح النظام بأكمله أكثر كفاءة ومرونة وأسرع من ذي قبل، وتأثيره على الجسم الخارجي هو أن تبصر العيون، ويزيد الضوء، ويتحول الوجه إلى اللون الوردي ويتوهج، تحدث قوة وطاقة خاصة في جميع الأعضاء، فتسمّى الحالة الأولى الحزن، والحالة الثانية الفرح.

ويوجد اختلافً في هذه الكيفية شدة وضعفًا، وهو نتيجة للأمر المعلوم والمحسوس الذي يتسبب هذه الحالة والكيفية؛ وإذا كان في أمر غير ملائم شدة فإنّ الحزن أيضًا يكون شديدًا، وإن كان فيه ضعف فالحزن أيضًا يكون خفيفًا. وهذه الحالة نفسها للملائمات، بحيث إنّ زيادة الفرح وانتقاصه يقتصر على شدة الأمر وخفته، فقد يُرى أنّ الإنسان ينتحر لسبب ما أصيب به من أقصى غاية من الحزن، ولسبب مباشرته بأقصى غاية من الفرح، يأتي بما لا يعنيه من أمور.

المجلد:13 العدد:3 العد

ويرى- في بعض الأحيان- أنه تحدث الفرحةُ الزائدة عاطفة أخرى، وفي هذه الحالة تسبّب سعادته معاناة الآخرين. على سبيل المثال، إذا أصبح الفرح فخرًا، والفخر كبرًا خرجت من الفم بعض الكلمات المتعجرفة التي تؤذي الآخرين، وفي هذه الحالة، لا تسمّى هذه العاطفة بسيطًا بل تسمّى مركبًا.

وكذلك، فإنّ الحزن يكون أحيانًا بسيطًا وأحيانًا يكون مربكًا؛ أما البسيط فلا يحتاج إلى شرح، ولكن هناك نوعان من المركب؛ الحزن مع الندم أو الغضب، على سبيل المثال، إذا ضاع من يدي شخص شيء ثمين، أو ضاعته فرصة مفيدة بسبب خطئه، أو صدر منه فعل لم يعجبه تعبيره، ففي كل هذه الأحوال، يكون الحزن مع الندم، وإذا أصابه مصيبة بيد غيره بلا سبب كان مع المصيبة حزن وغضب على ذلك الشخص، والخلاصة أنّ الحزن والسعادة حالتان من حالات النفس تولدان وتصنعان الثورة.

وكذلك ينبغي أن يعلم أنه تمرّ على الإنسان ساعات كثيرة لا يفرح فيها ولا يحزن، ورغم أنّ بعض الناس ينكرون هذه الحالة الطبيعية الساذجة، إلا أنّ إنكارهم لا يعتبر شيئًا، إذ هم منخدعون فيما رأوه، بحيث إنّه في هذه الحالة التي لا يجد الإنسان فيها نفسه حزينًا ولا سعيدًا؛ إذا سئل هل هو يحبّ أن تزول هذه الحالة عنه فلن يجيب بالإيجاب أبدًا، فعلم من هذا أنه يتمتع بنوع من اللذة الخفية التي لا يشعر بها هو نفسه. ولكن الحقيقة هي أنّ مثل هذه الحالة المعتدلة والحالية من كلتا الكيفيتين ضرورية للصحة الجيدة، وإذا انخفض قليلًا، فتتسبب اضطرابًا في النظام الصحي على قدر القلة والكثرة. ومن الواضح أنّ الإنسان العاقل لا يعجبه تدمير صحته ولو بقدر قليل، وإنّ ذلك لحب مع الصحة والعافية، وليس التمتع بالبهجة والسعادة.

وعندما يشرح الفيلسوف هذا النقاش كله في مجلس، تغلب على أهل المجلس حالة من نسيان ذواتهم، مع أنه لا يوجد أحد في العالم لا يعرف الحزن والسعادة. فالفلاح له أيضًا من نفس المعرفة التي يتمتع بها الفيلسوف، لكنه لا يملك فهم أسبابها وآثارها، ووصف آثارها وتحليلها؛ وهذا هو الأثاث الثمين للفيلسوف.

ولكن إذا افترض وجود شخص من العرب الجاهليين في مجمع السامعين، فإنّ العجرفة الحكيمة إن كانت مما ينظر إليه في هذا الفيلسوف، فلا يمكن إغفال حيرة هذا الشخص من العرب؛ لأنّ الفكرة التي يلقيها الفيلسوف بخطابه الطويل ويريد أن ينال الثناء على مجهوده العقلي، ليس لدى العربي سوى كلمتي انقباض وانبساط، تكفيان وتفيان لذلك كله، ولا حاجة لقول أيّ شيء آخر بعد ذلك.

إنّ معنى لفظة قبض: الانسداد، والانطواء والتمسك، فما يتم التسمك به في القبضة أو الإمساك به في الكف يسمّى قبضة، ومعنى كلمة بسط: نشر وطال وقوي، والآن فكّر في الأثر الذي ستحدثه هذه المقدمة الطويلة على العربي عندما توضح كلمتا الانقباض والانبساط الحقيقة بأكلها. فلماذا ثبت هذا المعنى لكلمة قبض وبسط؟ فانظر إلى صفات الحروف وأحسن الثناء على وضع الواضع.

والآن لم يبق إلا بيان الفرق بين مراتب هذه الكيفيات ومعرفة بساطتها وتركيبها، فيقدم العرب- في هذه المناسبة- بعض الكلمات، ويقول: حاول- أولًا- أن تفهم هذه الكلمات من مادتها الاشتقاقية، ثم احكم: هل الأمة العربية جاهلة أم حكيمة؟ وبالطبع، كانت أمتنا الأمة تجهل الوحي الإلهي والتعليم النبوي، لكن نهر علوم الإنسان كلها تدفّق من لغتنا العربية، وقام بتخضير المعارف والعلوم في أكناف العالم، خذ- على سبيل المثال- كلمة (غم)، فإنها توحي بمعنى الحزن الذي يقدر أهله على أن يحمله، ويُخفي آثاره، فيقال: همّ ، ثم إذا زاد بحيث لا يستطيع أن يحمله وقد تغيّر لون صفح وجهه وصار مشوهًا فهو كمد، و إذا زاد الحزن بحيث ظلّت السلطة تفلت من اليد، وانتشرت علامات التفكك في جميع أنحاء الجهاز العصبي فهو بثّ، والعرب تقول: بثّ الغبار، وبثثت الشيء، وجاء في القرآن الكريم: "إِنَّمَا أَشْكُواْ بَقِي وَحُزُنِيَ إِلَى اللّهِ" ثم إذا ازداد بحيث ينخفض القلب، ويضعف النبض، فهو كرب، تقول العرب: كربت الشمس، وكرب حياة النار، وجاء في القرآن الكريم: "فَنَجَيْنَـهُ وَأَهْلَهُو مِنَ

المجلد:13 العدو:3 88 يوليو - سبتمبر 2024

## <u>مجلــة الهـنــد</u> - - - - - - - - - - - - - - المبين

ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ" ثم إذا زاد الحزن وبكت النفس من شدة حدته، ولا تفيدها حيلة ومعالجة، وتريد النفس الانتحار فهو كتابة.

إنّ الكلمات المذكورة تصف مراتب الحزن، ولكن هناك كلمات أخرى تدلّ على أنواع الحزن، على سبيل المثال، إذا كان هناك شخص ما يعاني من مثل هذا الحزن الذي لا يمكن حلّه، أو أنه يلهف بظلم أحد عليه فهو لهف، إذا كان تأثير الحزن وصل لدرجة أنّ الشخص صمت، فلا شكوى ولا أسف فهو وجوم، وإذا كان مع الحزن الندامة فهو سدف، وإذا كان مع الغمّ الغضب فهو أسف؛ جاء في القرآن الكريم: "يَنَا شَفَى عَلَى يُوسُفَ".

ثم إذا كبت الحزن عواطفه لدرجة أنه لم تكن هناك سعادة في الدنيا فرحة له- مهما كانت البيئة سعيدة- فهو ترح، وقسْ على هذا.

إنّ المرحلة الأولى للشعور بالارتياح هو السرور، فإذا زاد عن ذلك وصار الوجه هشاشًا فهو ابتهاج، ثم إذا زاد هذا قليلًا فطرب الشخص فهو اهتزاز، ثم إذا زادت السعادة أكثر وأصبح الوجه متلألئًا بالسعادة كالزهرة، وبدأ تدفق الدم وتوتر الأعصاب يظهر على جلد الجسم فهو ابرنشاق. قال الأصمعي: حدثت الرشيد بحديث كذا فابرنشق له.

وإذا زادت الفرحة أكثر من ذلك ولم تبق سعادة بسيطة، بل صار الفخر والتبختبر مازجًا بها- وهذا المستوى من الفرحة غير مرغوب- فهو فرح، ولذا منع القرآن الكريم عنه فقال: "إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرحِينَ".

ثم إذا زادت الفرحة أكثر من ذلك ولا تكثر فيها عناصر السرور، بل ينمو ذلك الجزءُ المذموم، فهو غرور وكبر، واذا بلغت عاطفة الفرح هذا الدرجة المكروهة فهو مرح؛ فقد جاء في القرآن الكريم: "وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا".

والإنصاف شرط، ما أروع مدى عمق ودقة دراسة اللغة العربية في إظهار المشاعر

المجلد:13 العدو:3 (89 - سبتمبر 2024

الإنسانية!. وبالإضافة إلى ذلك، فإذا روعي البناء الصوتي للكلمات، فإنّ دقة ذهن الواضع ستكشف أيضًا أنّ البناء الصوتي للكلمات التي استخدمت للتعبير عن الحزن يشبه الشخص الحزين الذي يبدو من وجهه حزن وهم، ولذا فإنه بمجرد سماع الألفاظ تبدو آثار الحزن، وعلى العكس من ذلك، فإنّ كلماتها في السعادة نتضمن في صوتها الرونق والبهاء؛ مثل وجه الشخص السعيد. نعم، لا ينبغي الشك في أنه لا توجد كلمة في اللغة العربية للتعبير عن حالة الاعتدال التي يكون فيها السرور خفياً!.

ولذا قد ذكرت سابقًا أنّ هذا ليس تحقيقًا بل هو عدم تدبر. إذا كنتَ لا نثق بي، فارجع إلى مؤلفات الحكماء تجد فيها هذه خلاصةَ أبحاث الباحثين.

الآن اسمحوا لي أنْ أنهي هذه المناقشة بذكر عاطفة لطيفة واحدة فقط هي أكثر حساسية ودقة، وهي: الحب والعداوة.

لقد تعثر العلماء الماديون كثيرًا في فهم عواطف الحب؛ فقالوا- عفويًا: إنّ ذلك نتيجة لحركة القوى الحيوانية، ولذلك يذكر الحكماء عواطف الحب ضمن القوى الجنسية، ولكنّ جاهلًا عربيًا يقول لهم: خذوا حذركم، وحدّدوا مساركم؛ هناك عاطفتان: الأولى: عاطفة حيوانية، والأخرى: عاطفة إنسانية. أي: الأكل والشرب، والتفكير في تكثير النشء والفرار من العدو، أو مناجزتهم، التي ترتاح بها النفس، فالجنوح إلي هذه كلها عواطف حيوانية تشترك فيها جميع الجيوانات تقريبًا، ولكن المقصود بالعواطف الإنسانية العواطف التي يكون الإنسان بسببها مبصرًا بالمآل والعواقب، التي بها يميل الإنسان إلى إدراك الحقائق، ويتم لهم الظفر به إلى حد كبير، والتي من أجلها يضع الإنسان قوانين الثقافة والحضارة، ولكن لا تقتصر عملية هذه العواطف على الماديات فقط، بل تمرّ بها وتبلغ عوالم المجردات، ثم نتقدم قليلًا إلى ما لا حدّ له، ولذلك فإنّ كل رغبة سببها دافع حيواني تسمّى شهوة، لكن ما تحركه العاطفة البشرية ليس شهوة، بل هو الحبّ. دافع حيواني تسمّى شهوة، لكن ما تحركه العاطفة البشرية ليس شهوة، بل هو الحبّ. ورغم أنّ العلامات الخارجية لكليهما واحدة وينخدع الجمهور بذلك، إلا أنّ واقع كليهما

المجلد:13 العددة:3 عرف عرف المجلد:13 العددة:3 عرف المجلد:13 العددة:3 عرف المجلد:13 عرف

مختلف، وإن كان يطلق اسم الشهوة على الحب في المحادثة- على سبيل المجاز، ولكن عندما تنكشف الحقائق، فإنه بخلط المناقشة يعتبر حادثة علمية يتداخل أحدهما في الآخر. البحث العربي صحيح تمامًا، ويمكن تقديم أبحاث الصوفية لتأكيد ذلك. وحقيقة هذه العاطفة قد فهمتها هذه الجماعة المقدّسة نفسها التي بحثت في خداعات النفس، وأدركت مغالطاتها، وأطلعت العالم، وأخبرت التجربة الصحيحة لاقتدائها.

وإن كان المتكلمون وصلوا أيضًا إلى أنّ الشهوة والحبّ شيئان مختلفان، لكنهم أرادوا السير إلى أماكن الحب بإبقاء العقل على الطريق، ولذلك ظلت أماكن كثيرة من الحب خفية، فعلى سبيل المثال، ينفي المتكلمون بشدة أنه من المستحيل أن يستمتع المحب بلذة الحب الذي يصيبه الأذى في طريق حبّه الشديد. نعم الحب سيكون له الأثر بأنّ الحب لن يكون قاسيًا وسيتحمل هذا الألم، ولكن الراحة من الألم هو قبول شيئين متضادين، وهذا ما يناقض البداهة. وردًّا على ذلك، يقول الصوفية فقط: إن هذا هو الحال، وليس هو القال.

ومن العجب، أنّ مثل هذا الأمر الدقيق الذي ضاعت فيه أبحاث العلماء وتشتّت، وحتى المتكلمون لم يقدروا على الوصول إلى المقصود، عثر عليه العرب وصاغوا له ألفاظًا بأسلوب بحثي شديد؛ والآن أذكر الكلمات التي صاغها العرب للحب وتمييز مراتبه.

تعلقً بشيء حتى يكون توافره متعة يسمّى هوى، أما إذا زادت المتعة بشكل كبير وبلغت أعلى درجاتها فهي: علاقة، وإذا زادت العلاقة وأصبح القلب مقرّها فهو كلف، وإذا زاد الطلب ووفر النشاط، والساعة التي تمرّ هي ساعة قلق فهو عشق، وإذا كان الاضطراب يتزايد، ويكثر الشعور بالحرقان في القلب ولكن نتوافر متعة في هذا الحرقان، فهو سعف، ثم إذا ازداد اللهب، ويتقطع القلب من أجله، وسرى أثر الحب في كل وريد فهو شغف، جاء في القرآن الكريم: "قَدْ شَغَفَهَا حُبًّا إِنَّا لَنَرَنهَا فِي صَلَالٍ مُّبِينٍ".

وإذا وجد أثر سلبي في نظام القلب، وتقشف الجهاز العصبي، وحرم من كل نوع من

المجلد:13 العددة:3 ال

المتعة، ولارغبة في شيء، وانتهت جيمع الرغبات النفسية فهو جوى، ثم إذا زادت في الحواس بلادة، وتدهورت أسس النفس الأبية، وسيطر على القلب والعقل أسر الحبيب فهو تيم، وإذا زاد التشتَّت في الحواس، ولا دخل للعقل في عملٍ فهو تدلية، ثم إذا ظهرت حالة الجنون وأصيب الرجل دوخة فهو هيوم.

العداوة ضدها الحب، ولها أيضًا كلمات كثيرة حسب درجاتها؛ كان البغض إذا كان في الدرجة الأولى من العداء، ثم إذا كثر فهو شنف، ثم إذا كثر فهو بغضة. إذا جاوز الحد فهو بغضة.

علاقة الزوج والزوجة نتطلب الحب، أما إذا كانت بينهما عداوة مصادفة فإنّ لهذه العداوة كلمة خاصة في اللغة العربية وهو: فرك، وأنّ هذه الكلمة لا تستخدم فيما سواها من عداء الآخرين.

ومن الجدير بالذكر أيضًا في هذا المقام أنّ الكلمات التي تشير إلى العداء قليلة؛ لأنّ هذه الحالة نتطلب القضاء على العدوّ، ولكن عوالج الحب تريد إبقاء المحبوب في كل جانب، وأنّ هذا الشغف يزداد يومًا فيومًا ما دام المحبوب على قيد الحياة، فيمكن القول بأنّ عوالج الحب هذه لا تفنى حتى بعد موت المحبوب.

إنَّ تطور العقل العربي ورقي معرفته بحقيقة قواه المدركة يستحق الاهتمام هنا بالدراسة والمطالعة أيضًا.

خاتمة الباب: الآن أنهي كتابي؛ فليحكم العلماء العادلون؛ هل هناك لغة أخرى غير اللغة العربية تتمتع بهذه الشمولية وهذه الخصيصة؟

ويقال إنّ في اللغة العربية رقة، وفي الهندية حلاوة،، وفي السنسكريتية نضج القواعد واتساع المفردات، وقس على هذا، لكن اللغة التي فيها كلّ شيء وبل أكثر منه هي اللغة العربية فقط.

المجلد:<sub>13</sub> <u>العرو:</u> 32 <u>العرو:</u> 32 <u>العرو:</u> 3024

## مجلة الهند . ـ . ـ . ـ . ـ . ـ . ـ . ـ . ـ . ـ المبين

الاعتذار: كان من المفروض أن يصل هذا الكتاب إلى الجمهور قبل حوالي ست سنوات، لكن الحقيقة أنه في عام 1926م تقرّر عقد اجتماع المؤتمر التعليمي الإسلامي لعموم الهند في عليكره، فأصرّ الرئيس نفسه على أن أشرح الطريقة الصحيحة لتعليم اللغة العربية التي أعرفها، مع الكشف عن الأخطاء التي جرت العادة على استخداماتها خطأ، فبادرت إلى الامتثال بأوامره.

وبعد المؤتمر، وبإصرار من الرئيس نفسه، بدأت بكتابة القضايا المطروحة شفويًا في المؤتمر، وأنهيت ثلث الكتاب الذي كان به مسائل مختلفة؛ خلال شهر ونصف، ولكن عندما وصلت إلى هذه النقطة، أصبح التحيز غير الضروري للعجمة مرتبطًا بنطق اللغة العربية وأصالتها لدرجة أنّ ما حدث في العالم العلمي على يد التتار وجنكيز خان، أعاده التاريخ مرة أخرى لفترة وجيزة.

مضت الشهور والسنوات، ولكن حماس التحيز لم يتضاءل، وظلّ الكتّاب ناقصًا، فلم أجد بدًّا سوى الصمت والسكوت.

وفي أبريل من هذا العام، أصرّني صديق مخلص على إكمال هذا الكتاب؛ فألهمتني كلمات الرحمة والصداقة غيبًا، فعادت الأوراق الصغيرة والمكتوبة المتروكة لِستِّ سنوات إلى اليد مرة أخرى، وكان الثلث جاهزًا، ولم يتم تدوين الثلثين المتبقيين إلا بفضل من الله تعالى وفضله. فالحمد لله والشكر له.

وفي هذا الوقت، رأينا الاكتفاء بهذ القدر الضئيل من المسائل من الخمسين مسألة في هذا الكتاب.

هذا، وقد ناقش العلماء مفرادت المعجم العربي من خمسة جوانب في كتبهم في أصول اللغة؛ المبحث الأول: من حيث الإسناد، والثاني: من حيث الألفاظ، والثالث: من حيث المعنى، والرابع: من حيث اللطائف والنفائس، والحامس: من حيث رجال اللّغة.

المجلد:<sub>13</sub> <u>العرو:</u>3 <u>العرو:</u>3 <u>العرو:</u>3

وفي كل مبحث أبواب، وفي كل أبواب فصول. وبعد هذه المسائل ذكر نضج وكمال النحو والصرف، وذكر فيهما أصول الإبدال والترخيم بإحكام يرسخ دراسة القواعد والضوابط في الأذهان ترسيخًا تامًّا، وليس الأمر أنه أينما تريد وأيًا كان الحرف الذي تريده تغييره أو تحذفه، كلّا، ولا يحدث تغيير إلا إذا جاء موافقًا للقواعد والضوابط.

وبعد علم النحو والصرف، يأتي دور الأسلوب وبيان الأداء؛ فعلاقته بعلم المعاني ولطافة هذا العلم عجيب جدًا.

الغرض أنّ علم اللغة صار فنًا واسعًا لا يمكن الإرشاد الصحيح إليه في مثل هذا الكتيب. الامتنان: الآن أشكر مولانا الحاج محمد مقتدى الشيرواني وأدعو له، الذي أمدّني بقلمه وقَدمه، جزاه الله خير الجزاء.

إنّ قلب الحاج الشيرواني يتمتع بشعور إيماني ولطائف الدراسات العربية، بحيث إنه كلما أتيحت له فرصة القيام بخدمة علمية، يحظى بمودة عميقة لا يشعر بها أحد حتى الناشرون المحترمون أو أصحاب المطبوعات، لكن الشغف الذي يهتم به مولانا الحاج بكتبي، يبقى شغف المؤلف نفسه متخلفًا بخطوتين.

أدام الله على مولانا الحاج صحة جيدة، وجعل أبناءه وأحفاده كنوز العلم وخدمًا للدين. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وعلى آله وأصحابه الطيبين الطاهرين، وعلى أولياء أمّته أجمعين برحمتك يا أرحم الراحمين، آمين.

.

ISSN: 2321-7928

## الدرّ اليتيــم (للشيخ ماهر القادري)

**47** 

## ترجمة من الأردوية: د. عظمت الله<sup>1</sup>

## في ريع الشباب

في بيئة آثمة كهذه تلطّخت بالسيّئات، وفي مجتمع سيّئ كما ذُكِرَ، بدأ محمدّنا شبابه، يواجه فتناً متلوّنة، بكلّ خطوة، وسيّئات تنوّعتْ، فقد وُفِرَتْ بكلّ مكان أنواعً من أسباب هوى النفوس وتورّطها وارتباكها. كما وجد حانات الجمور، وزوايا خاليات لمن تبيع أجسادها من ذوات الأجساد الجاذبة، وكانت حاضرة دُورُ القمار، وجلسات الغناء والرقص كثيرة! كما تشهد فيها مراكز للدعارة والفجور، وترصد لك بكل سبيل، شبكات الشرّ والفجور وفاخ الإثم والفحشاء، كأن الجميع، صغيراً كان أو كبيرًا، ذكرًا كان أو أنثى، مصبوعًا بصبغة واحدة ألا وهي صبغة الآثام والسيّئات. وقد قضى يتيم عبد الله محمّد في هذا الجوّ المشحون بالمنكرات، أيام شبابه بكل طهارة وتقوى، ونزاهة وخلق حسن، حيث كان رسولًا وحيدًا لنشر الأمن والسلام، وصاحب التقوى والورع بين أولئك المقامرين والسكارى والزناة، وأمينًا وحيدًا وصادق الوعد وسط أولئك اللصوص وقطاعي الطريق والكاذبين والخونة، وإنّ أقصى درجة من الصلاح والخير مما قد يتخيلها الإنسان، كان محمّدنا يتحلى بالأكثر منه صلاحًا وصاحب الطبيعة والخير مما قد يتخيلها الإنسان، كان محمّدنا يتحلى بالأكثر منه صلاحًا وصاحب الطبيعة الفاضلة، إنّ شخصية محمد كانت أرقى من قمة التخيل التي قد يتبادر إليها ذهن الإنسان.

<sup>1</sup> أستاذ مساعد، مركز الدراسات العربية والإفريقية، جامعة جواهرلال نهرو، نيودلهي

وكان هذا مصباحًا وحيدًا في ظلام العالم، وكانت شخصيته تفوح برائحة الورد في حديقة الأشواك لذلك العصر، وكان جوهرة ندر وجودها ليلًا من بين أعشاب العصر ونباته وبين حصاه وصخوره، وكان كلّ كوب مليئًا بالسمّ والحنظل، ولم يكن منقذًا للحياة إلا في رحيقه وكأسه، إنه كان مركزًا وحيدًا للصدق والحق في الكون، ومنارة مضيئة للهداية والتقى، وإنما كان هو الحيوان الناطق الذي يفتخر به الصدق. وكان شيوخ قريش تقول: إنّ ابن عبد الله أكثر حياء من العذارى، فما يمشي في طريق إلا وعينه ساترة ويغضّ من بصره ... بل وفيه متانة وجلال.

أيها الإخوان! لا نعرف ماذا سيصبح هذا الشابّ في المستقبل، لم تر عيوننا مثل هذا الرجل النبيل والصادق وصاحب الخلق الحسن ولم تسمع آذاننا بمثله، أيها الأصحاب! إذا وعد محمّد أحدًا فلا يخلف وعده، حتى ولو قامت الأرض وقعدت ونسفت السماء نسفًا.

ناهيك عن زوايا الخمر واللهو وعزف الأغاني والإيقاع، لم يشهده أحد في مجالس ذكر القصص والحكايات قط، وفوق ذلك أنه ليس براهب يقطع إصره عن هذا العالم، إنه يذهب إلى الأسواق ليقوم بأعمال البيع والشراء، ويأخذ القروض، ويودع الناس عنده أماناتهم، وتعرفه أسواق الشام أنه رجل تاجر إلا أنّ جميع أعماله نتسم بأقصى درجة من الصدق والنزاهة والعدل.

(فتى): لقد رحمت آلهتنا محمدًا، لذا قد جمع فيه هذا القدر الكثير من الصفات والميزات. (عجوز): ولكن يا بُنيّ، لمّا نراه يقصد إلى آلهة منّا، إنه يبتعد عنها بعدًا، كأنّ قلبه بعيدً عنها فلا رغبة له في الآلهة، فلم ترحم هذه الآلهة من لا يعبدها ولا يسجد لها. قال قرشيُّ في يده سهمُ: إن ابن عبد الله يتردّى بالمحاسن ويتأزر، ولا نحبّ منه إلا عدم إيمانه باللات والمنات والنصر والهبل وآلهتنا الأخرى.

ويمكن السماح للآخرين بمواطن الانزلاق والخطأ والنسيان، ولكن "الإنسان

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

الكامل" يُحصن من أدنى درجة من الخطأ ومن أبسط الصعود والهبوط، فيربّيه الربّ بنفسه، فيرسله مجبولًا على الطبيعة الصالحة والعادلة والصلاح، لذا أنه لم يشأ أنْ يفكّر عن أيّ شيء غير سارّ، ولكن إذا تبادر إلى ذهنه مثل هذا الخطر أحيانًا، فإنّ إرادة الله لا تسمح له بأن تقع على أرض الواقع.

بلغنا عن طفولة محمد أنّ شباب مكة كانوا يقصّون القصص ويستمعون إليها، وكانت بها سمعة طائرة لمثل هذه المجالس والمحافل، فذات مرة صعد محمّد بهذا الغرض، وعندما وصل إليها فيرى أنّ هناك حفل زفاف لدى إحدى الأسر وتعزف المزامير،... والناس يتمايلون ويرقصون بالاستماع، وكان هذا الترفيه من النوع البسيط وغير ضارّ، وقد زار محمد بيت حفل الزواج، وبعد أن وصل إليه غلبه النوم تلقائيًا لدرجة أنه لم يتمكن من سماع أصوات آلات الموسيقى والمطربين، ونام نومًا عميقًا لم يستيقظ إلا بعد أنْ ضربتْ وجهه أشعّة الشمس، وطويت المحافل ورُفِعَت المجالس.

وكان شباب محمد أكثر إشراقًا من ضوء القمر وأكثر صفاء وبراءة من الأزهار، ولم تدع القدرة أن يلقى على عرضه بظلال من النسيان والتناسي، وكان ذلك نهاية سلوكه وحسن خلقه ومعاييره، حتى أنّ أعداءه بل الألدّ منهم كانوا يعترفون بنزاهته وبراءته وعفته وحسن خلقه، ولا يمكن أن ينبّأ التاريخ بأن أيًا من أعداء محمد قد أبدى عن أيّ نوع من الشكوك حول شخصيته، لقد أنكر رسالته أعداؤه المتعطشون لدمائه، وحرّضوا كلّ العرب على الحرب ضده، ولكن لم يستطع أحد أن يتهم بسوء شخصيته الغرّاء.

وبأثر من صدقه وأمانته، وصداقته وعدله وصلاحه، لقبوه بالأمين، وكان الجميع يحترمه، وكان الشيوخ والعجائز من قريش مضطرين لاحترام محمد بما أنهم أدركوا سموه وعظمته. وإذا مرّ بمكان ما، بدأت الأحاديث تدور بين الناس أنّ ابن عبد الله الصالح والصادق والتقى يمرّ علينا، ثم نتفوّه الألسنة بأنه يتحلّى بهذه الصفات وتلك المحاسن.

### وضعت الحرب أوزارها

ذات مرة، هطلت الأمطار بالقرب من مكة بغزارة، وظلّت الأمطار تنزل واستمرت هذه لعدة أيام، ويبدو أنّ السحاب قد أنكر بالانسحاب مما أدى إلى حدوث فيضانات كبيرة في مكة، وبدأت المياة تجري في الأحياء مثل الأنهار، وانهدم كثير من المباني، وكان سكّان مكة يتعرضون لصعوبات كبيرة، حتى تعرض بيت الله أيضًا لهذا الفيضان، وسقطت الجدران، حتى سقط الحجر الأسود من مكانه على الأرض.

وكان العرب كلهم يحترمون الكعبة، ولم تكن تخلو أدمغتهم وعقولهم عن احترام بيت الله رغم شدة شوقهم ورغبتهم وإيمانهم اللامحدود بعبادة الأصنام، إذ تم تفضيل بناء الكعبة على بناء مبانيهم وصالاتهم ودور الحيوانات، وشارك الجميع بغاية من الشوق والحماس، في هذا العمل النبيل، حيث كان محمد أيضًا يحمل الأحجار مع أفراد قريش، ليساعد بناة الكعبة.

وعندما ارتفعت جدران الكعبة ثارت قضية بشأن وضع الحجر الأسود في مكانه، فكان كلّ شخص يقول بأنه سيتشرف بنصب هذا الحجر المقدس، حتى بدأت الأمور تتعقد، وجرت قصص التفاخر والاعتزار من قبل القبائل، فقال أحدهم أنّ أبرهة عندما هاجم الكعبة بجيش من الأفيال، فكنت أنا ووالدي العجوز في مقدمة حماية الكعبة، لذا يحقّ لي نصب الحجر الأسود، وتحدّث شخص آخر بأنه لو لم يغامر أفراد قبائلي في حرب الفجار لكان قد مُنيت قريش بهزيمة نكراء تدمّر شموخ عظمتها وقمة تفاخرها، وقال الثالث إنّ جدّي هو الذي أطعم كافة الحجاج مرتين، حيث كان قد أنفق دخلُه كله ومدخراته في ضيافتهم، وتحدّث الرابع متكلًا على السيف أنّ أفراد قبيلتي هم الذين يُعطرون الكعبة بالعُود والبخور منذ سنوات.

وكان الحماس يشتد، حتى غمس بعض المشاغبين حسب العادة العربية، أصابعهم في الدماء، وكان ذلك تعهّد بأنه إما أن نقوم بنصب الحجر الأسود في جدار الكعبة أو

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

نقاتل ونضحي بأنفسنا، والآن سيقرّر السيف هذا الأمر، فمن يملك القوة هو الذي سيحوز هذا الشرف.

واستمر هذا النزاع لأربعة أيام، وفي اليوم الخامس، قال أبو أمية بن مغيرة الذي كان الأكبر سنًا في العرب: أيها السفهاء! كم أنتم حمقى، لماذا أنتم تفقدون سيطرتكم، هل أنتم تريدون سفك الدماء على أرض الحرم، فإذا سلّيت السيوف هنا فلن يتوقف هذا، وستظل شرارتها تشتعل لقرون من الزمن، أقول لكم، ليس من الضروري أنْ تقرّر السيوف كل أمر. إذ من الممكن اتخاذ تدابير أخرى --- فقال الجميع على هذا، إذن، يا سيّدنا، يرجى منك أن تخبرنا ماذا نفعل، فردّ أبو أميّة، علينا أن نترك هذه القضية على الجماهير، ولكن هذا الأمر بنفسه سيصبح نزاعًا يتمثّل في أنه من نجعله وسيطًا --- وها أنا أدلكم على حل لهذا الأمر، وذلك أنّ الذي سيدخل الكعبة أولًا صباح الغد، سنتخذه حاكمًا، يبنغي لنا أن نقبله كحاكم، ويجب على الجميع أن يقبل القرار الذي يصدره، دون أيّ تردد.

واتفق الجميع على ذلك، مؤكّدين بأننا نوافق على هذا الاقتراح. ظهر المساء وجنّ الليل، وبعد ذلك طلع الفجر، وخلال هذه الأثناء، رأى الناس أنّ محمد بن عبد الله هو الذي يدخل الكعبة أولًا، وقال الجميع إنك وسيطنا، وأنت الذي سوف تقرّر هذا الأمر، وبعد هذا الكلام، بدأ الناس كلهم ينظرون إلى وجه محمد بأن من هو الذي سيصدر في حقه القرار من الشفتين المتحركتين. إذ كان الجميع متفائلين ويائسين! وبهذه المناسبات، بالعموم، يظهر كلا الجانبين من الصورة شرقها وظلامها.

وبسط محمد عباءته المباركة على أرضية الكعبة، فبدأ أفراد قريش ينظرون إلى بعضهم البعض بحيرة واستغراب، ولا يعرفون ما هي المصلحة التي تكمن في بسط هذا الرداء. هل يتم سحب القرعات بالأسماء من خلال رمي النرد عليه أو سيصدر الأمر بممارسة الرياضة البدنية الصعبة، والذي سيفوز بهذه المناسبة يحق له أنْ يقوم بنصب الحجر

المجلد:13 العدو:3 عبر 2024 عبر 2024

الأسود، ولننظر ماذا يحدث؟

ورفع محمد الحجر الأسود ووضعه وسط عباءته، وقال: فليمسك فرد واحد من كل قبيلة بطرف هذه العباءة، لتحظى جميع القبائل بشرف نصب الحجر الأسود بشكل متساو، فأمسك شخص واحد من كل قبيلة بالعباءة ورفعها عن الأرض، وبهذه الطريقة، قام الجميع بشكل مشترك، بنصب الحجر الأسود في جدار الكعبة.

وكان الجميع قد أسعده قرار محمد هذا، ورُجِعَت السيوف المسلولة إلى أغمادها وتوقفت حرب كادت أن تريق الدماء، حيث اعترف الجميع بصوابه وحكمته وذكائه، وقد أثار هذا القرار السلمي بهجة وسرورًا في كافة أنحاء مكة بأنه قد تم تفادي سفك الدماء بفضل فطانة ابن عبد الله، وإلا أنّ بريق مهارات السيوف كانت تنطق بأنّ هذه المعركة ستبدّد سمعة الحروب الدامية التي خاضها بنو بكر وبنو تغلب، حيث أدرك أهل مكة بأنّ محمدًا لم يكن صالحًا تقيًا وأمينًا وصادقًا فحسب بل إنه يحظى بمهارات بالغة الأهمية في اتخاذ القرارات وحلّ المشاجرات فيما بيهم.

## من سفر الشام إلى الزواج

مع أنّ أبا طالب كان يتكفل بابن شقيقه اليتيم محمد في صباه، إلا أنّ محمدًا لم يقض طفولته في اللهو واللعب مثل الأطفال الآخرين في ذلك الزمن أيضًا، حيث إنه خفّف عب الكفالة الذي تحمله عمه، وذلك من خلال رعاية أغنامه طول النهار في البراري، وعندما كبر محمد تكفّل بنفسه، واختار التجارة أعزّ المهن في العالم، وسيلة لكسب العيش في هذا الكون، وإن محمدًا كان نظيف اليد، وصادق الكلام، وفيما المعاملات التجارية، إذا تعامل مع أحد في أمر ما، واتفق عليه، ووعد بأمر ما، فلا يفكر في التراجع عنه من خلال تفسير أقواله وتأويل عهوده، حتى ولو قامت الدنيا وقعدت، حتى ولو تكبدت التجارة بخسارة. وإنه إذا اشترى بضائع من أحد فكان يترك معاملته على رضا صاحبه، وكان يتحمل حتى إذا لم يزن البضائع بشكل صحيح، ولكن إذا باع نفسه شيئًا

المجلد:13 العدد:3 العد

فكان يزن بكفة ثقيلة، وكان الحديث عن أمانته وجودة المعاملة يجري بين التجار، بأنّ أهل الدنيا يخاطرون فيما يخصّ ممارسة التجارة، ولم يبال شخص بمحاولة كسب المنفعة لصالحه ولو بطريقة خاطئة، ويتم اختيار تدابير ووسائل جديدة لكسب المنفعة، ولكن ابن عبد الله هذا هو تاجر سخي، ولم يُر أحد غيره، يجود في التجارة أيضًا.

وكانت الأرملة خديجة بنت خويلد سيّدة نبيلة وغنيّة، وكان أقاربها وخدمها يشرفون على أعمالها التجارية، وبعد أن سمعت خديجة عن أمانة محمد وصدقه، بعثت رسالة إليه باحترام، مبينة بأنني أريد أن أرسل بضائعي التجارية تحت رعايتكم إلى الشام، وأنا واثقة تمامًا بشخصيتكم، ولو تكرمت بقبول هذا الطلب فيكون ذلك إسداء إلى أرملة، فاتفق محمد على السفر إلى الشام، وبعد بضعة أيام، غادر للشام بسلع خديجة التجارية، وكان معه قريب لخديجة وغلامها ميسرة في هذه القافلة المختصرة.

وكان هذا هو الطريق الذي ولو أنّ مرور الزمن قد محا أثر قدم أبي محمد عبد الله، إلا أنّ محبة الأب كانت تدرك: أنّ أحدًا قد مرّ به الحين.

ومن ميزة المحبة أنها قد تحوّل الماضي إلى الحال والحالَ إلى المستقبل، فإنّ إدراك محمد طوى صفحات الأحداث الماضية، مثلًا وفاة عبد الله الشاب، وترمل السيدة آمنة في زمن الشباب. ولقد امتزج صوت المحبة المسكوت في جرس الإبل.

وهذا هو الطريق الذي سافر فيه محمد مع عمه أبي طالب وهو في الثانية عشرة من عمره، وإنما هي نفس الأودية والصحراء والسهول، ولكن نعم! إنّ الرياح القوية قد نقلت الأكداس الرملية من مكان إلى آخر، ولقد محت الطرق في بعض الأماكن، وتغيّرت علامات السفر أيضًا، وكان من الضروري أن تشهد الفترة الممتدة إلى 12-13 سنة، بمثل هذه التغيرات.

وكان محمد في السنة الخامسة والعشرين من عمره، وكانت طلائع المسؤولية والذكاء والحكمة تشرق من جبينه، وغادرت القافلة واستمرت في السفر حتى وصلت إلى الشام،

المجلد:13 العدو:3 العد

وإنّ هذه القافلة اجتازت الظلام، وقطعت شوطها في ضوء القمر أيضًا، وجرّبت حرارة الشمس واستمتعت براحة الظل، وفي بعض المرّات، كانت هناك ميادين قاحلة لم توجد فيها آثار الأشجار حتى المسافات البعيدة، وقلما توجد شجيرات مغطّاة بالغبار، وهي محروقة، كأنها قد انعدمت فيها النموّ، وفي بعض الأماكن، توجد سلسلة طويلة من النخيل على المسافات الطويلة، وتظهر بالقرب وضواحيها، حقول مخضرة، وأثناء هذا السفر، شاهد قريب السيدة خديجة خزيمة وغلامها ميسرة كثيرًا من الأمور العجيبة، إذ كان هناك نزول اليمن والبركة خطوة بعد خطوة، والحوادث والتطورات التي لم يشهداها من قبل، مما كان يزيدهم حيرة واستعجابًا، حتى أنّ شجرة جافة استراح محمد تحت ظلها، لقد اخضرت في طرفة عين، وكان يعيش في ذلك المكان، الراهب المدعو نسطور، والذي قال إنه وفي ضوء أخبار الأسلاف المحترمين والتنبؤات، لا أستطيع أن أتردد في إظهار هذه الحقيقة بأنني أُفدتُ بأن رسولًا قادمًا من مكان، سيستريح تحت ظل هذه الشجرة، فستخضر بأنني أُفدتُ بأن رسولًا قادمًا من مكان، سيستريح تحت ظل هذه الشجرة، فستخضر بأنني أُفدتُ بأن رسولًا قادمًا من مكان، سيستريح تحت ظل هذه الشجرة، فستخضر عن هذه الأمور من خلال قراءة هذه الاقتباسات من الإنجيل، وكان يتحدث عن هذه الأمور من خلال قراءة هذه الاقتباسات.

لقد حظيت البضائع التجارية الخاصة بالسيدة خديجة، بربح أكثر مما كان يتوقع، ولقد سلّم محمد كافة قيمة البضائع إلى السيدة خديجة والتي تأثرت بنزاهة محمد وصدقه كثيرًا، إذ أنها كانت تلاحظ بأنّ الشجارات اليومية تحدثُ في الأعمال التجارية والوزن والبيع والشراء، حتى يحاول كل شخص أخذ أموال الآخرين بطريقة غير صحيحة، وإنّ الناس يعدّون ويحنثون وعودهم، لذا أنّ وجود شخص مثل محمد الصادق الأمين والرجل المتدين، أمر بالغ الأهمية بل إنما هي معجزة.

وقال كلّ من خزيمة وميسرة معًا للسيدة خديجة بأننا رأينا بأمّ عيوننا أشياء عجيبة وغريبة خلال السفر مع محمد، لعلها لم يسمع عنها أحد. لقد ظهر النور في الليالي الظلماء، وببركة محمد، جلس محمد تحت ظل شجرة جافة فاخضرّت الأغصان الجافة في طرفة عين، كأن أحدًا قد رشّ عليها ماء الحياة. ويمكننا أن نشرح لو كانت هناك

المجلد:13 العدو:3 العدو:3 المجلد:102 يوليو - سبتمبر 2024

قصة واحدة، وكما نحلم معها طوال المشوار، ويا له من محمد هذا، إنه في غاية من التواضع وخلق الحسن، والتعاطف، وإنه لم يدخر وسعًا في تذليل أي نوع من الصعوبة في الطريق، ولقد أدّى بنفسه كافة واجباته بكل حذر، وقلما يحالف الحظ شخصًا ليكون رفيق سفره مثل هذا الصديق المتعاطف، لم يمكن الثناء على نزاهته وتقواه في كلمات، وإنّ النساء السوريات جميلات جدًا، لقد طار صيت جمالهن وبهائهن إلى مناطق نائية. والأمر الخاص الذي أدركناه هو أنّ محمدًا لم ينظر إلى هذا وذاك عندما كان يمرّ بالأسواق والأحياء والطرق، وهو شكل من أشكال الحياء والجدية والمروءة. وما أروع شخصيته، لا يعرف مدى عرض هذه الدنيا وطولها. وإننا لم نمر إلا دولتين وهما بلاد العرب والشام فقط. ويمكنا القول بكل دعوى أنه لم يمرّ أمام أعيننا في هذه البلدان، مثل محمد، رجل كريم، وصالح ومتق وشخص ذو بركة وإنّ هؤلاء الجهّال من العرب لا يدخرون وسعًا في الاعتزاز بشجاعتهم ونسبهم، ومن أكثر الأمور فحرًا لهم هو أنّ محمدًا قرشي وهاشمي.

وكان كلّ شخص من مكة، معجبًا ومعترفًا بالصدق والخلق الحسن الذي يتصف به محمد، ولقد جرّبت خديجة شخصيًا، أمانة محمد ونزاهته، بينما زادت شهادة خريمة وميسرة، ذلك الإيمان والإيقان بشكل أكثر، ولقد عرّز ذلك التأثير، وكانت خديجة أرملة، وكأنّ دنياها خراب، إذ نطقت الأماني الحزينة والمشاعر الذابلة في لسان واحد، يا خديجة! لم يمكن العثور على رجل كريم ومحترم مثل محمد، فأرسلي إليه رسالة خطبة خالصة، وليس هناك قلة في وجود الشباب والأمراء في مكة، كيف يمكن ربط كرامتك بحياة هؤلاء الأشرار، وإذا وافق محمد على رسالتك فيتلألاً نجم نصيبك.

أرسلت السيدة خديجة رسالة زواج إلى محمد، فقبلها، ووصل إلى بيت خديجة برفقة عمه أبي طالب وحمزة وغيرهما من الأقرباء الآخرين. وكان هناك اهتمام خاص من قبل، حيث كان أقرباء خديجة في انتظار، وقد عقد القران، وألقى أبو طالب خطبة الزواج، فيما حَمِدَ أبو طالب الله العلى القدير وأثنى عليه، ثم قال إنه لا يوجد في كافة

المجلد:13 العدو:3 العد

قريش، رجل يداني محمدنا، ولا يمكن أن يساوي أحد ابن شقيقه الأمين والسعيد محمدًا في والصلاح والكرامة، ولكن نعم، ليس لديه مال وثروة، وإنّ الأموال والثروة والدراهم والمبالغ والأسباب مثل ظلّ سار، اليوم معه وغدًا مع آخر، وليس له أيّ اعتبار، والشيء الأصيل هو الكرامة التي ستدوم في كل حال من الأحوال. وكانت هذه مرحلة جديدة تمامًا في حياة محمد، وثبت أنّ السيّدة خديجة أفضل زوجة، صالحة ومطيعة، شريكة في سرّاء الزوج وضرّائه، وكانت متجانسة في الرأي من كل الاعتبارات، لا تخالف محمدًا في أمر، وكانت مجبولة على المحبة والوفاء، ولا تزع من أكل الاعتبارات، لا تخالف محمدًا متعاونًا ومتعاطفًا أكثر مما كان يتوقع، وبقدر ما كانت تظنه خديجة صالحًا وتقيًا قبل زواجها، تبين أنّ محمدًا أكثر تقوى وصلاحًا منه. وليس خلاؤه فقط بل كان جلاؤه أيضًا مليئًا بالعفة والصلاح والتواضع، ولقد غبطت نساء مكة بأنّ خديجة حظيت بأفضل زوج مثل محمد، ولكن ليس معنى الغبطة أن تأتي بأيّ شيء عجيب، ولا تنزع من أحد، نعمة القدر.

وكان قد كُتب ليكون أفضل الخلائق وأتقى الإنسان زواجًا لخديجة، وهذه هي من الأقدار التي لقد جفّت أقلام القدر بعد كتابتها، ولم يمكن إجراء أيّ تعديل فيه.

لقد شعر محمد بارتياح بسبب رفقة خديجة، وكانت حياتها المنزلية بعيدة عن الأحزان والكدر. وأصبح كلاهما متعاطفًا ومتعاونًا وشريك حياة بشكل حقيقي حياة اطمئنان وانسجام، إذ تكمن متعة الزواج والنكاح في التواصل والتعاطف مع بعضهم البعض، وفي وحدة الأفكار والمشاعر. وإذا انعدمت هذه الأشياء فقد تتحول الجنة إلى الجحيم. وإنّ إطاعة الزوج أساس لتدبير أمور المنزل، وإنّ تعاطف الزوجة يمثّل روح المعاشرة، وحيثما لم يبق هذا التوازن فهنا قد تنقلب الحياة العائلية رأسًا على عقب. وكانت حياة محمد وخديجة خير نموذج لهذا التوازن.

المجلد:13 العددة:3 العددة:3 المجلد:104 العددة:3 العددة:3 العددة:3 المجلد:104 العددة:3 المجلد:104 العددة:3 المجلد:104 المج

## مجلة الهند مناعة الفتوى مجلة الهند وتقصيد صناعة الفتوى

ISSN: 2321-7928

# معالم تجدید وتقصید صناعة الفتوی عند الفقیه عبد الله بن بیه

- د. محمد قاسمي<sup>1</sup>

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

فإنّ هذا البحث يَرمي إلى بيان معالم تجديد وتقصيد (صناعة) الفتوى و(فقهها)، باعتبارها علمًا له أصوله وقواعده، ولكونها عمليةً إجرائية تعالج نوازل الناس في ضوء النصوص الشرعية والمقاصد الحقيقية؛ وكل هذا من خلال جهود العلّامة الفقيه عبد الله بن المحفوظ بن بيه، وقبل أن تُدلفَ الورقةُ إلى المقصود، نمهّد لذلك ببيان مبررات اختيار هذا الموضوع في النقاط الآتية:

- 1. راهنية سؤال التجديد والتقصيد في العلوم الإسلامية من خلال نتبع ودراسة جهود علماء الأمة أفرادًا ومؤسّساتِ في ذلك.
- 2. مكانةُ العلامة عبد الله بن بيه المرموقةُ في الأوساط العلمية والبحثية، وجهودُه المبذولةُ في مجال الإفتاء تصنيفًا وتنظيرًا وتوجيهًا، وترشيدًا.
- 3. حاجةُ الساحةِ العلميةِ والفقهيةِ إلى جهودٍ علميةٍ ومنهجيةٍ جادةٍ وراشدةٍ في تجديد وتقصيد عمليتي الاستفتاء والإفتاء.

وتهدف الورقة إلى جملة من المقاصد العلمية والغايات العملية، نُجُلها في النقاط الآتية:

1 دكتوراه في الفقه وأصوله.

المجلد:13 المعدد:3 ال

## مجلة الهندي صناعة الفتوى مجالم تجديد وتقصيد صناعة الفتوى

- أ. الإسهامُ في استجلاء معالم التجديد والتقصيد للفقه الإسلامي، من خلال وظيفة (الإفتاء) بوصفها تفاعلًا بين الشرع والواقع.
- ب. استخلاصُ الضوابط العلمية لترشيد (الفتوى) تجديدًا وتقصيدًا، في ضوء جهود العلّامة بن بيه.
- ت. تقديمُ مقترحاتٍ عملية لتجديد وتقصيد صناعة الفتوى من خلال أمثلةٍ نوازليةٍ معاصرة. وستنتظم الورقةُ هذه الغايات العلميةَ والمقاصدَ العمليةَ في الخطّة البحثية الآتية:

تمهيد يتضمن: ترجمة موجزة للشيخ ومفهوما: التجديد والتقصيد.

المحور الأول: معالم تجديد صناعة الفتوى.

المحور الثاني: معالم تقصيد صناعة الفتوى.

خلاصات وخاتمة.

### مفهوما (التجديد) و(التقصيد)

1. التجديد: أصبح مفهوم التجديد أشهر من نار على علَم في حقول الدراسات الإسلامية وتخصصاتها، وارتبط ارتباطًا وثيقًا بحقول علم الكلام وأصول الفقه والفقه، وكان أشد ارتباطًا بعلم الأصول وخاصة في مبحث (الاجتهاد)، وذلك أنّ التجديد رديف الاجتهاد عند الأصوليين، فهم يبحثونه بصفته مظهرًا من مظاهر الاجتهاد الفقهي على وجه التحديد، أخذًا من الحديث المحفوظ في الباب، ففي سنن أبي داود عَنْ أبي هُريّرَةَ، رضي الله عنه، عَنْ رَسُولِ اللهِ صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمً قَالَ: «إِنَّ اللهَ يَبْعَثُ لَهَذِهِ الْأُمَّةِ عَلَى رَأْسِ كُلِّ مِائَة سَنَة مَنْ يُجَدِّدُ كُما دِينَها". أ

ومعنى التجديد في الحديث يشمل: الإحياء، والبيان، ورد الشيء إلى جدَّتِه وأصالته، ومن ههنا كانت تفسيرات العلماء للتجديد الوارد في الحديث قريبة من هذه المعاني،

المجلد:13 العرو:3 العر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن أبي داود: كتاب الملاحم، باب ما يذكر في قرن المائة، رقم الحديث: 4291.

فعنى قوله صَالِّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ (يجدد لها دينها): "أي يبين السنة من البدعة، ويُكَثِّرُ العلم، وينصر أهله، ويكسر أهل البدعة ويذلهم، قالوا ولا يكون إلا عالمًا بالعلوم الدينية الظاهرة والباطنة"، أ ونقل ابن القيم أيضًا عن الْعَلْقَمِي أنَّ "معنى التجديد: إحياء ما اندرس من العمل بالكتاب والسنة والأمر بمقتضاهما". أ

ومن هذا يتبين أنّ التجديد عملية استرجاع لما كان قبل، وليس ابتكارًا على جهة الإنشاء الذي لم يسبق له مثيل في أصل الدين، وهو توجيه مقبول لكونه مناسبًا لسياق الحديث، وهذا السياق هو الكلام عن التجديد الديني، فمبنى الدين في الأصل على التوقيف، لأنه من واضع، والواضع هنا هو الله سبحانه وتعالى ورسوله صَالَلتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّهُ فالتجديد الذي يطال الدين ينبغي أن يكون بعثًا وإحياء لما انهمل ودرس من المعاني الدينية والشعائر التعبدية ورسوم الشريعة الموصولة بأصولها من الكتاب والسنة، والمرتبطة بحياة الناس وحركة المجتمع، أما التجديد بمعنى الابتكار من غير مثال سابق في الدين، فهو مما ما لا يقبله الدين أصلًا و يمنعه تبعًا، مما يسمّى بالابتداع والبدعة.

مفهوم (التجديد) عند ابن بيه: ولكون هذه الورقة ترمي إلى بيان معالم التجديد في صناعة الفتوى عند الشيخ، فيحسن بنا عرض خلاصة رأيه في موضوع التجديد من خلال العناص الآتية:

التجديد عند الشيخ مفهوم "غير محدد المعالم ولا محدود العوالم، فهو من تلك المصطلحات المعروفة جدًا إلى حد أنه لا يمكن أن تعرَّف"، وهو ههنا لا يتهرب من تعريفه، بقدر ما يقدمه مصطلحًا بسيطًا غير مرتّب ولا معقد، لكون معناه واضحًا من آثاره المترتبة عن إضافته إلى موضوعه، فالتجديد "في أصله عبارة عن

المجلد:13 العدد:3 العدد:3 المجلد:107 الم

\_

أ نقله ابن القيم عن المُناوي: عون المعبود وحاشية ابن القيم، 260/11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسهٰ، 260/11.

 $<sup>^{-1}</sup>$  إثارات تجديدية في حقول الأصول، ص $^{-3}$ 

فعل متعدّ تظهر تجلياته في متعلقاته، فبقدر ما يتسع متعلقُه وتنعقد علاقته وتتشعب أدوات الفعل وإمكانات الانفعال تنفسح مساحات المدلولات". أ

- ب. مفهوم التجديد "ليس غريبًا على ثقافتنا"، <sup>2</sup> بل هو من المفاهيم الأصيلة، كما تقدم في حديث أبي هريرة رضي الله عنه عند أبي داود في سننه.
- ت. عملية التجديد متنوعة المشارب مختلفة الاتجاهات، وهذا التنوع آت من تنوع المجددين، واختلاف اهتماماتهم التجديدية، فقد يكون المجدد عالمًا، أو حاكمًا عادلًا، أو فردًا أو مؤسسة أو جماعة، إلخ.
- ث. ثم إنّ التجديد إذا قُصِدت إضافته إلى علوم الشريعة فينبغي أن يكون المجدِّدُ ههنا مجتهدًا.3

فهذه العناصر المميزة لمفهوم التجديد عند الشيخ، تشكّل خلاصة فهمه هو وغيره من العلماء لموضوع التجديد، ولذلك يرى أنّ التجديد بالمعنى الشرعي للكلمة قد يتجلى في مظاهر خمسة، نجملها كالآتى:4

أولًا: تجديد ما اندثر من الأحكام في حياة الناس.

وثانيًا: تجديدً بإنشاء طرائق من شأنها أن تخدم الدين.

وثالثًا: تجديد يتعلق بمستجدات حياة الناس لوصلها بحبال الدين، وإيجاد الحلول المناسبة، واقتراح الصيغ الملائمة.

ورابعًا: تجديدُ هو اختراع وإبداع وليس ابتداعًا، ومنه ما أحدث السلف من تدوين الدواوين والجمع للتراويج، وإحداث السجون...

المجلد:13 العدو:3 العد

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه.

<sup>2</sup> المرجع نفسه.

<sup>3</sup> انظر: المرجع نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 15/14.

### مجلة الهندي صناعة الفتوى مجالم تجديد وتقصيد صناعة الفتوى

وخامسًا وأخيرًا: تجديد وصَفَهُ بأنه "محل اختباط المجتهدين، واستنباط المستنبطين"، وهو تجديد يتعلق بالاجتهاد في الأحكام إنشاء في قضايا لم يسبق فيها نظر العلماء، أو قضايا سبق فيها نظرهم وظهر ما يعارضه.

فإذا تأملنا هذه العناصر، وجدناها تنتظم عملية التجديد بوصفه (إحياءً، وإنشاءً، ووصلًا، واختراعًا، واجتهادًا). وهي مفاهيم مقصودة عند الشيخ لظهور آثارها في متعلَّقاتها كما ذَكَر.

ومن ههنا خلص الشيخ إلى أنّ التجديد عنده هو: "تحريك المفاهيم التي تشكّل المنظومة الأصولية، وتمثّل الصورة المحددة لها لإبداع مفهوم جديد، أو إدراج مضمون حديث في مفهوم قديم في قراءة جديدة للأصول، قواعد ومقاصد وعلاقتها بالجزئيات الفقهية على ضوء مستجدات العصر، فهو ربط بين الكلي والجزئي في ضوء ضرورات الواقع وحاجياته".

2. التقصيد: ترجع كلمة (التقصيد) في اللغة إلى أصل (القصد)، فهي من قصد يقصد، إذا أراد وتوجه، ف"القَصْدُ استقامة الطريقة"، ويرى ابن فارس أن: "القاف والصاد والدال، أصول ثلاثة، يدل أحدها على إتيان شيء وأُمّهِ"، وفالقصد إذن هو التوجه والأمّ، ولا يكون إلا عن إرادة، بل هو الإرادة، فقصد إذا أراد، والتقصيد هو جعل الشيء ذا قصد ومقاصد.

غير أنّ التقصيد المراد هنا هو صبغ الأحكام الشرعية بمقاصدها المنصوص عليها أو المستقرأة من تفاصيل أحكام الشريعة وتصرفاتها، وليس من مرامي الورقة التفصيل في بيان أقسام المقاصد وأنواعها.

المجلد:13 العدو:3 العد

\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إثارات تجديدية، ص 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> العين، 54/5، مادة (قصد).

<sup>3</sup> مقاييس اللغة، 5/5، مادة (قصد).

#### مجلة الهند صناعة الفتوى مجالم تجديد وتقصيد صناعة الفتوى

(التقصيد) عند الشيخ بين بيَّه: فصَّل الشيخ حفظه الله مناحي التقصيد في الفقه والاجتهاد الشرعي، فعبر عنه بـ (الاستنجاد بالمقاصد)، أ وزاد في كتاب آخر عبارة (واستثمارها)، فجعل لذلك مسالك.

# المحور الأول: معالم تجديد فقه الفتوى عند ابن بيه

قبل أنْ ندلف إلى بيان معالم تجديد فقه الفتوى، يحسن بنا تقديم مقدمتين في معنى الفتوى والمصطلحات ذات الصلة، وأهمية صناعة الفتوى.

أقتصر أهمية الفتوى عند ابن بيه حفظه الله:

وذلك أنّ الشيخ حفظه الله يرى بأنّ "فن النوازل والفتاوى من الفنون الأصيلة في الفقه الإسلامي، والتي اشتهرت إلى جانب النصوص والشروح والتعليقات"، وهو يعتبرها فناً وعلماً قائم الذات، له أصوله وقواعده، وقد عبّر عن ذلك بـ (الصناعة)، لا يمله هذا المفهوم من معاني العلمية، والدقة، وغيرهما من ضروب المعرفة التخصصية، فالفتوى عمل ينبغى أن ينبري إليه أهله ممن خبروا الجال وتخصصوا فيه.

ولهذا كان من اللازم أن تضبط هذه الصناعة بردّها إلى أصولها وقواعدها، وقد دعا إلى ذلك الشيخ بقوله: "وما أحوجنا في هذا الأوان لضبط الفتاوى التي تراوحت بين شدة في غير موضعها، وسهولة في غير محلها، فاستحالت السهولة إلى تساهل، والشدة إلى غلو وتنطع"، 4 وقد برّر الشيخ ضعف انضباط الفتوى بكون ذلك راجعًا إلى

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كالم المجلد:13 كالم المحدود العدود المحدود المحد

<sup>1</sup> مقاصد المعاملات ومراصد الواقعات، ص 53، وما بعدها، وانظر: مشاهد من المقاصد، ص 243 وما بعدها.

المرجع نفسه، ص $^2$ 

قيقول: "فالفتوى صناعة، لأن الصناعة عبارة عن تركيب وعمل يحتاج إلى دراية وتعمل، فهي ليست فعلًا ساذجًا، ولا شكلًا بسيطًا، بل هي من نوع القضايا المركبة التي تقترن بمقدمات كبرى وصغرى للوصول إلى نتيجة هي الفتوى". المرجع نفسه، ص11.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه.

#### مجلة الهند صناعة الفتوى مجالم تجديد وتقصيد صناعة الفتوى

ضعف الإحاطة بأصول الإفتاء وقواعده المنهجية التي أبان عنها علماء الأمة "فانتحل صفة المجتهد من نزل عن درجة المقلد البصير"، أولا يكون تجديد صناعة الفتوى إلا ضبطًا لها وردًا لها إلى قواعدها النظرية والعملية.

من معالم تجدید صناعة الفتوی عند ابن بیه: وبعد هاتین المقدمتین، نشیر إلی معالم منهجیة فی تجدید صناعة الفتوی عند ابن بیه حفظه الله فی النقاط الآتیة:

أ. الاطلاع على فتاوى المتقدمين وعدم إهمالها: وذلك لأنّ النوازل المستجِدة قد تكون متكرِّرةً ومتشابهة، وهذا يقتضي من المفتي الرجوع إلى نصوص المفتين وأجوبتهم، وقراءتها قراءة الفاحص البصير، وقد تقدم معنا أنّ من معاني التجديد: (الإحياء والبعث)، وهذا يقتضي من الناظر عدم قطع الصلة مع التراث النوازلي للأمة.

وفي هذا السياق قسم الشيخ تُراث النوازليين والمفتين بعد عصر الصحابة وعصور المجتهدين إلى مدارس ثلاث، وجعل المقصد من هذا التقسيم "تجلية بعض الجوانب المساعدة على ضبط منهجية الإفتاء في هذه الزمان"، وفيما يلي بيانً مُرَكِّرٌ لهذه المدارس:

"الأُنمُوذَج الأول: فتاوى تعتمد الينبوع الأصلي من الكتابِ والسنّةِ والقياسِ وأقوالِ الصحابة والتابعين، ويمثل هذا التوجه مجموعة فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، حيث يعتمد اعتمادًا واصبًا على الكتاب والسنّة وأقوال السّلف، يصحّح ويرجّح أقوالًا للصحابة والتابعين شبه مهجورة إذا ظهر له أنها أسعد بالدليل والقواعد، وهو لذلك يقرّر أنّ الإجماع لا ينعقد بعد خلاف الصحابة.

الأنموذج الثاني: هو فتاوى مجتهدي المذهب والفتيا، وهذه الطبقة تعتمد

المجلد:13 العدو:3 العد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 144.

مذهب إمامها، لكنها تُرَجِّح في نطاق المذهب، وفي بعض النوازل تستشهد بالكتاب والسنّة تعضيدًا لما تذهب إليه، ونتصرف تصرف المجتهدين، إلّا أنّ الغالب على هذه الطبقة أنها لا تخرج عن المذهب، ولكنها تختار وتستظهر وتضع القواعد وتقسم وتقيس وتُخرِّج، وتمثّل هذه الطبقة فتاوى ابن رشد، وهو يلجأ إلى ذلك غالبًا في قضايا يُلحُ فيها النزاع بين جمهرة العلماء، فترفع إليه أو يَردُّ فيها على من انتقد قوله في مسألة.

أما الأنموذج الثالث: فهو طبقة المقلدين التي لا ترتقي في استدلالها إلى نصوص الشارع ولكنها تعتمد على روايات المذهب، وأحيانًا على أقوال المتأخرين وتخريجاتهم، كفتاوى قاضيخان من الأحناف، أ وعليش من المالكية وغيرهما، وهو الأنموذج الشائع الفاشي في القرون الماضية". أ

فلا شك إذن أنّ التجديد في صناعة الفتوى لا بد أن يطال النماذجَ الثلاثة جميعًا، وذلك بحسب طبقة المجتهد ومرتبة المفتي، بل يُراعَى في ذلك طبقة المستفتى، ونوعيةُ النازلة، وطبيعتُها، وحجمُها.

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كالما المجلد:11 كالمورود كا

أيقول الشيخ قاضيخان الحنفي: "ذكرت في هذا الكتاب من المسائل التي يغلب وقوعها وتمس الحاجة إليها وتدور عليها واقعات الأمة ويقتصر عليها رغبات الفقهاء والأئمة وهي أنواع وأقسام فمنها ما هي مروية عن أصحابنا المتقدمين ومنها ما هي منقولة عن المشايخ المتأخرين رضوان الله عليهم أجمعين ورتبته ترتيب الكتب المعروفة وجعلت لكل جنس فصلًا وبينت لكل فرع أصلًا وفيما كثرت فيه الأقاويل من المتأخرين اقتصرت فيه على قول أو قولين وقدمت ما هو الأظهر وافتتحت بما هو الأشهر إجابة للطالبين وتيسيرًا على الراغبين وعلى الله توكلت واستعصمته عن الخطأ فيما نويت وهو حسى ونعم الوكيل وعليه أتوكل وبه أستعين". فتاوى قاضيخان، ص1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 145، 146. يقول ابن بيه: "إن فتاوى أهل زماننا بحاجة إلى التأصيل على ضوء أصول فتاوى الأولين انطلاقًا من مجموع الضوابط والشروط التي وضعها العلماء سواء في العصور الأولى لازدهار الاجتهاد، أو تلك التي وصلوا إليها للضرورة والحاجة عندما أجازوا قضاء المقلّد وفتواه، بشرط أن يحكم بالراجح والمشهور وما عليه العمل بشروط أو ما به الفتوى الذي يوازي عند غير المالكية العمل عند المالكية"، ص 147.

2. تلمس الأصول والقواعد المنهاجية من خلال نصوص فتاويهم: وتأسيسًا على المعلم الأول، يرى ابن بيه أنّ "هذا التصنيف سيكون مقدمة ضرورية للتعامل مع البحر المتلاطم من الأقوال والآراء التي تزخر بها فتاوى الطبقات الثلاث من المفتين للتعرف على ضوابط الفتوى بالنسبة لكل طبقة ومرجعيتها في الإفتاء". فالرجوع إلى فتاوى المتقدمين ليس مقصودًا لذاته، وإنما للوقوف عند الأصول والقواعد التي أسَّسُوا عليها فتاويهم وأجوبتَهم على مختلف النوازل، وذلك لأنّ

الواقعات قد نتشابه في الصورة العامة، لكنها تختلف في تحقيق المناطات، وهذا الاختلاف يحفظ خصوصياتها، لكنه لا يمنع الفقيه من تكتس مستندات الأجوبة والقواعد المنهجية والتشريعية الكامنة في ثنايا نصوصها. وقد دعا الشيخ إلى هذا الرجوع المنهجي لفتاوى المتقدمين، واقترح في سياق

الاستفادة منها مقترحين اثنين، يمكن تجديد صناعة الفتوى بهما ومن خلالهما، وهما: «أولًا: دراسة نماذج من فتاويهم للتعرف على القواعد والضوابط والأسس التي أقام عليها المفتون أحكامهم وفتاويهم في مختلف العصور؛ وهي قواعد تنير دروب تطبيق النصوص على الوقائع المتجددة، فقد كانت القواعد والمبادئ العامة خير مُعِينٍ على مُقارعة صِعاب النوازل وتقويم اعوجاج ملتويات المسائل، وثانيًا: الاستفادة من الفتاوى القديمة في القضايا المعاصرة؛ وذلك بالبحث عن الصور، فيطبق عليها، أو يستأنس بها لإيجاد حل للقضية المعاصرة (...)، ولهذا الصور، فيطبق عليها، أو يستأنس بها لإيجاد حل للقضية المعاصرة (المسائل المعاصرة التي تشبه القواعد كما أسلفنا، ومع ذلك فإنه بإمعان النظر في يمكن أن تحلّ من خلال القواعد كما أسلفنا، ومع ذلك فإنه بإمعان النظر في كتب الفتاوى والعمل يستطيع المتوسم أن يعثر على فروع ومسائل تشبه تلك

<sup>1</sup> المرجع نفسه.

المجلد: 13 كوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهند. . . . . . . . . . . . . . . . . وتقصيد صناعة الفتوى

التي تطرحها المعاملات المعاصرة".

3. اعتماد الفتوى الجماعية وترشيدها: وذلك عملًا بهدي الخلفاء الراشدين، فقد كانت على عهدهم الفتوى من الخطط الدينية التي يجتمع لها كبار الصحابة فقهًا وعلمًا ودراية بالواقع، وكانت آراؤهم تَجُول في القضايا نظرًا واجتهادًا، وذلك بالاستناد إلى نصوص الشرع مما حفظوه من الوحيين، وتعتمد كذلك على اجتهاداتهم وآرائهم الخاصة.

ومن مسالك تجديد صناعة الفتوى عند الشيخ وغيره، اعتمادُ أسلوب الفتوى الجماعية المؤسّسيّة، فقد اعتبرها "من حسنات هذه الأمة المحمدية المحروسة المرحومة المعصومة"، ومن شواهدها في تاريخ الخلفاء، ما أخرجه الإمام الدارمي في سننه «عن مَيْمُون بْنِ مِهْرَانَ، قَالَ: كَانَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ، إِذَا وَرَدَ عَلَيْهِ الْخَصْمُ نَظَرَ فِي كَابِ اللّهِ، فَإِنْ وَجَدَ فِيهِ مَا يَقْضِي بَيْنَهُمْ، قَضَى بِهِ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ في الْكَابِ، وَعَلَم مِنْ رَسُولِ اللّهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْه وَسَلَم وَقَالَ: "أَتَانِي كَذَا وكَذَا، فَهَلْ عَلَمْمُ أَنَّ مَنْ رَسُولِ اللّهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْه وَسَلَم في ذَلك الأَمْمِ سُنَّة، قَضَى بِهِ، فَإِنْ رَسُولِ اللّهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْه وَسَلَم في ذَلك الأَمْمِ سُنَّة، قَضَى بِهِ، فَإِنْ رَسُولِ اللّهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْه وَسَلَم في ذَلكَ بِقَضَاءٍ؟" فَرُجَا اجْتَمَع إِلَيْهِ النَّفُوكُ عَلَيْهُ مَنْ رَسُولِ اللّهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْه وَسَلَم فيه قَضَاءً، في قَلْه أَنْ يَجِد فيه سُنَّة مِنْ رَسُولِ اللّهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْه وَسَلَم في فَإِنْ أَعْيَاه أَنْ يَجِد فيه سُنَّة مِنْ رَسُولِ اللّهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْه وَسَلَم في فَإِذَا اجْتَمَع رَأُيهُم عَلَى أَمْم، فَضَى بِهِ، وَإِنْ أَعْيَاه أَنْ يَجِد فِيه سُنَّة مِنْ رَسُولِ اللّهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْه وَسَلَم فَاسْتَشَارَهُم، فَإِذَا اجْتَمَع رَأُيهُم عَلَى أَمْم، فَلَى أَمْر، قَضَى بِهِ". وَمَعَلَم فِينَا مَنْ رَسُولِ اللّهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْه وَسَلَم أَنْ عَيْهُ وَسَلَم وَلَه أَنْ يَجِد فيه سُنَة مِنْ رَسُولِ اللّهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْه وَسَلَم أَنْ عَيْه وَسَلَم وَلَه أَنْ يَجِد فيه سُنَّة مِنْ رَسُولِ اللّه صَلَّاللَه عَلَم فينا مَنْ عَلْه أَنْ يَجِد فيه سُنَّة مِنْ رَسُولِ اللّه صَلَاللَه عَلَى أَمْم، فَإِذَا اجْتَمَع رَأُيُهُم عَلَى أَمْم، فَضَى بِه". وَمُعَى بِه". وَمُوسَ النَّاسِ وَخِيارَهُم فَاسْتَشَارَهُم، فَإِذَا اجْتَمَع رَأْيُهُم عَلَى أَمْم، فَهُن مَنْ مَاللَه عَلَيْه وَسَلَيْه وَلَهُ اللّه مِنْ مَاللّه وَلَه وَلَا الْمَنْ عَلَيْه وَلَا الْمَلْكُولُ اللّه مِنْ وَلَا الْمَلْكُولُ اللّه مِنْ مَاللّه اللّه وَلَاللّه وَلَه وَلَا اللّه وَلَا الْمَلْكُولُ اللّه وَلَا الْعَلْمُ اللّه اللّه اللّه وَلَا اللّه اللّه اللّه

إنّ اعتماد الفتوى الجماعية لا يلغي- عند ابن بيه- الإفتاء الفردي، بل يوسع من دائرة ضبط العمل الإفتائي بوصفه صناعةً تفتقر إلى أدوات النظر والاجتهاد وفقه

المجلد:13 العدد:3 العد

<sup>1</sup> المرجع نفسه، ص 150، 151، 152.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص 147.

<sup>3</sup> سنن الدارمي: المقدمة، باب الفتيا وما فيه من الشدة، رقم الحديث: 163.

# مجلة الهند مناعة الفتوى مجلة الهند وتقصيد صناعة الفتوى

الواقع، ولأجل ترشيد صناعة الفتوى يرى أن تشتغل المجامع بالنوازل العامة المرتبطة بالمصالح والمفاسد الأوسع في الأمة، يقول حفظه الله: "إن هذه المجامع يجب أن تعنى بالقضايا العامة التي من شأنها أن يكون لها أثر على الأمة، سواء كانت قضايا سياسية كقضايا النُّظُم: الشورى والديمقراطية ومشاركة المرأة، أو قضايا اقتصادية كالاشتراك في الشركات العملاقة عابرة القارات، مع ما يشوب معاملاتها من أوجه الفساد الشرعية. والانخراط في المنظمات كمنظمة (الغات) للتجارة العالمية". ا

ويقترح الشيخ لمعالجة مثل هذه القضايا الكبيرة من خلال مجالس الإفتاء الجماعية محددين أساسين وهما:

«أُولًا: الإلمام الواسع بالواقع من كل جوانبه، والرؤية الشاملة لكن زواياه. وهو أمر يوجب على المجامع أن تعطي مكانة كبيرة للخبراء السياسيين والاقتصاديين، وأيضًا للاجتماعيين دون إفراط في منحهم وظيفة إصدار الحكم الشرعي.

أما المحدد الثاني: فهو أن يرتفع أعضاء المجالس في معالجتهم للقضايا إلى النَّظر المتوازن بين الكلي والجزئي لتضع نَصب عينيها المقاصد الشرعية الأكيدة، دون أن تَغيب عن بصرها وبصيرتها النصوصُ الجزئية".2

ولا شك أنّ هذين المحددين يشكّلان خلاصة النظر الأصولي التكاملي مع حقول المعارف الأخرى في استنباط الأحكام الشرعية عمومًا، وتفصيل ذلك كما يلي:

أما الأول: فلأنّ الحكم على الشيء فرع عن تصوره، ومعالجة نوازل الواقع بتعقيداته وتشابك أحداثه وتسارعها، يحتاج من الفقيه دراية دقيقة لتفاصيله، وهذا قد يكون مطلبا عزيزًا وصعبًا، لقصور نظر الفقيه عن الإحاطة بالواقع إحاطة شاملة، فلهذا يحتاج إلى مؤازرة أهل الاختصاص من الخبراء السياسيين، والاقتصاديين،

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كالمادي العدد:3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صناعة الفتوى، ص 149.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه.

والاجتماعيين، والنفسانيين كما ذكر الشيخ، وهذا التوسع في المشورة ليس غريبًا على منظومة الفقيه ومجال اشتغاله، بل هو من صميم ومقتضى ما أمر الله تعالى به على جهة الإجمال بقوله: "وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُّوجَى إِلَيْهِمُ فَسُعَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ". (سورة الأنبياء: 7).

وأما المحدد الثاني: فتظهر أهميته في إنجاح العمل الجماعي والمؤسّسي في صناعة الفتوى، وذلك لكون النظر في نوازل الناس قد يجرفه التسرع من (المفتي الفرد) إلى تحقيق مناط النازلة بنصّ جزئي فقط دون الالتفات إلى المعاني الكلية المعتبرة في الشرع من القطعيات، وهذا فيه نوع من الإجحاف بالمستفتي وبالواقع الفقهي، لأنّ ما لم يجئ على وزان مقاصد الشرع وقواعده الكلية جانب الصواب وإن بدًا في الظّاهر صحيحًا.

والمفتي ههنا لا يهمل النصوص الجزئية، بل يجعلها نصب عينيه إلى جانب المعاني والأحكام الكلية، في عملية موازنة بينهما ورؤية ثاقبة إلى الواقع المتجدد، وبهذا يُمكن إخراج الفتوى من حيّزها الضيق إلى رَحابتها في الجمع بين فهوم الجزئيات ومراعاة الكليات، وبالتبع تحصل مصالحُ الشرع ومصالحُ العباد، وهذا- مما لا شك فيه- أحدُ مقاصد تجديد صناعة الفتوى.

# المحور الثاني: معالم تقصيد فقه وصناعة الفتوى عند ابن بيَّه

يُمكن تلمس بعض معالم تقصيد فقه وصناعة الفتوى عند ابن بيَّه من خلال قراءة واستنطاق ما كتبه في موضوع المقاصد وتطبيقاتها، وخاصة في كتابه (مقاصد المعاملات ومراصد الواقعات)، وهو كتاب تنظيري تطبيقي لمسألة التقصيد في مجال المعاملات المالية، لكنه وسع هذا النظر في نوازل (الأقليات المسلمة) في كتابه (صناعة الفتوى).

فمن هذه المعالم التقصيدية لصناعة الفتوى ما يلي:

1. مراعاة المقاصد في عملية الإفتاء: فلا شك أنَّ صناعة الفتوى لا يتم رشدها إلا بمراعاة المقاصد الشرعية في عملية الإفتاء وتخريج الأحكام الجديدة على النوازل

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كالما المجلد:13 كالما المحدودة عند المحدودة ا

القديمة، وهي مراعاة لركني المقاصد، الأول: مقاصد الشارع، والثاني: مقاصد المكلف. فالتقصيد للفتوى لا بد أن يستحضر هذين الركنين، لأنّ الأصل فيهما أن يتطابقا ويتطابقا ويتطابقا ويتطابقا ويتطابقا والأمر معلوم في الدرس المقاصدي.

وقد تقدم معنا بيان مسالك الاستنجاد بالمقاصد في الاجتهاد الفقهي والأصولي، كما مرّ معنا كذلك اشتراط الشيخ لضرورة فقه الواقع، وهو شرط يدخل ضمنًا في استحضار مقاصد المكلف، فالمستفتي إذا عرض استفتاءه، والنازلة إذا نزلت بواقع معين، لا يكون الجواب عليهما بمحض التجريد للحكم، وإلا خلت صناعة الفتوى من وظيفتها ومقصدها، وهو تخريج الحكم على مناط خاص ومحدد، فراعاة مقاصد المكلف أمر ضروري في تقصيد الفتوى.

كما أنّ مراعاة مقاصد الشارع في عملية الإفتاء تعدّ أرفع مقامًا في مراعاة الحكم الشرعي، فقد يبدو للناظر في النازلة الحكم الشرعي بدليله، لكن إذا أمعن النظر في معاني الأدلة وكليات أحكامها، سيظهر له مقصد الحكم جَليًّا، فإذا راعاه في الفتوى يكون نظره متماسكًا أكثر وفتواه مقاصديَّةً كذلك.

2. الاستنجاد بالقواعد الفقهية المقاصدية في تعليل الفتوى: وقد حدّد هوية هذه القواعد الفقهية ذات الطابع المقاصدي والمصلحي بكونها قواعد "نتعلق برفع الحرج، (وهي): المشقة تجلب التيسير، والأمر إذا ضاق اتسع، وجلب المصالح ودرء المفاسد، ونفي الضرر، وارتكاب أخف الضررين، والنظر في المآلات، والعبرة بالمقاصد والمعاني لا بالألفاظ والمباني، وسدّ الذرائع وتحكيم العرف، وتحقيق المناط والإذن في العقود"، وهي قواعد كلية تندرج تحتها قواعد فرعية تعتبر ضوابط فقهية تحكم مساحات ضيقة بمضمونها الفقهي والمقاصدي.

ولا شك أنّ كتب القواعد والأصول قد تكفلت ببيان هذه القواعد على جهة

المجلد:13 كويو - سبتمبر 2024

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صناعة الفتوى، ص150.

التفصيل لألفاظها، والتدليل لها بما يسندها من منقول ومعقول الأدلة الشرعية، ثم بالتمثيل لها بما يدخل تحتها من الفروع الفقهية في شتى كتب الفقه وأبوابه.

ومن ههنا فإنَّ القواعد الفقهية تسعف المفتي في تعليل جوابه على النازلة، وخاصة إذا كان المستفتي من طلبة العلم، أو ممن له دراية بالفقه، وهذا ما تؤكده كتب النوازل في كثير من المسائل، منها أن يقدم السائل بين يدي سؤاله بأقوال بعض الفقهاء في النازلة يريد توجيهها وفهمها في سياقها، أو يستفتى المفتى في الوجه الراجح منها.

فالإدلاء إذن بالقاعدة الفقهية في ثنايا جواب النازلة، من مقاصده العملية تعليل الحكم وإبراز مستنده وقوته، وهذا يجعل المستفتى مطمئنًا إلى الجواب.

وقد بيّن الشيخ في الشق التطبيقي من دراسته لصناعة الفتوى بعضَ القواعد الفقهية ذات الطابع المقاصدي، وأظهر ارتباطها بالمصالح، وخاصة إذا تم إحكام العمل بها في معالجة النوازل المعاصرة.

وفيما يلي مسرد لهذه القواعد مع شيء من بيانها:

أولًا: قاعدة التيسير ورفع الحرج وتجلياتها؛ وهي قاعدة محكمة في الشريعة الإسلامية، تمثل خصيصة من خصائصها، وهي خصيصة اليسر ورفع الحرج والضرر، وأدلتها من القرآن والسنة بلغت بمجموعها القطع واليقين في إفادتها لمعنى اليسر والتيسير، وقد نبه الشيخ على أنّ العلماء استعملوا اصطلاحات متنوعة في إطار هذه القاعدة الجليلة، منها "عموم البلوى، والغلبة، وعسر الاحتراز، العذر باختلاف العلماء".1

ولا شك أنّ من مقاصد الإفتاء بيان الحكم الشرعي على جهة التأصيل والتنزيل في ضوء مقاصد الشريعة التي نتلخص في عبارة (جلب المصالح ودرء المفاسد)، فالمفتي وظيفته بيان الحكم الشرعي في النازلة، والجنوح به إلى مقاصد الشرعية ومعانيها

<sup>1</sup> المرجع نفسه، ص 217.

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهنب . . . . . . . . . . . . . . . . وتقصيد صناعة الفتوى

الكلية، والموازنة في ذلك بين الجزئي والكلي، و"مَا خُيِرَ رَسُولُ اللّهِ صَالَلْتُهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فِي أَمْرَيْنِ قَطَ إِلّا أَخَدَ أَيْسَرَهُمَا، مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا، فَإِنْ كَانَ إِثْمًا كَانَ أَبْعَدَ النّاسِ مِنْهُ". أوثانيًا: قاعدة تغير الفتوى بتغير الزمان؛ وتقييد هذه القاعدة بتغير الزمان إنما هو تقييد لها بجزئها، فهي من قبيل التعبير بالخاص وإرادة العام، وإلا فإن تغير الفتوى له عوامل منها تغير: "الزمان، والمكان، والحال، والعرف، والمعلومات، وتغير حاجات الناس، وتغير قدراتهم وإمكاناتهم، وتغير الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، وتغير الرأي والفكر، وعموم البلوى"، وإنما عبر الشيخ بتغير الزمان لكونه يعمّ جميع المتغيرات.

ولكيلا يكون إعمال القاعدة ذريعة إلى تغيير كثير من الأحكام الشرعية الثابتة، فقد نبّه إلى كونها "ليست على إطلاقها، فليست كل الأحكام ثتأثر بتغير الزمان، فوجوب الصلاة والصوم والزكاة والحج وبرّ الوالدين، والكثير من أحكام المعاملات والأنكحة، وكذلك فإنّ المنهيات القطعية كالاعتداء على النفس والأموال والأعراض وارتكاب الفواحش ما ظهر منها وما بطن، وأكل أموال الناس بالباطل، ومنها الغش والخيانة، ومحرمات عقود الأنكحة، ومحرمات عقود البيوع المشتملة على الربا أو الغرر الفاحش أو الجهالة، فكل تلك لا تستباح إلا بالضرورات التي تبيح المحظورات"، وهذا التقييد مهم جدًا لكونه يحفظ الشريعة من التلاعب والزيادة والنقصان بلا مهيع ولا ضابط ولا مبرّر، وخلاصة الأمر في المسألة أنّ "الذي يتغير هو الأحكام الاجتهادية وأما القطعيات من الأحكام فلا نتغير". 4

ويمكن حصر أوجه مقاصدية القاعدة فيما يلي:

1. في كون الشريعة تقصد إلى ضبط أفعال العباد كيفما تغيرت الأحوال

المجلد:13 العدد:3 العد

<sup>1</sup> الموطأ: كتاب حسن الخلق، باب ما جاء في حسن الخلق، 903/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> موجبات تغير الفتوى في عصرنا، ص 39.

<sup>3</sup> صناعة الفتوى، ص 184.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه.

والأزمان، فلا يجعل تغير الزمان ذريعة إلى التهرب من الأحكام الشرعية.

- 2. في كون القاعدة مبنية على قواعد الفقه المقاصدي مثل قاعدة (جلب المصالح ودرء المفاسد)، فهما تغير الزمان فإنّ الشريعة متشوفة إلى جلب المصالح ودرء المفاسد عن حياة المكلفين.
- في كون القاعدة تجلياً من تجليات سعة الشريعة وشمولها لمتغيرات الناس واختلاف أحوالهم.

وثالثًا: قاعدة تنزيل الحاجة منزلة الضرورة؛ وهي من القواعد الفقهية التي كثر إعمالها في الفتوى، وذلك لارتباطها بالواقع العملي للمكلفين، وهو واقع يقتضي البحث عن الأحكام الشرعية لما يجدُّ من الحاجات والضرورات التي تلجئ المكلفين إلى الضيق والحرج، فيستنجدون بالفقهاء لرفع الضرر والحرج عنهم.

غير أنّ مفهومي (الحاجة) و(الضرورة) من المفاهيم الأصولية والفقهية التي تحتاج إلى بيان وتحرير، وقد تكفلت بذلك كتب الفقه والقواعد والأصول، وأحسن الشيخ تلخيص تصويرهما وبيان الفروق بينهما والتداخل في مفهوميهما، بعد أن أبدى اعترافه بصعوبة التفريق بين الحاجة والضرورة، واعتبر "إعمال الحاجة في الأحكام (...) من المشتبهات التي لا يعلمها كثير من الناس، أضف إلى ذلك أنّ أكثر القضايا الفقهية المعاصرة سواءً تلك التي وقع البت فيها من طرف المجامع أو تلك التي لا تزال منشورة أمامها، ترجع إلى إشكالية تقدير الحاجة وتقدير الحكم الذي ينشأ عنها: هل تلحق بالضرورة فتعطى حكمها أو لا تلحق بها؟".1

المجلد:13 العددة:3 ال

\_\_\_

أ صناعة الفتوى، ص 189، ويقول في بعض النماذج والقضايا التي تدخلها الحاجة: "سواءً كانت قضايا طبية نتعلق بعلاج العقم مثلاً أو الإجهاض، أو قضايا اقتصادية نتعلق بالعقود الجديدة من إيجار ينتهي بالتمليك أو تأمين بأنواعه، أو أحكام الشركات والأسهم وعقود التوريد والشروط الجزائية الحافزة على الوفاء بمقتضى العقد. مما يعني أن تحديد علاقة الحاجة بالضرورة أصبح مفتاحًا لأقفال معضلة المعاملات الفقهية في العصر الحديث مع الإشارة إلى أهمية هذا الموضوع في فقه الأقليات". المرجع نفسه.

#### مجلة الهند. . . . . . . . . . . . . معالم تجديد وتقصيد صناعة الفتوى

وخلاصة نظر الشيخ في القاعدة، نجمله فيما يلى:

- 1) الضرورة الفقهية بالمعنى الأخص: اعتمد في حدها تعريف الشيخين الدردير والجصاص لها، فأمّا الأول، فقد قال فيها: "الضرورة هي حفظ النفوس من الهلاك أو شدة الضرر"، أو أما الثاني فقوله: "وَمَعْنَى الضَّرُورَةِ هَهُنَا هُو خَوْفُ الضَّرَرِ عَلَى نَفْسِهِ (النفس) أَوْ بَعْضِ أَعْضَائِه بِتَرْكِهِ الْأَكْلَ". أو النفس) أَوْ بَعْضِ أَعْضَائِه بِتَرْكِهِ الْأَكْلَ". أو النفس) أَوْ بَعْضِ أَعْضَائِه بِتَرْكِهِ الْأَكْلَ". أو النفس المنافق المنافق
- 2) الضرورة بالمعنى الاستعمالي الفقهي الموسع والتي تعني الحاجة: وساق فيها كلام المازري عن ابن عرفة، بقوله: "ومن استعمال الضرورة ويُراد بها الحاجة قول المازري في شروط اغتفار الغرر اليسير: قال ابن عرفة: "زاد المازري كون متعلق اليسير غير مقصود وضرورة ارتكابه، وقرره بقوله: منه بيع الأجنة وجواز بيع الجبة المجهول قدر حشوها الممنوع بيعه وحده، وجواز الكراء لشهر مع احتمال نقصه وتمامه، وجواز دخول الحمام مع قدر ماء الناس ولبثهم فيه والشرب من الساقي إجماعاً، في الجميع دليل على إلغاء ما هو يسير دعت الضرورة للغوه"3".4
- (3) المعنى الأصولي للضرورة: اعتمد فيه ما يراه الشاطبي من كون الضرورة ما "لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا، بحيث إذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا على استقامة، بل على فساد وتهارج وفوت حياة، وفي الأخرى فوت النجاة والنعيم، والرجوع بالخسران المبين". 5
- 4) الحاجة العامة (الأصولية): وقد سرد في حدها تعريفات الجويني والغزالي وابن العربي وابن نجم رحمهم الله، وههنا أسوق تعريف الشاطبي للحاجة "فعناها

المجلد:13 العددة: 121 يوليو - سبتمبر 2024

البغة السالك لأقرب المسالك، 183/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحكام القرآن، 1/ 157.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> التاج والإكليل لمختصر خليل، 230/6.

<sup>4</sup> صناعة الفتوى، ص 194.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الموافقات، 17/2.

أنها مفتقر إليها من حيث التوسعةُ ورفعُ الضيق المؤدي في الغالب إلى الحرج والمشقة اللاحقة بفوت المطلوب". أ

الحاجة الفقهية: وقد اعتبرها ملحقة بالضرورة الفقهية "وهي من باب التوسع في معنى الضرورة والاضطرار، إذ الضرورة لفظ مشكك وهو كلي يكون معناه أشد في بعض أفراده من بعض، فمن توسع أطلق على الحد الوسط (الحاجة) ومن لم يتوسع اقتصر على الحد الأعلى: (الضرورة)، وليس هذا من باب القياس وإنما هو من باب الأدلة اللفظية، وهذه الحاجة الفقهية لا تحدث أثرًا مستمرًا ولا حكمًا دامًا بل هي كالضرورة تقدّر بقدرها".2

خلاصات وخاتمة: وبعد، فإنّ هذه الورقة أتت على بعض معالم تجديد وتقصيد صناعة الفتوى من خلال جهود العلامة عبد الله بن بيه حفظه الله حسب ما استطعنا الوقوف عليه، وهي جهود عالم خبير بالفقه والفتوى ومسالك الاجتهاد، مع ما يتمتع به من طول باع في معاشرة واقع المسلمين، وخاصة في ديار الهجرة حيث يشكلون أقلية تحتاج إلى مواكبة شرعية فيما يتعلق بشؤونها الدينية والدنيوية، وإنّ المتبع لمسيرة الشيخ في هذا الأمر يجده ذا خبرة تحتاج إلى دراسة ومدارسة وأخذ وردّ، وحسبنا في هذه الورقة أن نشير إلى بعض الخلاصات في الموضوع انطلاقًا مما سبق عرضه وبيانه في متن البحث:

- 1. إنّ (الفتوى) من الخطط الدينية الأصيلة في الأمة تاريخًا وحاضرًا، لذا ينبغي إيلاؤها اهتمامًا علميًا وبحثيًا من لدن المتخصصين وأهل الشأن.
- 2. كما أنّ تجديد وتقصيد الفتوى ضرورة شرعية وحاجة واقعية أملاها واقع الفتوى شبه المنفلت، وخاصة فيما يسمّى بـ(الفتاوى عابرة القارات)، من مثل

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

<sup>1</sup> المصدر نفسه، 21/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> صناعة الفتوى، ص 215.

الفتاوي الشبكية والفضائية، المكتوبة والمسموعة.

- 3. إنَّ تجديد وتقصيد الفتوى فن وصناعة، لها أهلها وشرائطها التي ينبغي استحضارها واحترامها.
- 4. إنّ ترشيد الفتوى أحد المقاصد الكبيرة للصناعة الأصولية ولجهود المجامع الفقهية التي ينبغي أن تسير في اتجاه تحقيق هذا المقصد الكبير في ضوء الحياد والموضوعية والسلامة من المشوشات السياسية والأيديولوجية الضيقة.
- إنّ أمر تجديد الفتوى وتقصيدها لا يعني قطع الصلة مع التراث النوازلي للأمة،
   بل هو عمل يتجلى فيه قدر الوفاء والخدمة لهذا التراث إحياءً وتقويمًا وتجديدًا.

ولا شك أنّ الاعتناء بصناعة الإفتاء تجديدًا وتقصيدًا من خلال تلمس جهود علماء الأمة في ذلك تاريخًا وحاضرًا له أهميته ونتائجه الطيبة على مطلب تجديد الفقه الإسلامي، والله أرجو أن يكون هذا البحث محققًا لشيء من ذلك، والحمد لله وصلى الله وسلّم على سيّدنا ونبيّنا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله ربّ العالمين.

# لائحة المصادر والمراجع

- 1. إثارات تجديدية في حقول الأصول: عبد الله بن بيه، منشورات دار وجوه للنشر والتوزيع بالرياض، ط1، 1434هـ/2013م.
- أحكام القرآن: أبو بكر الجصاص، تحقيق: عبد السلام محمد علي شاهين، دار
   الكتب العلمية بيروت، لبنان، ط1، 1415هـ/1994م.
- 3. الإحكام في تمييز الفتاوى عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام: شهاب القرافي، اعتنى به: عبد الفتاح أبو غدة، دار البشائر الإسلامية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ط2، 1416هـ/1995م.
- 4. بلغة السالك لأقرب المسالك المعروف بحاشية الصاوي على الشرح الصغير (الشرح الصغير هو شرح الشيخ الدردير لكتابه المسمى أقرب المسالك لمَذْهَبِ الْإِمَامِ مَالِكِ): أبو العباس أحمد بن محمد الخلوتي، الشهير بالصاوي المالكي، دار المعارف، بدون طبعة وبدون تاريخ.
- 5. التاج والإكليل لمختصر خليل: أبو عبد الله المواق، دار الكتب العلمية، ط1،
   1416هـ/1994م
- 6. السنن: أبو داود سليمان بن الأشعث الأزدي السّجِسْتاني، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، بدون عدد الطبعة.
- 7. صناعة الفتوى وفقه الأقليات: عبد الله بن بيه، دار المنهاج للنشر والتوزيع،
   ط2، 2007م.
- عون المعبود شرح سنن أبي داود، ومعه حاشية ابن القيم: تهذيب سنن أبي
   داود وإيضاح علله ومشكلاته، بدون عدد ولا سنة الطبع.
- کتاب العین: الخلیل بن أحمد الفراهیدي، تحقیق: د مهدي المخزومي، د إبراهیم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، بدون عدد ولا سنة الطبع.

- 10. الكليات: أبو البقاء الكفوي، تحقيق: عدنان درويش ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت، بدون عدد وسنة الطبع.
  - 11. مشاهد من المقاصد: عبد الله بن بيه، مرز الموطأ، أبو ظبي. ط4، 2017م.
- 12. معجم مقاييس اللغة: أحمد بن فارس، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، 1399هـ/1979م.
- 13. مقاصد المعاملات ومراصد الواقعات: عبد الله بن بيه، مركز الموطأ، أبو ظبي، ط4، 2017م.
- 14. الموافقات: أبو إسحاق الشاطبي، تحقيق: مشهور آل سلمان، دار ابن عفان، ط1، 1417هـ/1997م.
- 15. موجبات تغير الفتوى في عصرنا: يوسف القرضاوي، طبعة دار الشروق، 2008م.
- 16. الموطأ: مالك بن أنس، اعتنى به: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، 1406 هـ/1985م.
  - http://binbayyah.net/arabic/archives/1417 بيه: http://binbayyah.net/arabic/archives/1417.

ISSN: 2321-7928

# التفكير اللساني عند العرب القدماء "شرح المفصل" لابن يعيش أنموذجًا

- خديجة رقيق<sup>1</sup>

الملخص: شهد القرن العشرون ثورة في الدراسات اللغوية كان لها بالغ الأثر في ساحة البحث اللساني العربي، من أهم نتائجها إعادة الاعتبار للجهود اللغوية لعلمائنا الأقدمين، فقد خلف العرب تراثاً لغويًا غنيًا خصبًا ظهر عليه جليًا أثر البيئة والزمان والنضج مع مرور القرون وهضمه الأصيل لما جدّ من العلوم واستفادته من تعاقب المدارس النحوية وتطوّر المباحث اللغوية والفلسفية، وقد برز كتاب "شرح المفصّل" في القرنين الخامس والسادس الهجريين مثالًا حيًّا عن ثراء هذا الحقل من الدراسات في ظرف لم تعد فيه اللغة العربيّة مصدر إشعاع كما كانت في صدر الإسلام وصار هناك من يناهضها.

نحاول من خلال هذا البحث إلقاء الضوء على ما يمكن أنْ تسهم به اللسانيات في إعادة قراءة التراث اللغوي العربي من خلال كتاب "شرح المفصل" لابن يعيش وفقًا لمبدأ الأصول والامتداد لنضع جهود العرب ضمن المكانة التي تستحق في البحث اللغوي الإنساني.

الكلمات المفاتيح: ابن يعيش، شرح المفصل في صنعة الإعراب، اللسانيات، النحو.

#### مقدمة

في رحاب التحوّل الفكري الحضاري الذي أحدثه القرآن الكريم بدعوته إلى العلم استطاع العلماء العرب والمسلمون أن يحقّقوا أبرز المآثر في العديد من العلوم كالفلك، والفيزياء، والرياضيات، والطبّ وكذلك اللغة، يقول الدكتور سارتون أحد أشهر

المجلد:13 العرو:3 العر

.

عنبر اللسانيات التقابلية وخصائص اللغات، جامعة عمار ثليجي بالأغواط، الجزائر

العلماء الأمريكيين في كتابه تاريخ العلوم: "لقد كان العرب أعظم المعلمين في العالم، ولولا جهود العرب لبدأت النهضة الأوروبية في القرن الرابع عشر من النقطة التي بدأ منها العرب نهضتهم العلمية في القرن الثامن للميلاد"، وهو ما لا يستثنى منه حقل الدراسات اللغوية، يشهد على ذلك كتاب المفصّل في صنعة الإعراب للزمخشري الذي استطاع من خلال سبر أغوار الظواهر اللغوية العربية أن يصل إلى نتائج ما لبثت تؤكدها اللسانيات المعاصرة.

إشكالية البحث: كيف يمكن أن تتم إعادة قراءة كتاب المُفصَّل في صنعة الإعراب للزعشري لسانيًا؟

#### فرضياته:

- 1. التراث اللغوي العربي لا يمكن أن يقدّم شيئًا بإعادة قراءته لسانيًا نظرًا لاختلافات عدّة في المنطلقات الفكرية والآليات الإجرائية بين الدرسين العربي والغربي.
- 2. التراث اللغوي العربي لا يمكن إنكار أهميته في البحث اللساني فدراسة الظواهر اللغوية ليست غريبة كليًا عن اللسانيات، باعتبار اللغة العربية جزءًا من اللغات الطبيعية وبالإمكان مقاربة ظواهرها على هذا الأساس.

المنهج: يقوم البحث على المنهج التاريخي في سرد بعض الأحداث، والمنهج الوصفي التحليلي عند التطرق للظواهر اللغوية التي تناولها كتاب المفصل للزمخشري، وكذلك المنهج الوظيفى في آخره بدراسة اللغة ضمن تأديتها لوظيفة التواصل والتبليغ.

الأهداف والأهمية: يحاول هذا البحث الكشف عن المساهمة التي يمكن أن تقدّمها اللسانيات في إعادة قراءة الجهود اللغوية العربية ومعالجتها دون الانقطاع والتصادم وفقًا لتراكمية المعرفة في بناء الرصيد المعرفي اللغوي الإنساني من خلال المفصل في صنعة الإعراب للزمخشري على سبيل التمثيل لا الحصر، فاللسانيات بإمكانها الإفادة في الكشف عن قيمة الدراسات اللغوية العربية كما أنها ليست غريبة كليًا عنها، فاللغة العربية

جزء من اللغات الطبيعية وكذلك ظواهرها التي يمكن مقاربتها على هذا الأساس.

### الإطار السياسي والثقافي والديني

الإطار السياسي: أقامت دولة الزنكيين والأيوبيين في هاته الحقبة حين كان الغزو الأوروبي قد وصل إلى بلاد الشام (491هـ- 1094م) ثم اتسع مدّه، وكوّن الفرنجة الإمارات وأصبحت بلاد الشام مسرحًا للمعارك الدامية بين العرب والأوروبيين طوال قرنين من الزمان دارت فيها الحروب سجالًا، وعانت البلاد والعباد كلّ ضرّ و وبال، وإلى جانب هذه الحروب كانت هناك معارك داخلية بين ملوك المنطقة التي كادت تصبح كلّ مدينة فيها مملكة، وقد ولدت دولة الزنكيين بدخول عماد الدين زنكي حلب سنة 522هـ تلتها دولة الأيوبيين.

الإطار الديني والعقائدي: <sup>2</sup> كان للشيعة أيام الفاطميين شأن عظيم في مصر والشام واستمر ذلك حتى أيام صلاح الدين، ثم انحسرت موجه التشيع بعد انحسار ظلال الدولة الفاطمية أيام الزنكيين، ثم زوال رسومها أيام صلاح الدين وساد في أيام الزنكيين المذهب الحنفي، وكان أغلب ملوكهم على هذا المذهب، وقد شجّع صلاح الدين المذاهب الأربعة وانتشر أيام الأيوبيين المذهب الشافعي، واعتنى علماء هذا العصر بعلم الكلام لأنهم كانوا محتاجين إلى مقارعة علماء العقائد الأخرى للمنافحة والذبّ عقليًا وجدليًا عن دينهم ومبادئه.

وقد كتب الأشاعرة الكتب الكثيرة، والأشاعرة هم جمهور أهل السنة وورثة المعتزلة وكانت المناظرات الكلامية ضربًا من الجهاد آنذاك، قال تاج الدين السبكي: "وقد أمرنا الله بالجهاد في نصرة دينه إلّا أنّ سلاح العالم علمه ولسانه، كما أنّ سلاح الملك سبفه وسنانه".

المجلد:13 العدو:3 العد

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن يعيش النحوي، ص 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 20.

الإطار الأدبي والعلمي: أ شجّع الحكّام في هذه الفترة العلمَ والعلماء، وإن كانت الأمة تدافع في ساحة المعارك عن وجودها فإنها في مجالس العلم تدافع عن ذاتها، وشخصيتها، ومعالم حضارتها الفكرية.

وإن كان الإبداع العلمي قد شحب ضياؤه في تلك الفترة فإنّ ظروف العصر قادت إلى المحافظة لا إلى الركود والجمود، والحق أنه لم يكن هناك ركود ولا جمود ولا تعطل ذهني، وانما كانت هناك نزعة قوية تهدف إلى الاحتفاظ بالشخصية العربية أمام أعدائها المغيرين خشية أنْ تضعف أو تضمحلّ، فتأسّست مدارس الفقه، والحديث، والطب، كذلك وجب النظر هنا إلى سعى العلماء إلى المحافظة على الشخصية العربية في إطار عصر الغزوين الهائلين الفرنجي والمغولي، وعصر التجزئة والتّناحر بين الحكام وبين المذاهب، وقد أرّخ لهذه المرحلة ابن واصل الحموي، أبو شامة والقاضى بن شداد وألَّف في الأدب العمادُ كتابه العظيم خريدة القصر وجريدة العصر... وظهرت أهم تفاسير القرآن- أكثر من ثلاثين- من أعلامهم: الرازي، القرطبي، الزيخشري، البيضاوي، ابن الجوزي... كما اعتُني بالحديث عناية جليلة فكان له دور خاصة، وله حفّاظه، وعلماؤه كالشهرزوري، وابن عساكر الدمشقي، وكان علماء ذلك العصر يأخذون بحظّ وافر من علوم القرآن والحديث. الإطار الفلسفي والمنطقى:² كان المنطق والفلسفة محصلة تفاعل حضاري شامل ونتيجة تقدُّم فكري عامَّ وثمرة عدَّة قرون من القرن الثاني إلى السادس الهجري، وبلغ أوجه في القرنين الرابع والخامس الهجريين، فبرز الفارابي، وابن سينا وأبو سليمان المنطقي وإخوان الصفاء، ولكنه أحيانًا لقي محاربة من السلطة والفقهاء فأصبح الاهتمام بالعلوم العقلية تهمة خطيرة، فعند ابن تيميَّة: "المنطق علم لا يحتاج إليه الذكي، ولا ينتفع به البليد، كنت أحسب قضاياه صادقة لما رأيت من صدق كثير منها"، 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 27.

<sup>3</sup> الرد على المنطقيين، ص 3.

وجعله مفسدًا للعقول والأديان، ولكن العلماء رغم ذلك كانوا يقرؤون المنطق ويؤلّفون فيه، كما دافع عنه الغزالي وهو من كبار الأشاعرة وقال بضرورة المنطقيات لكل علم من العلوم، وعمومًا ساد تيّاران هاته الفترة هما:

- 1. التيار الأول: مثله الحنابلة كتيار سلفي، ونفورهم من الفلسفة كان من مبحث الإلهيات على نحو محدد.
- 2. التيار الثاني: وهو الغالب في صفوف الأشاعرة، والمتكلمين، والنحاة، وعلماء الأصول، استفاد من المنطق والفلسفة، ويشار إلى أنّ المنطق الذي دُرِس في هذا العصر هو المنطق المتشكل على أيدي المتأخرين وقد برز منهم: الرازي، الاسترابادي..

الإطار اللغوي والنحوي: أن ازدهر النحو الذي كان يضم مختلف الدراسات اللغوية الصوتية والصرفية والدلالية والتركيبية في مصر والشام، واتسعت حلقاته واتخذ منحًى تعليميًّا محضًا، فشيوخ النحو يدرسون في حلقاتهم كتابًا موجزًا في النحو يغنونه بشروحهم وتعليقاتهم، هذا يدرس الجمل، وذاك اللَّمع، وكان مفصل الزمخشري في طليعة تلك الكتب، وفي ظل هذا الزخم الثقافي والحراك التاريخي هل استطاع الزمخشري بكتابه المفصّل أن يعبر عن هاته المرحلة من الفكر اللغوي العربي؟ وإلى أيّ مدى استطاع الزمخشري سبر الظواهر اللغوية العربية التي لا تختلف أبدًا عن أحدث ما جاءت به الدراسات اللسانية المعاصمة؟

## التعريف بالزمخشري وكتابه "المفصّل"

ترجمة المؤلف: هو محمود بن عمر بن محمد بن أحمد أبو القاسم جار الله الزمخشري ولد يوم الأربعاء في 27 من رجب سنة 467هـ/ 1074م،² في قرية تدعى زمخشر القريبة جدًّا من خوارزم حتى أنها دخلت في جملة المدينة عندما كثرت العمارة في

المجلد:130 كوليو - سبتمبر 2024

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن يعيش النحوي، ص 33-34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إنباه الرواة على أنباء النحاة، 265/3.

هذه الأخيرة ومن هنا نسبته الزمخشري، أما جار الله فلَقَبُّ لقَّب نفسَه به لأنّه جاور بمكة زمنًا فصار هذا اللقب علمًا عليه، وأمّا فخر خوارزم فلقبُ آخرُ لقّبه الناس به بعد أن قصدوه للانتفاع بعلمه. 1

نشأ الزمخشري بزمخشر ودرس بها ثم رحل إلى بخارى لطلب العلم، ثم إلى خراسان فأصفهان ببغداد حيث ناظر بها وسمع من علمائها ثم طوَّف في بلاد العرب حتى أقام مدة بمكة، فلما شاقه وطنه عاد إليه لكن سرعان ما حنَّ إلى مكّة فرجع إليها، وبعد مكة عاد إلى وطنه ثانية معرِّجًا على بغداد سنة 533هـ، وبقي في خوارزم إلى أن وافته المنية ليلة عرفة سنة 538هـ/ 1134م بجرجانية، وهي قصبة خوارزم على شاطئ نهر جيجون، وقد رثاه بعضهم بأبيات كقولهم:

الأرض مكة تذري الدمع مقلتها حزنا لفرقة جار الله محمود لم تذكر كتب التراجم من صفاته الجسدية سوى أنه كان أعرج يمشي في رجل من خشب، وروي أنه لما سأله أبو الحسن الدامغاني عن سبب قطعها قال: 2 "دعاء الوالدة، وذلك أني في صباي أمسكت عصفورًا، وربطته بخيط في رجله وفلت من يدي، فأدركته... فجذبته، فانقطعت رجله في الخيط، فتألمت أمّي.. وقالت: قطع الله رجل الأبعد كما قطع رجله".

فلمّا رحلت إلى بخارى لطلب العلم عن الدابة فانكسرت الرجل وعملت عملًا أوجب قطعها"، وكان إذا مشى ألقى عليها ثيابه الطّوال فيُظن أنه أعرج، وكان بيده محضر فيه شهادة خلق كثير على حقيقة ذلك خوفًا من أنْ يظن أنها قطعت لريبة.

وقد شغف بالعلم ولم يزل يطلبه حتى في سنّ السادسة والستين، يقول عن نفسه: 3

المجلد:131 كوليو - سبتمبر 2024

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شرح المفصّل، 6/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إنباه الرواة على أنباء النحاة، 268/3.

<sup>3</sup> شرح المفصّل، ص 10.

وما أنا في علم الأحاديث راسفا ويبغي كتاب الله مني المعارفا وما للغات العرب مثلى مقوِّم أبى كل ندب مُتقِن أن يخالفا وبي يستفيد النحو من أن يسوسه نهى لم يجدها الذائقون حصائفا وعلما المعاني والبيان كلاهما أزف إلى الخطاب منه وصايفا بفسحة خطوي فيه إذا كنت زاحفا أقرّت بي الآداب أصلًا لها ومن رأى مشرفيات جحدن المشارفا وديوان منثوري يريك طرائفا

عالمًا في علم المنزَّل مناجح فللسنة البيضاء في وعلم القوافي والأعاريض شاهد وديوان منظومي يريك بدائعًا

وكان الزمخشري على مذهب المعتزلة مجاهرًا به حنفيًا، أحتى نقل عنه أنه يقول لمن يأخذ الإذن له عند قرعه بابا لصاحبه: "أبو القاسم المعتزلي بالباب"، وقد عاش حياته أعزب، تقيًا، متدينًا، أبيَّ النفس متواضعًا، جهر بتفضيل العرب على العجم فقال: "فرقك بين الرطب والعجم، هو الفرق بين العرب والعجم". 2

قال عنه السيوطي: "كان واسع العلم، كثير الفضل، غاية في الذكاء وجودة القريحة، متفننًا في كلّ علم"<sup>3</sup> وقال عنه ابن خلِّكان: "الإمام الكبير في التفسير والحديث والنحو واللغة وعلم البيان، كان إمام عصره من غير مدافع تُشدّ إليه الرحال في فنونه"، وقال القفطي: "وكان رحمه الله ممن يضرب به المثل في علم الأدب والنحو واللغة.. وما دخل بلدًا إلا واجتمعوا عليه، تلمذوا له، واستفادوا منه، وكان علَّامة ونسَّابة العرب، أقام بخوارزم تضرب إليه أكباد الإبل، وتحطُّ بفنائه رحال الرَّجال،

يوليو - سبتمبر 2024 العرو:3 132

<sup>1</sup> معجم الأدباء (إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب)، 126/19

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شرح المفصّل، ص 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، 279/2.

وتُحدى باسمه مطايا الآمال"، أ وقال أيضًا: "وكان الزمخشري أعلم فضلاء العجم بالعربية في زمانه.. وبه ختم فضلاؤهم". أ

مؤلفاته: حفظ لنا التاريخ عددًا لا بأس به من آثار الزمخشري، ومصنفاته في مختلف علوم العربية، والتي يربو عددها على الخمسين مصنفًا، لعل أبرزها:

- 1. الكشَّاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل.
  - 2. أساس البلاغة وهو معجم مرتّب على الطريقة الألفبائية.
  - أطواق الذهب. طبع سنة 1328هـ وتُرجم إلى الألمانية والفرنسية.
    - 4. أعجب العجب في شرح لامية العرب.
      - 5. كتاب الأمكنة والجبال والمياه.
      - 6. شافي العيّ من كلام الشافعي.

أساتذته: 3 من أبرز شيوخه محمود بن جرير الضبي الأصبهاني أبو مضر النحوي الذي رثاه الزمخشري، والملقّب بفريد العصر، كذلك أبو علي الضرير، أبو السعد الحسن البيهقي، كما أخذ الأدب عن أبي علي الحسن بن مظفر النيسابوري، وسمع الحديث من شيخ الإسلام أبي منصور نصر الحارثي وغيرهم.

تلاميذه:4 نتلمذ على يد الزمخشري كثيرون كما سبق في قول القفطي، نذكر منهم:

أبو عمرو عامر بن الحسن السمار، وأبو المحاسن إسماعيل الطويلي، أبو الفضل الخوارزمي الملقّب بزين المشايخ، أبو يوسف يعقوب البلخي، وزينب بنت الشعري التي أجازت ابن خلكان.. وغيرهم.

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إنباه الرواة على أنباء النحاة، 268/3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 270.

<sup>3</sup> معجم الأدباء، 127/19.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، 126/19- 128.

# التعريف بكتاب المفصَّل في صنعة الإعراب

كتاب المفصَّل في صنعة الإعراب كتابُ في علم النحو الذي يضم عند العرب القدماء مختلف الفنون اللغوية كالصوت والصرف والنحو والدلالة وحتى البلاغة كما يمتد لأبعاد فلسفية منطقية كما سنرى في بحثنا، مضمونه يوحي بعمق الحضارة العربية الإسلامية المتأصلة في روح الكتاب، كيف لا وهو أحد أهم أمهات الكتب في خزانة اللغة والأدب العربي.

وقد بدأه الكاتب في غرة رمضان 513هـ، وفرغ منه في غرة محرم 515هـ.

الكتاب مقسم إلى أربعة أقسام يتصدرها فصل في معنى الكلمة والكلام.

# والأقسام هي:

- 1. قسم الأسماء
- 2. قسم الأفعال
- 3. قسم الحروف
  - 4. المشترك

وبذلك فقد رتّب الزمخشري كتابه ترتيبًا محكًا لم يسبق إليه، كأنّ مطلع كتاب سيبويه أوحى إليه بذلك أفي قوله: "الكلام اسم، وفعل، وحرف جاء لمعنى"، فلمّا وجد بحوثًا صرفية تنطبق على أنواع الكلمة الثلاثة وضع قسمًا رابعًا هو المشترك.

ذكر الزمخشري في الأقسام: القسم الأول: المرفوعات، المنصوبات، المجرورات ثم التوابع، وانتقل بعدها للاسم المبني، ثم المقصور، والممدود، والمشتقات، فأحاط بذلك بالمباحث النحوية والصرفية للاسم إحاطة كاملة.

ثم قسم الأفعال: الذي ذكر فيه الماضي، فالمضارع، الأمر المتعدي اللازم...

المجلد:13 العرو:3 العر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن يعيش النحوي، ص 109.

ثم قسم الحروف: حروف الإضافة، الحروف المشبهة وحروف العطف والنفي.. والقسم الأخير: تحدّث فيه عن الإمالة، والوقف، تخفيف الهمز، التقاء ساكنين...إلخ اتسم الكتاب بكونه خطوة هامة في تجديد الترتيب، وتسهيل التعليم، وتبسيطه، فكان كتابًا موجزًا شاملًا، وكان هدفه واضحًا بقوله: "ولقد ندبني ما بالمسلمين من الأرب إلى معرفة كلام العرب وما بي من الشفقة والحدب على أشياعي من حفدة الأدب لإنشاء كتاب في الإعراب، محيط بكافة الأبواب، مرتبًا ترتيبًا يبلغ بهم الأمد البعيد بأقرب السّعي، ويملأ سجالهم بأهون السقى فأنشات هذا الكتاب"..

وقد حرص على تصدير كل مبحث بالتعريف أو الحد، والترتيب والتقسيم ليس من سمات الكتاب في كليته فحسب بل هناك تقسيم، وترتيب حتى ضمن المبحث الواحد في سرده لقواعده التي ينتظم منها هيكل البحث، كما أنّ الزمخشري لم يورد الآراء بعرضها عرضًا، بل أيّد بعضها وتصدّى لبعضها في مواضع، وناقشها كما رجّح بعضها على الآخر. وقد استشهد الزمخشري في مفصله في 348 موضع بالآيات الكريمة، وأخذ بالقراءات جميعًا، ومن الحديث 19 حديثًا قائلًا: "وفي الدعوة المرفوعة... وعن ابن عباس.. وفي قوله عليه السلام"، كما استشهد بأمثال العرب وعباراتهم وشعرهم الذي بلغت شواهده 456، كما نبذ العصبية لمذهب نحوي معيّن دون أن يلغى بصريّته.

أخذ المفصّل مكانته الرفيعة في مجال التعليم ودأب العلماء على شرحه والتعليق عليه حتى اتخذت الشروح وهي عالة عليه ألقابًا، فسمّي شرح أحمد الجندي الأندلسي: الإقليد، وعبد الواحد الأنصاري: المفضّل، والمروزي وشرحه المحصل، ومظهر الدين الشريف الرضي سمّى شرحه المكل، كما شرحه الحلواني، الرازي، السخاوي، وغيرهم.

<sup>1</sup> ينظر: المرجع السابق، ص 122- 126.

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

-

# دراسة نموذج من كتاب المفصّل

فصل تعريف الكلمة والكلام: ابتدأ الزمخشري كتابه بتعريف الكلمة فقال: "الكلمة هي اللفظة الدالة على معنى مفرد بالوضع، وهي جنس تحته ثلاثة أنواع: الاسم، والفعل، والحرف، والكلام هو المركّب من كلمتين أسندت إحداهما إلى الأخرى، وذلك لا يتأتى إلا في اسمين، كقولك: "زيد أخوك" و"بشر صاحبك".

أو في أي فعل واسم نحو قولك: "ضرب زيد"، و"انطلق بكر" ويسمّى الجملة.

من أهم الشروح التي جاءت لتوضح ما خفي من تفصيل أراده الزمخشري في كتابه شرح ابن يعيش إذ يقول الشارح: أ-وفقه الله- .... "اعلم أنهم إذا أرادوا الدلالة على حقيقة شيء وتمييزه من غيره تمييزًا ذاتيًا حدُّوه بحد يحصل لهم الغرض المطلوب، وقد حد صاحب الكتاب الكلمة بما ذكر، وهذه طريقة الحدود، أن يؤتى بالجنس القريب ثم يُقرَن به جميع الفصول، فالجنس يدل على جوهر المحدود دلالة عامة، والقريب منه أدل على حقيقة المحدود لأنه يتضمن ما فوقه من الذاتيات العامة، والفصل يدل على جوهر المحدود دلالة خاصة، فاللفظة جنس للكلمة وذلك أنها تشتمل المهمل والمستعمل".

نتعرض لأهمّ الظواهر التي تناولها الزمخشري بالمقابلة بينه وبين الدرس اللساني الحديث مستنيرين في ذلك بشرح ابن يعيش:

أولوية المنطوق: الزمخشري حين قال الكلمة هي اللفظ: بالبحث في استعمال القدماء للمصطلح نجد لفظ الكلام نطق به، واللافظة الرّحى لأنها تلفظ ما تطحنه من الدقيق، أي تلقيه، 2 يقال لفظت الرحى الدقيق أي رمته، وألقت به خارجًا، ثم أُطلِقت على كل ما يلفظ به اللسان، وهو المقصود بقولهم: "كل كلمة لفظة وليست كل لفظة كلمة". 3

المجلد:13 العدو:3 عبر 2024

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شرح المفصّل، ص 23-24

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تاج العروس من جواهر القاموس، 274/20-275.

<sup>3</sup> شرح المفصّل، ص 70.

ومن جهة أخرى فإنّ الزمخشري اقتصر على كون جنس الكلمة هو اللفظ وحده من بين الدوال عند العرب، ولم يضم الخط على اعتبار أنّ أغلب ما يستعمله المتكلم للتواصل هو اللغة المنطوقة لا المكتوبة، وكان بإمكانه أن يقول إنّ الكلمة هي كل لفظ وخط، إلا أنه لم يعتد بالكتابة، لأنّ النطق أصل والكتابة عارضة.

نجد لسانيًا أنه من أهم الخصائص التي وصف بها دوسوسير اللسان وأولاها اهتمامًا بالغًا مما سيغير التناول اللساني رأسًا على عقب كون "اللسان ظاهرة منطوقة أصلًا، ومظهره الصوتي هو الأول فأعطى علماء اللسان الأولوية لدراسة هذا المظهر الصوتي ولم يعتبر دراسة الصورة المكتوبة للسان إلا فرعًا للدراسات اللسانية، ولم يعد الحرف بمفهوم الرسم المكتوب للصوت حدثًا علميًا يهتم به اللساني"، أ في حين أنّ المتأخرين من الباحثين العرب قد يطلقون الكلمة على المكتوب والمنطوق معًا، وهو ما يوجب التأكد من كيفية استعمال القدماء للمصطلحات وما تعنيه من مفاهيم حسبهم.

اللسان جزء من منظومة علامات أكبر: على اعتبار اللفظ جنسًا للكلمة يشمل اللفظ والإشارة والخط والعقد والنصبة، وهي مجموع الدوال عند العرب فإنّ القول: "وحدّ باللفظة لأنها جوهر الكلمة دون غيرها مما ذكرنا أنه دال"، وهو ليس بعيدًا عما أشار إليه دوسوسير حين تكلم عن علم أشمل من اللسانيات وهو علم السيمولوجيا، "فإذا كانت اللسانيات في اعتبار اللسانيين المعاصرين تهتم بنظام دلالي خاص هو النظام اللغوي، فإنّ العلم الذي يبحث في كل النظم الدلالية الأخرى غير اللغوية هو علم الأدلة أو السيمياء. وفي حين تدرس الفونولوجيا علاقة الوحدات الصوتية ببعضها ضمن النظام اللساني، فإنّ الزيخشري لم يغفل عما يلفظ به اللسان البشري فهو منطوق، ويتكون من أصوات ومع ذلك ليس من وحدات اللسان كنظام فهو ليس بكلمة عنده، وهو بإشارته للمهمل إنما ذلك ليس من وحدات اللسان كنظام فهو ليس بكلمة عنده، وهو بإشارته للمهمل إنما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مبادىء في اللسانيات، ص 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شرح المفصّل، ص 70.

<sup>3</sup> مبادىء في اللسانيات، ص 18.

يشرح ذلك ابن يعيش: "وقوله بالوضع فصل ثالث احترز به من أمور منها ما يدل بالطبع كقول النائم أخ، وقول المريض عند السعال أح يفهم منه أذى الصدر... ولا يقال لها كلمة لأنّ دلالتها لم تكن بالتواضع، والاصطلاح"، فالزمخشري استعان بما يقدّمه ابن يعيش في شرحه، لا يقصي صوت الساعل من كونه يؤدي وظيفة تبليغية تواصلية، إلا أنه مع ذلك لا يخلط بين النظامين اللساني القائم على التواضع والاصطلاح وغيره.

تقول جوليا كريستيفا: "إنّ الحركات والإشارات المرئية المؤلفة وكذا الرسم والصورة الفوتوغرافية والسينما والفن التشكيلي تعتبر لغات من حيث إنها تنقل رسالة من مرسل إلى متلقّ من خلال استعمال شفرة نوعية، وذلك دون أن تخضع لقواعد بناء اللغة الكلامية كما يقننها النحو".3

أهمية التقطيع في دراسة الظاهرة اللغوية: لم يخف عن العرب أهمية التقطيع والاستبدال

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شرح المفصّل، ص 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 71.

 $<sup>^{3}</sup>$  علم النص، ص 43.

والتركيب في اكتشاف الوحدات، وهو ما نتوقف عنده طويلًا في فاتحة كتاب الزمخشري، ما يؤكد اعتباره لها من المعارف القاعدية التي يتوجب الإحاطة بها بخصوص الظواهر اللغوية، فالكلمة في الدرس اللساني الحديث "هي القطعة التي تندرج في المستوى الأول من التقطيع المزدوج حيث إنها أصغر قطعة يصل إليها التحليل مما يدلّ على معنى، وتسمّى الكلمة في اللسانيات الحديثة عند الفرنسيين أمثال مارتيني المونيم وعند اللغويين الأمريكيين المورفيم". أ

إنّ القول الزاي من زيد V يدلّ على معنى لو فصلناه V هو تقسيم للوحدات باعتبار ما تحمله من معنى، وما تؤديه من وظيفة، إذ أنّ الزمخشري في بحثه عن نظام اللغة يرى أنّ:V

الكلمة جماعة حروف فيها الدال، وغير الدال مثل: كق، صص، أي الانطلاق من وحدات دنيا غير دالة.

ثم في تقسيمه إلى وحدات دالة: الرجل: الـ-رجل (الـ: تحمل معنى التعريف-رجل: هو المعرَّف).

كزيد: ك-زيد/ بزيد: ب-زيد. هناك علاقات صورية تربط الوحدات: الكاف والباء التي تدخل على زيد، إذ تصنف اللسانيات الوظيفية الحروف: الكاف والباء إلى مونيم وظيفي، بينما الوحدة: زيد فتُعد مونيما حرَّا، وهو ما يؤكد أنّ الحاضر ليس إلا ماضياً ممتدًا.

وعند شرح ابن يعيش: "مفرد فصل ثان فصله من المركب نحو الرجل والغلام مما هو معرف بالألف واللام، فإنه يدل على معنيين التعريف والمُعرَّف ومن جهة النطق به لفظة واحدة"، 4 من المهم هنا أن نشير إلى أنّ النحاة القدماء استعملوا المفرد بمعنيين: الأول مقابل للمركب، والثاني يقابل الجمع.

المجلد:13 العرو:3 العر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مبادىء في اللسانيات، ص 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شرح المفصّل، ص 71.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 70.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 71.

ومًّا يشكل فرقًا بين النحو العربي واللسانيات الغربية أنه إن كانت اللسانيات الغربية باعتبارها لسانيات الجملة تبدأ التقطيع من وحدة افتراضية هي الجملة وهو ما ينتقدها لأجله بعض الباحثين اللسانيين العرب كعبد الرحمن الحاج صالح إذ يقول عن اللسانيات التوليدية خاصة ولسانيات الجملة عامة: أقهم ينطلقون من شيئين بالتحكم الكامل: مفهوم الجملة بدون تحديد، وافتراض انقسامها بدون دليل وهو تحكم محض"، فإنّ البحث اللساني العربي عند الزمخشري ينطلق من نقطة أكثر ثباتًا، فيكون التحليل عنده انطلاقًا من الوحدات الصغرى إلى الكبرى، وهو ما نراه من خلال المثال، فالزمخشري يقوم باكتشاف وحدات اللغة انطلاقًا من منهج التقطيع والتركيب، ابتداء من أصغر الوحدات والتراكيب الصوتية وبناء على دورها في النبليغ وما تقدّمه من دلالة، ومن وظيفة في التواصل لكننا بذلك لا نلغي الميزة التي عرفتها وظيفية براغ التي اهتمّت بالتقابل الصوتي الوظيفي في مثل قولنا: تاب- ناب، حيث تغير الصوت الذي يؤدي إلى فرق في المعنى هو الذي يميز الفونيم الوظيفي، حيث يسعى اللغوي من خلال التقطيع إلى اكتشاف العلاقات التي تربط الأصوات ببعضها البعض داخل النظام والوظيفة التي تؤديها عند التبليغ. 2

وبما أنّ الوحدات لا تكتسب هويتها داخل النظام اللغوي إلا عند مقابلتها بغيرها في مستواها، وتشخص داخل شبكة العلاقات التي تندرج فيها، إذ إنّ هذا التقابل هو الذي يحدّد قيمتها مثل ما تُحدد قيمة العملة عند مقابلتها بكمية الذهب والبضائع التي تُقتنى بواسطتها، ق فإنّ الزمخشري قام بتقطيع الوحدات ومقابلتها ببعضها استبداليًا كي يوضّح المفهوم الدقيق للكلمة في: "ال" التعريف بالنسبة إليه وحدة مستقلة لدلالتها على العلمية وكذلك الوحدات الداخلة على زيد كالكاف والباء، وهو ما تقرّ به اللسانيات المعاصرة.

اللغة بين محورَيْ التركيب والاستبدال: مما يتجلى عند ملاحظتنا من مستوى ميتامعرفي

المجلد:13 العدد:3 العد

<sup>1</sup> ينظر: بحوث ودراسات في اللسانيات العربية، 248/1-249

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مبادئ في اللسانيّات، ص 72.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 16-17.

للتعريف أيضًا أنّ العرب من خلال فكر الزمخشري اعتبروا أول المحاور التي ينطلق منها الدرس اللغوي ثلاثة: وهي اللفظ والمعنى والاستعمال، والتي تقابل في اللسانيات المعاصرة الأقطاب الثلاثة للعلامة التي صنعت التيارات الكبرى في اللسانيات المعاصرة، وما يؤيد ذلك هو قول ابن يعيش في أسباب شرحه للكتاب: ". وإلا أنه مشتمل على ضروب منها لفظ أغربت عبارته فأشكل، ولفظ تتجاذبه معانٍ فهو مجمل، ومنها ما هو بادٍ للأفهام إلا أنه خالٍ من الدليل مهمل".

هذا دليل على أنّ الخلل في العبارة يكون في مستويات ثلاثة وهي: الدال والمدلول والاستعمال (الجدول).

ترتقي هاته اللغة الدقيقة لتصبح لغة جدولية على حدّ تعبيرنا، وهو ما نجده عند الزمخشري:<sup>2</sup> الكلمة: اللفظ الدال على معنى مفرد بالوضع.

| بالوضع                                                                             | مفرد | الدال على معنى(مستعمل)    | اللفظ | الكلمة |
|------------------------------------------------------------------------------------|------|---------------------------|-------|--------|
| اللفظ الدال بالطبع                                                                 | مركب | غير الدال على معنى (مهمل) | إشارة |        |
| اللفظ إذا صُحّف                                                                    |      |                           | خط    |        |
| التسمية بالجمل: برق<br>نحره- تأبّط شرًا<br>(أُهمل في تركيبه<br>واُستعمل في إفراده) |      |                           | عقد   |        |
|                                                                                    |      |                           | نصبة  |        |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شرح المفصّل، ص 39.

المجلد:13 العدو:3 العدم 3:2 العدو:3 ال

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 70-77.

لتصبح اللغة عبارة عن قوائم منسدلة أفقيًا، وعموديًا تظهر فيها دقة ونظام الفكر المرسل، بالتالي فالمفصل لم يتخذ التسمية كونه جعل نحو كتاب سيبويه فصولًا وأبوابًا بعدما كانت مباحثه متداخلة فحسب، ولكن التفصيل موجود حتى بين الكلمة والتي بعدها.

فلنتلاعب بالمستوى الأفقى لحد الكلمة ولتكن مفردًا بعد اللفظ:

هل ستبقى عبد الله، تأبّط شرًّا كلمات؟ (لا)

انتظامية اللغة عند سيبويه: هذا النوع من النظام الذي ذكرناه عند الزمخشري الموجود في الفكر، والذي ينعكس في البنية اللغوية نجده أيضًا عند سيبويه بشكله الأبسط والأقرب إلى الواقع في قوله: 1

الاسم: رجل، [فرس]، حائط، هل يمكن فهم هذه البنية اللغوية دون اعتبار لـ: من المتكلم وقصديته؟

يظهر في هذه البنية اللغوية نظام بسيط لأنَّ:

الرجل: جزء من قائمة تشكّل عمودًا يضم الولد، الابن، الأب، زيد، الأولاد..

وفرس: قط، فأر، جمل..

وحائط: حجر، خيمة، سيف، قلم، كرسي..

بالتالي يمكن القول أنَّ سيبويه قصد الاسم: إنسان، حيوان، جماد.

في نظام متطور باسم دخول المنطق لم يعد تعريف الاسم هذا كافيًا.

فالاسم: هو ما دلّ في نفسه دلالة لا تقترن بزمن، هذا حدّ: 2 عبارة عن جنس قريب، مقترن بالفصول، والعرض والصوت كذلك جنس للكلمة، إلا أنها جنس بعيد لا قريب لذلك اختار الزمخشري تحديد جنس الكلمة باللفظ لا بغيره، حيث

المجلد:13 العرو:3 العر

-

<sup>1</sup> الكتاب، 12/1**.** 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شرح المفصّل، 70-77.

أهمية البعد المنطقى في اللغة هو ما تبنَّته اللسانيات المعاصرة في أحدث توجهاتها.

اللغة وظيفياً: بالنسبة للاتجاه الوظيفي أيضًا الذي اعتبر الهدف حسب ما صرح به هايمز من ابتداع مفهوم القدرة التواصلية هو إقامة إطار عام لدراسة الطاقات الثاوية خلف استعمال اللغة باعتباره اختيارًا شموليًا يرمي إلى بناء نموذج لمستعملي اللغات الطبيعية، تتكون القدرة التواصلية بموجبه من عدد محدود من الطاقات وهي خمس على الأقل أهي:

أ- الطاقة اللغوية المسؤولة عن إنتاج العبارات اللغوية وتأويلها.

ب -الطاقة المعرفية المسؤولة عن تخزين المعلومات وتنظيمها.

ج- الطاقة المنطقية المسؤولة عن استنتاج معلومات جديدة من معلومات معطاة.

د- الطاقة الإدراكية المسؤولة عن إدراك المحيط، اكتساب المدركات واستعمالها.

ه- الطاقة الاجتماعية المسؤولة عن مراعاة الأوضاع الاجتماعية لكل من المتكلم
 والمخاطب أثناء قيام التواصل اللغوى بينهما.

بواسطة الطاقة المنطقية: بإمكان مستعمل اللغة الطبيعية على اعتباره مزودًا بمعارف معينة أن يشتق معارف أخرى بواسطة قواعد استدلال تحكمها مبادئ المنطق الاستنباطي، والمنطق الاحتمالي، ويتفرع عنها أنماط للمنطق الوظيفي: 3

المنطق الإنجازي- المنطق الحملي- المنطق المحمولي- المنطق المعجمي- المنطق الحدّي. ما يهمنا منها في بحثنا هو المنطق الحدّي: 4

وهو يضطلع بتقديم تأويل دلالي لبنية الحد، وذلك من خلال الأثر الدلالي للمقيدات، وتحديد الدور الدلالي، والتداولي الذي تقوم به مخصصات الحد المختلفة من تعريف، أو

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

التواصل اللغوي مقاربة لسانية وظيفية (نحو نموذج لمستعملي اللغات الطبيعية)، ص 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> آفاق جديدة في النحو الوظيفي، ص 9.

<sup>3</sup> التواصل اللغوي مقاربة لسانية وظيفية، ص 84.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 86-87.

تنكير، أو تأنيث، أو تذكير، وإفراد، أو نثنية، أو جمع، ففي الجملة الآتية:

-من المفيد أن تطلع على مقال تشومسكي السياسي الأخير.

تقوم المقيدات: تشومسكي والسياسي والأخير بتقييد الحد مقال؛ ليس المقصود هو مقال غير محدد، ولا على مقال من مقالات تشومسكي العلمية، ولا على أيّ مقال من مقالاته السياسية، وإنما المقصود الاطلاع على مقال محدد هو مقال تشومسكي، ومقال من مقالاته السياسية، والأخير من هذه المقالات بالضبط.

حيث تعد الضوابط المنطقية التي تتحكم في انتظامية البنية اللغوية على الخط الأفقي (التركيبي المرتبطة بالحدود) مهمة يختص بهاالمنطق الحدي الذي يتضح وجوده جليًا في الفكر الفلسفي اليوناني وكذلك العربي، وهو ما يدعم بشدة فكرة الأصول والامتداد التي ترى ما توصل إليه الفكر اللساني المعاصر ليس إلا ماضيًا ممتدًا إلى اليوم، دون إهمال تأثر العلوم بالظروف التي يشهدها العصر الذي تنشأ فيه.

إنّ المتأمل إلى جذور المنطق الحدي في النحو الوظيفي اليوم يجد له امتدادًا في الفكر الفلسفي المنطقي اليوناني الذي استفاد من ترجمته العرب، وتجلى عند الزمخشري واتضح جليًا اعتماده عليه حين صدَّر كلّ مبحث بحد، وهو ما يوضحه الجدول السابق.

من الملاحظ وانطلاقًا من هذا التعريف الموجز فحسب للكلمة أنّ الزمخشري يعتمد على المنهج الوصفي والتفسيري في تحليل الظواهر اللغوية، كما أنه لم يكتف بتبيين ما يخضع لوضع اللغة فقط إنما كان اعتماده على المنهج الوظيفي واضحًا وجليًا في عدم إهمال الاستعمال، وهو ما يستخدمه العرب في جمل نتكون من (فعل + فاعل + مفعول) لكنها تعامله معاملة الاسم العلم، ذلك ليس غريبًا عن فلسفة اللغة الغربية المعاصرة، والدليل يقول فرونسوا ريكاناتي في كتابه فلسفة اللغة والذهن: "قلنا إنه لتأسيس وحدة قضية يجب ألا تحوى الجملة فقط تعبيرات مزودة بدلالة مطابقة

المجلد:13 العددة:3 العددة:3 المجلد:144 يوليو - سبتمبر 2024

<sup>1</sup> فلسفة اللغة والذهن، ص 63- 64.

ولكن مقسمة أيضًا إلى مقولتين غير متجانستين من خلال وظيفتهما الدلالية: وظيفة تعيينية ووظيفة حملية، لكن أليست المظاهر النحوية مضللة أحيانًا لإجراء هذا التقسيم؟ مثلًا: «...ما الذي تراه؟ لا أحد -تجيب أليس- كم أود أن تكون لي عينان مثل عينيك (يقول الملك بصوت حزين) أن تكون قادرًا على رؤية لا أحد! وزيادة على ذلك من هذه المسافة...»

في هذا المثال الملك يتعامل مع تعبير "لا أحد" كأنه الفاعل، فهو يجسد المفهوم السطحي لـ"الفاعل" مقارنة مع المفهوم المنطقي للتعبير التعييني".

يرد في نفس السياق تمامًا- وهو ما يشير إليه الزمخشري- ما يعدّه العرب كلمة بالاستعمال لا بالوضع، من أمثلة ذلك استخدامهم "تأبّط شرًا"، و"برق نحره" وهي في أصل الوضع عبارة عن: فعل + فعل + مفعول، تعامل معاملة الاسم العلم الدال على مفرد، فيجوز أن يرد الفعل بعد الفعل على غير ما تعهده اللغة العربية باعتبار الجملة "تأبط شرًا" فهى تعامل هنا كفاعل سطحي.

## النتائج:

- اهتم البحث بالكشف عن النظرة الثاقبة، والنتائج القيمة والفعالة لجهود نحاتنا الأوائل
   في سبر أغوار الظواهر اللغوية العربية في الاستعمال التي شملت اللسان، والكلام.
- 2. اهتمام النحاة العرب بالجزئيات لم يكن قاصرًا على الإحاطة بالكلام العربي بل تجاوزها إلى الظواهر الكلية التي تعرفها اللغات الطبيعية.
  - تحديد معالم الفكر العربي وكيفية تحليله علميًا وتعليميًا لظواهر اللغة العربية.
- اعتمد النحاة العرب على التقطيع والتركيب لتحديد الوحدات اللغوية بناء على
   ما تحمله من دلالة، وما تؤديه من وظيفة في التبليغ والتواصل.
- 5. لم تكن الأبعاد السيميائية، والمنطقية، والاستعمالية التداولية غائبة عن فكر نحاتنا العرب خاصة القرون المتأخرة التي استفادت الجهود اللغوية والمدارس

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

النحوية ومن الكتب المترجمة في المنطق والفلسفة فاستطاعت أن تعبر عن هذه المرحلة من التاريخ في الفكر اللغوي العربي والإسلامي وهو ما انعكس في انتظامية لغتهم، ودقتها.

خاتمة: إننا إذ نقر بأهمية ما تقدّمه اللسانيات وما يحقّ لها أن تطمح إليه خاصة في أحدث توجهاتها الرامية إلى تحقيق الكفاية النفسية والتداولية، لا يمكن أن ننكر أهمية ما قدّمه العرب ممثلًا في جهد ابن يعيش بما استطاع أن يسخره في خدمة اللغة العربية من علوم ومعارف فأحاط بما وصلت إليه المعارف اللغوية العربية الصوتية، والصرفية، والدلالية والبلاغية أولًا، وربطها ثانيًا بأبعاد اللغة الاجتماعية، المنطقية، القلسفية، التداولية والتواصلية ... ليستحق بذلك أن يكون أحد أبرز أعلام وموسوعات اللغة والأدب العربي، وشاهدًا على ما وصل إليه رقي الفكر العربي الإسلامي في يوم من الأيام.

.

## قائمة المصادر والمراجع

- ابن تیمیة، أحمد بن عبد الحلیم بن عبد السلام بن عبد الله، الرد علی المنطقیین،
   دار ترجمان السنة، باكستان، 1976م.
- ابن يعيش، موفق الدين أبو البقاء يعيش بن علي، شرح المفصل (ج1)،
   تحقيق: إميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2001م.
- 3. أحمد المتوكل، آفاق جديدة في النحو الوظيفي، دار الهلال العربية، ط1، 1993م.
- 4. جوليا كريستيفا، علم النص، ترجمة: فريد الزاهي، دار توبقال، الدار البيضاء، 1988م.
  - 5. خولة، طالب الإبراهيمي، مبادىء في اللسانيات، دار القصبة للنشر، ط2.
- 6. الزبيدي محمد مرتضى الحسيني، تاج العروس من جواهر القاموس (ج20)،
   تحقيق: عبد الكريم العزباوي، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، 1983م.
- سيبويه، أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر، الكتاب (ج1)، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط3، 1988م.
- السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، بغية الوعاة في طبقات اللغويين
   والنحاة (ج2)، مطبعة عيسى البابي الحلى، ط1.
  - 9. عبد الإله نبهان، ابن يعيش النحوي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، 1997م.
- 10. عبد الرحمن الحاج صالح، بحوث ودراسات في اللسانيات العربية (ج1)، موفم للنشر، الجزائر، 2012م.
- 11. عن الدين البوشيخي، التواصل اللغوي مقاربة لسانية وظيفية (نحو نموذج لمستعملي اللغات الطبيعية)، مكتبة لبنان ناشرون، ط1، 2012م.
- 12. فرانسوا ريكاناتي، فلسفة اللغة والذهن، ترجمة: حسين الزاوي، دار غاليمار، باريس، ط1، 2008م.

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كالما المجلد:147 كالمورو:3

- 13. القفطي، علي بن يوسف، إنباه الرواة على أنباء النحاة (ج3)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي، القاهرة، بيروت، ط1، 1986م.
- 14. ياقوت الحموي، معجم الأدباء (إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب) (ج19)، تحقيق: إحسان عباس، دار المغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1993م.

.

ISSN: 2321-7928

# هل الفرس مذكّر أم مؤنث؟

 $^{-}$  د. أورنك زيب الأعظمي  $^{1}$ 

اللغويّون والمعجميّون كلهم مجتمعون على أنّ الفرس يستوي فيه التذكير والتأنيث<sup>2</sup> سوى ابن فارس الذي يرى للمذكر فرسًا وللمؤنث حجرًا.<sup>3</sup> وابن جني كعادته يتذبذب فأولًا ذكره من المؤنث الذي لا يجوز تذكيره.<sup>4</sup> ثم قال في موضع آخر: "الفرس يقع على الذكر والأنثى".<sup>5</sup>

فأذكر فيما يلي شواهد كلا الأمرين. قال امرؤ القيس يصف فرسه:

أَخفَّضه بالنقر لما علوتُه ويرفعُ طرفًا غيرَ جافٍ غضيض<sup>6</sup> وقال مشيرًا إلى أهيته في المجتمع العربي:

وراح كتيس الربل يُنغضُ رأسه أذاةً به من صائكٍ متحلّب حبيبٌ إلى الأصحاب غيرُ مُلعّنٍ يفدّونه بالأمهات وبالأب

المجلد:13 العدو:3 العد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مدير تحرير "مجلة الهند" وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

فقال الفرّاء (207هـ): "والفرس الذكر والأنثى يقع عليه الفرس". كتاب المذكّر والمؤنث، ص 22 وقال السجستاني (255هـ): "فرس ذكرٌ ... وفرس أثنى". المذكّر والمؤنث، ص 98 وقال المبرّد (286هـ): "أما "فرس" فاسم يقع للمذكر والمؤنث. المذكّر والمؤنث، ص 96 وقال ابن التستري (361هـ): "والفرس يقال اسم للذكر والأنثى". المذكر والمؤنث، ص 96 وقال أبو البركات بن الأنباري (577هـ): "والفرس يقال للذكر والأنثى". البلغة في الفرق بين المذكّر والمؤنث، ص 74

<sup>3</sup> المذكر والمؤنث، ص 53

<sup>4</sup> المذكر والمؤنث، ص 46

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص 86

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ديوانه، ص 96

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ديوانه، ص 37

## مجلة الهند مؤنث؟ مجانب مذكّر أم مؤنث؟

وقال مشبَّهًا إيَّاه بالباز:

كأنّ غلامي إذ علا فوق متنه على ظهرِ بازٍ في السماء محلّق رأى أرنبًا فانقض يهوي أمامَه إليها وجلّاها بطرفٍ مُلقَلَق أُ وقال أمية بن الأسكر الكناني:

إذ يحملُ الفرَسُ الأحوى ثلاثتَنا وإذ فراقُكما والموتُ سيّان<sup>2</sup> وقالت الخنساء:

يعدو به سابحُ، نهدُ مراكله، مُجَلَّبُ بسواد الليل جِلبابا<sup>3</sup> وقال المقنع الكندي:

وفي فرسٍ نهدٍ عتيقٍ جعلتُه حجابًا لبيتي ثم أخدمتُه عبدا<sup>4</sup> وقالت الخنساء أيضًا:

ولو ناديتَه لأتاك يسعى حثيثَ الركض أو لأتاك يجري<sup>5</sup> وقال خُفاف بن نُدبة يصف الفرس:

يصيدك العير برفّ الندا يَحْفِرُ فِي مبتكر الراعد يُعقَدُ فِي الجيد عليه الرُق من خيفة الأنفس والحاسد<sup>6</sup>

المجلد:13 العدو:3 العد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ديوانه، ص 106

 $<sup>^{2}</sup>$  ديوان الشعراء المعمّرين، ص  $^{2}$ 

<sup>3</sup> ديوانها، ص 13

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> شعره، ص 103 وشرح ديوان الحماسة، 723/2

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ديوانها، ص 63

<sup>6</sup> شعره، ص 45 وفي ديوان الأصمعيات (ص 30): يخفر

## مجلة الهند مؤنث؟ مجاب مؤنث؟

وقال أمية بن أبي عائد:

حديدِ القناتين عبلِ الشوى لهاقٍ تلألأه كالهلال<sup>1</sup> فالفرس يتلألأ كالهلال.

وقال المرار بن منقذ يصف الفرس:

ذو مِراجٍ فإذا وقّرتَه فَدَلُولٌ حَسَنُ الخُلْق يَسَر<sup>2</sup> وقال مسكين الدارمي:

أقاسمهم للمال في القُلَّ والغنى ويدفع عنهن السنين احتياليا فهذا لأيامِ الطراد وهذه للهوى وهذي يُسِّرتْ لارتحاليا<sup>3</sup> أي الفرس للحرب والجارية للسلم والناقة للسفر.

وحتى أوجدوا له صفة مذكّرة فقال تأبّط شرًّا يذكر من أنصار الفتى العربي: القوس والسيف والجواد:

يفرَّج عنه غمة الروع، عزمُه وصفراءُ مِرِنانُ، وأبيضُ باتر وأشقرُ غيداق الجراء كأنه عقاب تدلّى بين نيقينِ كاسر<sup>4</sup> فالأشقر هو الفرس.

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

.

<sup>1</sup> ديوان الهذليين، 176/2

 $<sup>^{2}</sup>$  ديوان المفضليات، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> كتاب الأشباه والنظائر للخالديين، 1/68

 <sup>4</sup> ديوانه، ص 81-82، صفراء مرنان: قوس شديدة مرنة بوترها المفتول وغيداق الجراء: شديدة الجري ونيق: موضع أعلى من الجبل.

وقال عنترة بن شدّاد العبسي:

جزى الله الأغرَّ جزاءَ صدقٍ إذاما أوقِدَتْ نارُ الحروب<sup>1</sup> والأغرَّ صفة الفرس.

وقال يعتبر الفرس صاحبه:

أَلسَتَ بصاحبي يومَ التقينا بسيفٍ، وصاحبي يومَ الكثيب<sup>2</sup> وأما كونها مؤنثًا فقال عنترة بن شدّاد عن فرسه جروة:

ومن يك سائلًا عني فإني وجروةُ لا ترودُ ولا تُعَار<sup>3</sup> وقال زهير بن أبي سلمي:

وصاحبي وردةً نهدٌ مراكلُها جرداءُ لا فحجٌ فيها ولا صَكَكُ مَرَّا كِفَاتًا إذاما الماءُ أسهلها حتى إذا ضُربتْ بالسوط تبتركُ دون السماء وفوق الأرض قدرُهما عند الذنابي فلا فوت ولا درك 4

وقال أيضًا:

إذا رُفِعَ السياطُ لها تمطّتْ وذلك من عُلالتها متينُ<sup>5</sup> وقال حاجز بن عوف الأزدي:

وأحملها على الأبطال إني على يوم الكريهة ذو اصطبار

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كالمودي العدو:3

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شرح دیوانه، ص 31

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شرح دیوانه، ص 33

³ شرح ديوانه، ص 77، وفي اللسان (جرو): فمن يك ...".

<sup>4</sup> ديوانه، ص 80، تبتركُ: تَجْتهد في العدو

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ديوانه، ص 128

## مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . هل الفرّس مذكّر أم مؤنث؟

صَلَيتُ بغمرةٍ فخرجتُ منها كنصلِ السيف مُختَضِبَ الغِرار<sup>1</sup> وقال بشر بن أبي خازم:

أجالِدُ صَفَّهم ولقد أراني على قَرْواءَ تسجدُ للرياح<sup>2</sup> أي فرس قَرْواء.

وقال النمر بن تولب يصف فرسًا:

جَمُومُ الشدّ شائلةُ الذنابي تخال بياضَ غرتها سراجا<sup>3</sup>

وقال عمرو بن معديكرب الزبيدي:

ولقد أجمعُ رجليَّ بها حذرَ الموت وإني لفرور<sup>4</sup> "بها" أي: بالفرس.

وقال المستوغر بن ربيعة يصف فرسًا عرقت:

ينِشَّ المَاءُ في الرَبَلاتِ منها، نشيشَ الرَضْفِ في اللبنِ الوغير<sup>5</sup> وقال سلمة بن الخرشب الأنباري:

فأثنِ عليها بالذي هي أهلُه ولا تكفرنها، لا فلاح لكافر<sup>6</sup> "عليها" أي: على الفرس.

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> قصائد جاهلية نادرة، ص 77

ديوانه، ص 46، ومختارات ابن الشجري (ص 298): "قرواء" مكان "زوراء".  $^2$ 

<sup>3</sup> ديوانه، ص 52 وأساس البلاغة: جمم

<sup>4</sup> شعره، ص 117

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لسان العرب: وغر، الربكات (وأ: ربلة): باطن الفخذ

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ديوان المفضليات، ص 37

## مجلة الهند مؤنث؟ مجانب مذكّر أم مؤنث؟

وقال سلمة أيضًا يمدح فرسه:

تُعَوَّذُ بالرُق من غير خبْلٍ وتُعقَدُ في قلائدها التميم أُ وقال الفرزدق:

ذعرتُ بها سربًا نقيًا، كأنه نجومُ الثريا أسفرتْ من عمائها<sup>2</sup> "بها" أي: بفرسه.

وحتى أوجدوا لها صفة مؤنثة فقال امرؤ القيس والعوجاء هي الفرس:

إذا أجأً تلفَّعتْ بشعابها عليّ وأمستْ بالعماء مكلّله وأصبحتِ العوجاء يهتزّ جيدُها كجيدِ عَروسٍ أصبحت متبدّله وقال عمرو بن كلثوم، والملهبات هي الفرس الشديد جريُها:

ومن يغشى الحروب بملهبات تهدّم كل بنيان بنينا<sup>4</sup> وقال العبّاس بن مرداس، والحمالة اسم فرس طليحة بن خويلد الأسدي:

أما الجمالةُ والقُرَيظُ، فقد أنجبنَ من أمِّ ومن فحل<sup>5</sup> وكان اسمُ فرس المقداد: سبحة.<sup>6</sup> وكان اسمُ فرس المقداد: سبحة.<sup>6</sup> وكان الم

بينُ الجِمالةُ وَالقَرِيْظَ، فقد أنجِبتِ من أمٍّ ومن فحل

المجلد:13 العرو:3 العر

<sup>1</sup> ديوان المفضليات، ص 40

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ديوانه، ص 12، نقيّ: أبيض

<sup>3</sup> ديوانه، ص 152

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ديوانه، ص 29

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لسان العرب: حمل، وفي ديوانه (ص 132):

<sup>6</sup> لسان العرب: سبح

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> لسان العرب: رمح

الجرادة: اسم فرس عبد الله بن شرحبيل¹، وكان جرادة العيّار: اسم فرس كان في الجاهلية. ² وأسماء أخرى ستجدها في كتب تعدّد أسماء الخيل.

ولك أن تعتبر كليهما فقد وقع الفصل بين الفعل وفاعله كما قال الزبرقان بن بدر: ولن أصالحكم ما دام لي فرس، واشتدّ قبضًا على السيلان إبهامي<sup>3</sup> وقال أمية بن أبي الصلت يجمع بين التذكير والتأنيث:

كَميتٍ بهيمِ اللون ليس بفارضٍ ولا بخصيفٍ ذات لونٍ مرقّم ً فذكّرها في الصدر وأنّنها في العجز.

وكذا جاء في حديث مرةً مذكّرًا ومرّة أخرى مؤنثًا ففي لسان العرب ذكر حديث: "أنه ركب فرسًا فمرّ بشجرة فطار منها طائر فحادت فندر عنها". 5

وهكذا ذُكِرَ نفس الحديث فيه في مكان آخر: "أنه ركب فرسًا له فمرَّتْ بشجرة فطار منها طائر فحادت فندر عنها على أرض غليظة".<sup>6</sup>

وبالجملة فالفرس يشيع استعماله للمذكّر والمؤنث كليهما.

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لسان العرب: جرد

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لسان العرب: جرد

<sup>3</sup> لسان العرب: سيل

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ديوانه، ص 487، الفارض: مسنّ

<sup>5</sup> لسان العرب: حيد

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> لسان العرب: ندر

### المصادر والمراجع

- 1. أساس البلاغة لأبي القاسم الزمخشري، تحقيق: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1998م
- 2. ديوان الأصمعيات، تحقيق: أحمد محمد شاكر وعبد السلام هارون، دار المعارف بمصم، ط3
- د. دیوان الخنساء، اعتنی به وشرحه: حمدو طمّاس، دار المعرفة، بیروت،
   2004م
- 2. ديوان الشعراء المعمّرين، للدكتورة شمس الإسلام أحمد حالو، دار الكتب الوطنية، أبو ظبي، 2010م
- ديوان العباس بن مرداس السلمي، جمع وتحقيق: الدكتور يحيى الجبوري،
   مؤسسة الرسالة، ط1، 1991م
- 6. ديوان الفرزدق، شرح الأستاذ علي فاعور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1،
   1987م
- 7. ديوان المفضليات للمفضل الضبي، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر وعبد السلام محمد هارون، دار المعارف، ط6
- 8. دیوان النمر بن تولب العُکلي، جمع وشرح وتحقیق: د. محمد نبیل طریفي، دار صادر، بیروت، ط1، 2000م
- 9. ديوان الهذليين، الجمهورية العربية المتحدة، الثقافة والإرشاد القومي، طبعة دار الكتب، بيروت، 1996م
- 10. ديوان امرئ القيس، ضبطه وصحّحه: الأستاذ مصطفى عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت، 2004م
- 11. ديوان أمية بن أبي الصلت، جمع وتحقيق ودراسة: د. عبد الحميد السطلي،

المجلد:13 العدو:3 العد

دمشق، 1974م، د.ت.

- 12. ديوان بِشر بن أبي خازم الأسدي، تقديم وشرح: مجيد طراد، دار الكتاب العربي، بيروت، ط1، 1994م
- 13. ديوان تأبط شرًا وأخباره، جمع وتحقيق وشرح: علي ذو الفقار شاكر، دار الغرب الإسلامي، ط1، 1984م
- 14. ديوان زهير بن أبي سلمى، شرح وتقديم: الأستاذ علي حسن فاعور، دار التب العلمية، بيروت، ط: 1، 1988م
- 15. ديوان عمرو بن كلثوم، جمعه وحقّقه وشرحه: د. إميل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، بيروت، ط1، 1991م
- 16. شرح ديوان الحماسة، كتب حواشيه: غريد الشيخ، وضع فهارسه العامة: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، 2000م
- 17. شرح ديوان عنترة بن شداد العبسي، للعلامة التبريزي، دار الكتاب العربي، ط1، 1992م
- 18. شعر المقنع الكندي، جمع وتحقيق ودراسة: أ.د. أحمد سامي زكي منصور، حوليات الآداب والعلوم الاجتماعية، الحولية الثانية والثلاثون، 2011م
- 19. شعر خفاف بن ندبة السلمي، جمع وتحقيق: نوري حمودي القيسي، مطبعة المعارف، بغداد، 1968م
- 20. شعر عمرو بن معديكرب الزبيدي، جمع وتنسيق: مطاع الطرابيشي، مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق، ط2، 1985م
  - 21. قصائد جاهلية نادرة، د. يحبي الجبوي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1988م
- 22. كتاب الأشباه والنظائر للخالديين، تحقيق: د. السيد محمد يوسف، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، د.ت.
- 23. كتاب المذكر والمؤنث للإمام أبي زكريا يحبى بن زياد الفرّاء، المطبعة العلمية،

المجلد:13 العرو:3 العر

حلب، 1345هـ

- 24. لسان العرب لابن منظور الإفريقي، دار صادر، بيروت، د.ت.
- 25. مختارات شعراء العرب لهبة الله بن علي أبي السعادات العلوي المعروف بابن الشجري، تحقيق: على محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت، ط1، 1992م
- 26. المذكر والمؤنث لأبن التستري الكاتب، تحقيق وتقديم وتعليق: د. أحمد عبد المجيد هريدي، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 1983م
- 27. المذكر والمؤنث لأبي الحسين أحمد بن فارس، تحقيق وتقديم وتعليق: د. رمضان عبد التوّاب، د.ط. القاهرة، ط1، 1969م
- 28. المذكر والمؤنث لأبي العباس محمد بن يزيد المبرد، تحقيق: د. رمضان عبد التواب وصلاح الدين الهادي، دار الكتب، القاهرة، 1970م
- 29. المذكر والمؤنث لأبي الفتح عثمان بن جني، تحقيق وتقديم: د. طارق نجم عبد الله، دار البيان العربي للطباعة والنشر والتوزيع، جدة، ط1، 1405هـ
- 30. المذكر والمؤنث لأبي بكر الأنباري، تحقيق: محمد عبد الخالق عضيمة ورمضان عبد التواب، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، 1519هـ
- 31. المذكر والمؤنث للسجستاني، تحقيق: د. حاتم صالح الضامن، دار الفكر المعاصر، بيروت، لبنان، 1418هـ

ISSN: 2321-7928

# مسجد بنبهور الكبير (دراسة تاريخية أثرية)

- د. محمد حسن محمد إمام الباشا<sup>1</sup>

#### ملخص

بدأت الحفريات على نطاق واسع عام 1958م في منطقة بنبهور (الديبل، باكستان)، واستمر العمل لمدة ثمانية مواسم متتالية، كشفت عن بقايا ثلاث فترات متميزة، هي الهندوسية والبوذية والإسلامية- من القرن الأوّل قبل الميلاد إلى القرن السادس الهجري / الثالث عشر الميلادي، وقد كشفت التنقيبات عن مخطط لمدينة يتضمن عددًا من المباني المهمة، وثروة كبيرة من الأشياء المادية، من بينها مسجد بنبهور الكبير، حيث عثر فيه على أوّل نقش يعتبر الأقدم في شبه القارة الهندية والمؤرخ سنة 109هد / 727م، وهو أقدم النماذج التي استخدم فيها الخط العربي للكتابة على الأحجار في العصور الإسلامية، وهذا النقش عبارة عن لوحة كتبت بالخط الكوفي.

الكلمات المفتاحية: بنبهور- الديبل- الهباري- المسجد- المعبد

#### مقدمة

في أواخر القرن الأوّل الهجري / الثامن الميلادي، كانت بنبهور أقرب إلى البحر مما هي عليه في الوقت الحاضر، فقد تمّ التعرف على المدينة مع الديبل، مسرح الانتصار الأوّل للمسلمين في السند، حيث وسّع المسلمون المنطقة، وأسّسوا مدينة جديدة على

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كوليو - سبتمبر 2024

<sup>1</sup> أستاذ التاريخ الإسلامي المشارك بالجامعة الإسلامية بمنيسوتا فرع الهند.

### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

أنقاض مستوطنة سابقة لغير المسلمين وحمايتها بجدار حصين، والتي تم تعزيزها بشكل أكبر ببعض الحصون شبه الدائرية- التي بنيت على فترات، فقد كان الحجر الرملي المستخدم في بناء التحصينات الضخمة والمنازل متاحًا محليًا، كما تم استخدام الطوب الطينى على نطاق واسع لبناء المنازل ولملء قلب التحصينات.

وقد غطّت المدينة الرئيسة مساحة 22,3 هكتار، فقد كشفت الحفريات عن منطقة سكنية جيّدة التخطيط في الجانب الشمالي الشرقي، حيث توجد المباني الرئيسة، ومسجد كبير مبني من الحجارة والأخشاب، يكاد يكون مكانًا مركزيًا في المدينة حيث نتلاقى الشوارع الرئيسة، ويختلف موقعه عن موقع المعبد الهندوسي الموجود بالقرب من الطرف الغربي للمستوطنة.

فقد بدأت الحفريات على نطاق واسع عام 1958م تحت إشراف الدكتور ف. أ. خان F. A. Khan، واستمر العمل لمدة ثمانية مواسم متتالية، كشفت عن بقايا ثلاث فترات متميزة، هي الهندوسية والبوذية والإسلامية- من القرن الأول ق.م إلى القرن السادس الهجري / الثالث عشر الميلادي، وقد كشفت التنقيبات عن مخطط لمدينة يتضمن عددًا من المباني المهمة، وثروة كبيرة من الأشياء المادية، حيث إنّ التسلسل الزمني المستند إلى أدلة قوية يثبت بما لا يدع مجالًا للشك أنّ المستوطنة كانت موجودة قبل ظهور المسلمين في السند بوقت طويل، كما ساعدت الحفريات التي تكل السجلات المعاصرة المكتوبة حول الديبل، إلى حد كبير في حلّ التعرف بنجاح على هذا الموقع. وكان أوّل نقش عثر عليه في شبه القارة الهندية هو نقش المسجد الجامع في مدينة بنبهور بالسند والمؤرخ سنة 109هـ / 727م، وهو أقدم النماذج التي استخدم فيها الخط العربي للكتابة على الأحجار في العصور الإسلامية، وهذا النقش عبارة عن لوحة كتبت بالخط الكوفي، وهي تخلو من الشكل والإعجام. الهماء المحاوية الكوفي، وهي تخلو من الشكل والإعجام. المحاوية المحاوية المحاوية الكوفي، وهي تخلو من الشكل والإعجام. المحاوية الكوفي، وهي تخلو من الشكل والإعجام. المحاوية المحاوية

المجلد:13 العدو:3 العدو:3 المجلد:13 العدو:3 ال

ء

<sup>1</sup> عمرو إسماعيل محمد: الخط العربي فن .. تاريخ .. أعلام، القاهرة، وكالة الصحافة العربية، 2021م، ص65

ويمكن من خلال النقوش سواء على الحجر أو المسكوكات معرفة اسم الحاكم، والنظام السياسي الذي تقوم عليه الدولة، فلم نجد دراسة عربية حتى الآن لدراسة مسجد بنبهور الكبير، تسدّ النقص والفراغ في المصادر التاريخية، فقد أعطت هذه الآثار المكتشفة حديثًا في بنبهور، بُعدًا تاريخيًا ماديًا مغايرًا في دراسة مسجد بنبهور خلال العصور الإسلامية الأولى، حيث إنّ هذا الكشف يكاد يسدّ فجوة من الزمن سقط ذكرها في المصادر التاريخية عمدًا أم من غير قصد.

أهمية البحث: تكمن أهمية هذا البحث في أنّ الحفريات التي كشفت عن مسجد بنبهور، تُعدّ بمثابة وثائق تاريخية مهمة، تعين الباحثين في الوصول إلى حقائق الأحداث التاريخية، بعيدًا عن بهرجة الألفاظ المنمّقة للسجلات الرسمية أو الكتابات التاريخية، فالمباني بما تحمله ترسم لنا أبعادًا تاريخية وسياسية وفكرية ودينية.

المنهج المستخدم: يتناول موضوع البحث مادة تاريخية أثرية، وبالتالي يتناول الباحث المنهج التاريخي نسبة إلى تسلسل الأحداث التاريخية مع المنهج الوصفي، وذلك لوصف بعض المظاهر التاريخية، كما استخدم في الدراسة المنهج الاستقرائي الذي يعتمد على شمولية النظرة، وكذلك المنهج التحليلي في تحليل بعض الأحداث.

الدراسات السابقة: لم أجد وفق علمي دراسة علمية عربية تحدّثت عن مسجد بنبهور الكبير من الناحية التاريخية والأثرية.

وتدور محاور تلك الورقة البحثية حول النقاط التالية:

أُولًا: موقع بنبهور- الدُّ يبُل

ثانيًا: الفتح الإسلامي لمدينة الدَّيبُل (بنبهور)

ثالثًا: مسجد بنبهور الكبير

المجلد:13 العدو:3 المجلد:13 يوليو - سبتمبر 2024

مسجد بنبهور الكبير

## أُولًا: موقع بنبهور (الدَّيبُل):1

تمتد الدَّيبُل بين خطّى طول الثاني بين اثنتن وتسعين درجة وعشرين دقيقة من جهة الغرب، وعرضها من جهة الجنوب أربع وعشرون درجة وثلاثون دقيقة، أما الموقع الجغرافي فقد حدّد موقع الديبل على ساحل المحيط الهندي عند مصبّ نهر السند، بينما ما زال موضعها محل خلاف بين الباحثين، وتكمن أهمية تحديد موقع الديبل، كونها كانت الميناء الأول لبلاد السند، ويعدّ فتحها نقطة تحول في تاريخ بلاد السند والهند. 2

ويرجع سبب صعوية تحديد موقع الديبل- بنبهور إلى اختلاف البيانات الواردة عن موقعها وتناقضها مما صعَّب الوصول إلى الحقيقة، كما أنَّ الأبحاث والتحقيقات التي قام بها علماء الآثار ساعدت على تحديد مواضع الديبل، ولكنها مواضع عديدة متقاربة ومتشابهة مع الموانيء التي ظهرت بعدها، وتقع أيضًا على مصبّ نهر مهران، ويرجع ذلك إلى تغير مجرى النهر، والسبب الآخر هو احتفاظ أهالي السند بأسماء مدنهم القديمة حتى بعد اندثارها، فنرى مثلًا السكان يطلقون اسم "همبرا" على مدينة "برهمناباد" بعد زوالها، وهكذا فقد ظلّ اسم الديبل الشهير يرمز إلى موانيء بلاد السند، وتم نقله إلى موانيء جديدة في العصور الوسطى إلى جانب اسمها الأساسي؛

العرد:3 162

<sup>1</sup> فتح أوله، وسكون ثانيه، وباء موحدة مضمومة، ولام، يقال لها اليوم بنبهور في جنوبي كراتشي على بعد ثلاَثة وعشرين ميلًا منها، وظهرت آثارها بعد عملية الحفر. انظر: البكري (أبو عبيد الله، ت 487هـ / 1085م)، معجم ما استعجم من أسماء البلاد، تحقيق: مصطفى السقا، القاهرة، لجنة التأليف والترجمة، 1974م، 569/1، ياقوت الحموي (شهاب الدين أبو عبدُ الله بن عبد الله، ت 626هـ / 1228م): معجم البلدان، بيروت، دار صادر، 1977م، 495/2؛ المشترك وضعًا والمفترق صقعًا، بيروت، عالم الكتب، ط2، 1406هـ / 1986م، ص 175-176؛ شيخ الربوة (شمس الدين أبو الله محمد أبي طالب الأنصاري الدمشقي، ت 727هـ / 1326م): نخبة الدهر في عجائب البر والبحر، مطبعة الأكاديمية الإمبراطورية، بطرسبورغ، روسيا، 1865م، ص19؛ المباركبوري: رجال السند والهند، إلى القرن السابع، القاهرة، دار الأنصار، ط1، 1398هـ / 1979م، 33/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N. B. (Baluch): "The Most Probable Site Of Debal", Islamic Culture, Vol.(XXI), No 1952, P 85

مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

فظهر على سبيل المثال مدينة "الديو" كما ظهرت "دابول" كل هذا جعل موقع الديبل ملتبسًا بين بعض موانيء السند التي ظهرت لاحقًا. أ

وقد ذكر كي ليسترنج: <sup>2</sup> "أنّ البلدانيين العرب أنفسهم لم يعنوا بوصف هذه البلاد وصفًا شاملًا، فهم لم يعرفوا من الموانيء الهندية فيما يلي الطرف الشرقي لخليج فارس (العربي) أكثر من معرفتهم فرضة الديبل، فقد كانت حينذاك ميناءً حسنًا"، ولم يعلق على موقعها.

ذكر المباركبوري<sup>3</sup> أنّ الديبل يطلق عليها تهتها، والتي تقع بالقرب من مدينة كراتشي<sup>4</sup> الحالية، بينما استعرض أحد الباحثين نتائج الأبحاث الحديثة حول تعيين موقع الديبل، وخلص إلى أنّ موقع هذا الميناء يقع في مدينة بهمبور الحالية، والقريبة من مدينة كراتشي الباكستانية. وبناءً على هذا فالمكان المقبول لموقع الديبل- بنبهور اليوم في مدينة كراتشي.

المجلد:13 العدو:3 العدو:3 المجلد:163 يوليو - سبتمبر 2024

\_

أمجمود محمد إبراهيم: مظاهر الحضارة الإسلامية في الديبل منذ الفتح الإسلامي حتى نهاية القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب، جامعة بني سويف، 1437هـ/ 2015م، ص26

بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة: بشير فرنسيس، وكوركيس عواد، بيروت، مؤسسة الرسالة، ط 2،
 بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة: بشير فرنسيس، وكوركيس عواد، بيروت، مؤسسة الرسالة، ط 2،

 $<sup>^{3}</sup>$  رجال السند والهند إلى القرن السابع،  $^{3}$ 

كراتشي: عاصمة باكستان قبل انتقالها إلى إسلام آباد عام 1960م، من أكبر مدن العالم الإسلامي، يبلغ عدد سكانها ثمانية مليون نسمة، والاسم القديم لمدينة كراتشي هو "كولا جوجات" نسبة إلى الميناء الطبيعي "كولاش جوجات" الذي استوطنه سكان ميناء "خاراك" على مصب نهر"هاي "الذي أطماه الطبي وبمرور الزمن تحول اسمه إلي كراتشي. انظر: عبد الباسط محمود محمد الهجرسي، مظاهر الحضارة الإسلامية في باكستان في النصف الثاني من القرن العشرين (1370-1420هـ)، رسالة دكتوراه غير منشورة، معهد الدراسات والبحوث الآسيوية، جامعة الزقازيق، 1431هـ/ 2010م، ص 23

<sup>5</sup> عبد الله مبشر الطرازي: موسوعة التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية لبلاد السند والبنجاب، تقديم: أبو الحسن الندوي، جدة، عالم المعرفة، ط 1، 1983م، 270/2-276

# ثانيًا: الفتح الإسلامي لمدينة الدَّيبُل (بنبهور)

اتخذت حركة الفتح الإسلامي لبلاد السند والهند طابعًا مميزًا، فقد كان المسلمون منذ خلافة عمر بن الخطاب (ش) (13-23هـ / 644-643م) يبتغون تأسيس دعائم حكمهم على سواحل السند والهند، لكي يمدّوا نفوذهم إلى هذه المنطقة بعد انتصارهم وسيطرتهم على دولة الفرس، فكانت في البداية غارات ثغرية متوالية عام 15هـ / 635م على يد القائد عثمان بن أبي العاص الثقفي، على المنطقة الشرقية التي تفصل بين بلاد السند والهند. والهند. والهند. والهند. والهند. والهند والهند.

وفي عام 23هـ / 643م وصلت طلائع جيش الحكم بن عمرو الثعلبي $^4$  إلى إقليم

المجلد:13 العدد:3 العدد:3 المجلد:164 العدد:3 العدد:3 المجلد:164 المجلد:184 ال

.

أبو حفص عمر بن الخطاب العدوي القرشي، الملقب بالفاروق، ولد سيدنا عمر بعد عام الفيل بثلاث عشرة سنة، وأسلم في السنة السادسة من النبوة وله سبع وعشرون سنة، وتولّى الخلافة بعهد من أبي بكر في سنة ثلاث عشرة من الهجرة، وكثرت الفتوح في أيامه، حتى قتله أبو لؤلؤة المجوسي سنة 22ه / 644م، انظر: ابن سعد (أبو عبد الله البصري، ت 230ه / 844م)، الطبقات الكبرى، تحقيق: إحسان عباس، بيروت، دار صادر، 1968م، (265-274 ؛ السيوطي (جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، ت 911ه/ 1505م): تاريخ الخلفاء، تحقيق: أحمد بن شعبان، القاهرة، مكتبة الصفا، ط 1، 1423ه/ 2005م، ص 106-125

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> هو أبو عبد الله عثمان بن أبي العاص بن بشر بن عبد دهمان بن عبد الله بن همام بن إبان وينتهي نسبه إلى ثقيف، قائد الرعيل الأوّل لغزو السند، روى عنه أهل البصرة والمدينة. انظر: ابن حزم (أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد، ت 456 هـ / 1063م)، جمهرة أنساب العرب، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، القاهرة، دار المعارف، 1962م، 1981؛ محمود شيت خطاب: قادة فتح بلاد فارس (إيران)، بيروت، دار الفتح، (د.ت)، ص 262.

للمزيد عن هذه الغارات، انظر: محمد حسن محمد امام، إقليم مُكْرَان من الفتح الإسلامي حتى العصر الغوري (23-571هـ/643-1175م) دراسة تاريخية وحضارية، رسالة دكتوراه، كلية الآداب، جامعة بنها، 1438هـ/ 2016م، ص 34-36.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> هو الحكم بن عمرو بن مجدع بن خريم بن الحارث بن نعيلة- ثعلبة بن مليك بن ضمرة بن بكر بن عبد مناة بن كنانة الثعلبي الغفاري، وهو من ولد نعيلة أخي غفار، له صحبة ورواية، انظر: ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، 186/1؛ الذهبي (شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان، ت 348هـ/ 1348م): سير أعلام النبلاء، بيروت، مؤسسة الرسالة، 1409هـ/ 1988م، 293/2.

مكران، أواستطاع الاستيلاء على معظم مكران، وكان الجيش المكراني قد تقهقر معسكرًا على شاطئ نهر السند مستعدًا لمهاجمة المسلمين مرة أخرى، كما أمدهم ملك السند بقوات كبيرة بقيادة الأمير راسل الذي عبر النهر، فالتقى بالمسلمين في معركة حامية، وانتهت بانتصار المسلمين، وقتل راسل وعدد كبير من جيشه، بينما تقهقر باقي الجيش المكراني، فتبعهم المسلمون وهزموهم ثم رجعوا إلى مكران. أ

بدأ يفكر عثمان بن عفان $^{3}$  عندما تولّى الخلافة (23-35هـ / 643-655م) في أمر السند والهند، فأرسل إلى عبد الله بن عامر بن كريز $^{4}$  والي العراق- يأمره أن يوجّه إلى

1 مكران: بالضم ثم السكون، وراء، وآخره نون أعجمية، يقع في بلاد السّنْد، وكانت مكران ولاية واسعة تشتمل على مدن وقرى كثيرة، يحدّها من الشمال سجستان، ومن الجنوب البحر العربي، ومن الشرق الهند، ومن الغرب كرمان. انظر: ياقوت الحموي (شهاب الدين أبو عبد الله بن عبد الله، ت 626هـ/ 1228م)، معجم البلدان، بيروت، دار صادر، 1397هـ/ 1797م، 1975؛ البغدادي (صفي الدين عبد المؤمن بن عبد الحق، ت 739 هـ/ 1338م): مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع، تحقيق: على محمد البجاوي، بيروت، دار إحياء الكتب العربية، 1374هـ/ 1955م، 1301/3.

الطبري (أبو جعفر محمد بن جرير، ت 310هـ / 922م): تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مصر، دار المعارف، ط 2، (د.ت)، 1824؛ ابن الأثير (أبو الحسن علي بن محمد الملقب بعز الدين، ت 630هـ /1233م): الكامل في التاريخ، بيروت، 1965م، 45/3- 64؛ ابن خلدون (عبد الرحمن بن محمد بن خلدون المغربي، ت 808هـ / 1405م): العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، بيروت، 1971م، 1312م.

أبو عبد الله عثمان بن عفان الأموي القرشي، ولد في السنة السادسة من عام الفيل وأسلم قديمًا، وهو ممن دعاه الصديق إلى الإسلام، وهو أحد العشرة المشهود لهم بالجنة، وحدثت في عهد خلافته الفتنة الكبري التي انتهت بمقتله سنة 35هـ / 655م. انظر: ابن سعد، الطبقات الكبرى، 53/3-800، السيوطي: تاريخ الحلفاء، ص133-144.

أبو عبد الرحمن عبد الله بن عامر بن كريز، صحابي جليل فتح جميع إقليم خراسان وكان واليًا في عهد عثمان حتى عزله معاوية، وهو شريفٌ في قومه بارً بهم جواد كريمٌ من أجود رجال قريش والعرب. انظر: ابن حجر العسقلاني (شهاب الدين أحمد بن علي، ت 852هـ / 1449م)، الإصابة في تمييز الصحابة، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلى محمد معوض، بيروت، دار الكتب العلمية، ط 1، 14/5هـ 14/5.

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كالم المجلد:13 كالم المحدود:3

### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

بلاد السند من يستكشف تلك المنطقة، فأرسل حكيم بن جبلة العبدي، أ فلما رجع أوفده إلى عثمان فسأله عن حال البلاد فقال: يا أمير الْمُؤْمِنِين قَدْ عرفتها وتنحرتها، قَالَ فصفها لي، قَالَ: ماؤها وشل وثمرها دقل ولصّها بطل، قل الجيش فيها ضاعوا، وإن كثروا جاعوا، فقال له عُثْمَان: أخابر أم ساجع، قَالَ: بل خابر، فلم يغزها أحد. 2

وفي خلافة علي بن أبي طالب  $( )^3$  توجّه إلى ذلك الثغر- الحارث بن مرة العبدي عام 39هـ / 659م، متطوعًا بإذن الخليفة، فظفر وأصاب مغنمًا وسبيًا.  $^5$ 

وظلّ المسلمون يطرقون أبواب الهند والسند حتى كان العصر الأموي، فتوجهت الحملات للفتح، فأنفذ الخليفة معاوية بن أبي سفيان 6 (41-60هـ/679م)

المجلد:13 العدد:3 العدد:3 المجلد:166 العدد:3 العدد:3 المجلد:166 المجلد:180 ال

أ حكيم بن جبلة: بفتح الحاء المهملة وكسر الكاف، ويقال أيضًا بضم الحاء وفتح الكاف، ويقال جبل وجبلة، أحد الأشراف الأبطال، ومن كبار التابعين، كان ذا دين وتأله، أمره عثمان بن عفان على السند مدة، ثم نزل البصرة، وكان من أعوان على بن أبي طالب. انظر: ابن خلكان (شمس الدين أحمد بن محمد، ت 681ه / 1282م)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: احسان عباس، بيروت، دار صادر، 1968م، 79/7-61 ؛ الذهبي: سير أعلام النبلاء، 531/3.

ابن خياط (خليفة بن خياط بن أبي هبيرة خليفة، ت 240هـ / 854م): تاريخ خليفة بن خياط، تحقيق: أكرم ضياء العمري، الرياض، دار طيبة، ط 3، 1403هـ / 1983م، ص180، الكوفي (علي بن حامد بن أبي بكر، ت 613هـ / 1216م): فتحنامه سند "ججنامه"، تحقيق: سهيل زكار، بيروت، دار الفكر، 1992م، ص83.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> علي بن أبي طالب بن عبد المطلب، ابن عم الرسول وصهره، وأحد السابقين إلى الإسلام، وأحد العلماء الربانيين، وهو أول خليفة من بني هاشم، استشهد سنة 40هـ/660م على أثر خلافه مع معاوية بن أبي سفيان. انظر: ابن سعد، المصدر السابق، 19/3-30؛ السيوطى: المصدر السابق، ص145- 159.

أحد أجواد الإسلام، وكان من فرسان علي بن أبي طالب وقواده، وأبلى بلاء في حرب صفين سنة سبع وثلاثين من الهجرة. انظر: المباركبوري: رجال السند والهند، 378/2.

البلاذري (أبو العباس أحمد بن يحي بن جابر، ت 279هـ /892م): فتوح البلدان، تحقيق: نجيب الماجدي، بيروت، المكتبة العصرية، ط 1، 1428هـ / 2008م، ص 282.

أبو عبد الرحمن معاوية بن أبي سفيان الأموي القرشي، أسلم هو وأبوه يوم فتح مكة وكان من المؤلفة قلوبهم ثم حسن إسلامه، خرج معاوية على سيّدنا علي، ثم خرج على الحسن بن علي، فتنازل له الحسن عن الخلافة حقنًا لدماء المسلمين عام 41هـ/661م. انظر: السيوطي، المصدر السابق، ص170-170

### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

عبد الله بن سوار العبدي أفي جيش بلغ عدده أربعة آلاف فارس، حيث أقام بها شهورًا وذلك عام 46هـ /666م، وغزا القيقان مرة أخرى وانتصر على أهلها وحصل على غنائم كثيرة، وعاد إلى دار الخلافة يحمل الهدايا الكثيرة، فأعاده الخليفة مرة ثانية إلى مكران، ولكنه استشهد مع معظم جنوده. أ

لكن نشاط المسلمين في بلاد الهند والسند ظل حتى عهد الخليفة الوليد بن عبد الملك بن مروان (86-96هـ / 705-715م) مقصورًا على هذه الغارات الثغرية البرية البحرية. أما في عهد الوليد عبد الملك، فقد تحوّلت هذه الغارات إلى فتح منظم، فأرسل الحجاج بن يوسف الثقفي  $^6$  والي العراق والمشرق الإسلامي جيشًا عظيمًا بقيادة ابن عمّه محمد بن القاسم الثقفي  $^7$  عام  $^9$ 2هـ /  $^9$ 7م إلى السند والهند، وكان يبلغ من العمر سبعة وعشرين عامًا، وقد زوّده الحجاج بكل ما يحتاج إليه من أسلحة ومؤن

\_

عبد الله بن سوار بن همام العبدي من بني مرة بن همام، ولي الهند ثلاث مرات، واستشهد بها، وذكر ابن حجر أنه كان من عمّال النبي على البحرين. انظر: ابن حجر، الإصابة، 71/5.

قيقان: بكسر القاف وياء ساكنة وقاف أخري ونون، من بلاد السند مما يلي خراسان، وتقع في شمال أفغانستان الحالية. انظر: ياقوت الحموي، المشترك وضعًا والمفترق صقعًا، بيروت، عالم الكتب، ط 2، 1406هـ / 1986م، ص366، معجم البلدان، 23/4.

<sup>3</sup> ابن خياط: تاريخ ابن خياط، ص208؛ البلاذري: المصدر السابق، ص385.

أبو العباس الوليد بن عبد الملك بن مروان، تولى الخلافة بعد وفاة أبيه، ودامت خلافته عشر سنين تقريبًا، وتم في أيامه فتح السند والملتان والهند وبلاد ماوراء النهر وغيرها، وتوفي سنة 96هـ /714م، وله إحدى وخمسون سنة. انظر: الذهبي، المصدر السابق، 482-348، السيوطي: المصدر السابق، ص182-183.

فيصل سيّد طه حافظ: النشاط التجاري في مدينة الديبل في عصر الدولة الهبارية (240-416هـ / 855-فيصل سيّد طه حافظ: النشاط التجاري في مدينة الديبل في عصر الدولة الهبارية (2010هـ) عباير 2011م، ص 203.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> هو الحجاج بن يوسف بن الحكم بن أبي عقيل من ثقيف ولد بالطائف عام 40هـ/ 660م، وهو أحد مشاهير الولاة في العصر الأموي، توفي في مدينة واسط عام 95هـ، وعمره أربع وخمسون سنة. انظر: الذهبي، المصدر السابق، 343/4؛ ابن خلكان، وفيات الأعيان وأبناء أبناء الزمان، 29/2.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> هو محمد بن القاسم بن محمد بن الحكم بن أبي عقيل بن مسعود بن عامر بن معتب بن مالك بن كعب بن عمرو بن سعد بن عوف بن قصي الثقفي. انظر: الكوفي، فتحنامه سند، ص 98-99؛ المباركبورى: رجال السند والهند، 500/2.

### محلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

وذخائر، أ وسبب ذلك أنّ العلاقات ساءت بين الدولة الأموية وداهر بن جج ملك السند، الذي آوى إليه بعض المتمردين العرب الخارجين على الأمويين، ولم يستجب كذلك للحجاج بن يوسف حين طلب منه تخليص بعض أسرى المسلمين الذين وقعوا في قبضة قراصنة البحر في الديبل، لكن داهر اعتذر عن هذا الأمر لعدم مقدرته السيطرة على زمام القراصنة قائلًا: "إنما أخذهن لصوص لا أقدر عليهم". وقد ثبت عدم صدق رد داهر حول تلك القضية. 2

وكانت كتب الحجاج ترد على ابن القاسم والعكس كل ثلاثة أيام، وأراد ابن القاسم أن يفتح حصن الديبل أولًا، وكان عليه صنم عظيم يعبدونه، فأمر قائد المنجنيق أن يصوب قذائفه نحو العلم المتدلي من أعلى قمة معبد المدينة، وبالفعل أصابه من الضربة الأولى، وبعد سقوط العلم أصيب سكان المدينة بالرعب، وبعد ذلك قسم ابن القاسم قواته لتطويق المعبد، ونصبت السلالم حوله وتقدم الرجال للصعود، وكان أول من صعد الحصن أحمد بن خريمة المرادى الكوفى.3

المجلد:13 العرو:3 العرو:3 المجلد:168 المجلد:

-

<sup>170/1</sup> عمد الخضري: محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية، مصر، مطبعة الإستقامة، ط 4، 1354هـ، 170/1 علام محمد غبار وآخرون: تاريخ أفغانستان، تهران، مطبعة دولتي، 1336ش، ص56، The Military System in Ancient India P.140. R.C Majumdar: Ancient India, Banares, National Banadrsidass, 1952, P.270; Sayed Hashimi: The Arab in Sind, Islamic Geography, Institute for The history of Arabic – Islamic Science at the Johann wolfgan Goethe, University Frankur Tammain, 1993, Vol.121, P.334

أحمد شلبي: موسوعة التاريخ الاسلامي والحضارة الإسلامية، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ط 2 (1990م) 1990م، 263/8، سيف المريخي: القرصة في الخليج العربي والبحر الأحمر والمحيط الهندي في العصور الإسلامية الأولى منذ قيام الدولة العربية الإسلامية وحتى منتصف القرن الثالث الهجري، مجلة كلية الآداب، جامعة الاسكندرية، العدد (58)، 2008م، ص22.

من معاصري التابعين، شهد فتح الديبل مع محمد بن القاسم سنة 93هـ/711م، قال البلاذري في غزوة الديبل: أمر محمد بن القاسم بالسلالم فوضعت وصعد عليها الرجال، وكان أولهم صعودًا رجل من مراد من أهل الكوفة، وقال الكوفي: كان صعدي بن خزيمة الكوفي أول من صعد على سور الديبل، ويعلق المباركبوري على ذلك بقوله: ليس "صعدي بن خزيمة" اسم رجل بل هو "صعد على السلالم" فوقع المباركبوري على ذلك بقوله: ليس "صعدي بن خزيمة" اسم رجل بل هو "صعد على السلالم" فوقع

### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

ولما كان الحصن قد فتح عنوة قام محمد بن القاسم بقتل كلّ مَنْ رفض التسليم، وفرّ حاكم المدينة ولحق بملك السند داهر، ونزل ابن القاسم المدينة وبنى فيها مسجدًا، وأنزل بها أربعة آلاف جندي، وأسلم على يديه حارس سجن المدينة، الذي كان يعامل الأسرى المسلمين معاملة طيبة، أثم وصل ابن القاسم إلى مكان تواجد الأسرى المسلمين، فحرّرهم ثم أرسلهم إلى دار الخلافة، وأخذ في تنظيم أمور المدينة لأهميتها الاقتصادية، وجعل حميد بن وداع النجدي حاكًا عليها. 2

## ثالثًا: مسجد بنبهور الكبير

في أواخر القرن الأوّل الهجري / الثامن الميلادي، كانت بنبهور أقرب إلى البحر مما هي عليه في الوقت الحاضر، فقد تم التعرف على المدينة مع الديبل، مسرح الانتصار الأوّل للمسلمين في السند، 3 حيث وسّع المسلمون المنطقة، وأسّسوا مدينة جديدة على أنقاض مستوطنة سابقة لغير المسلمين وحمايتها بجدار حصين، والتي تم تعزيزها بشكل أكبر ببعض الحصون شبه الدائرية - التي بنيت على فترات، فقد كان الحجر الرملي المستخدم في بناء التحصينات الضخمة والمنازل متاحًا محليًا، كما تم استخدام الطوب الطيني على نطاق واسع لبناء المنازل ولملء قلب التحصينات.

التصحيف في ججنامه، والغالب أنَّ أحمد بن خزيمة المرادي الكوفي هذا هو نفسه. البلاذري: المصدر السابق ص387؛ الكوفي: المصدر السابق، ص104؛ المباركبوري: رجال السند والهند، جـ2، ص351

المجلد:13 العدد:3 العد

-

أ ابن خياط: المصدر السابق، ص304؛ ابن كثير (عماد الدين أبي الفداء إسماعيل القرشي، ت 774هـ / 1372م)، البداية والنهاية، القاهرة، مكتبة الصفا، ط 1، 1423هـ / 2003م، 73/9؛ محمود شاكر: التاريخ الإسلامي العصر الأموى، دمشق، المكتب الإسلامي، ط7، 1421هـ /2000م، 207/4

الكوفي: المصدر السابق، ص 108؛ الطرازي: موسوعة التاريخ الإسلامي، 172/1؛ إبراهيم عطا البلوشي: الديبل عند الفتح الإسلامي، مجلة التاريخ العربي، كلية الآداب، جامعة الإمارات العربية المتحدة، العدد (3)، 1997م، ص 117؛ فيصل سيّد طه حافظ: النشاط التجاري في مدينة الديبل في عصر الدولة الهبارية (240-416هـ/ 505-2010م)، ص 204

<sup>3</sup> الكوفي: المصدر السابق، ص104

. . ــ . ــ مسجد بنبهور الكبير

وقد غطّت المدينة الرئيسة مساحة 22,3 هكتار، فقد كشفت الحفريات عن منطقة سكنية جيدة التخطيط في الجانب الشمالي الشرقي، حيث توجد المباني الرئيسة للاستخدام المنزلي، ومسجد كبير مبنى من الحجارة والأخشاب، يكاد يكون مكانًا مركزيًا في المدينة حيث نتلاقي الشوارع الرئيسة، ويختلف موقعه عن موقع المعبد الهندوسي الموجود بالقرب من الطرف الغربي للمستوطنة. أ

فقد بدأت الحفريات على نطاق واسع عام 1958م تحت إشراف الدكتور ف. أ. خان F. A. Khan، واستمر العمل لمدة ثمانية مواسم متتالية، كشفت عن بقايا ثلاث فترات متميزة، هي الهندوسية والبوذية والإسلامية- من القرن الأوَّل ق.م إلى القرن السادس الهجري / الثالث عشر الميلادي، وقد كشفت التنقيبات عن مخطط لمدينة يتضمن عددًا من المباني المهمة، وثروة كبيرة من الأشياء المادية، حيث إنَّ التسلسل الزمني المستند إلى أدلة قوية يثبت بما لا يدع مجالًا للشك أنّ المستوطنة كانت موجودة قبل ظهور المسلمين في السند بوقت طويل، كما ساعدت الحفريات التي تكمل السجلات المعاصرة المكتوبة حول الديبل، إلى حد كبير في حلّ التعرف بنجاح على هذا الموقع. وكان أوَّل نقش عثر عليه في شبه القارة الهندية هو نقش المسجد الجامع في مدينة

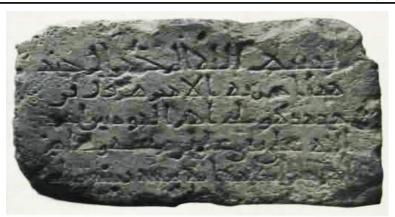
بنبهور بالسند والمؤرخ سنة 109هـ / 727م، (شكل 1)² وهو أقدم النماذج التي استخدم فيها الخط العربي للكتابة على الأحجار في العصور الإسلامية، وهذا النقش عبارة عن لوحة كتبت بالخط الكوفي، وهي تخلو من الشكل والإعجام. 3

العرو:3 يوليو - سبتمبر 2024 170

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rajput, Shahid Ahmad: History of Islamic Art A Case Study of al-Mansurah Evidence, Dissertation submitted at The Department of History. University of the Punjab, LAHORE, 2001,p. 210-211

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pakistan Archaeology, THE DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY MINISTRY OF EDUCATION GOVERNMENT OF PAKISTAN, KARACHI, 1964, plate xx <sup>3</sup> عمرو إسماعيل محمد: الخط العربي فن .. تاريخ .. أعلام، القاهرة، وكالة الصحافة العربية، 2021م، ص65

### *مجلـــة الــهــنـــه* - · ـــ · ـــ · ــ · . ــ · . ــ · ــ مسجد بنبهور الكبير



(شكل 1) بسم الله الرحمن الرحيم/ مما أمر به الأمير هارون بن / محمد مولى أمير المومنين أيد(ه)/ الله على يدي على بن ...../

هذا شأن النقوش المعاصرة له، والتي ظلّت على ذلك النحو حتى نهاية القرن الثالث الهجري/ أوائل العاشر الميلادي على الأقل، حيث إنّ الكتابة في هذا النقش معروف منها في الخطوط الكوفية التي كانت لها السيادة في الربع الأخير من القرن الثالث الهجري / أوائل العاشر حتى النصف الأول من القرن الذي يليه، سواء كان ذلك في فارس والعراق أو في بلاد الجزيرة، ومع ذلك فإنّ الحروف في هذا النقش التذكاري نتلوى برشاقة وانسيابية رؤوسها وهاماتها الممتدة إلى الأعلى وتنتهي بما يشبه الورقة النباتية المقطوعة الرأس قطعًا مائلًا واضحًا، حتى باتت وكأنها ورقة نباتية رشيقة قطع جزؤها الأعلى مع انحراف يسير نحو اليمين أو فلطحة مع الشمال. الشمال. المشبقة قطع جزؤها الأعلى مع انحراف يسير نحو اليمين أو فلطحة مع الشمال. المساورة النباتية المقطوعة الرأس قطعًا مائلًا والعين أو فلطحة مع الشمال. المساورة النباتية المقطوعة الرأس قطعًا مائلًا والعين أو فلطحة مع الشمال. المساورة النباتية المقطوعة الرأس قطعًا مائلًا والعين أو فلطحة مع الشمال. المساورة والمين أو فلطحة مع الشمال. المساورة والمين أو فلطحة مع الشمال. والمين أو فلطحة مع الشمال. المين أو فلطحة مع الشمال. المين أو فلطحة مع الشمال. والمين أو فلطحة مين والمين أو فلطحة مين المين أو فلك والمين والمين أو فلك والمين والمي

ومع ذلك كتبت نقوش مسجد بنبهور بخط جميل واضح، روعيت فيه القواعد الفنية مما يدلّ على تطور الكتابة العربية في تلك المنطقة في ذلك الزمان، 2 مع ذلك

المجلد:13 العدو:3 المجلد:13 يوليو - سبتمبر 2024

عبد العزيز حميد صالح: تاريخ الخط العربي عبر العصور المتعاقبة، بيروت، دار الكتب العلمية، 2017م، 323/3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عمرو إسماعيل محمد: الخط العربي فن.. تاريخ.. أعلام، ص65

### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

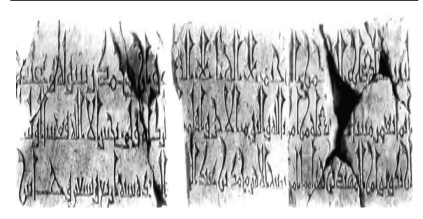
فإنّ النقش لا يتماشى تمامًا مع النقوش الكتابية التي وصلت إلينا من عصر الخليفة العباسي المقتدر بالله (295-320هـ/ 908-932م) أو ما قبله أو بعده من العهود، وأريد هنا أن ألفت الانتباه إلى الطريقة الغريبة التي رسم النقاش بها حرف اللام في اسم الجلالة، وكذلك الطريقة الغريبة في رسم حرف الميم وغيرهما من الحروف (شكل 2) يقرأ ما تبقى من النقش على النحو التالي: (إنما يَعْمُرُ مساجد الله مَنْ آمن بالله واليوم الآخر وأقام الصلاة وآتى الزكاة ولم يخش إلا الله فعسى أؤلئك أن يكونوا من المهتدين هذا مما أمر به وخطه الأمير محمد بن عبد الر... ان). لقد كتب النقش بالكوفي المورّق والمروّس؛ الذي يختلف بعض الشيء عن الخطوط الكوفية المعهودة في فارس وبلاد ما وراء النهر أو في العراق من التي تعود إلى الفترة الزمنية نفسها.

المجلد:13 كالعدد:3 كا

\_

الهو جعفر بن أحمد بن طلحة، أبو الفضل، المقتدر بالله، ولد في بغداد، وبويع بالخلافة بعد وفاة أخيه المكتفي سنة 295ه / 908م فاستصغره الناس، فخلعوه سنة 296ه / 909م، ونصبوا عبد الله بن المعتز، ثم قتلوا ابن المعتز، وأعيد المقتدر بعد يومين، فطالت أيامه، وكثرت فيها الفتن، وعصاه خادم له اسمه مؤنس- كان يستعين به في أكثر شؤونه- فاسترضاه المقتدر، فعاد إلى الطاعة، ثم لم يلبث أن جمع أنصارًا له ودخل بهم دار المقتدر فأخرجوه وأخرجوا معه أمّه وأولاده وخواص جواريه واعتقلوهم في دار مؤنس سنة 317هـ / 929م، وبايعوا القاهر بالله (أخا المقتدر) فأقام يومين، وثارت فرقة من الجيش تدعى الرجالة، فقتلت بعض رؤساء الغلمان وأعادت المقتدر إلى الملك، وخرج مؤنس من بغداد في جمع من عصاة الجند والغلمان، فقصد الموصل فاحتلها ثم عاد فهاجم بغداد، فبرز له المقتدر بعسكره، فانهزم أصحاب المقتدر وبقي منفردًا، فرآه جماعة من المغاربة فقتلوه. انظر: الزركلي رغير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، ت 1396هـ): الأعلام، دار العلم للملايين، ط 15، 2002م، 2002-11

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وذلك بمقارنتها مع ما وصلت من النقوش الكتابية التذكارية القليلة من عصر المقتدر بالله منها: النقش التذكاري الذي يعلو المدخل الشمالي لسور مدينة آمد (ديار بكر الحجري في جنوب بلاد الأناضول)، وكذلك النقوش الكتابية على النقود التي ترجع إلى عهد المقتدر، فضلًا عن الكتابات (الطراز) على قطع النسيج من عهده التي وصلت إلينا من مصر.



(شكل 2) النقش يحمل بعض الآيات القرآنية واسم الأمير محمد وتاريخ البناء وهو 294هـ / 906م. أ

على الرغم من أنّ هذه النقوش كانت من أقدم نماذج الخط العربي في شبه القارة الهندية إلا أنها لم تحظ باهتمام العلماء والباحثين في العالم العربي، وتجدر الإشارة هنا إلى أنّ الخط الكوفي اليابس الجامد لم يستخدمه النقاشون كثيرًا في تلك البلاد مع أنه كان من أول الخطوط العربية التي عرفت هناك، ولذلك بدأ يقلّ استعمال هذا الخط حتى أوشك أن يختفي في بداية القرن السابع الهجري / القرن الثالث عشر الميلادي، ومن النادر أن نعثر على نماذج من هذا الخط لذلك لم نتوفر لدينا معلومات كافية عن مدى تطور هذا الخط في تلك البلاد خلال هذه الفترة.

لقد تم بناء الهيكل وسط القلعة على مخطط مربع تقريبًا، بمقاس 120 × 120 قدمًا، وتم بناء الجدار الخارجي للمسجد، الذي يبلغ عرضه من 3 إلى 4 أقدام، من كتل الحجر الجيري المزينة بأناقة على فناء مفتوح، بأرضية من الطوب المسطح، تبلغ مساحته 75 × 58 قدمًا، كما تم العثور على أروقة وممرات مغطاة على جوانبها الثلاثة،

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد العزيز حميد صالح: المرجع السابق، 323-324

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عمرو إسماعيل محمد: المرجع السابق، ص66

### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

بينما تقع غرفة الصلاة على الجانب الرابع، وتم دعم سقف غرفة الصلاة على 33 عمودًا مرتبة في ثلاثة صفوف، كذلك تم العثور على عدد من القواعد الحجرية للأعمدة، وبعضها منحوتة وسليمة، ويشير وجود الخشب المنحوت بدقة إلى أنّ سقف المسجد كان مدعومًا على أعمدة خشبية. 1

كما يقد ممحد اشتياق خان Ashfaque وصفًا تفصيليًا لمسجد بنبهور الكبير، حيث يعتل وسط المسجد صحن مكشوف مرصوف بالآجر تبلغ مساحته 22 × 17م على ارتفاع بضعة سنتيمترات فوق الرصيف، وتم العثور على منصة مربعة من الجص مع مصرف صغير، ومصرف كبير جيد البناء في الركن الشمالي الشرقي يستنزف مياه الأمطار، وربما تمثل آثار بعض البقايا الهيكلية داخل الغرفة الجنوبية الشرقية أساس مئذنة، كما احتلت قاعة الصلاة الفسيحة العميقة المكونة من ثلاثة ممرات الجانب الغربي بأكله، كما تم العثور على لوح حجري، يختلف عن القواعد أو الحجر الجيري المصفر المستخدم في البناء، بعيدًا قليلًا عن جدار القبلة (أي الجدار الغربي) داخل المصلاة، ومع ذلك، فإنّ استخدامه غير واضح، حيث لا يمكن نتبع محراب الصلاة في جدار القبلة، فقد كان متضررًا بشدة.

كما ذكر شملت المواد الثقافية المنقولة التي تم العثور عليها، من بين أشياء أخرى، أربعة عشر عينة من الكتابة الكوفية المنحوتة على ألواح من الحجر الجيري، والعديد من الكتل الحجرية المنحوتة بنقوش عباد الشمس أو اللوتس البارزة، وعدد من مصابيح زيت التيراكوتا والأواني، وتم انتشال جميع العينات المتبقية من النقش الكوفي من الحطام المتناثر على مساحة واسعة، فقد تمت دراسة كل منهم وفك رموزها، حيث قام ف.أ. خان ، Khan,

المجلد:13 العدو:3 المجلد:13 المجلد:13 العدو:3 المجلد:174

\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rajput, Shahid Ahmad: History of Islamic Art A Case Study of al-Mansurah Evidence, Dissertation submitted at The Department of History, p. 213

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ashfaque, S.M. 1969, The Grand Mosque of Banbhore, Pakistan Archaeology. No. 6, Department of Archaeology. Karachi, p. 182-208

### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

F.A ومحمد عبدالغفور بإجراء القراءة الثانية، حيث تنقسم جميع العينات إلى فئتين: الأولى التي تحتوي على عينتين تحمل بيانات تاريخية، أي تواريخ وأسماء الحكام ووكلائهم، بينما الثانية التي تحتوي على اثنتي عشرة عينة تسجل آيات من القرآن الكريم فقط.

ووفقًا لخان أفاد أفاد منقش (شكل 1) يذكر أنّ الأمير مروان بن مجمد هو الحاكم الذي أمر ببناء المسجد، وعلي بن موسى وكيله لإنجاز العمل عام 109هـ / 727م، وبناءً على الخصائص الكتابية المقارنة والدلالات اللغوية المعاصرة، فقد درس عبد الغفور النقش بمزيد من التفصيل وغيّر معظم المعلومات الأساسية، وبعد أن أتم دراستها بدقة، اكتشف سطرًا آخر، يتكون من كلمة واحدة، في أسفل النقش، كما قرأ اسم الحاكم باسم الأمير هارون بن محمد، واسم وكيله علي بن عيسى وتاريخه 239هـ / 854م، بدلًا من خان كما ذكرنا سابقًا، فقد تم استخدام هذا النقش كقاعدة لعمود خشبي على مستوى الأرض في قاعة الصلاة، الغريب أنّ النقش صامت تمامًا فيما يتعلق بوظيفة المبنى. وقاد في قاعة الصلاة، الغريب أنّ النقش صامت تمامًا فيما يتعلق بوظيفة المبنى. وقاد في قاعة الصلاة، الغريب أنّ النقش صامت تمامًا فيما يتعلق بوظيفة المبنى. وقاد المنقش صامت تمامًا فيما يتعلق بوظيفة المبنى. وقاد المنتق المها فيما يتعلق بوظيفة المبنى. وقاد المنتفد المها فيما يتعلق بوظيفة المبنى. وقاد المنتفد المها وقلية وقلية المها وقلية وقلية وقلية المها وقلية المها وقلية ولها وقلية وقل

لكن أشير هنا إلى أنّ قراءة عبد الغفور لاسم والي السند هارون بن محمد صحيحة ويوجد رضى عنها تمامًا، لاسيما أنّ المصادر ذكرته باسم هارون بن محمد أبي خالد المروزي (ت 240هـ/ 854م).4

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 مير 2024

FA 10/0 P 11

Khan, F.A. 1968, Banbhore: A Preliminary Report, Department of Archaeology. Pakistan, rev. ed, Karachi, p. 18-19

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ghafur, M.A. 1966, Fourteen Kufic Inscriptions of Banbhore, Pakistan Archaeology, No. 3, Karachi, p. 81-82

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> MUHAMMAD ISHTIAQ KHAN: The Grand Mosque of Banbhore: A Reappraisal, Ancient Pakistan, Vol. XV, 2002, p.1-2

البلاذري: المصدر السابق، ص 388؛ اليعقوبي (أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب بن واضح، ت 283هـ / 486م): تاريخ اليعقوبي، بيروت، دار صادر، (د. ت)، 487-4867، عبد الحي الحسني: الهند في العهد الإسلامي، الهند، حيدر آباد الدكن، دائرة المعارف العثمانية، ط 1، 1392هـ / 1972م، ص 143-144؛ نزهة الخواطر وبهجة المسامع والنواظر، بيروت، دار ابن حزم، ط1، 1999م، 1891

### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

لقد تم العثور لأول مرة في شبه القارة الهندية الباكستانية، على النقش المؤرخ الثاني، فهو كوفي مزخرف، والذي قرأه أيضًا ونشره في البداية خان، وأطلق عليه اسم "النقش الثاني"، أعاد دراسته ولم يجد فرقًا جوهريًا بل يؤكد تاريخه المعين، أي 294هـ / 906م. لكنه في عداد المفقودين في القراءة السابقة، حيث أعاد عبد الله بن الغفور قراءة اسم الحاكم باسم الأمير محمد بن عبد الله، وعرفه بمحمد بن عبد الله بن عمر بن عبد العزيز الهباري. 2

لكن استنتاج عبد الغفور في نسبة الأمير محمد إلى عبدالله بن عمر بن عبد العزيز الهباري حاكم السند خاطئ، والصواب هو "الأمير محمد بن عبدالرحمن" وذلك لسببين:

أولهما: وجود حرف الراء بعد الألف واللام هكذا (عبد الر).

ثانيهما: وجود عملة تحمل اسم الأمير محمد بن عبد الرحمن (3).

ويحمل المخطط الأرضي للهيكل المكشوف مجموعة من السمات التي تعتبر ضرورية للمسجد، ولكن محرابًا في جدار القبلة، يوضح المنقبون أنّ المحراب لم يدخل المساجد بعد، ولا نجد أيّ دليل معاصر في أيّ مكان، هو على سبيل المثال يذكر مساجد الكوفة العظيمة وواسط في العراق بتاريخ 50ه / 670م و83ه / 702م على التوالي بدون محراب، وعندما تم الإعلان عن اكتشاف المسجد في مارس 1960م، قام الباحث الشهير في العمارة الإسلامية محمد عبد الله شاغاتي 5Chaghatai, M.A بزيارة الموقع في

المجلد:13 العدد:3 العدد:3 المجلد:176 العدد:3 المجلد:176 العدد:3 المجلد:176 العدد:3 المجلد:176 العدد:3 المجلد:176 العدد:3 المجلد:176 المجلد:176

eology, p. 18-19

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Khan, F.A. 1968, Banbhore: A Preliminary Report, Department of Archaeology, p. 18-19

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ghafur, M.A. 1966, Fourteen Kufic Inscriptions of Banbhore, Pakistan Archaeology, No. 3, Karachi, p. 81-82

<sup>3</sup> انظر: الملاحق.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Khan, F.A., Banbhore: Op. Cit, p. 18-19

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chaghatai, M.A. The Banbhore Find: Truth About the Mosque, in the Daily Pakistan Times, Lahore, p.23

## مجلة الهند. . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

2 أبريل 1961م، ولم يوافق شاغاتي على هذا التعريف في النقاط التالية:

1. الهيكل ليس له محراب في الغرب أو جدار القبلة، ولا يمكن الدفاع عن التفسير المقدّم لغياب هذا الهيكل. ووفقًا له، فإنّ مسجد الكوفة وواسط الذي تم الاستشهاد به كأمثلة على المساجد القديمة، كان به محراب.

2. يظهر الهيكل على شكل شرفة وممكن أن يكون معبدًا هندوسيًا، ربما معبد الشمس.

3. بعض الشقوق مثل قواعد الأعمدة منحوتة بزخارف هندوسية، ويشير التصميم أيضًا إلى ترتيب نموذجيِّ لتثبيت إله في معبد هندوسي.

4. يعتبر مخطط الأرض المربع من هذا الهيكل المخطط لمعبد هندوسي.

5. اكتشاف النقوش الكوفية من هذا المبنى يوحي فقط إلى إعادة استخدامها كمسحد خلال فترة لاحقة.

وفي وقت لاحق درس أشفاق Ashfaq البناء بعمق وهو لا يتفق مع شاغاتي ويؤكد أنَّ الهيكل، كما حدَّده خان، فقد كان بمثابة مسجد طوال فترة وجوده، وقد أظهر أنَّ المساجد الكبرى في الكوفة وواسط لا تحتوي على أيّ محراب في هيكلها الأصلى. أ

بعد الحفريات واسعة النطاق التي أدَّت إلى اكتشاف آثار ثقافية ما قبل الإسلام، وخاصة النماذج الأربعة عشر من النقش الكوفي، قام عبد الغفور بالتعرف بشكل مقنع على بنبهور مع الديبل<sup>2</sup> حيث يعتمد التحديد على تقييم شامل لمواد المصدر العربي، ودراسة نقدية لجغرافيا المنطقة، وأدلة جديدة كشفت عنها الحفريات الأثرية الأخيرة، فقد نتفق تمامًا مع عبد الغفور ونؤيد استنتاجه.

ذكر المؤرخون العرب أنه في وقت الفتح الإسلامي لمدينة الديبل، كان لها معبد

آگعده:3 177

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ashfaque, S.M, The Grand Mosque of Banbhore, Archaeology, p. 182-208

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ghafur: Op. Cit, p. 75-76

مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

مهيب، يعلوه علم أحمر كبير، سيطر المعبد الكبير على جميع المباني الأخرى في المدينة، حيث تعرض المعبد المدمر لأضرار بالغة خلال الحرب، وظل في حالة خراب لفترة طويلة، يذكر البلاذري، أنّ الخليفة العباسي المعتصم بالله (218-228ه / 843-844م) عين عنبسة بن إسحاق الضبي واليًا على السند (226-235ه / 840-849م)، حيث قام إجراء إصلاحات واسعة النطاق للمباني في الديبل، كما قام عنبسة بهدم الجزء العلوي من الهيكل المدمر وتحويل الجزء السفلي منه إلى سجن، فالقطع الحجرية الملبوسة، التي تم الحصول عليها من هدم الجزء العلوي، استخدمت في ترميم المباني الأخرى في المدينة. ق

وعندما توتى الخليفة الواثق بالله الخلافة (228-233هـ / 847-847م)، ترك والي السند يواصل الأعمال التي بدأت في الديبل، وبعد وفاة الخليفة عام 233هـ / 847 توتى المتوكل على الله ( 232-247هـ / 846-861م) الخلافة عام 247هـ / 861-86م، فقد قام بتولية هارون بن خالد المروزي حكم بلاد السند، ولما وصل إلى البلاد لم يسوسها بحكمة كما فعل سلفه، وقويت شوكة القيسية تحت قيادة زعيمهم

المجلد:13 كالعدد:3 مراكب عدد العدد ا

\_

<sup>1</sup> الكوفي: المصدر السابق، ص104؛ المباركبوري: رجال السند والهند، 351/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> هو المعتصم بالله أبو اسحاق محمد بن الرشيد، ولد عام 179 هـ / 796م، بويع بالخلافة عام 218هـ/ 833م، وهو أول خليفة أدخل الأتراك الديوان، وكان يتشبه بملوك الأعاجم، قام بفتح بلاد كثيرة من الروم وشتت جموعهم إلى أن توفي عام 227هـ / 842م . انظر: الذهبي، سير أعلام النبلاء، 306-290/10 السيوطى: المصدر السابق، ص 253-254.

<sup>389-388</sup> ص 388-889 البلاذري: المصدر السابق، ص

<sup>4</sup> هو جعفر المتوكل على الله بن محمد المعتصم بالله بن هارون الرشيد، أبو الفضل: خليفة عباسي، ولد بغداد وبويع بعد وفاة أخيه الواثق سنة 232هـ / 846م، وكان جوادًا ممدحًا محبًا للعمران، من آثاره (المتوكلية) ببغداد، أنفق عليها أموالًا كثيرة، وسكنها، ولما استخلف كتب إلى أهل بغداد كتابًا قرئ على المنبر بترك الجدل في القرآن، وأنّ الذمة بريئة ممن يقول بخلقه أو غير خلقه، ونقل مقر الخلافة من بغداد إلى دمشق، فأقام بها شهرين، فلم يطب له مناخها، فعاد وأقام في سامراء، إلى أن اغتيل فيها ليلًا، بإغراء ابنه المنتصر، انظر: الزركلي، الأعلام، \$137/2

القرشي عمر بن عبد العزيز الهباري مؤسّس الإمارة الهبارية بالسند، وتجددت النزاعات القبلية، ودامت خمس سنوات إلى أن قتل هارون عام 240هـ / 854م، واستولى عمر الهباري على حكم السند، وكتب للخليفة المتوكل يطلب منه الموافقة على توليته وتعهد بتنظيم شؤون البلاد، فوافق الخليفة على ذلك. أ

يسود ارتباك كبير حول طبيعة المعبد "المهيب" في ديبل، ويعتقد بعض العلماء أنها ستوبا البوذية، لكن تحليل عبد الغفور لها بتفصيل كبير بشكل مقنع بأنّ في معبد سيفا (قمة أو برج)، متوجًا الضريح بالعلم الأحمر على قمته، وعلى الرغم من أنه قد حدّد هيكلًا من الطوب اللبن الذي تم حفره على مسافة قصيرة إلى الغرب كمعبد سيفا، إلا أنه لا يمكن أن يكون الهيكل "المهيب" المبني في الكتل الحجرية، ماذا حدث للمعبد المهيب الذي ذكره المؤرخون العرب؟ هل لم يتم اكتشافه بعد ولا تزال الأطلال مدفونة في الموقع غير المحفور.

من المناقشة السابقة، تظهر النقاط التالية المتعلقة بهوية المعبد الشهير في الديبل (بنبهور) بوضوح ما يلي:

- 1. كان هذا المعبد المبني بالحجر معبد سيفا وليس ستوبا البوذي كما اقترح بعض العلماء.
- 2. بعد أن تضرّرت المدينة خلال الحرب ظلت مهجورة لأكثر من قرن حتى عهد الخليفة المعتصم عندما تقرّر تحويلها إلى سجن.
- استمرت أعمال الترميمات الشاملة في الديبل التي بدأها الوالي عنبسة بن إسحاق الضبي وأكملها خليفته هارون.
- 4. المعبد إما لا يزال مدفونًا في المنطقة غير المحفورة في الموقع أو تم حفره بالفعل

Ghafur: Op. Cit, p. 74<sup>2</sup>

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كالمودي العدو:3

البلاذري: المصدر السابق، ص 388؛ اليعقوبي: المصدر السابق، 486/2 (487-486) عبد الحيي الحند في العهد الإسلامي، ص 143-414؛ نزهة الخواطر، 58/1

ولكن لم يتم تحديده بشكل صحيح.

فلنعود الآن إلى الهيكل المحدد باسم "المسجد الكبير"، فقد كشفت الحفريات هنا عن أربع مراحل للبناء، أحدثها يعود تاريخها إلى القرن السابع الهجري / الثالث عشر الميلادي، ويتميز المسجد بجميع الميزات الأساسية باستثناء المحراب والمنبر، فربما بنيت من الخشب، وبالتالي لا يمكن البقاء طويلًا، لكن عدم وجود محراب أصبح جزءًا لا يتجزأ من المسجد في ذلك الوقت.

لم يُفهم بشكل صحيح وقد شكل مشكلة، والتي بحثها أشفاق بالتفصيل، ويشير إلى أن "أقصى سمك لجدار القبلة يبلغ 4 أقدام و9 بوصات (متر واحد و44 سم) وربما تم توفير" المحراب "مبدئيًا بمجرد قطع الجانب الداخلي لجدار القبلة، ولسوء الحظ، تم العثور على هذا الجدار متضررًا بشدة، وامتد بناؤه المضطرب إلى متوسط عمق 1 قدم و6 بوصات (45 سم). التفق تمامًا مع أشفاق ونؤيد وجهة نظره، ونود أن نذكر مثالًا لمسجد قديم اكتشف في المنصورة، حيث تم تزويد هذا المسجد أيضًا بمحراب، مقطوع في بناء جدار القبلة، لكن لم يكن يمكن ملاحظته أثناء الحفريات لأنّ الجانب الداخلي من الجدار تعرض لأضرار بالغة، وتعود مرحلة البناء الثالثة إلى القرن الرابع الهجري / القرن العاشر الميلادي، اكتشف النقش الكوفي الثاني، ويرجع تاريخه إلى عام 294هـ / 906م، وهو يسجل بناء الأمير محمد للمسجد، ويحمل النقش آيات قرآنية تحتّ المسلمين على بناء المساجد والصلاة، كا ذكرنا سابقًا، حدّد عبد الغفور الأمير محمد مع الأمير محمد بن عبد الله، حفيد عمر بن عبد العزيز الهباري، وكما ذكر بعض المؤرخين العرب زلزالًا مدمّ ضرب مدينة الديبل التجارية عام 280هـ / 893م، بعد كسوف تام للقمر من الصباح حتى العصر، تبعته ربي سوداء، أعقبها زلزال مدمّ، وتبعه خمس هزات أخرى، فدمّ نأخرج من تحت المدينة عن أنه لم يبق من مبانيها إلا نحو مئة دار، ووصل عدد مَن أخرج من تحت آخرها، حتى أنه لم يبق من مبانيها إلا نحو مئة دار، ووصل عدد مَن أخرج من تحت

Ashfaque: Op. Cit, p. 190 1

المجلد:13 العدد:3 العد

#### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

الأنقاض حوالي مئة وخمسين ألف قتيل، أوما أن علم الخليفة العباسي المعتضد بالله بما حلّ بالمدينة، حتى أمر بسرعة إرسال المساعدات اللازمة إليها، أو ربما تمثّل مرحلة البناء هذه إعادة إعمار الديبل بعد الدمار الذي خلفه الزلزال.

هناك القليل جدًا من الأدلة للمساعدة في تحديد وظيفة هذا الهيكل خلال مرحلتي البناء الأولى والثانية. ومع ذلك، فنحن مترددون في الاعتقاد أنه عمل كمسجد خلال هذا الوقت لأسباب كما يلى:

1. أقدم نقش كوفي من المسجد، أي النقش الأول، الذي وضّحه عبد الغفور فقد ذكر أنّ عام 239هـ / 854م تاريخ البناء وهارون اسم الوالي كما ذكرنا سابقًا، إذ قرّر الخليفة المعتصم بالله تحويل المعبد في الديبل إلى سجن، وتكليف عنبسة بن إسحاق الضبي بالمهمة، وكما نعلم أنّ عنبسة لم يستطع إنهاء المهمة قبل مغادرته السند، وأكمل هارون العمل في نهاية المطاف خلال عهد الخليفة المتوكل.3

2. لا يذكر النقش الأوّل طبيعة ووظيفة المبنى الذي كان من المقرّر إصلاحه فيه، على الأرجح، كانت تنتمي إلى الهيكل الذي تم العثور عليه أثناء التنقيب، هذا الهيكل الضخم و"المسجد الكبير" المشيدان بالحجر كانا بالتأكيد سيجلبان أمجاد الحاكم، فلماذا لم يذكرها؟ ومع ذلك، لن يحظى السجن بتقدير كبير من قبل الناس، وربما تجنب الحاكم عمدًا الإشارة إليه، على أيّ حال، فإنّ عدم وجود أيّ إشارة إلى مسجد في النقش يثير شكوكًا جدية في كونه مسجدًا في هذه المرحلة، وفي جميع الاحتمالات، يمثل الهيكل المبنى الذي تم تجديده من قبل هارون المذكور.

3. لقد تم العثور على العديد من العناصر الهيكلية الزخرفية ذات الأصل الهندوسي

المجلد:13 العدو:3 العام عدو:3 العام المجلد:181

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن الأثير: الكامل في التاريخ، 376/6

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السيوطى: المصدر السابق، ص 370

<sup>3</sup> البلاذري: المصدر السابق، ص 388-388

#### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

من أجزاء مختلفة من الهيكل، وتشمل هذه الألواح الحجرية ذات الزخارف المزينة بشكل جميل، والتي تصور أنماط عباد الشمس وأنواعًا مختلفة من تصاميم اللوتس، فقد تم تفسير وجودهم في هذا الهيكل على أنه يمثّل إعادة استخدام هذه المواد المستمدة من بعض المباني المهمة في فترة ما قبل الإسلام، على حدّ علمنا، كما لم يتم اكتشاف أيّ مبنى هندوسي أو بوذي مهم مبني بالحجر، والذي كان من الممكن أن ينتج هذه العناصر لإعادة الاستخدام، التي تم استخراجها أثناء الحفريات، من أين يمكن أن تأتي هذه العناصر إذا لم تكن جزءًا من الهيكل نفسه؟

4. فقد تم العثور على درجات صعود السلالم في جميع المداخل، ربما جاءت هذه من المبنى نفسه، والذي كان على الأرجح معبد سيفا، قد تكون هذه قد وضعت هناك عندما تم تحويل الهيكل إلى مسجد، خلال فترة حكم المسلمين المبكرة.

5. كما ذكرنا سابقًا، تم وضع بنبهور بشكل مباشر باسم الديبل، ويبدو من المحتمل جدًا أنّ الهيكل قد يمثل معبد سيفا Siva المدمّر الذي تم تحويله إلى سجن في القرن الثالث الهجري / التاسع الميلادي.

وبناءً على الأسباب المذكورة أعلاه، فإننا نعتقد أنه خلال مرحلة البناء الثانية لم يعمل الهيكل كمسجد، بل كان بمثابة سجن في هذه المرحلة المؤرخة من 239-294هـ / 854-806م، فقد كانت قصيرة نسبيًا- لأنّ الزلزال الذي وقع عام 280هـ / 893م، ربما أضرّ بالهيكل مما استدعى إصلاحه بشكل شامل.

وإذا كان تحديد الفترة الثالثة أو مرحلة البناء الثانية كسجن صحيحًا، فسيكون الاستنتاج الطبيعي هو أنّ مرحلة البناء الأولى تمثّل المعبد الشهير في الديبل. ومع ذلك، قبل الوصول إلى أيّ استنتاج، نود أيضًا دراسة الأدلة الطبقية من الحفريات العميقة داخل وخارج الهيكل.

<sup>1</sup> Ghafur: Op. Cit, p. 76

المجلد:13 العدو:3 العدم:3 المجلد:182 العدو:3 العدم:3 المجلد:182 العدم:3 المجلد:182 العدم:3 المجلد:182 المجلد:1

#### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

كانت هناك ثمانية خنادق عميقة حفرت داخل وخارج المبنى، ويعتقد أشفاق أنّ الأدلة الطبقية تدعم تحديد الهيكل كمسجد في جميع مراحل البناء، ومع ذلك، فهو لا يؤمن بالمبالغة في التأكيد على علم طبقات الأرض ويقول، "مع الأخذ في الاعتبار في نفس الوقت أنّ مراقبة كل طبقة من الطبقات ستكون بمثابة "رؤية الخشب من أجل الشجرة". "صحيح أنه ليس من الضروري تحليل كلّ طبقة من جميع الخنادق الثمانية العميقة، ولكن لا يمكن أيضًا تجاهل الأدلة من الطبقات المهمة.

ومع ذلك، فإنّ الفحص الدقيق يظهر أنّ كل هذه الطبقات التي تصل مباشرة إلى الجدار ليست لها آثار على الإطلاق لأيّ خندق أساسي شقّ في أيّ منها، بمعنى آخر، تراكمت هذه الطبقات مقابل الهيكل الموجود بالفعل، على هذا النحو، فإنّ تفسير أشفاق غير مدعّم، بل على العكس، تُظهر أنّ الهيكل ينتمي بالفعل إلى فترة ما قبل الإسلام، علاوة على ذلك، تُظهر هذه الطبقات أيضًا أنّ المبنى لم يتم بناؤه بالفعل إلا بعد مرور حوالي خمسين عامًا، كما يتضح من تكوين مستويين / طبقتين، قبل أن يحتل المسلمون الموقع، للأسف لم يصل حفر الطبقتين 16 و17 في الخندق إلى أساس الهيكل، وبالتالي لا يمكن التأكد من عمقه الفعلي ومرحلة البناء والتاريخ، حقيقة مثيرة للاهتمام في هذا القسم هي أنّ طبقته 9-ب ثتكون من "حطام مختلط بما في ذلك الأرض الواسعة، وشظايا الفخار، وحجارة صغيرة فوق الهيكل"، ومن الواضح أنّ هذا يعني أنّ الهيكل كان موجودًا في وقت سابق من هذه الفترة وظلّ مهملًا، هل تمثّل الفترة التي دمّر فيها الهيكل (المعبد في الديبل) قبل ظهور المسلمين كما ذكره البلاذري² وأكّدته الأدلة الطبقية.

وفي النهاية نستطيع القول: إذا كان تحديد بنبهور مع الديبل صحيحًا، فنحن نعتقد أنه كذلك، فقد تمثّل مرحلة البناء الأولى للهيكل قيد الدراسة المعبد الهندوسي الشهير،

<sup>2</sup> فتوح البلدان، ص 384

المجلد:13 العرو:3 (183 - سبتمبر 2024

<sup>1</sup> Ashfaque : Op. Cit, p. 199

وبحسب ما سجّله المؤرخون العرب، فقد دُمّ المعبد خلال الفتح الإسلامي عام 93هـ / 712م ودُمّ لأكثر من قرن، ثم قرّر الخليفة العباسي المعتصم بالله استخدام الهيكل المدمّ وأمر عنبسة بن إسحاق واليه على السند، بتحويله إلى سجن، ثم أكمل خليفته الوظيفة هارون بن أبي خالد عام 239ه / 853م في عهد الخليفة المتوكل، وهكذا كان الهيكل في مرحلة البناء الثانية بمثابة سجن، حتى حدث زلزال قوي عام 280هـ / 894م، ودمّ مدينة الديبل بالكامل تقريبًا، ثم قام الأمراء الهباريون بإصلاحات شاملة للعديد من المباني هناك، ويبدو أنّ مرحلة البناء الثالثة تمثّل هذه الفترة من إعادة الإعمار، عندما قام الأمير محمد، في نهاية المطاف، بتحويل المبنى إلى مسجد عام 294هـ مرحلتيه الأخيرتين المستخدم كمسجد صحيح، لكن لا يمكن المطالبة به في المرحلتين مرحلتيه الأخيرتين المستخدم كمسجد صحيح، لكن لا يمكن المطالبة به في المرحلتين السابقتين، هذا المسجد الذي ظهر إلى الوجود في أواخر القرن الثالث الهجري / العاشر الميلادي، لا يمثّل المسجد الذي بناه محمد بن القاسم الثقفي بعد فترة وجيزة من توطين المسلمين في الديبل، ولا يمكن اعتباره أقدم مسجد في شبه القارة الهندية الباكستانية. المسلمين في الديبل، ولا يمكن اعتباره أقدم مسجد في شبه القارة الهندية الباكستانية.

وأخيرًا بالنسبة للأمير محمد الذي أقام المسجد عام 294هـ / 906م اتضح كما ذَ سابقًا هو محمد بن عبد الرحمن.

#### الخاتمة

أُولًا: النتائج: تُعد دراسة الفنون والعمارة بمدينة بنبهور في عصر السيادة العربية، يمثل ثمرة يانعة للمسلمين وإسهاماتهم في بناء الحضارة الإسلامية في شبه القارة الهندية، وقد كشف البحث على مدار عناصره الدور الحضاري الذي أدّاه المسلمون في مدينة بنبهور، وقد تخضت الدراسة عن كثير من النتائج وهي ما يلي:

أولًا: كانت بنبهور في أواخر القرن الأول الهجري / الثامن الميلادي، أقرب إلى البحر مما هي عليه في الوقت الحاضر، فقد تم التعرف على المدينة مع الديبل، مسرح

المجلد:13 العدد:3 العد

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

الانتصار الأول للمسلمين في السند، حيث وسّع المسلمون المنطقة، وأسّسوا مدينة جديدة على أنقاض مستوطنة سابقة لغير المسلمين وحمايتها بجدار حصين، والتي تم تعزيزها بشكل أكبر ببعض الحصون شبه الدائرية- التي بنيت على فترات.

ثانيًا: كان للفتح الإسلامي أثر كبير في التطور العمراني للمدينة؛ حيث كانت تحوي على بعض المباني التي تحمل الطراز العمراني الهندي، مثل المعبد البوذي ذات الأبراج العالية الموجود في وسط المدينة، وأضاف المسلمون بعض معالم العمران الإسلامي لها، مثل: المسجد الكبير، فكانت مظاهر العمران بها هي مزجًا بين العمران الهندي والإسلامي.

ثالثًا: على الرغم من قلة المعلومات المتعلقة بتخطيط بنبهور، ومواقع دوائرها، وجامعها في المراحل الأولى، إلا أنها تطوّرت بشكل كبير في العصر العباسي، اشتمل على زيادة مساحتها، وتحسين أبنيتها، والاهتمام ببناء جامعها وسط السوق.

رابعًا: ازدهرت بنبهور في العصر الإسلامي ووصلت إلى مكانة كبيرة حتى انتهى ذكرها في القرن السادس الهجري، وكان تحديد موقعها تحديدًا صحيحًا لغزا حير الباحثين والمؤرخين وعلماء الآثار لفترة طويلة، وانتهت الدراسة إلى أنّ أطلالها اليوم في داخل باكستان على نحو 20 كم جنوب غرب ثنا Thatta، وعلى بعد 45 كم جنوب شرق كراتشي الحالية، وهذا هو التحديد الأقرب لموقع الديبل الحقيقي.

خامسًا: انطلاقًا من فرضية أنّ بنبهور شكّلت نواة للثقافة الإسلامية في العالم الإسلامي كله وخاصة في شبه القارة الهندية، فقد تمت دراسة تحليلية لجميع الجوانب المتاحة من عمارة مسجد بنبهور الكبير، كما هو مفصّل في الدراسة، والذي بدوره سيساعد في فهم العمارة الإسلامية في هذه البلاد.

سادسًا: كان أوّل نقش عثر عليه في شبه القارة الهندية هو نقش المسجد الجامع في مدينة بنبهور بالسند والمؤرخ سنة 109هـ / 727م، وهو أقدم النماذج التي استخدم فيها الخط العربي للكتابة على الأحجار في العصور الإسلامية، وهذا النقش عبارة عن

المجلد:13 العدد:3 العد

لوحة كتبت بالخط الكوفي، حيث تخلو من الشكل والإعجام.

سابعًا: كذلك تم العثور لأوّل مرة في شبه القارة الهندية، على النقش المؤرخ الثاني، فهو كوفي جميل مزخرف، وأطلق عليه اسم "النقش الثاني"، والذي يعود تاريخه إلى عام 294هـ/ 906م، لأمير السند محمد بن عبد الرحمن.

ثامناً: ازدهرت الحركة العلمية والدينية في بنبهور فترة الحكم العربي، شأنها في ذلك شأن الحواضر الإسلامية الأخرى آنذاك، فقد كانت بنبهور وغيرها من بلاد السند منفذ الدولة العباسية للاتصال بعلوم الهند، علاوة على دور مسجد بنبهور الكبير في تقدّم العلوم والثقافة الإسلامية في البلاد.

ثانيًا: التوصيات: كان لا بد من الخروج من الدراسة بمجموعة من التوصيات التي يجب أن تؤخذ في الاعتبار، وهي:

- 1. أهيب بالباحثين والمهتمين بدراسة الآثار الإسلامية إلى توجيه نظرهم إلى ما تخرجه الأرض في شبه القارة الهندية من حفائر، ودراستها دراسة علمية دقيقة حتى يتسنى لنا الكشف عن كثير من الحقائق المذهلة التي تشبع نهم الباحث، وتعويض إشكالية شح مصادرنا التاريخية.
- 2. أتمنى توفير البعثات العلمية إلى شبة القارة الهندية حتى يتسنى لنا معرفة تاريخ هذه البلاد بصورة أوضح وأدق للحصول على معلومات جديدة عن هذا الإقليم المهم.
- 3. توصي الدراسة بالاهتمام بالمساجد، والعمل على تطويرها، واختيار الأشخاص المناسبين القائمين عليها، وذلك حتى تعود المساجد لدورها السابق المؤثر في المجتمع، والتي كانت عليه من قبل.
- 4. أهيب بجموع الباحثين في مجال اللغات الفارسية والأوردية والسندية والهندية والعارفين بها، أن يولوا اهتمامًا بترجمة الكتب التاريخية والأدبية في تلك اللغات إلى اللغة العربية.

المجلد:13 العدد:3 العدد:3 المجلد:186 المجلد:186 المجلد: 186 المجلد

# مجلة الهند ..... مسجد بنبهور الكبير

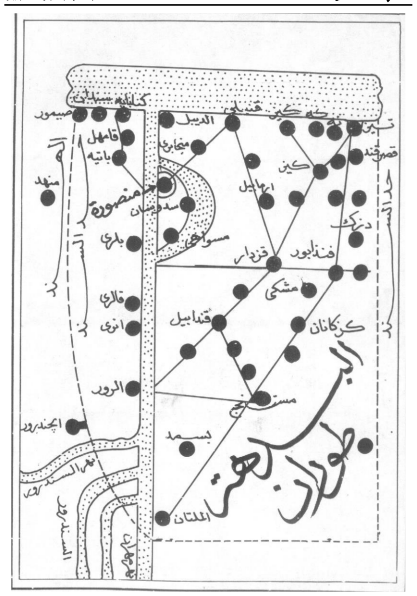
# الملاحق

- ملحق الخرائط
- ملحق الصور
- ملحق العملات
- ملحق الخرائط



الديبل بالنسبة لبلدان الشرق الإسلامي، انظر: الطرازي، موسوعة التاريخ، جـ 2، ص 354

| يوليو - سبتمبر 2024 |                   |     |       |                   |
|---------------------|-------------------|-----|-------|-------------------|
|                     | سدوليو سبتمي محمد | 197 |       | المحاربية         |
|                     | 2024 - 4.9.       |     | 3:9,7 | — 13: <i>&gt;</i> |



ملحق رقم (3) موقع الديبل، انظر: ابن حوقل، صورة الأرض، ليدن، مطبعة بريل، ط 2، 1938م، جـ2، ص 274

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كالمادة المجلد:188 كالمادة المعردة:3

# - ملحق الصور



 $^{1}$ خطة مسجد بنبهور الكبير

Pakistan Archaeology, Op.Cit, plate  $\mathrm{XV}^1$ 

المجلد:13 العدو:3 العد

#### ملحق العملات



قطعة فضية ضربت في عهد الأمير محمد بن عبد الرحمن الوزن : 54 . . جرام - القطر: 9,9 مم، كتب على وجهها ( محمد رسول الله - محمد )، وعلى الظهر (الله معه - محمد - وناصره).

www.Zeno.ru <sup>1</sup>

المجلد:13 العدو:3 العد

.

#### مجلة الهنب . . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

#### قائمة المصادر والمراجع

### أولًا: المصادر العربية:

- ابن الأثير (أبو الحسن علي بن محمد الملقب بعز الدين، ت 630هـ /1233م):
   الكامل في التاريخ، بيروت، 1965م
- 2. ابن حجر العسقلاني (شهاب الدين أحمد بن علي، ت 528هـ / 1133م): الإصابة في تمييز الصحابة، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، بيروت، دار الكتب العلمية، ط 1، 1415هـ
  - 3. تهذیب التهذیب، بیروت، دار الفکر، 1404هـ / 1984م
- 4. ابن حزم (أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد، ت 456هـ / 1063م): جمهرة أنساب
   العرب، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، القاهرة، دار المعارف، 1962م
- 5. ابن حوقل (أبو القاسم محمد النصيبي، ت 370هـ /980م): صورة الأرض،
   ليدن، مطبعة بريل، ط 2، 1938م
- 6. ابن خلدون (عبد الرحمن بن محمد، ت 808هـ / 1406م): تاریخ ابن خلدون،
   بیروت، 1971م
- 7. ابن خلكان (شمس الدين أحمد بن محمد، ت 681هـ / 1282م): وفيات الاعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، بيروت، دار صادر، 1968م
- ابن خياط (خليفة بن خياط بن أبي هبيرة، ت 240ه / 854م): تاريخ خليفة بن خياط، تحقيق: أكرم ضياء العمري، الرياض، دار طيبة، ط 3، خليفة بن خياط، تحقيق: أكرم ضياء العمري، الرياض، دار طيبة، ط 3، 1403هـ / 1983م
- 9. ابن كثير (عماد الدين أبو الفداء إسماعيل القرشي، ت 774هـ / 1372م)،
   البداية والنهاية، القاهرة، مكتبة الصفا، ط 1، 1423هـ / 2003م

المجلد:13 العدد:3 العد

#### محلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

- 10. البغدادي (صفي الدين عبد المؤمن بن عبد الحق، ت 739هـ / 1338م): مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع، تحقيق: علي محمد البجاوي، بيروت، دار إحياء الكتب العربية، 1374هـ / 1955م
- 11. البكري (أبو عبيد الله بن عبد الله الأندلسي، ت 487هـ / 1094م): معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، بيروت، عالم الكتب، (د.ت)
- 12. البلاذري (أبو العباس أحمد بن يحي بن جابر، ت 279هـ / 892م): فتوح البلدان، تحقيق: نجيب الماجدي، بيروت، المكتبة العصرية، ط 1، 2008م
- 13. الذهبي (شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان، ت 748هـ / 1348م)، سير أعلام النبلاء، بيروت، مؤسسة الرسالة، 1409هـ / 1988م
- 14. ابن سعد (أبو عبد الله البصري، ت 230هـ / 844م)، الطبقات الكبرى، تحقيق: إحسان عباس، بيروت، دار صادر، 1968م
- 15. السيوطي (جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، ت 911هـ/ 1505م): تاريخ الخلفاء، تحقيق: أحمد بن شعبان، القاهرة، مكتبة الصفا، ط 1، 2005م
- 16. شيخ الربوة (شمس الدين أبي الله محمد أبي طالب الأنصاري الدمشقي، ت 727هـ / 1326م): نخبة الدهر في عجائب البر والبحر، مطبعة الأكاديمية الإمبراطورية، بطرسبورغ، روسيا، 1865م
- 17. الطبري (أبو جعفر محمد بن جرير، ت 310هـ / 922م): تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مصر، دار المعارف، ط 2، ( د . ت )
- 18. العمري (أحمد بن يحيي بن فضل الله، ت749هـ / 1348م): مسالك الأبصار في ممالك الأمصار الباب الأول في مملكة الهند والسند، تحقيق: محمد سالم العوفى، القاهرة، مطبعة المدنيين، 1411هـ /1990م
- 19. الكوفي (علي بن حامد بن أبي بكر، ت 613هـ / 1216م): فتحنامه سند "ججنامه"، تحقيق: سهيل زكار، بيروت، دار الفكر، 1992م

المجلد:13 العددة:3 ال

#### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . . مسجد بنبهور الكبير

- 20. ياقوت الحموي (شهاب الدين أبو عبدالله بن عبد الله، ت 626هـ / 1228م): معجم البلدان، بيروت، دار صادر، 1977م
- 21. -----: المشترك وضعًا والمفترق صقعًا، بيروت، عالم الكتب، ط 2، 1406هـ / 1986م
- 22. اليعقوبي (أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب بن واضح، ت 283هـ / 896م): تاريخ اليعقوبي، بيروت، دار صادر، ( د. ت )

# ثانيًا: المراجع العربية

- 23. أحمد شلبي: موسوعة التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية ، ط2 ،1990م
- 24. الحسني (عبد الحي بن فخر الدين، ت 1341هـ / 1923م): الهند في العهد الإسلامي، الهند، حيدر آباد الدكن، دائرة المعارف العثمانية، 1392هـ / 1972م
  - 25. ----: نزهة الخواطر وبهجة المسامع والنواظر، بيروت، دار ابن حزم، ط1، 1999م
- الزركلي (خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، ت 1396هـ):
   الأعلام، دار العلم للملايين، ط 15، 2002م
- 27. الطرازي، عبد الله مبشر: موسوعة التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية لبلاد السند والبنجاب، تقديم: أبي الحسن الندوي، جدة، عالم المعرفة، ط 1، 1983م
- 28. عبد العزيز حميد صالح: تاريخ الخط العربي عبر العصور المتعاقبة، بيروت، دار الكتب العلمية، 2017م
- 29. عمرو إسماعيل محمد: الخط العربي فن.. تاريخ.. أعلام، القاهرة، وكالة الصحافة العربية، 2021م
- 30. المباركبوري: رجال السند والهند إلى القرن السابع، القاهرة، دار الأنصار، ط1، 1398هـ / 1979م
- 31. محمد الخضري: محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية، مصر، مطبعة الإستقامة،

المجلد:13 العدو:3 العد

ط 4، 1354هـ

32. محمود شيت خطاب: قادة فتح بلاد فارس (إيران)، بيروت، دار الفتح، (د.ت) ثالثًا: المراجع الفارسية والأردية

33. غلام محمد غبار وآخرون: تاريخ أفغانستان، تهران، مطبعة دولتي، 1336شرابعًا: المراجع الأجنبية المعربة

34. كي لسترنج (ت 1352هـ / 1933م): بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة: بشير فرنسيس، وكوركيس عواد، بيروت، مؤسسة الرسالة، ط 2، 1405هـ / 1985م خامسًا: المراجع الأجنبية

- Ashfaque, S.M. 1969, The Grand Mosque of Banbhore, Pakistan Archaeology. No. 6, Department of Archaeology. Karachi
- Chaghatai, M.A. The Banbhore Find: Truth About the Mosque, in the Daily Pakistan Times, Lahore
- 37. F. A. Khan. Banbhore (1976)
- Ghafur, M.A. 1966, Fourteen Kufic Inscriptions of Banbhore,
   Pakistan Archaeology, No. 3, Karachi
- Majumdar: The Military System in Ancient India P.140. R.C
   Majumdar: Ancient India, Banares, National Banadrsidass, 1952
- 40. MUHAMMAD ISHTIAQ KHAN: The Grand Mosque of Banbhore: A Reappraisal, Ancient Pakistan, Vol. XV, 2002
- 41. N. B. (Baluch): The Most Probable Site Of Debal , Islamic Culture, Vol.(XXI), No 1952
- 42. Pakistan Archaeology, THE DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY MINISTRY OF EDUCATION GOVERNMENT OF PAKISTAN, KARACHI, 1964

المجلد:13 العدد:3 العد

.

#### 

- 43. Rajput, Shahid Ahmad: History of Islamic Art A Case Study of al-Mansurah Evidence, Dissertation submitted at The Department of History. University of the Punjab, LAHORE, 2001
- 44. S. M. Ashfaque, "The Grand Mosque of Banbhore"Pakistani Archaeology, ro. 5 (1969)
- 45. Sayed Hashimi: The Arab in Sind, Islamic Geography, Institute for The history of Arabic Islamic Science at the Johann wolfgan Goethe, University Frankur Tammain, 1993 سادسًا: الدوريات
- 46. فيصل سيّد طه حافظ: النشاط التجاري في مدينة الديبل في عصر الدولة الهبارية (240-416هـ / 855-1025م)، مجلة المؤرخ المصري، كلية الآداب، جامعة القاهرة، العدد (38)، يناير 2011م، ص 203.

### سابعًا: الرسائل

- 47. عبد الباسط محمود محمد الهجرسي: مظاهر الحضارة الإسلامية في باكستان في النصف الثاني من القرن العشرين (1370-1420هـ)، رسالة دكتوراه غير منشورة، معهد الدراسات والبحوث الآسيوية، جامعة الزقازيق، 1431هـ/ 2010م
- 48. فلاح بن علي الشمري: كتاب (فتحنامه سند) للكوفي (دراسة تاريخية مقارنة)، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب، جامعة الملك فيصل، 1437هـ / 2015م
- 49. محمد حسن محمد امام، اقليم مُكْرَان من الفتح الإسلامي حتى العصر الغوري (49.5712هـ /643-1175هـ / 1438هـ / 2016م كلية الآداب، جامعة بنها، 1438هـ / 2016م
- 50. محمود محمد إبراهيم: مظاهر الحضارة الإسلامية في الديبل منذ الفتح الإسلامي

المجلد:13 العدد:3 العد

حتى نهاية القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب، جامعة بني سويف، 1437هـ / 2015م ثامنًا: مواقع شبكة الإنترنت

51. www.Zeno.ru

.

#### . . ـ . ـ الجامعة الملية الإسلامية

ISSN: 2321-7928

# الجامعة الملية الإسلامية (حلقات متسلسلة لترجمة كتاب "قصة الجامعة" لعبد الغفار مدهولي) **416**

- عبد الغفار المدهولي<sup>1</sup>  $^{2}$ رجمة من الأردوية: د. هيفاء شاكري

# السنة الثانية والعشرون أغسطس 1941م حتى يوليو 1942م

بدأت أعمال الفصل الدراسي الجديد لهذا العام، باحتفال خاصّ في الجامعة، وكان هذا الاحتفال على غرار الطراز العسكري، إذ كان كلّ من طلّاب المدرسة الابتدائية وأساتذتها والكلية والمنتسبين إلى الأقسام الأخرى واقفين في صفوف حسب الصف الدراسي، أي أولًا طلَّاب الابتدائية ثم الثانوية وهكذا، وكانت المنصة خالية، ثم حضر شيخ الجامعة في الميعاد برفقة أعضاء الكشافة، وظل واقفًا أمام الجمهور، وبعد تلاوة آيات من القرآن الكريم، تم تقديم نشيد الجامعة، ثم ألقى شيخ الجامعة الدكتور ذاكر حسين خان الكلمة التالية:

"زملائي من الجامعة صغارًا وكبارًا! مبارك عليكم هذا العام الجديد، ولو أنه قد مضى أسبوعان على بدء هذا العام وتجري الأمور على منوالها إلا أنّ أعمالنا ستستهلّ بانتظام من اليوم، وكان ينبغي لنا أن نعقد هذا الاجتماع قبل هذا، وسوف نعقد في المستقبل هذا الحفل قبل هذا الوقت.

<u> العرو:3</u> يوليو - سبتمبر 2024 197

أ كان مدرّسًا في مدرسة الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

<sup>2</sup> مشارك في التحرير وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

أنا وصفت الصغار والكبار بالزملاء، الزملاء لأننا اجتمعنا بهدف تكاتف العمل معًا. حيث يشارك الصغار مثل الكبار، في الأعمال التي يتعين علينا القبام بها. وعلينا أن نعمل جميعًا معًا وبشكل مشترك لنتعلم شيئًا ونعلّم شيئًا ما، وينبغي لنا أن نساعد بعضنا البعض في أداء الواجب، وتوجد بين زملائنا كلهم، صلة التقدير والمحبة والأدب والاحترام، الأمر الذي يمثّل الروح في طريقة عملنا.

في هذه السنة، هناك أربعة أعمال علينا أن نقوم بها، ويجب على كل منّا أن يحاول الحصول على هذه الصفات الأربع إلى أقصى حد:

1. الصحة 2. الطاقة 3. الجمال و4. الطهارة.

توجد كلمات قديمة أيضًا تدلّ على نفس المعاني، وأنا تركتها عمدًا، لأنها قد استخدمت بكثرة في مواضع كثيرة وبطرق خاطئة مرارًا وتكرارًا حتى أنها فقدت معناها. فلا أريد أن استخدم تلك الكلمات غير الحيّة، حتى لا تفقد كلماتي معانيها، وأنا سأقوم بشرح تلك الكلمات في مناسبة أخرى أمام كلّ صف بشكل منفصل وبحسب مستوى فهمهم وإدراكهم، ولكن افهموا الآن مجملًا، بأننا بحاجة لنحصل على الطاقة بالصحة، صحة الجسد، طاقة الجسد، وصحة الروح، طاقة الروح، ثم نخلق فيها حسنًا أي حسن الجسم ثم حسن السيرة، ولا بد أن تكون هناك طهارة في كافة هذه الأشياء، وتلك الطهارة التي تبقى الروح والجسد طاهرًا.

لا أريد أن أطيل أكثر من هذا، وإذا حقّقنا هذه الأفعال الأربعة في هذه السنة، فاعلموا أننا حقّقنا الكثير".

يصادف عدة مرات بأنّ مواعيد احتفالات في الأقسام المختلفة نتصادم فيما بينها، وتحدث صعوبات أيضًا في الحصول على الباصات. فرأينا في هذه السنة، وكحلّ لهذه المشكلة وضعنا تقويمًا لكافة برامج الأقسام التي ستقام طوال السنة بعد الحصول على

المجلد:13 العدو:3 العد

قائمة هذه البرامج، ليتحدد موعد الاحتفال الذي سينظم. وتم توزيع نسخ لهذا التقويم في كافة الأقسام المعنيّة. وتمّت تسميته بالتقويم التعليمي، وتكلّلت هذه التجربة بالنجاح، وظلّت كافة المهام تُنفذ في المواعيد المحدّدة.

وعندما نمعن النظر في أعمال الأقسام فنرى أمرًا جديدًا في المدرسة الابتدائية كذلك، وهي "مدرسة الهواء الطلق"، وسوف نعرف من خلال وضع التقرير الوجيز عنها، ما هذه. وكم لها من أهمية فيما يخص تعليم الأطفال ونثقيفهم، وتحسين مهاراتهم ومواهبهم، وتدريجيًا، ارتقت هذه المهمة من حيث الفوائد والرغبات، لدرجة أنها بدأت تُعدّ من أهم احتفالات المدرسة، ومع أنّ أعمال هذه السنة ظلت في المرحلة الابتدائية ولكننا نستطيع أن نقوم بتقييم أهميتها وفوائدها إلى حد ما.

"لأجل مدرسة الهواء الطلق، نصبت الخيام في حديقة بجنب النهر على بعد 7 أميال من منطقة أوخلا. والتي كانت تقع في ضواحيها عدة قرى، وكان موسم الربيع في قته. وقطع الطلاب ماشين على الأقدام، هذه المسافة الممتدة إلى سبعة أميال، بكل سرور، حتى كان الطلاب الذين أُجلسوا في العربات التي تجرّها الثيران جبرًا، كانوا يقولون طوال الطريق، لماذا لم يُسمح لنا بالمشي على الأقدام. مع أنّ الغداء تم تحضيره في الساعة الثالثة أو الثانية والنصف ظهرًا ولكن لم يشكُ أحدً من ذلك، ثم حتى المساء ساعد الطلاب أساتذة الكشافة في نصب الخيام، وفي اليوم التالي، تم تحديد البرنامج اليومي، وزُينَتْ الخيام.

وإن كانت هناك أنواع مختلفة من الألعاب البدنية والتدريبات على الحفر للعب واللهو في جانب، ففي جانب آخر، كانت هناك مهام القراءة والكتابة، وأشغال البحث والتحقيق، وفرص التعبير عن الذات، وفعاليات البناء والتسلية كذلك، وفي كل صباح، كان الطلاب يمارسون الرياضة البدنية البسطية بعد رفع العلم، ثم بعد تناول الفطور، كانوا ينشغلون بالقراءة والكتابة. وكانت أعمال الكتابة والقراءة هذه نتعلق

المجلد:13 العدد:3 (199 - سبتمبر 2024 - العدد:3 (199 - سبتمبر 2024 - العدد:3 (199 - سبتمبر 2024 - العدد:3 (199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 199 - 19

بتلك الأوضاع، مثلًا كان الطلّاب يحاولون حسب مهاراتهم، كتابة مقالات حول ظروف القرية التي تعرفوا عليها في اليوم السابق، كما كانوا يسجّلون في كتاباتهم عمّا شاهدوه من أعمال الزراعة في الضواحي. ويرسمونها، ثم يحسبون أهالي القرية ومحاصيلهم، وبعد إكمال هذه الأعمال، يتم منحهم فرصة أخرى ليخلقوا مهمة لهم بعنوان "عمل وقت الفراغ"، لذا تخرج مجموعة بحثًا عن بيوت الديدان، أما الثانية فتتجه إلى الغابات للاطلاع على أنواع الطيور وأشكالها. وينشغل كثير من الطلّاب بألعاب تسلق الأشجار والنزول منها، بينما الطلّاب غير الملبّين بهذه المهام، لم يكونوا يحتاجون إلى الأساتذة، بل يتعلمونها بجرد مشاهدة زملائهم.

وكانت هناك فترة استراحة بعد تناول الغداء، ولم تكن هذه الفترة إلا رمزية، وكان الطلاب يفكرون في أماكنهم، في المسرحيات التي كانت ستعرض في الليل، فكانوا يقررون بأنفسهم، حبكة المسرحية وحواراتها ومخرجيها وممثّليها حتى الملابس وكافة الأشياء الأخرى، وبعد منتصف النهار، كانت هناك تدريبات على الغناء والإنشاد.

وفي أعقاب زوال النهار، كان الطلّاب يتوجهون تحت إشراف أساتذتهم، إلى أعمال المشاهدة وعندما يرجعون كانت الشمس قد غربت حتى يقدم العشاء أمامهم، ثم تبدأ استعدادات نار المخيم.

وكانت نار المخيم عملًا ضروريًا وأكثر الأعمال رغبةً من أعمال مدرسة الهواء الطلق، فيما كان العمل لا يعتمد إلا على حماس الطلاب وآرائهم بشكل أكثر مقارنة بالأساتذة، وفور تناول الطعام، كان الطلاب والكبار أيضًا يجلسون لدى النار باطمئنان، وكان يتم إشعال النار في الوسط ثم تعرض كل جماعة مسرحتها بالدور، ولم تكن هذه المسرحيات إلا فرصة إبداء الذات، حيث كان الطلاب ينكشفون أمام الأساتذة، ثما يوفّر فرصة لدى الأساتذة ليتعرفوا على كلّ منهم، وفي بعض الأحيان، كان الأساتذة يتساءلون في حيرة: "أهؤلاء هم الطلاب الذين كا نعتبرهم بسطاء

المجلد:13 العدد:3 عرف عرف عرف عرف عرف عرف عرف عرف عرف العدد عرف ال

داخل الفصل إلا أنهم اليوم متفوقون!، ولم تكن المسرحيات قليلة بل كانوا يضطرون إلى إيقاف جزء من البرنامج، وفي اليوم التالي لم يكن يخطر على بال أحد إعادة عرض المسرحيات السابقة لأنّ هناك أشياء جديدة كثيرة كانت تطرق الأذهان والعقول. وقد شاركت كشافة الثانوية الأولى في المخيم في آخر الأيام، مما زاد المهام والارتباطات رغبة، وصار كلّ يوم وكلّ ليلة تأتي بفرحة جديدة، حتى مرّت تسعة أيام. وجاء يوم العرض النهائي.

وكان عرض اليوم الأخير عصارة فعاليات الأيام العشرة الماضية، وقد حضرها بعض الأساتذة والطلّاب الراغبين من الجامعة كذلك، حيث حضر كلّ من شيخ الجامعة الدكتور ذاكر حسين خان، ومشرف المدرسة الثانوية السيّد إرشاد الحق، ومدير مدرسة المعلّمين السيد سعيد الأنصاري وبعض الأساتذة الآخرين، حضر الجميع عند صلاة المغرب بالضبط. فأولًا، أدّى الطلاب الصغار إليهم التحية، وكرّروا الهتافات التي كان قد تم تعليمهم إياها خلال أيام الكشافة. ثم أدى الطلّاب الكبار التحية، وعاين الضيوف كافة الخيام المزيّنة، ولقد ملأت كل جماعة الغابة بالبهجة والزينة. وكان هذا التزيين مراعاة للأوضاع، فتم جعل كافة النباتات ذاتية النمو في الضواحي كأصص الأزهار، وتم جعل أنواع من التصميم من خلال رمل بدربور في المنطقة التي كان يسكن فيها هؤلاء الطلّاب. وكان هناك مناضد ومنصات ونقاط مربعة يدوية الصنع، فكانت الأشياء قد وضعت عليها بشكل جيد. وكانت تقام مسابقة بين هذه الأمور والأعمال يوميًا، وكان يحصل الفائز بقصب السبق في الأعمال السابقة خلال 24 ساعة الماضية، على المركز الأول إلا أنه كان من الصعب اليوم اتخاذ القرار حول مَنْ فاز بالمركز الأول. ولكن تم عقد هذا الحفل أيضًا، وجرى العرض العسكري في مجال التدريبات. وأدَّى الطلَّاب التحية العسكرية للضيوف، وقام شيخ الجامعة برفع العلم. وتم أداء اليمين مع أعضاء الكشافة الجدد. وبعد ذلك قال شيخ الجامعة: "ليس هناك حاجة إلى أية نصيحة، وإنَّ اليمين الذي

عرو:3 كوليو - سبتمبر 2014 كوليو - سبتمبر 2024

أدّ يناه يكفي بأن يشجّعنا على أداء العمل، بشرط أن نعمل به"، وتقدّم السيد سعيد الأنصاري بجزيل الشكر إلى الأعضاء الفعالين لجمعية الكشافة الهندية، مثل السيد صديقي، والسيد سكسينه، وقد تعلّم الطلّاب أعمال الكشافة هذه، تحت إشرافهما، ثم تناول جميع الضيوف والطلّاب وجبة العشاء.

وبعد تناول الطعام، جلس الجميع نهائيًا حول نار المخيم، وكانت تمثيليات اليوم أفضل من بعضها البعض، وبدأت نار المخيم بإشعال المشاعل الأربعة من الشمال والجنوب والشرق والغرب. وكان شيخ الجامعة متواجدًا في الوسط، حيث أظهرت كلّ جماعة مهاراتها، وبالرغم من التأخر ليلًا إلا أنّ الضيوف كانوا لا يرغبون في الانصراف إلى بيوتهم.

وفي هذه الليلة الأخيرة، قام الطلّاب بمهام الحراسة الأخيرة، ثم انصرفوا إلى مستقرّهم في الصباح.

وأثناء هذه الفترة، كان السيّد أبو الكلام، قد انضم إلى هيئة رسّامي مدرسة المعلّمين، وبرعايته، قام طلّاب هذه المدرسة بنصب مخيمهم في هذا المكان، ونفخ السيّد كلام روحًا في المخيم حيث كان شعوره بالمسؤولية كبيرًا ومهارته بمهام التنظيم والإدارة جيدة. وكانت تعليقاته الطريفة تضيف جوًا من السعادة والسرور.

وكانت هذه السنة الثانية منذ أن راجت أعمال الكشافة في الجامعة بفضل السيّد إخلاص أحمد صديقي، منسّق جمعية الكشافة الهندية. فيما ساعده السيّد ألطاف أيضًا، ولم يكن المنتسبون إلى الجامعة يخلون من أفكار فريدة، وعندما أطلق السيّد صديقي برنامج نار المخيم أظهر طلّاب الجامعة مهاراتهم تحت رعاية أساتذتهم، حيث قال السيّد سكسينه، المنسّق الثاني لجمعية الكشافة الهندية بعد رؤية هذه المظاهر: إنّ الجودة والمهارة التي عرضها أساتذة الجامعة وطلّابها ستكون بمثابة نموذج للآخرين، وإنّ هذا هو الأمر الذي أدّى إلى إنشاء مدرسة الهواء الطلق.

وكان السيّد صديقي له مهارة وقدرة بالغتان على قرض النظم، كما أنه كان مجتهدًا

المجلد:13 العرو:3 عروب العرو:3 العروبي - سبتمبر 2024

ورجلًا فكاهيًا، وبرزت مهاراته في أجواء الجامعة.

وسبق أن أوضحنا بأنّ أجواء المشاريع قد تولدت في المدرسة الثانوية أيضًا، وفي هذه السنة، احتفلت المدرسة بيوم الشاعر حالي، وفيما يلي قصة الاحتفال التي وردت على لسان السيّد ناظم ظهور الحق، ناظر هذه المدرسة:

"انعقدت الجلسة الأولى من احتفالات يوم الشاعر حالي برعاية المنتدى الأدبي في 22 مارس عام 1942م، وذلك تحت رئاسة مسجل الجامعة السيّد حافظ فياض أحمد، حيث تلا المدعو مجتبي أحمد، طالب الثانوية الأولى، آيات من القرآن الكريم، ثم قدّم رئيس المنتدى تقريرُه، بعد ذلك انطلقت المساجلة الشعرية بين طلّاب الثانوية الأولى والثانية في طرح أبيات الشاعر حالي. واستمرت 45 دقيقة، وجرى طرح أبيات الشاعر حالي حسب البرنامج ثم أعلن أعضاء لجنة التحكيم نتائجهم، ثم قرأ رئيس الجلسة قرار لجنة التحكيم أمام الحضور، وحصل طلّاب الثانوية الثانية على 96 درجة، وطلَّابِ الثانوية الأولى على 70 درجة، ومن حيث الفرد، احتلَّ كلِّ من المدعو مجتبي أحمد من الثانوية الأولى، والمدعو عارف الزمان من الثانوية الثانية المركز الأول، ثم أعلن رئيس الجلسة ختام الجلسة في الساعة الواحدة إلا الربع ظهرًا. وحضر الجلسة كلّ من السيّد خواجه سجاد حسين خلف السيّد مولانا حالي، والسيّد خواجه حسن نظامي والسيّد فضل أحمد فضلي. كما شارك في البرنامج، كل من الخواجه غلام السبطين، والشيخ محمد إسماعيل الباني البتي. كما تواجد في البرنامج، كل من شيخ الجامعة وطلَّاب الكلية وكافة أفراد أسرة الجامعة. وتم على يد السيد خواجه سجاد حسين، تدشين المعرض في الساعة الثانية عشرة و57 دقيقة ظهرًا. وفي هذا المعرض، تم تزيين كافة الرسوم التي قام بها الطلّاب بمناسبة الاحتفال بيوم الشاعر حالي، على جدران الغرف وعلى الطاولات بشكل جيد، وشملت المعروضات كلًا من صور الشاعر حالي وخرائط قصائده، ولافتات، وقصائد رباعية، وصور، وعمارات وغيرها

المجلد:13 العدد:3 2024 عدد:3 يوليو - سبتمبر 2024

الكثير من الأشياء، وكانت مقالات الطلّاب المصحوبة بالعناوين الجيلة متوفرة على المناضد في الجوانب الأربعة، وفي جانب، كان هناك عدد خاص للمجلة الجدارية حول منطقة باني بات، توافرت فيه صور لعدة أماكن، التقطها الطلّاب بكاميراتهم أثناء رحلتهم إلى منطقة باني بات، وفي المعرض كان في صندوق زجاجي، النوادر التي أحضرها الشيخ محمد إسماعيل من باني بات، لعرضها في معرضنا، وكانت هذه النوادر شملت كلًا من رسائل الشاعر حالي، ومسوداته وكذلك الرسائل الموجهة إليه من قبل السير سيّد والسيّد شبلي، والسيد آزاد وكتاباتهم إضافة إلى ذلك، كان هناك صور المباني القديمة الكائنة في البلدان الإسلامية، والتي جاء ذكرها في أبيات الشاعر حالي.

وانعقدت الجلسة الثانية الخاصة بالاحتفال بيوم الشاعر حالي في الساعة الثامنة مساء تحت رئاسة المولانا محمد أسلم جيراجبوري، وتلا السيّد مجتبى أحمد آيات من القرآن الكريم، ثم بدأت أعمال الجلسة. حيث حضر السيّد خواجه سجاد حسين الجلسة، واستجابة لطلب شيخ الجامعة، أتحف الطلاب بنصائحه القيمة، وقدّم الطلاب مقالاتهم حول المراحل المختلفة لحياة الشاعر حالي في هذه الجلسة، كما أنهم قرؤوا على الحضور نظمه وأشعاره المترجمة في اللغات المختلفة.

وفي الختام، انتهت أعمال الجلسة بكلمة شيخ الجامعة التي قدم فيها آراءه النقدية. وكان هذا المشروع الحلقة الثانية من سلسلة أعلام الأدب.

ولو لم يتم تكليف السيّد عبد الرزاق، أستاذ المدرسة الثانوية، بأيّ عمل في احتفال ما، ولكنه كان يخصّص لنفسه أعمال الخيرية العامة. كما أنه أدّى مثل هذه المهام بمناسبة الاحتفال بيوم الشاعر حالى.

تكون أعمال الكلية في نوع يصعب سرده في شكل قصة إلا أنّ جمعية الاتحاد للجامعة ظلت مرآة لأعمال الكلية، حيث تُقدم فيها المقالات وتُلقى فيها الخطابات. ويتم تقديم رسائل الشكر من قبل الجامعة، وتعقد المجالس الترفيهية

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

كذلك، على سبيل المثال، في هذه السنة:

- 1. قدم الدكتور عبد الحميد زبيري، طالب الجامعة السابق، مقالته العلمية بعنوان "انتشار الحضارة الإنسانية".
- 2. كما ركزت السيدة كملاديوي جبوبادهيا، في كلمتها، على الأعمال البناءة وخلق الطاقة الروحانية.
  - قدمت الجمعية رسالة الشكر إلى مقام السيّد أبو الكلام بمناسبة حضوره.
    - 4. نظمت الجمعية جلسة فكاهية أيضًا، بعنوان: مؤتمر غير معقول.

والآن، أنا أتناول بعض الأحوال لجلسة المولانا آزاد والتي شارك فيها كافة أفراد أسرة الجامعة، ويعد مولانا آزاد من مؤسسي الجامعة، وكانت له علاقة خاصة بالجامعة، وكلما سنحت له الفرصة كان يزور الجامعة، ولكن منذ فترة، لم يتمكن من زيارتها، وأثناء هذه الفترة الطويلة، تم بناء المباني الجديدة في الجامعة، وعمرت منطقة جامعة نغر، ومن الصدفة أن زار مولانا مدينة دلهي في أوائل شهر فبراير، ومكث فيها عدة أيام، فالتمس أصحاب الجامعة من مولانا ليشرف الجامعة بزيارته، فقبل بكل سرور، رغم أنّ برنامجه كان مكثفًا للغاية، ووصل إلى الجامعة في الساعة الثالثة بالضبط في اليوم الثامن من شهر فبراير، حيث كان الطلاب واقفين في الطابور على كلا الجانبين من الطريق من السارع إلى المدرسة، وتم تزيين الطريق بأنواع متنوعة من الرايات واللافتات. وكان في وسط طريق الجامعة منصة مرتفعة ومدورة، كان يقف عليها أصحاب الكشافة من الثانوية، وكان علم الجامعة يرفرف في الوسط. وعندما نزل مولانا من السيارة، أدّت الكشافة التحية، وبدأ أصحاب الفرقة الموسيقية أنشودة التهنئة.

واستقبله كل من الدكتور ذاكر حسين شيخ الجامعة، والدكتور سيد عابد حسين، والبروفيسور محمد مجيب لدى البوابة، ووصل وسط طوابير الطلّاب متبسمًا، ورادًّا على

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

تحياتهم، إلى الباب الرئيسي من العمارة، وكانت على وجهه علامات الفرحة والسعادة الكبيرة، حيث ظلّت اللقاءات السريعة والتعارف تجري مع الأساتذة لعدة دقائق أمام الباب الرئيسي، وعُرضت عليه عمارة المدرسة والمعرض ومصرف الطلّاب ودكانهم، وبعد ذلك، انعقدت الجلسة في قاعة محمد علي، وتم تزيين مكان الجلسة ببساطة، كأن اثار الربيع قد ظهرت على جدرانه، وبعد تلاوة آيات من القرآن الكريم وعرض النشيد، رحب الدكتور ذاكر حسين شيخ الجامعة، بالمولانا بكلمات الترحيب، ثم قرأ نائب رئيس جمعية الاتحاد السيّد آزاد رسول نيابة عن الطلبة، كلمة الشكر المفعمة بالمجبة والاحترام والتقدير، حيث قال المولانا في خطابه الوجيز ردًا على ذلك:

"هذه هي الزوايا التي يستمع منها العالم رسالة الحرية والاستقلال، وإنّ الدور البنّاء الذي تقوم به الجامعة يحمل بنفسه أهمية قصوى، وهذا هو العمل الأساسي للبلاد، لأنه ما لم يتم بناء الشعب لن يمكنه أن يستقر أو أن يحقّق نجاحًا في أيّ ميدان.

وانتهت الجلسة بنشيد الوحدة، وبعد ذلك، أقام الأساتذة مأدبة الشاي، وجرت الأحاديث الفكاهية والطريفة أثناء فترة الشاي، ثم انصرف المولانا حوالي الساعة الخامسة مساء.

وقُرئ بيت من أبيات الحمد قرضه السيّد كوثر تشاندبوري، في الجلسة، تبتدأ بـ"إذن نتعرف على وجود إلى حد ما". وذلك كنشيد جماعي، وتطور الإيقاع بشكل جيد، وكان طلّاب المركز التعليمي الأول أيضًا في هذه الجلسة، وقد التمسوا من أستاذهم السيّد محمد إكرام خان، بطلب نسخة من هذه النشيد، ولكن ربما فقدها الزمن، وأصرّ الطلاب، فكتب السيّد إكرام بأنّ طلب الطلاب يزداد إصرارًا، فلا بد من البحث عنها، وكان السيّد إكرام يراعي طموحات الطلاب، وكان يسعى إلى تدريسهم بشكل جيد، وكانت هذه هي المحاولة التي دفعته إلى الذهاب إلى أمريكا، ونهائيًا، عاد من هناك بعد أن أصبح دكتورًا، وكان لديه رغبة شديدة في الشؤون التعليمية.

المجلد:13 العددة:3 عروب عروبي - سبتمبر 2024

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - الجامعة الملية الإسلامية

وكان هذا زمن الحرب العالمية الثانية، وألقى البروفيسور غيان تشند من جامعة بتنا، محاضرته بعنوان "ميزانية الحرب" تحت إشراف الجمعية، وكان من ميزات هذه المحاضرة أنه لم تستخدم فيها المصطلحات الفنية بكثرة، إنما حاول إفهام حديثه للطلّاب بطريقة عامة وسهلة الفهم.

وكانت الأخت العزيزة (السيّدة غردا فلبس بورن المحترمة) والتي سبق أن جاء ذكرها، مشرفةً لسكن المدرسة الابتدائية، وكانت محتجزة في قلعة أحمد نغر بكونها مواطنة ألمانية، وعندما عادت من سجنها بعد إطلاق سراحها، تم الاحتفال بهذه المناسبة بسعادة بالغة، وكانت قد خصّصت زاوية في مجلة بيام تعليم، بعنوان: رسالة موجهة باسم الأسرة، وكان غرضها مساعدة قراء المجلة من الأطفال على عيش الحياة الطيبة والسعيدة، وترويج المحبة والصداقة والاتحاد فيما بينهم، وخلق مشاعر التعاون بين بعضهم البعض، واستثمار أوقاتهم الفارغة في الأعمال المفيدة، وكذلك مساعدتهم في نثقيفهم وتعليمهم بطريقة عملية، وكانت قد انتشرت أعمال هذه الأسرة انتشارًا واسعًا، وأنشأت فروعها في كثير من الولايات، وبدأ الأطفال الأعضاء في أسرة المجلة، يكاتبون ويراسلون أطفال البلدان الأخرى، وأجريت المسابقات في كتابة المقالات والرسم والتلوين كلها تحت إشرافها.

وتم وضع أساس جمعية النساء في منطقة جامعة نغر في هذه السنة، وكانت السيّدة آصفة حرم السيّد محمد مجيب، وصالحة عابد حسين، أول رئيسة لهذه الجمعية.

وبمناسبة احتفالات الجامعة، كان يتم تنظيم البرامج والجلسات الأخرى والارتباطات الإصلاحية الخاصة للنساء بفضل جهود هؤلاء السيدات.

وكانت إدارة شؤون المطبخ تحمل أهمية مركزية على مدى فترة زمنية. وبدأ هذا المطبخ يستخدم كجزء من السكن لاحقًا. ومن هذه السنة، استعاد حالته المركزية من جديد، إذ تم تعيين أستاذ المدرسة الثانوية السيّد عبد الحي ناظرًا له، وكان قد اشتهر

بلقب ماستر عبد الحي، وكان السيّد عبد الحي رجلًا قويًا فيما يخص الشؤون الإدارية في جانب، وفي جانب آخر، بشأن الاستماع إلى شكوى الأطفال أيضًا، ولم يدخر جهدًا في أمور الأكل والشرب وتوفير كافة أنواع التسهيلات، وكان هذا الوقت زمن الحرب العالمية الثانية، فإنه برغم قلة توفر المواد الغذائية، وغلاء المعيشة، استطاع الحفاظ على الأمور بطريقة تدل على إتقانه في الأمور الإدارية.

وكان من ضيوف هذه السنة، كلَّ من السيّد بندت جواهر لال نهرو، والجنزال شيانغ كائي شيك، والشيخ محمد عبد الله والمسؤول عن مدينة حيدرآباد السيّد عبد العزيز، كما شرّف السيّد مير علي أحمد، العضو القومي لمنطقة السند، بحضوره كذلك. وكان يزور مدينة دلهي، نخبة من الخبراء بشؤون التعليم والأقسام الأخرى برفقة الجنرال جيانغ كائي شيك. وكان من بينهم وفد شمل كلاً من الدكتور توخان جانغ، وعضو الجنة كومان تانغ المركزية ومدير مؤسسة الشؤون الإدارية والمركزية وغيرهم آخرون، ولقد وصل هذا الوفد بقيادة السيّد بندت جواهر لال نهرو إلى الجامعة في المساء بدون أيّ إبلاغ مسبّق، وحيث أنّ الوقت كان ضيقًا، فلم يتمكنوا من زيارة الجامعة بكاملها، ولكنهم أخذوا معهم كتيبات مطبوعة، ومن حسن الحظ كان شيخ الجامعة الدكتور ذاكر حسين أيضًا متواجدًا في المبنى، فقد رحب بجميع الضيوف وتبادل أطراف الحديث معهم بشأن الأمور التعليمية المختلفة.

وفي أوائل شهر فبراير، زار الزعيم الكشميري المحبّ للأمة السيّد شيخ عبد الله منطقة جامعة نغر، حيث شاهد مبنى الجامعة وأنشطة المدارس، فأُعجب بها كثيرًا.

وهناك نبأ حزن وأسف كذلك، إذ توفي السيّد السير أكبر حيدري (رحمه الله).

وخلفت وفاة السيّد السير أكبر حيدري، فجوة في صفوف المسلمين الكبار، لم يكن من السهل، فيما بدا، ملؤها. بما كان يمتاز الفقيد بخلقه وديانته وأمانته بجانب علمه وفضله. وكان يواظب على أداء الصلاة والصيام ولم يكن يتركهما في الحل والترحال. وكان يهتم

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

بأمور الوطن وبالأمور الإسلامية في آخر أيام حياته، وكان الفقيد يحبّ الجامعة وشيخها حبًا بالغًا، ولاسيما بعد وفاة الدكتور الأنصاري، وكان يعتني بالجامعة بشكل كبير حتى بدأ يحسّ كأن مسؤولياته قد ازدادت الآن، فزار الجامعة في حياته عدة مرات، وأعجب كثيرًا بما شاهده من أنشطة الجامعة وطلابها، وكما يعرف معظم المتعاطفين مع الجامعة، بأنّ العمارة الموجودة للجامعة نتيجة لسخاء ولاية حيدرآباد إلا أنّ الفقيد كانه له دور وفضل في هذا السخاء، إذ أنه كان مطلعًا على ظروف الجامعة دومًا، وكان يتبنى كافة الطرق والتدابير لتوفير جوّ صالح لتقديم المعونة والتعاون لأجل الجامعة، حتى أنه قام ببناء مكان الرياضة البدنية للأطفال على نفقاته الحاصة، وسُمي هذا المكان بالنادي الحيدري للرياضة البدنية، ولا شك في أنّ محسنًا كبيرًا للجامعة قد عادر الدنيا بعد وفاته، تغمّده الله بواسع رحمته، وعوّض القومَ خير تعويض.

#### وفيما يلي التبرعات الخاصة لهذه السنة:

| 500 روبية | الرجل الثري السيّد مظهر الحسين               | .1 |
|-----------|----------------------------------------------|----|
| 500 روبية | الحكيم عبد الحميد، مستوصف همدرد              | .2 |
| 500 روبية | السيّد أيم. بشير، رنغون/ميانمار حاليًا       | .3 |
| 500 روبية | السيَّد خان بهادر الله بخش، رئيس وزراء السند | .4 |
| 500 روبية | السيّدة حرم الدكتور سعيد، السند              | .5 |
| 500 روبية | السيّد مير علي أحمد خان، تالبور، السند       | .6 |
| 500 روبية | السيّد مير مجمود، السند                      | .7 |

ولنستمع إلى قصة تبرع بدون طلب:

ذات يوم، أتت سيارة إلى الشارع أمام منطقة جامعة نغر وتوقّفت، ولم يكن هذا

| يوليو - سبتمبر 2024 | 209 | العرو:3 | المجلر:13 — |
|---------------------|-----|---------|-------------|
|                     |     |         |             |

العمل أمرًا غريبًا فلم يأب بها أحد، ونزل من السيارة أربعة سيّاح أو خمسة، وبدؤوا ينظرون إلى مباني الجامعة من البداية، بشوق، ونظرًا إلى هذا الشوق، تحمّل أحد كبار الجامعة، بنفسه على سبيل حسن الخلق، المسؤولية كدليل، وأراهم كافة الأشياء المتعلقة بالجامعة، وفي الختام، رافقهم إلى السيارة ليودّعهم، فقال أحد السيّاح: اليوم كنا قد خرجنا للسياحة هكذا، فخذوا بطاقتي هذه، وأرسلوا إلى أحدًا في هذا العنوان بدلهي غدًا، فاستجابة لهذا الطلب، ذهب إليهم أحد الأصحاب، فمنحه مئة روبية وقال قدّموها إلى الجامعة من جانبي.

وكان هذا السائح رئيس منطقة تشاندني تشوك بمدينة دلهي، السيَّد لادلى برشاد.

# السنة الثالثة والعشرون أغسطس 1942م حتى يوليو 1943م

شهدنا تغيرًا كبيرًا فيما يخصّ النظام الإداري للجامعة؛ من المعتاد في الجامعات والكليات الحكومية أنّ شخصًا إذا تولّى منصبًا فيظلّ باقيًا عليه حتى تكتمل مدة خدمته، إلا أنّ الدكتور ذاكر حسين قام بتبديل أصحاب المناصب في كافة الأقسام لكي لا تظلّ جهات الجامعة مرتبطة بشخصيات معينة بموجب هذا المبدأ، ولكي يجد أصحاب المهارات والقدرات فرصة العمل، وهنا أكتب المذكرة التي قدّمها الدكتور في جلسة عُقدَتُ لأعضاء لجنة الشؤون الإدارية لتتم الموافقة على هذا التبديل:

"تزامنًا مع توسيع أشغال النظام التعليمي للجامعة، كانت هناك ضرورة للتقليل من المركزية، فقمتُ بنقل كافة المهام التي قد كُلِّفتُ بها من قبل، تدريجيًا، إلى مدير الكلية بالإنابة وإلى المشرفين على المدرسة الثانوية والمدرسة الابتدائية والمركز التعليمي، ولم يكن بالإمكان تنفيذ الأمور بدون نقل المسؤوليات، ويسرّني كثيرًا بأنّ هذا الانتقال أصبح مفيدًا للغاية من حيث النتائج بشكل عام. ولكن منذ فترة، يخطر على بالي باستمرار، أنه إذا ظلت مهام الإشراف على الجهات ملقاة على كتف بعض الأفراد

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

بشكل دائم، فإنّ إمكانات ازدهار الجامعة وتطوّرها سيصبح محدودًا، وإنّ صورة الجامعة وكما أتخيلها، هي بمثابة جمعية أو أسرة اجتمع معظم أفرادها، بسبب بعض الأفكار المشتركة ولتحقيق الأهداف المشتركة، وإنهم مشغولون بموجب هذه الأفكار والأهداف، ومن خلال العمل المشترك، بتعليم وتربية الجيل الجديد للأمة وبتكوين شخصياتهم. وطبعًا بقدر وضوح تضافر هذه المشاركة في الأفكار والأهداف لهذه الجمعية، تتزايد لدى الأعضاء بنفس القدر، فرص تكوين شخصياتهم وثثقيفهم، وعلى قدر ما يرتكز الاهتمام بجعل هذه التربية والتثقيف كوسيلة لأجل العمل على تحقيق الأهداف المشتركة، وإذ يرى كل واحد نفعه في نفع الآخرين وخسارته في خسارة الآخرين، يتعزز التعاون فيما بينهم، فستزدهر هذه الجمعية التعليمية على نفس ذلك القدر من حيث مستوى وجودها الحقيقي، وستستمر في اقتراب مرحلة الاكتمال، والقيادة في مثل هذه الجمعية، تعنى تقدمًا لأجل بذل الجهود وسط المتساويين، ويمكن أن يخلق هذا الشعور بالمساواة بشكل أكثر على نحو يتوافر به لدى كثير من الناس، فرص أداء المسؤوليات حسب قدراتهم، لتكون هناك حاجة إلى الاستعانة بالآخرين مع التعاون مع بعضهم البعض. وقد فكَّرتُ في هذا الجانب لفترة من الزمن، وكلما فكرتُ اتضحت لي أهمية القضية، لذا أقدّم هذا الاقتراح أمام حضراتكم، ليتم إجراء بعض التعديلات في النظام التعليمي للجامعة في ضوء هذا المبدأ، وعلى سبيل المثال، في رأيي أن يتم نقل المسؤوليات عن منصب مدير الكلية، وعن مهام الإشراف على المدرسة الثانوية والابتدائية إلى الأصحاب المذكورين أدناه حتى صدور الحكم الثاني:

1. المدرسة الابتدائية: السيد عتيق أحمد

2. المدرسة الثانوية: السيد بركت على

3. الكلية: البروفيسور أيه. جي. كيلات

4. المسجل: السيد إرشاد الحق

رئيس شؤون المساندين للجامعة الحافظ فياض أحمد

المجلد:13 العدد:3 العد

.

وكنت أريد أن اقترح اسمًا بدلًا عني لمنصب شيخ الجامعة، ولكنه مع أنّ هذا المبدأ صحيح في اعتقادي إلا أنَّ هذا التغير من الناحية العملية، بمثابة مشروع تجريبي، لذا من الأفضل ألا يطرأ تعديل على كل شيء في آن واحد. وأرى من المناسب تجنب هذا التطور وبعض الأمور الأخرى. بينما سيظل إشرافي بصفتى شيخ الجامعة، على أعمال هذه المدارس الثلاث، وعلى الأغلب يمكنني القيام بهذه المسؤولية أيضًا في الكلية والمدرسة الثانوية قدر المستطاع، ولكن أريد أن استفيد من خدمات السيد سعيد الأنصاري بشكل خاص، كمساعد لي في المدرسة الابتدائية، لذا من اقتراحي أن يشرف السيد الأنصاري على أعمال المدرسة الابتدائية وأن يستمر في إسداء المشورة الضرورية إليّ في هذا الشأن، وعليه أن يقدّم تقارير عن الوضع التعليمي على الأقل ثلاث مرات كل سنة، بعد إجراء معاينة مفصلة. وذلك مرة في أواخر شهر سبتمبر، وفي المرة الثانية قبل عطلة الشتاء، وفي المرة الثالثة في أواخر شهر مارس. ومن الضروري هنا أن أوضح لاطلاعكم على هذه التعديلات، بأن لجنة الشؤون الإدارية كانت قامت في 28 يناير عام 1939م، بتعييني على منصب مدير الكلية لمدة خمس سنوات. فاسمحوا لي بنقل واجباتي كمدير، إلى البروفيسور كيلات لهذا العام التعليمي، ولم تقم لجنة الشؤون التعليمية أو لجنة الشؤون الإدارية بأيّ تعيين على مناصب المشرفين على المدرسة الثانوية والمدرسة الابتدائية. وكنت قد قمت بنقل صلاحياتي، وليُسمح الآن لي بالقيام بمثل هذا العمل أيضًا.

وإضافة إلى ذلك، أقدّم اقتراحًا ينصّ على أنّ من مسؤوليات السيد إرشاد الحق أن يكون مسجل الجامعة بدلًا من مسؤوليته كمشرف المدرسة الثانوية، وإذا وافقت لجنة الشؤون الإدارية بالجامعة على إنشاء مجلس البلدية فليتم تكليفه بمهام رئاستها، وينبغي أن يتم تكليف الحافظ فياض أحمد بمهام رئاسة لجنة المساندين للجامعة، ويجب على المجلس الرئاسي (أنجمن) للجامعة الملية الإسلامية أن يعين مسجّلًا حسب تزكية لجنة الشؤون الإدارية، لمدة خمس سنوات، وقد انتهت مدة

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

#### مجلة الهند .......الجامعة الملية الإسلامية

الخدمة للمسجّل الحالي في 1939م، وبعد ذلك، قدّمت لجنة الشؤون التعليمية ولجنة الشؤون الإدارية اسم الحافظ فياض أحمد مرة أخرى، في الجلسات المنعقدة في 13- 14 مايو 1939م، على التوالي. ولكن لم يتم تعيينه رسميًا من قبل المجلس الرئاسي (أنجمن) حتى الآن. وأنا سألتمس من لجنة الشؤون الإدارية في جلستها القادمة لتقوم بتكيلف الحافظ فياض أحمد بمهام رئاسة لجنة المساندين لمدة سنة واحدة، وإذا تمت الموافقة على طلبي هذا- وأنا على أمل بأنّ هذا ممكن- فأنا أقترح اسم السيد إرشاد الحق لمهام المسجل لمدة سنة واحدة بدلًا من الحافظ فياض أحمد.

وأنا على أمل بأنّ لجنة الشؤون التعليمية إذا أعجبها اقتراحي هذا، وبناء على تزكيتها، وافقت لجنة الشؤون الإدارية على ذلك، فإنّ ذلك سيكون نافعًا لمستقبل الجامعة. وسيكون ذلك بداية نموذج جديد، مما يتوقع أن يأتي بنتائج مرجوّة.

وتم تقديم الجزء المتعلق بهذه التعديلات الإدارية في الجلسة التي نظّمها المجلس الرئاسي (أُنجمن) للجامعة الملية الإسلامية، في 13 نوفمبر 1942م، وتمت الموافقة عليها، علاوة على ذلك:

- تم انتخاب السيد محمد مجيب للمرة الثالثة كأمين صندوق الجامعة.
- 2. وتم انتخاب الأشخاص المذكورين أدناه كأعضاء مدى الحياة للمجلس الرئاسي للجامعة الملية الإسلامية:
  - الدكتور سيد عابد حسين، أستاذ في الفلسفة واللغة الأردية.
    - 2. السيد إيه. جي. كيلات، أستاذ في اللغة الإنجليزية.
      - 3. السيدة فلبس بورن (سيدة ألمانية الجنسية).
        - 4. محمد عاقل، أستاذ في علوم الاقتصاد،
        - السيد أحمد علي، مدرس لمادة العلوم.

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

- السيد عبد الغفار مدهولي، مدرس،
  - 7. السيد أختر حسن الفاروقي فنّي،
- 8. السيد ماستر عبد الحي، مدرس المهارات الحرفية،
- 9. السيد سيد أحمد على آزاد كمشرف المركز التعليمي.

هذا العام، شهدت منطقة جامعة نغر، اجتياحًا شديدًا من موجات حمّى الملاريا، ولم ير مثله لا قبله ولا بعده. وقد أطلقت المدرسة الابتدائية مشروعًا بعنوان: "الحرب ضدّ حمّى الملاريا "، وفيما يلي تلخيص كل ما كتبه الطلاب من مقالات مختلفة بهذا الشأن إضافة إلى التطبيق العملى:

- 1. أردو:- كتبت المقالات حول موضوعات الصحة والنظافة وحياة البعوضة والوقاية من حمّى الملاريا، وتم إعداد الكتيبات، إذ استعار الطلاب كتبًا من المكتبة للقراءة.
  - 2. علم الاجتماع: البيت وتنظيف ما حوله.
    - أ). عقد المشورة في شكل جماعي.
  - ب). تشكيل اللجان المعنية بالمهام المختلفة وإنجازها.
  - ج). وتفقد أحوال المرضى المصابين بحتّى الملاريا.
- د). ومن ضمنها، الاطلاع على أنه من الضروري الحفاظ على النظافة داخل البيت وخارجه.
- 3. <u>العلوم:</u> المراحل المختلفة لحياة البعوضة: بيضة، وحشرة، وبعوضة، هذه هي المراحل التي تمرّ بها حياة عدد من الحشرات والدودات الصغيرة الأخرى أيضًا مثل الذباب وغير ذلك، المواد المبيدة للبعوض مثل زيت الكاز، فلت،

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

دي.دي.تي وغير ذلك.

#### 4. الرياضيات:

- 1) نفقات على المواد التي تبيد البعوض.
- 2). بيع وشراء زيت الوقاية من البعوض.
  - 3). نفقة لشبكة الناموسة.
  - 4) أدوية حمّى الملاريا، وسعرها.
- 4. <u>الإنجليزية</u>: تم تعليم الكلمات الإنجليزية الجديدة مثل زيت الكيروسين، بعوض، أبرة ميغنايت، سلة المهملات وغير ذلك، وتمت كتابة المقالات حول البعوض وحمى الملاريا، وتم إعداد اللوحات ذات الصور باللغة الإنجليزية.
  - رسم: وتم إعداد اللوحات الخاصة بحياة البعوض.
- م إعداد مراحل حياة البعوض أو بعوضة الملاريا بالتراب على لوحة خشبية.

وفي الأخير، عُقِدَ معرض ركّز على إبراز أعمال الطلّاب بصور ورسوم ولوحات ونماذج. كما تم عرض الأشياء المستخدمة أيضًا. وتم انطلاق هذا المشروع تحت رعاية السيد عتيق أحمد، مشرف المدرسة، وكانت له خبرة واسعة في هذا النوع من المعلومات، وجعل اهتمامه وشغفه بهذا المشروع متميزًا على نحو استفاد منه الكثير. ولن ينساه تلامذته، وتم انطلاق هذا الشروع في فصول الطلّاب الصغار.

وكما اعتبرت طريقة التعلم المخططة لطلّاب المدرسة الابتدائية أنسب طريقة، وعلى نفس المنوال، فكّر الدكتور ذاكر في اقتراح خاص لترويج الطريقة الانفرادية للتعليم لأجل طلّاب المدرسة الثانوية، الأمر الذي يتطلب تنمية الأطفال الصغار وثقيهم عقلًا وفكرًا، فهذه الطريقة المناسبة نفسيًا تكمن في تقديم مواد التعليم لهم في شكل

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 المجلد:13 عدو:3 المجلد:13 عدو:3 المجلد:13 المج

ممزوج، بدلًا من شكل المقرر الدراسي حسب المواضيع، لأنه وبهذه الطريقة يمكن تنمية أذهانهم بشكل صحيح.

وبالنسبة لأمور الأطفال الكبار، في حين تظهر مكانتهم بشكل فردي بحد ملموس وأكثر، ويتعزز الشعور لديهم بدرجة أكبر مقارنة بالأطفال الصغار، إذن أنّ الطريقة الممزوجة ليست مناسبة لهم بل يمكن إطلاق طريقة التعليم المستندة إلى المواد الدراسية. حيث ينبغي أن يتم تبني طريقة العمل الانفرادية وليست طريقة الفصول مثل طريقة الأطفال الصغار.

وكما تم وضع الطريقة المخططة للتعليم في أمريكا تحت إشراف البروفيسور كلبرك، وهذه الطريقة الانفرادية أيضًا قامت بوضعها المرأة الأمريكية السيدة بارك هرست، وهذه الطريقة لا تتضمن الفصول حسب الترتيب بل هناك فصول منفصلة حسب المواد، مثلًا ستكون هناك غرفة خاصة لمادة الجغرافيا، تتوافر فيها أنواع مختلفة من خرائط الأطلس وكتب الرحلات والجغرافيا، وأوضاع البلدان، حتى يوجد فيها كل ما يمكن أن يستفيد منه الطلاب. وهكذا تتوافر غرف منفصلة لكل من مادة التاريخ، ومادة اللاردية، ومادة الرياضيات ومنودة بمستلزماتها.

وحسب المقرر الدراسي، لا تكون هناك كتب مدرسية مقترحة فيما يخصّ مواد التعليم، بل قد تم توزيع المقرر الدراسي لمادة واحدة، إلى أجزاء مختلفة، وستوصف كل حصة منها بالحصة التفويضية، لذا بعض الأحيان، تسمّى هذه الطريقة بالطريقة التفويضية.

وقام الدكتور ذاكر بتكليف السيد سعيد الأنصاري بمهام ترويج الطريقة الانفرادية للتعليم في المدرسة الثانوية، وذلك نظرًا إلى أنّ السيد الأنصاري عاد من أمريكا أخيرًا بعد أن درس طرق التعليم لكافة المراحل خلال مكوثه في تلك البلاد دراسة جيدة، إضافة إلى مهامه الخاصة بمدرسة المعلمين، فإنّ السيد الأنصاري قام في البداية بإطلاق هذه الطريقة في مادة واحدة وهي اللغة الأردية، وبدأها من الثانوية

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

# مجلة الهند - . - . - . - . - . الجامعة الملية الإسلامية

الأولى، فقام بتقسيم المقرر الدراسي للثانوية الأولى، إلى عشرة أجزاء، وقدّم كل جزء منها كطريقة تفويضية ذات التعليمات والإرشادات الضرورية، إلى الطلّاب، كما أنه وفّر أيضًا، القواميس الضرورية والمرجعيات للمطالعة العامة، حيث بدأ الطلّاب أعمالهم بدعم من هذه الكتب وفي ضوء هذه التعليمات والإرشادات، في البداية، شعر كلّ من الطلّاب والأساتذة ببعض المعاناة والإزعاجات، ولكن عندما وصلت الأعمال إلى منتصف الطرق لاحقًا، قام الطلّاب بهذه الأعمال بكثير من الشوق والشغف والانشغال، حتى أنهم بدأوا يحضرون الكتب معهم إلى بيوتهم، وكانوا منشغلين بقراءتها معظم الأوقات، وفي بعض الأحيان، تركوا واجبات المواد الأخرى أيضًا، والتي لم يكن لديهم رغبة وشوق فيها.

وتكلّلت بالنجاح الكبير الطريقة الانفرادية لتعليم مادة اللغة الأردية في كل من ثلاثة صفوف من الثانوية أي الأول، والثاني، والثالث، وكانت هناك غرفة خاصة لمادة اللغة الأردية، كانت فيها مكتبة صغيرة، وكانت على جدرانها صور معلقة لشتى المؤلفين والشعراء. كما كانت نماذج من رسائلهم أيضًا في بعض الأماكن، وكان تترشح منها عظمة ومكانة خاصة لكل منهم، كما كانت المعروضات تشمل بعض نماذج من أعمال الطلّاب في عدد من اللغات، على سبيل المثال، قامت جماعة بوضع النظام الشمسي باللغة الأردية، والذي يحتوي على صور بحجم ومسافة مثل الشمس والنجوم، مشتملة على السير سيد والمؤلفين المتأثرين به، وكانت هذه الفكرة الإبداعية تجذب كل واحد إليها.

على كلّ، كان هناك أعمال أخرى مماثلة قامت بها كل جماعة، وبما تولّدت هذه الرغبة البدائية لدى الطلّاب، مما جعل بعضًا منهم، من أكبر الأدباء وأصحاب المؤلّفات.

واصل السيد سعيد الأنصاري هذا العمل بجهد جهيد وبنجاح باهر، مما استمر لاحقًا لمدة طويلة.

وكان مدرس كلية المدرسين السيد نور محمد يقوم بإصلاح القرى بكثير من الاجتهاد

المجلد:13 — العدو:3 — يوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - الجامعة الملية الإسلامية

والتفاني. حتى التحق بهذه الكلية، السيد بندت تُلارام، الذي لم يدخل منطقة أوكهلا فقط بل أدخل في هذا البرنامج، القرى المجاورة أيضًا، حتى بدأ تلامذته، متأثرين بجهوده وخدماته التي كان يقوم بها السيد بندت، يشاركون في هذه الأعمال.

وكان من العناصر المساعدة لأنشطة كلية الجامعة التعليمية والترفيهية، عنصران كبيران هما جمعية الاتحاد ومجلة الجوهر. وكانت لهذه المجلة ميزة خاصة بأنّ كل طالب أو عضو كان يكتب مقاله أو تعليقه بيده ليقدّمه، وكانت هذه الأوراق تلصق بمجلة الجوهر، وعندما كانت المجلة تصدر عددها السنوي التمس مديرها من الدكتور ذاكر حسين كتابة رسالة، فقدّم مقالًا كتبه بيده حسب العادة، بعنوان "شهادتكم"، ونذكره فيما يلي:

"يطلب مني أعضاء مجلة الجوهر، رسالة، وإنّ إرسال رسالة يتطلب لتكون هناك مسافة، وأنا لا أشعر بهذه المسافة بيني وبينكم، لذا يمكنني الحديث معكم، ولا يمكن أن أرسل رسالة لكم، ومن الأفضل أن يكون الحديث شفويًا إلا أنني مضطر، لأنه لا يمكن الحديث من خلال مجلة الجوهر إلا عن طريق الكتابة.

وإنّ كافة طلّاب الكلية الذين يقرؤون مجلة الجوهر، يتلقون كلهم الدراسات العليا في علم أو آخر، ومن الواضح أنّ الغرض وراء الإقامة في الكلية لعدة سنوات هو الحصول على شهادة، مما يصادق على أنّ لديكم إتقانًا ورسوحًا في فرع من فروع العلم، ويمكنكم على الأقل أن تقدّموا ذلك أمام ممتحنكم بوضوح قلت أو كثرت، ولكن تلك الشهادة لا تستطيع أن تخبر بأنه هل لديكم أيّ صلة بهذا العلم أم لا، وهل أنتم حظيتم بقسط من التربية العقلية الممكنة أم لا.

حاولوا لتثبتوا بأنفسكم لتجدوا فيما بين سطور هذه الشهادة، ما ينصّ على أنهم قد وضعوا مفتاحًا لهذه الخزينة، ويمكنهم من خلاله، فتحها والاستفادة منها. وإنهم تعلّموا كيفية قراءة خريطة مملكة العلم هذه، كما أنهم يقدرون على تحديد أماكن القضايا المختلفة فيها، وإنهم لا يملّون من الذهاب إلى التساؤل العميق بسب الخمول العقلى، بل

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - الجامعة الملية الإسلامية

إنهم لا يدّخرون وسعًا في توضيح آرائهم وعلمهم من خلال العقول الذكية.

ولا يجب أن يُرى مكتوبًا بين سطور الشهادة، أنهم قد حصلوا على الشهادة، وإذا ندخم على مكان ما بأخذ بأيديهم فيصلون إليه، وإذا أدخل شيء في الفم فيبتلعونه ولكنهم لا يستطيعون هضمه، وإنهم قد حفظوا تلخيصات الكتب ومسودات المحاضرات، ولكن إذا أجلستموهم في المكتبات فيصيرون مندهشين، وإذا طرح عليهم أيّ سؤال جديد غير مألوف فيحاولون الهروب منه كجبناء.

وبما أنّ العلم سند للحياة المترشحة للترقية والرخاء، لذا إذا فهم أحد من شهادتكم بأنكم ستحملون العلم معكم في مجالات الحياة كذلك، فلا يكون من العبث بأنه يتولّد لديكم شعور بفضل العلم، ولتتزن قوة اتخاذ القرار، وليتفحصوا الدلائل والإشارات بشكل جيّد، لئلا تنخرطوا في كل طلسم سياسي، ولا تتجولوا وراء كل شعوذة دينية متصفّقين، ويمكنكم اختبار الأشخاص، لتتعلموا التمييز بين الذهب والمذهب، ولتتفهموا بحيلة المشعوذين الذين يركضون وراء السراب، بحيث أنكم تمعنون النظر في الأشياء القريبة ولكن لا تنشغلوا عن الأشياء البعيدة تمامًا، ولن تنسوا الآخرة لأجل الدنيا العجولة.

ولا ينبغي أن تكون على هامش شهادتكم، كتابة، سواء كان بإمكان الآخرين أن يقرؤوها أم لا، ولكنكم قد تقرؤونها من حين لآخر، تنصّ على أنهم شباب مثقفون، يكتبون المقالات ولديهم القدرة على تأليف الكتب، ويجيدون الخطابة إجادة فنية إلا أنهم منغمسون في مصالحهم الذاتية، يوافقون على ما يناسبهم من أمور، في طرفة عين، وإذا عارض شيء مع مصالحهم، فإنهم يعارضونه بأيّ نوع من أنواع الحيلة، وتلتزم آراؤهم بمصالحهم حتى في أمور الجماعة أيضًا، وإنهم يخشون من كل تجربة جديدة، خشية ما يترتب من تأثيراتها، حتى أنهم لا يحلمون بشأن عالم صالح، ناهيك عن إحداث ذلك العالم من خلال توفير ما يلزم من قوى أخلاقية.

وقد تشمل شهادتكم هذا وذاك أيضًا، وبأيديكم كتابة هذه الشهادة، وإنكم تكتبون ذلك

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهند - · - · - · - · - · الجامعة الملية الإسلامية

کل یوم".

وقد شرّف زعيم البلاد المحترم السيد بندت سندر لال، مؤلف كتاب "الحكم الإنجليزي في الهند"، بحضوره تلبية لدعوة وجّهتها إليه جمعية الاتحاد، ويستمع أنصار كافة الديانات إلى خطاباته بكل شوق، وعقدت جلسة تحت رعاية جمعية الاتحاد، أعرب فيها السيد بندت سندر لال، عن آرائه الهامة حول الاتحاد في صفوف الهندوس والمسلمين، وكان في الحضور كافة أعضاء أسرة الجامعة، ومن جانب الطلاب، ترأس الجلسة، السيد آزاد رسول، واستهلت أعمال الجلسة في أعقاب تلاوة آي من القرآن الكريم، وقدم رئيس الجلسة تعريفًا عن السيد بندت في كلمات مناسبة، أشاد فيها بخدماته التي قام بها سعيًا لتعزيز مسائل الاتحاد بين الأردية والهندية وكذلك في صفوف الهندوس والمسلمين، وبعد ذلك، قال السيد بندت بأسلوبه الخاص بأن شخصية شيخ الجامعة السيد ذاكر حسين هي السبب في إغرائه لحضور الجامعة، مع أنه لم يصادفه اللقاء معه من قبل، ولكنه أكّد أنه اقترب من السيد ذاكر كثيرًا في اللقاء الأول بعينه.

قال المحاضر، معربًا عن أسفه للأوضاع الراهنة في الهند، إنه يمكن تقييم مستوى المخطاطنا بأننا لا نفكر عن الهند أبدًا، ولو خطرت على بالنا فكرة ما أحيانًا، ففكرتنا لا تتجاوز إلا أنّ من هو الذي سيقرر مصير الهند في المستقبل، ألمانيا أو اليابان. ولا يخطر ببالنا أبدًا، التصور بأننا قد نصبح مالكين للهند بعد الإنجليز أيضًا، وإنه صرح موضعًا فلسفة ارتقاء الشعب وانحطاطه، أنه كما يمرّ الطفل بمراحل الشباب والكهولة والصحة والمرض على نفس المنوال، تمرّ الشعوب أيضًا بهذه المراحل كلها، التاريخ بين أيدينا، ويمكن أن نجمع أدلة كافية من التاريخ لمثل لهذه الحقيقة. ولا شك في أنّ شعبنا قد أصابه مرض فاتك جدًا. ولم يستطع أن يحفظ كبار زعمائنا أيضًا من ملابسات أوضاعهم، ولكن لا داعي إلى الدهشة أو الحيرة من هذا، وإذا حاولنا ملابسات أوضاعهم، ولكن لا داعي إلى الدهشة أو الحيرة من هذا، وإذا حاولنا

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - الجامعة الملية الإسلامية

فنجد السبب الرئيسي وراء ضعفنا، وليس هناك سبب لئلا نتغلب عليه. وفي رأيي أنّ الأمور التي تجعل إيجاد حل لقضايا الهندوس والمسلمين في هذه الأيام، ينحصر أساسها على الديانات المختلفة واستغلالها. وإننا نعقّد قضايانا من خلال تبني عقلية هذه الديانة وتلك الديانة. ولو نتخلص من هذه العقلية فستتم معالجة كافة الأمراض. وشرح السيد بندت هنا بأنه ليس من قصدي أن نصبح بدون ديانة. لأنّ هذا بنفسه مرض، وبسبب هذا المرض أنّ كل ما تعانيه أوروبا من مصائب، هو أمامنا، وهذا هو الفرق بيننا وبين أوروبا بأنهم يريدون أن يجعلوا الديانة تابعة للأمور الاقتصادية والسياسية، وإننا أهل الشرق نود أن نضع الأمور الاقتصادية والسياسية دون مستوى الديانة والأخلاقيات. وأيضًا أنه صرح مؤكدًا على ضرورة الديانة في ضوء العلوم، أنه الديانة والأخلاقيات. وأيضًا أنه صرح مؤكدًا على ضرورة الديانة في ضوء العلوم، أنه إذا أنكرنا القوى الخلقية فتصير الدنيا كلها نموذجًا من الجحيم.

وإن استغناء الدنيا باسم الديانة لا يعني أنّ الديانة عابثة على الإطلاق، بل إنّ السبب الرئيسي وراء ذلك أتباع الديانات المختلفة الذين أساؤوا دياناتهم، لأنّ نزاعهم المشترك يتسبب في جعل كل من يفكر ويفهم، متنفّراً وأجنبياً عن الديانة. وإذا أراد أصحاب الديانات أن يبقوا الديانات فيتعين عليهم أن يقضوا على الخلافات بين كافة الديانات، وأوضح ... أنّ كافة الكتب الدينية توفّر الهدوء والسكينة في المشكلة الروحانية. وتعلّمنا دروس المودة والتسامح، وإنّ القرآن الكريم من بينها يتصف بميزة خاصة وله شأن ممتاز، ولكن مع الأسف فإنّ أصحابه وأتباعه قد نسوا التسامح والمودة، مما كان يعتبر روحاً له.

وفي هذا الاتجاه، صرح في صوت مفعم بالحماس والمحبة:

"وكان رسول العرب رجلًا، أنّ الاحترام الذي يحمله قلبي له اليوم، ليس لدي كلمات قد تعبر عنه. ولو أمكن لي أن أقبّل في الحلم، أثرَ قدميه سوف أعتبره عزة لي. وسأظن أنّ ذلك كان أفضل لحظة في حياتي حينما حظيت بهذه السعادة".

وبعد ذلك، ختم خطابه مؤكدًا على أهمية التسامح في الديانات، حيث شكر رئيس

المجلد:13 العرو:3 كالعرو:3 كال

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . الجامعة الملية الإسلامية

الجلسة السيد بندت، ثم انتهت الجلسة.

وكانت مدرسة المعلمين تخطو خطوة نحو الأمام فيما يخص أداء الواجبات، ويستمر الارتقاء في طريق التدريس مثل الأمور الأخرى. حيث تقرّر أن يصدر المقرر الدراسي الناشيطي لأجل تربية الأساتذة الكبار لبلدية دلهي. وتم وضع المقرر الدراسي اذلك، واكتملت هذه الدورة الممتدة لخمسة أسابيع في هذه السنة، وتبين في مقدمة المقرّر الدراسي: إنّ هذا المقرر الدراسي التنشيطي ليس بغرض إعادة التدريب السابق لهؤلاء المدرسين بل يتم توفيره بغية جلب التجديد والإبداع في أعمالهم وعلمهم، وخلال هذه الدورة الممتدة الفترة وجيزة تستغرق خمسة أسابيع، سيتم تدريبهم على الحرف اليدوية، لكي لا يجعلوا تعليم الأطفال منحصرًا على طريقة جافة تختص بتدريس الكتب فقط. وسيتم تعليمهم طرق جديدة تختص بتعلم اللغة الأردية والجغرافيا والترجمة وطريقة الكتابة ليتمكنوا من الإتقان في أعمالهم بشكل جيد، كا سيتم اطلاعهم على المبادئ والطرق الجديدة للتربية الجسدية ليعتنوا بالصحة الجسدية لأطفالهم لأجل توفير السعادة وبعث الحياة فيهم، وسيتم تعريفهم بوجهات النظر الجديدة فيما يخص إدارة المدرسة والفصل الحياروا الأطفال محورًا كاملًا لمهام تدريسهم وتربيتهم، ويرجى أنهم سيعرفون قليلًا عن ليعتبروا الأطفال محورًا كاملًا لمهام تدريسهم وتربيتهم، ويرجى أنهم سيعرفون قليلًا عن شوقهم ومهامهم المستقبلية في هذه الأمور.

وبعد انتهاء الدورة، عقدت جلسة خاصة لتوزيع الشهادات، وشارك فيها، كلّ من السيد تشودهري نصر الله خان، الوكيل، والسيد أيس. أيم. جعفري، المشرف العام على شؤون التعليم، والسيد تشودهري ويس راج، النائب الكبير للمشرف العام وغيرهم شخصيات هامة أخرى.

ترأس السيد لاله ديس راج، النائب الكبير لرئيس بلدية دلهي، الجلسة، وبدأت فعاليات الجلسة بخطاب شامل ألقاه شيخ الجامعة الدكتور ذاكر حسين، ومما قال الدكتور ذاكر:

المجلد:13 العددة:3 عدد عدد العدد الع

#### مجلة الهند - · - · - · - · - · الجامعة الملية الإسلامية

"اليوم نرحب بأعضاء بلدية دلهي، في هذه الجلسة، عندما مسّت الحاجة لنقل الجامعة من على غراه إلى دلهي بسبب بعض الأسباب السياسية، كان يقال أنّ المريض الذي ييأس من علاجه، ينتقل إلى دلهي لغرض العلاج، وحين انتقلنا إلى دلهي، كما في حالة عسر وقلة الموارد والتسهيلات، لم يكن عندنا مال ولا مبنى، ولا شيء يذكر، بدأنا نسكن في عمارة مستأجرة، وكان سكان المنطقة يخافوننا، عند ذاك من كان يعلم بأنه وذات يوم، سيتم إرسال أساتذة مدارس بلدية دلهي، إلينا بغرض التعليم والتربية في جامعتنا، وإننا سنرحب، بكافة أعضاء بلدية دلهي لمشاركتهم في هذه الجلسة.

وهذه حقيقة بأنّ هذا المريض الذي كان قد يئس من العلاج، والذي أحضره كل من الحكيم أجمل خان والدكتور الأنصاري إلى دلهي، لاءمه جوّ دلهي، وقد تعافى من المرض بعد وصوله إلى هنا، وساعدنا سكان دلهي كثيرًا، وقد أحسنت إلينا بلدية دلهي بحيث أنّ كافة التجارب التعليمية الأساسية التي قامت بها الجامعة، أظهرت فيها بلدية دلهي رغبتها الشديدة، وإنّ هناك لطفًا وفضلًا خاصًا من قبل اللجنة التعليمية لبلدية دلهي والمشرف التعليمي السيد جعفري، بأنهم ساعدونا في إجراء التجارب التعليمية بشكل خاص، وأنهم أرسلوا أساتذتهم بغرض التعليم والتربية، كما أرسلوا إلينا المعلمين المنتخبين لتلقى دورة تحسين وتنشيط المستوى وتجديد المعلومات.

المقرر الدراسي التنشيطي: وإننا ممتنون للبلدية حيث أنها رغم الاعتراضات المختلفة والتي قامت بها الحكومة، وافقت على معوناتنا دومًا وبحرية.

ومن أمنيتنا بأن تلعب بلدية دلهي دورًا إرشاديًا في الشؤون التعليمية لمجالس البلديات الأخرى للولايات الأخرى في الهند، وإننا على ثقة بأنها لن تدّخر وسعًا في هذا الاتجاه. ولا بد أن تلفت البلدية انتباهها إلى تحسين مستوى المعلّمين الذين تولّوا مهام نثقيف الأطفال الصغار، ويجب أن يتم تخفيف معاناتهم، ليؤدوا واجبهم بكل هدوء واطمئنان، وليخدموا أحسن خدمة، ولا ينبغي تعيين الأساتذة غير المؤهلين في أداء

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كوليو - سبتمبر 2024

# مجلة الهند - . - . - . - . - . الجامعة الملية الإسلامية

مهامهم، وهنا ندرك تمامًا، الصعوبات التي واجهها المعلّمون الذين تم إرسالهم إلينا لغرض تلقي التعليم والتدريب، ولكنهم صاغوا أنفسهم وفق أوضاعنا بسرعة، كما إننا استطعنا الحد من صعوباتهم حسب ضرورتهم، وستشاهدون نماذج من الدراسة والتعليم الذي تلقوه خلال فترة هذه الأسابيع الخمسة، ونتوافر هذه النماذج في غرف المعارض، حيث أنكم ستجدون هؤلاء المدرسين وهم يطبقون ما تعلموه. على سبيل المثال، يعدون الأوراق الملونة اللماعة والأوراق العادية، ويصنعون الألعاب، ويديرون المغزل اليدوي وغير ذلك، وأنا أشكر كل من شارك في هذه الجلسة وأعضاء البلدية من جديد".

وبعد ذلك، قرأ السيد سعيد الأنصاري، مدير مدرسة المعلّمين تقريره عن الدورة التنشيطية، ثم قام رئيس الجلسة السيد لاله ديس راج، النائب الكبير لمشرف بلدية دلهي، بتوزيع الشهادات بين الطلبة الناجحين، حيث أعلن الدكتور ذاكر حسين عن منح جائزة لأفضل أستاذ اسمه رام بت، وكذلك جائزة للأستاذ الحاصل على المركز الأول بمبلغ قدره عشر روبيات من قبل السيد خان والسيد حبيب الرحمن خان، النائب الجديد للمشرف. كما تم الإعلان عن منح جوائز بمبلغ 5 روبيات جميع الطلبة الناجحين من الصف الأول.

وفي الختام، أعرب رئيس الجلسة عن شكره في كلمات مناسبة للدكتور ذاكر حسين والجامعة الملية الإسلامية، معترفًا بخدمات الدكتور القومية والوطنية، وأضاف أيضًا أنّ المعونة التي وافقت عليها بلدية دلهي، ليس من باب الإحسان، بل إنها أدنى فريضة قامت بها البلدية. أعلن مشرف الشؤون التعليمية السيد جعفري عن إجازة لأربعة أيام وذلك لكافة الأساتذة الذين أكلوا الدورة التنشيطية، وكان من المقرر أن يعودوا إلى أعمالهم ... وبعد انتهاء الجلسة، اتجه جميع الضيوف إلى المعرض ليشاهدوا نماذج الدورة التنشيطية، وليروا الطلبة العاملين. ثم تناولوا الشاي، حتى انتهت الفعاليات كلها على أحسن وجه.

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

#### مجلة الهند - · - · - · - · - · الجامعة الملية الإسلامية

وأثناء هذه الفترة، تم بناء عمارة صغيرة لمدرسة القرية وذلك بدعم من الجامعة وسكان القرية. وأشاد السيد دالتن، خبير أفريقي بالشؤون التعليمية، بالإنجازات إشادة بالغة، والتي قامت بها مدرسة المعلمين بشأن إصلاح أحوال أهالي القرية.

وقدّم الدكتور سيد عابد حسين مقاله حول "الحضارة الهندية" في الأقسام الأخرى بشأن أكاديمية أردو، وكانت أعمال أكاديمية أردو تجري تحت إدارته، وكان الدكتور ذاكر حسين يحمل فكرة إيجابية ومعقولة حول كافة القضايا سواء كانت تعليمية أو سياسية أو قومية ووطنية. ولديه إيمان يسترشد به أصحاب الجامعة، ولو نظرنا في هذه الأمور من نظر الأسرة المحدودة للجامعة فكم من لغز وقضية معقدة، قام بحلها الدكتور، اقتنع بها الناس، وإنّ كل التعديلات والتغيرات المهمة التي حدثت في الجامعة حسب مقتضيات الوقت، كانت مشورة الدكتور ذاكر هي المساعدة في هذه الأمور كلها.

عقدت جمعية العاملين جلسة بعنوان "السيرة النبوية" كما عقدت جمعية النساء جلسة بعنوان "في ذكرى السيد حسين".

كما زار المولانا محمد إلياس، رئيس "جماعة التبليغ" الساكن بالقرب أي في منطقة نظام الدين، الجامعة، وألقى الضوء على أهداف حركته أمام أفراد أسرة الجامعة.

وكان المولانا أبو الأعلى المودودي مدير هيئة تحرير مجلة "ترجمان القرآن" له صيت خاص في العالم الإسلامي، وكان يعتبر عالمًا كبيرًا، وقد قدّم مقالة ذات بصيرة ورؤى أمام حشد كبير من سكان منطقة جامعة نغر، ضمن سلسلة من المحاضرات التوسيعية حول العلوم القرآنية، حيث تناول النقاط التي كانت من اختصاصه، وحضر المحاضرة عدد كبيرة من سكان المدينة.

وهناك خبر حزين لهذا العام، حيث وصل إلينا نبأ من علي غراه، عن وفاة المولانا محمد سورتي، أستاذ سابق للجامعة.

وكان المولانا معروفًا بتمسكه بالعقائد الدينية وشدته، ولم يكن يميز بين الصغير والكبير

المجلد:13 العرو:3 كوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهند - · - · - · - · - · الجامعة الملية الإسلامية

فيما يخص أداء مسؤولية واجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولم يتغلب على عقيدته هذه، قوته وجاهه وأثره، ولكن الأمر الذي جعل الناس يتحملون شدته وتمسكه، هو شفقته ومحبته بصفته كبيرًا، ومع أنه غادر الجامعة قبل مدة طويلة، إلا أنه لم يستطع أن ينسى الجامعة قط، وكلما سنحت له الفرصة أو مهلة، كان يزور الجامعة ويمكث فبها لمدة شهر أو أقل، وقد أصبح كثير من تلاميذه أساتذة إلا أنهم كانوا جميعًا أطفالًا بالنسبة له.

والنبأ الثاني الحزين هو خبر عن الأخت المحترمة (غردا فلبس بورن) وكانت الأخت المحترمة تقضي أيامًا وليالي في خدمة المرضى، وكانت تعتني بصحة الأطفال. لم تعد بيننا، وكانت ثتقاضى راتبًا قليلًا، وتقضي أيامها عليه، وحينما كانت تحصل على عمل الطباعة في شركة ألمانية في دلهي في بعض الأحيان، كانت تسلم أجرتها إلى المكتب، طالبة يتم شراء الضروريات لروضة الأطفال، كان هذا نموذج من إخلاصها وتفانيها.

من بين ضيوف هذه السنة، كان ضيف خاص من ولاية حيدرآباد وهو رئيس الولاية السيد الحافظ السير أحمد سعيد خان، رئيس جتاري، شرف الجامعة بحضوره، وعاين الأقسام المختلفة للجامعة، حيث أقيم في شرفه، حفل الشاي عصرًا، والذي شارك فيه أعيان المدينة.

ألقى الأطفال الصغار من المدرسة الابتدائية \_ كلمة، كما أدّت كشافة الجامعة عرضًا رائعًا للغاية لأعمال أيه. آر. بي. أعجب به كافة الحضور. بما في ذلك انفجار القنبلة، وحدوث الحرائق في أماكن مختلفة، وإطفاء النار من قبل الكشافة. ونقل الجرحى ومساعدة الجرحى وما إلى ذلك وكأنّ ذلك منظر حقيقي تمامًا، حيث عرف الدكتور ذاكر حسين خان الضيوف على أساتذة الجامعة، وتبرع النواب بمبلغ خمسمئة روبية للأطفال.

والضيف الثاني هو زعيم حيدرآباد النواب بهادريار جنك، وكان برفقة طالبنا السابق السيد أكبر على خان، محامي حيدرآباد. حيث عاين النواب برفقة الدكتور ذاكر

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

# مجلة الهند - . - . - . - . - . الجامعة الملية الإسلامية

حسين، شيخ الجامعة، الأقسام المختلفة في الجامعة، وأدّى صلاة المغرب مع طلّاب المدرسة الابتدائية، وبعد الصلاة، خاطب الأساتذة والطلّاب بالكلمات التالية:

### الطلّاب الأعزاء!

كم أنا سعيد بوجودي بينكم في هذا الوقت، ولا يمكنكم أن تتخيلوا مدى هذه السعادة، وأنا أحس هنا بالأمر الذي ينص على أنني كما ارتكبت كثيرًا من الأخطاء في حياتي، ومنها خطأ أيضًا بأنني لم استطع رؤية الجامعة قبل الآن، وإنّ مشاهدة هذه المؤسسة التعليمية بهذا القدر من التأخير جريمة لا يمكن أن تُغفر أبدًا، وكان ينبغي على أن أحضر هنا قبل هذا، وأشعر بسعادة من أعماق قلبي، بلقائكم وبرؤية أعمالكم، وهذا اليوم من أسعد أيام حياتي.

### أيها الطلاب الأعزاء!

خلال هذه الفترة القليلة، كلما شاهدت هنا، وبرؤيتكم، توصلت إلى النتيجة بأنّ الجامعة هي المؤسسة التي توفّر ذلك التعليم الصحيح، والذي يتولد منه الشعور الصحيح، ويتولد من الشعور الصحيح، الإحساسات الصحيحة، ثم نتأسس العزائم من خلال الإحساسات الصحيحة، وإنّ الشعور الصحيح والإحساسات الصحيحة والعزائم الصحيحة هي المراحل الارتقائية التي تساعد في جعل الإنسان ناجحًا، وإنكم من أسعد الناس حظًا بأنكم حصلتم على فرصة التعليم في المؤسسة مثل هذه الجامعة، وحالفكم الحظ أنكم تلمذتم على الأساتذة المشفقين والصالحين والماهرين.

#### أعزائي الطللاب!

إنّ كافة أمانينا مناطة بكم، وأنتم الذين ستقومون بالوفاء بها، وأنتم الذين ستغيرون تقلبات أيامنا، وأنتم آمالنا، وصانعوا مستقبلنا، رجاؤنا، وأنتم الآن صغار، ستكبرون، وستنمون، ستنشؤون، وسترتقون، وإنكم أمانة القوم لدى أساتذتكم، وحينما يريد

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

# مجلة الهند - . - . - . - . - . الجامعة الملية الإسلامية

القوم فقد يؤاخذهم.

وإنَّ شيخكم صديقي منذ الطفولة، نحن عشنا معًا لفترة من الزمن، ولكن الآن:

لقد انتهى أصدقاء الخطى الحثيثة إلى منازلهم ولكننا بقينا نستمع إلى صوت جرس القافلة

أعزائي!

لو كان انتماء أعمالنا ينحصر على شخصياتنا فما كان هناك أمر مهم، ولكن أنا أشعر بهزة قوية عندما أرى أنّ أعمالنا الصالحة والسيئة تنسب إلى تلك الشخصية التي بعث نور الهداية إلى العالم كله، لذا لا تنسوا أنّ صلتكم بتلك الشخصية التي كانت ترعى أغنام السيدة حليمة، وأنّ صلتكم بالإنسان الذي ناداه الناس بلقب الصادق الأمين، فحذار أن ترتكبوا عملًا يتسبب في ذلة وهوان.

أعزائي!

عندما أتحدث في اجتماع مع الطلّاب أقدّم في الختام، بيتين للشاعر أكبر كهدية، لذا أعطيكم أيضًا تلك الأبيات الشعرية في الختام، كهدية:

ادرسوا في الكلية بشوق، والعبوا في الحديقة يجوز لكم أن تطيروا في الطيّارات، والعبوا بالأرجوحة ولا تنسوا نصحًا من هذا الفقير: لا تنسوا لا الله ولا حقيقتكم

وكانت خطبته تحمل في طياتها أثرًا كبيرًا فتأثر بها جميع السامعين حتى الأطفال الصغار تأثيرًا كبيرًا.

كما حضر الجامعة، كلّ من السيد نواب كمال يار جنغ، والسيد نواب ظهير يار جنغ

المجلد:13 العدو:3 228 يوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهند - · - · - · - · - · الجامعة الملية الإسلامية

في 18 فبراير، وكان السيد نواب كال يار جنغ رئيس لجنة التحقيقات التعليمية التي شكلها مؤتمر تعليم المسلمين لعموم الهند، وكانت اللجنة قد قامت بتخطيط لزيارات المناطق المختلفة للهند في هذا الصدد، وقام السيد نواب بتسديد كافة المصارف من نفقته الخاصة. في هذه السنة، تم تعيين السيد نواب ظهير يار جنغ، رئيسًا لمؤتمر تعليم المسلمين لعموم الهند، والدكتور ذاكر حسين أراه مدرسة المعلمين، والمدرسة الثانوية، والمدرسة الابتدائية وكافة أقسامها، حيث أدّى طلاب الكشافة تحية إليه، كا أقيمت على شرفه مأدبة شاي عصرًا، وتم توجيه دعوة الحضور إلى كافة وجهاء المدينة وأعيانها، ومن جانبهم، قدّم الطلاب الصغار رسالة الشكر، حيث أعلن السيد خواجه حسن نظامي عن منح ألف روبية للطلاب وذلك من قبل كل من السيد نواب كال يار جنغ بهادر والسيد نواب ظهير يار جنغ.

ووضعت أشياء تذكارية للمعرض عن الشاعر حالي في غرفة من المدرسة الثانوية، حيث اهتم السيد نواب كمال يار جنغ في ذلك اهتمامًا كبيرًا، وكتب هناك أشعارًا رباعية كما يلي:

إنّ طمع المال هو التساؤل والحرص على البضع هو الجنون وإذا قلّ الاحتياج فهو المملوكية وإذا قُقِدَ أصلًا فهو الألوهية

لقد ارتفعت الأسعار بشكل كبير بسبب اندلاع الحرب العالمية الثانية، وبالرغم من أنّ عدد المتعاطفين والمتعاونين مع الجامعة كان في تزايد، وقد ارتفعت ميزانية التبرع الصغير من قبل، وقد تم استلام التبرعات الخاصة أيضًا إلا أنّ النفقات كانت قد زادت كذلك بهذا القدر النسبي، وقد وضع الدكتور ذاكر حسين خان هذه الأمور والقضايا أمام أهالي ولاية حيدر آباد ومدينة بهوبال، وتحقق نجاح أكبر مما كان يتوقع من كلتا المدينتين. أي:

قامت ولاية حيدرآباد برفع مبلغ ألف روبية شهريًا وخمسمئة علاوة غلاء المعيشة إلى

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

# مجلة الهند . . . . . . . . . . . . الجامعة الملية الإسلامية

أَلفين وخمسمئة روبية إضافة إلى خمسمئة كعلاوة غلاء المعيشة شهريًا.

أما ولاية بهوبال فقد منحت مبلغ قدره عشرة آلاف روبية في دفعة واحدة، كما حدّدت مبلغًا قدرُه خمسمئة روبية شهريًا.

وكان هذا فضلًا من الله من قبل هاتين الولايتين فيما يخص دعم استقرار ظروف الجامعة. وفيما يلي تبرعات خاصة أخرى:

- 1. شركة حاجي جيون بخش محمد جان، كلكتة: مئتا روبية شهريًا.
- 2. الحاجي شيخ محمد جان، من كبراء دلهي، التاجر من كلكتة: خمسة آلاف روبية في دفعة واحدة.
- التاجر سليمان حاجي يوسف سيت، من بنغلور: خمسمئة روبية في دفعة واحدة.
   إضافة إلى ذلك، وعد بمنح راتب شهري لأستاذ (مقرئ).
- ذكرنا في قصة السنة الماضية، تبرعات دون طلب، وستجدون في تقرير شيخ الجامعة المسنة القادمة، تفاصيل التبرعات التي قدّمها للجامعة، المحسنان اللذان لم تعرف هويتهما، ويبدو أنه من الضروري ذكر تفصيل التبرعين اللذين قدّمهما الحاجي شيخ محمد جان، تاجر كلكته. في المرة الأولى، فقد تبرع بمبلغ ألفي روبية لأجل بناء غرفة باسم ابنه محمد عثمان، وفي هذه السنة، تبرع بمبلغ ألفي روبية إضافيًا، لبناء غرفة ثانية لابنه الثاني محمد سليمان، علاوة إلى ذلك، كما سبق ذكره أعلاه فقد تبرع بمئتي روبية شهريًا باسم شركة الحاجي جيون بخش على جان كلكتة.

#### 

ISSN: 2321-7928

# بين ميشا¹ ومصدر الضوء...ثريا

- د. هيفاء شاكري<sup>2</sup>

#### تمهيد

قدّمت خمس حلقات في البحوث الخاصة بأدب الرسائل، وهي بعنوان "أدب الرسائل نافذة على الشخصية الحقيقية، رسائل غسان كنفاني نموذجًا" "والشعلة الزرقاء، لقاء الغرب بالشرق"، و"صور وخواطر... من خلال رسائل جبران" و"صور وخواطر... من خلال رسائل ميّ" و"بين فلسفيين، هندي وروسي"، وهذه هي الحلقة السادسة بعنوان "بين ميشا ومصدر الضوء... ثريا".

ذكرت أنّ الرسائل هي المصدر الأهم لكشف ما يخبئه البشر في نفوسهم، وهي التي يبوح فيها كاتبها بمشاعره وأحاسيسه، وهي أصدق تعبير لما يشعر به دون أيّ قناع يخفي وراءه عواطفه، وأهدافه، خاصة إذا كانت هذه الرسائل شخصية كتبت لشخص قريب أو صديق أو حبيب.

ونناقش في هذه الحلقة الرسائلَ التي أرسلها الكاتب والأديب ميخائيل نعيمة لأحد أقرب الناس إلى قلبه وهي السيدة ثريا حداد، الأديبة الأردنية وأستاذة اللغة العربية في جامعة جون هوبكنز الأمريكية.

أما الكتاب الذي نتناوله هنا فهو بعنوان "رسائل ميخائيل نعيمة إلى ثريا حداد".

#### عن الكتاب

كما ذكر فإنّ عنوان الكتاب هو "رسائل ميخائيل نعيمة إلى ثريا حداد". جمع فيه سمير

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

ميشا هي الصيغة الروسية لميخائيل، وكان صديق ميخائيل المقرب جبران خليل جبران يخاطبه به في رسائله.
 مشارك في التحرير وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - . بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

حداد شقيق ثريا رسائل ميخائيل إليها وقدّم لها عبد اللطيف الوراري، يحتوي الكتاب على 70 صفحة تشتمل على 26 رسالة من ميخائيل إلى ثريا، ومقابلة أجرتُها ثريا مع ميخائيل خلال إحدى زياراتها له، ونشرت في مجلة "دنيا المرأة" عام 1961م. وأضيفت في نهاية الكتاب صور الرسائل بخط الكاتب وبعض الصور الفوتوغرافية والتي جمعن بين الشخصيتين.

والنسخة التي بين أيدينا من منشورات دار بتانة للنشر والتوزيع، شارع طلعت حرب، القاهرة، سنة 2022م.

أعدّ هذه الرسائل للنشر سمير حداد وهو شقيق ثريا حداد، أما مراجعة وتقديم الرسائل فقام بها عبد اللطيف الوراري الكاتب والناقد المغربي.

#### التعريف بالشخصيتين

ميخائيل نعيمة: يعتبر ميخائيل نعيمة من القامات الأدبية الرفيعة التي ساهمت في تأسيس النهضة الفكرية والثقافية، ولد ميخائيل في قرية بسكنتا الجميلة الواقعة في سفح جبل صنين في 17 أكتوبر 1889م، وتلقّى تعليمه الأولي في مدرستها، ثم انتقل إلى مدينة الناصرة في فلسطين وتابع دراسته في دار المعلّمين الروسية، وأمضى الفترة بين عامي 1905م إلى 1911م في الدراسة الجامعية في بولتافيا يأوكرانيا، ثم التحق بجامعة سياتل في واشنطن، ودرس هناك الآداب والحقوق وحصل على الشهادة عام 1916م، انضم في عام 1920م إلى الرابطة القلمية مع جبران خليل جبران ونسيب عريضة وإيليا أبي ماضي ورشيد أيوب، وقدّم أدبًا مهجريًا إبداعيًا شعرًا ونثرًا، ولكنه عاد إلى قريته بسكنتا بعد وفاة صديقه جبران، حيث ملّ ضجيج الحياة في أمريكا. وعزل نفسه في قريته الهادئة حتى لقّب بـ"الناسك" و"ناسك الشخروب"، ولكنه تابع والكلة لأنه كان يعتبر التأليف مكالمة الناس، توفي في 28 فبراير 1988م، ودفن في منطقة الشخروب حسب وصيته.

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - . بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

وكان لميخائيل من ضمن ما يكتب رسائل يتبادلها مع الأدباء الآخرين، إضافة إلى الأقرباء والقراء، وكان يعتبرها من الأدب الشخصي الذي تتجلى فيه السيرة الذاتية والتاملات والآراء، ومن الأدباء الذين تبادل معهم الرسائل: جبران خليل جبران، ونسيب ويحيى حقي وعبد الكريم الأشتر ومحمد الصباغ وإسكندر اليازجي، وقد تم نشر بعض هذه الرسائل من قبله في حياته وبعضها بعد وفاته، ومن الرسائل التي نشرها بنفسه كانت في المجلد الثامن من المجموعة الكاملة من دار العلم للملايين، بيروت عام 1973م، وهذا يجسد أهمية هذه الرسائل لديه حيث ذكر أنها ليست إلا وشلاً من بحر الرسائل العربية التي كتبها في حياته، وأنها لو عادت إليه جميعها، لملأت أكثر من مجلد، من أهم مؤلفاته ما يلي:

| هوامش (مجموعة قصصية)         | .2  | كان ما كان (مجموعة قصصية)  | .1 |
|------------------------------|-----|----------------------------|----|
| أيوب (مسرحية)                | .4  | الآباء والبنون (مسرحية)    | .3 |
| لقاء (رواية)                 | .6  | همس الجفون (مجموعة شعرية)  | .5 |
| الغربال (في مجال النقد)      | .8  | مذكرات الأرشف (رواية)      | .7 |
| في مهب الريح (مجموعة مقالات) | .10 | زاد المعاد (مجموعة مقالات) | .9 |

وله مجموعات أخرى لا يسع المجال لذكرها هنا إضافة إلى الروايات وترجمتها إلى الإنجليزية لبعض كتبه منها ترجمة رواية لقاء بعنوان Till We Meet والتي قام بترجمتها بنفسه وصدرت عن بومباي (الهند) عام 1957م.

ثريا حداد: هي أديبة أردنية وأستاذة اللغة العربية في جامعة جونز هوبكنز الأمريكية. ولدت عام 1935م، وتوفيت عام 1996م. كانت لها مراسلات مع أدباء عديدين، منهم ميخائيل نعيمة وفدوى طوقان ونزار قباني وعيسى الناعوري وروكس بن زائدة العزيزي وغيرهم. وقام أخوها سمير حداد بترتيبها ونشر بعضها.

| ر ا سیم           |                 |             |
|-------------------|-----------------|-------------|
| يويو - ٠ مبر 2024 | <u> العرو:3</u> | المجلر:13 — |

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

وكانت ثريا مهتمة كذلك بأدب ميّ زيادة وقامت بتدريسه لطلابها غير الناطقين بالعربية في الجامعة المذكورة. وكانت ثريا رئيسة رابطة راهبات الوردية في عمان، حيث كانت تستضيف العلماء وتنظم أمسيات شعرية ومحاضرات أدبية وفكرية.

#### بين ميخائيل وثريا

بدأت ثريا حداد كتابة الرسائل إلى ميخائيل كقارئة تقرأ مؤلفاته ومقالاته بإعجاب، وتروي عطشها للعلم والمعرفة من خلال كتاباته، وقد أعجبت بالمعاني والقيم الإنسانية بجانب الأسلوب الجميل والذوق السليم الذي كان يتميز به ميخائيل في اختياره للكلمات والعبارات.

ومن جانبه كان ميخائيل يرد عليها كما يرد أيّ كاتب على قارئ لكتاباته والذي لا تربطه بهذا الشخص إلا هذه الرابطة، ولكن العلاقة بينهما توطدت حيث نجد في إحدى الرسائل ذكرًا لهدية جميلة وصلته من ثريا وقد نالت إعجاب ميخائيل وأهل بيته، وتوثقت هذه العلاقة أكثر بعد قيام ثريا بزيارته مع زميلتين لها من كلية راهبات الوردية الأهلية، وهما: علوية الصلاحي وبيا شقيقتها، وذلك عام 1961م، وقد استغرقت هذه الرحلة أحد عشر يومًا، تجوّلت فيها ثريا وزميلاتها في ربوع بسكنتا و أماكن أخرى من لبنان، منها: صور وصيدا وبيت الدين وبعلبك. كما قامت ثريا بإجراء حوار مع الأديب الناسك والذي نشر في مجلة (دنيا المرأة). أ

كما تعرّفت ثريا خلال هذه الزيارة على ميّ ابنة أخيه نجيب والتي كانت تعيش معه وتعتني به وتقوم بأموره وتستضيف الضيوف الذين يأتون لزيارته.

وقد تكررت هذه الزيارة لمدة ثلاثة أعوام متتالية، وكانت الصدفة أنّ يوم الزيارة في كل عام كان يصادف العاشر من أغسطس.

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

أ مجلة "دنيا المرأة" مجلة نسائية شهرية، صاحبتها نورا نويهض حلواني، ورئيسة التحرير أدفيك جريديني شيبوب، المدير المسؤول بهيج عثمان. كانت تصدر عن بيروت، لبنان، صدر أول عدد لها عام 1961م

### مجلة الهند - . - . - . - . - . - . بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

ومن جانبه فإنّ ميخائيل أيضًا قد أعجب بشغفها للقراءة وعذوبة حديثها وصفاء فكرها، وزاد إعجابه بعد تقديمها لمحاضرة ألقاها في عمان في موضوع (الغربة الكبرى) بدار الإذاعة. فقد تأثّر كثيرًا بكلماتها الافتتاحية التي تركت في نفسه ذكرى طيبة إلى الأبد.

وسوف نرى طبيعة العلاقة بينهما وتوطدها وتطوّرها من خلال المواضيع التي كانا يناقشانها في رسائلهما.

الثقة والتقدير: نجد في علاقة ميخائيل وثريا الثقة والتقدير لبعضهما البعض، فالعلاقة التي بدأت بين قارئة ومؤلف تطوّرت حتى وصلت إلى قدر كبير من الترابط والثقة المتبادلة، فكان ميخائيل معجبًا بأسلوب ثريا، ونراه يكتب في الرسالة المؤرخة 2 ديسمبر 1961م: "مَنْ كان في قلمها من العذوبة والتقدير والإخلاص مثل ما في قلمك، كان من الإثم أن تظن بأنّ رسائلها يمكن أن تحمل شيئًا من الضجر إلى نفسي". أ

وكتب إليها كذلك في 5 ديسمير 1961م معجبًا بهدية أرسلتها ثريا له: "أمس كتبت أجيبك على رسالتك الأخيرة، وما إن ختمت جوابي وأرسلته في طريقه حتى جاءتني هديتك التي انتزعت تقديري وإعجابي وتقدير جمبع الذين في بيتي وإعجابهم، تبارك ذوقك... ستحتل هديتك مكانًا يليق بها في بيتي، وستبعث في نفسي كلما نظرت إليها، أجمل التقدير لعواطفك النبيلة، فالشكر لك......2

وكان دائم الرد على رسائلها قبل الآخرين كما يظهر عند قراءتنا لأكثر من رسالة. وكان كذلك دائم الذكر لها بمعدنها الطيب الذي يشع رقة ولطفًا ومحبة، وكان يدعو لها بالبركة والسعادة والفلاح.

حلول المشكلات النفسية: قدّم ميخائيل في رسائله حلولًا لبعض المشاكل النفسية

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

 $<sup>^{1}</sup>$  رسائل ميخائيل نعيمة إلى ثريا حداد، ص 15

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، ص 16

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

وتفسيرًا لبعض المشاعر الغريبة والتي فاتحته ثريا بأنها تشعر بها، فقد كانت تطلب المشورة وتبث إليه في رسائلها ما كان يستصعب عليها فهمه. فمما يظهر من الرد حيث أننا لا نملك رسائل ثريا إليه، أنها اشتكت إليه شعورها بعدم الانسجام مع البيئة التي تعيش فيها، وأنها غريبة في ما يحيط بها من المظاهر الاجتماعية. وقد رد عليها بقوله: "لن ينفعك تحليلي لذلك الشعور، والأسباب الكثيرة ما بين جسدانية ونفسانية، أ التي تكمن وراءه، والذي يبدو لي أنه شعور لا مفر منه للذين أذواقهم وأمزجتهم وميولهم تولد فيهم نزعة جدية إلى الخير والصدق والصلاح والعدل والألفة والسلام والمحبة في كل ما يقولون ويعملون". 2

واعتبر أنّ العالم من حول مثل هؤلاء الناس، عالم يستسهل طرق الشر ويؤثر الكذب على الصدق، والطلاح على الصلاح والظلم على العدل، والجفاء على الألفة والخصام على السلام، والبغضاء على الحبة. فكأنّ المجتمع قد أصيب بسرطان يداوي داءه بالمساحيق الكثيرة، والسبب في ذلك حسب رأي ميخائيل هو جهله بغاية وجوده، وجهل النظام الذي يهيمن على هذا الوجود. وهذا هو السبب في أنّ الذين يعيشون في هذا العالم يشعرون بثقل ظله عليهم، ولكنهم في نفس الوقت يشعرون أنهم غرباء عنه وليسوا جزءًا منه.

وفي رأيه أنّ الأشخاص الذين أدركوا أنّ الهدف من وجودهم هو أبعد من كسب الجاه والمال والتزاوج والتناسل، وهي الأمور التي تشغل معظم العمر أو كله في حياة معظم الناس، فهم بعلمون أنّ هناك تفاوتًا في حظوظ الناس، فهم لا يتضايقون بمن هم دونهم فهمًا، بل يعملون كما يعمل المعلّم في المدرسة، فيمزق غشاوة الجهل عن عيون مَنْ هم دونهم تفتعًا ونموًا وفهمًا. ثم يقول وهو يحثها على أن تعمل بهذا المبدأ:

المجلد:13 العرو:3 عروب العرو:3 العرو:3 عروب العروبي عروب العروبي عروب العروبي العروبي

<sup>1</sup> ربما يقصد جسدية ونفسية.

رسائل ميخائيل نعيمة إلى ثريا حداد، ص $^2$ 

"وذلك هو الصبر الجميل والعمل الصالح والإيمان الحي". أ

الحديث عن المرض: يتحدث ميخائيل في رسائله إلى ثريا عن بعض الأمراض التي كان يعلي منها وخاصة الضعف العصبي الذي كان يشعر به بعد إصابته في الحادث الذي تعرض له وهو حادث سقوط أصيب به أثناء تجواله في الشخروب. كان يقول عن هذه الحادثة: "كنت أعلم أنّ الشخروب لا بد أن يشرب من دمي يومًا". وقد تطوّرت مضاعفات الحادث إلى درجة أنه صار من الصعب عليه الإمساك بالقلم والكتابة. ولكنه لم يستسلم ولم يترك الكتابة والتأليف. وهذا يظهر من بعض العبارات التي نجدها مكتوبة بخط يده في رسائله. يكتب في رسالة بتاريخ 19 أغسطس 1966م: "لعلك تلاحظين بعض التغير في خطي، يبدو أنّ السنين أخذت تفعل فعلها في أعصاب يدي اليمني، وقد يكون مرد ذلك إلى الوقعة التي وقعتها منذ ثمانية أعوام فكسرت الترقوة اليمني في مكانين، على أنني وإن ضايقني ارتجاف في خطي، لا أستطيع الانقطاع عن الكتابة". 3

وفي رسالة أخرى بعدها يذكر أنه يجد صعوبة في تسيير قلمه، وأنّ الكتابة بالنسية له مشقة جسدية والتي يرافقها إزعاج نفسي.

وفي رسالة ثالثة بتاريخ 8 أبريل 1967م يكتب: "يدي اليمنى لا تؤلمني، ولن أعصابها باتت لا تطاوعني في الكتابة، وإن طاوعتني فبمنتهى البطء، وذلك ما يضايقني مع كثرة ما لدي من الأعمال الكتابية".4

ذكر المؤلفات: نجد في هذه الرسائل ذكرًا لبعض مؤلفاته التي كانت قيد التأليف أثناء كتابته لهذه الرسائل أو التي كانت مطبوعة ويأتي ذكرها في مضمون الرسالة. فنجد أنه في رسالة

\_\_\_\_

<sup>1</sup> نفس المصدر، ص 31

² الشخروب: منطقة تقع على بعد خمس كيلومترات إلى الشرق من يسكنتا، وترتفع عنها ثلاثمئة متر، تكثر فيه الصخور من شتى الأحجام والأشكال.

رسائل میخائیل نعیمهٔ إلی ثریا حداد، ص $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفس المصدر، ص 37

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - . بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

بتاريخ 22 سبتمبر 1961م يعتذر إلى ثريا عن إرسال نسخة من "همس الجنون": "لو كان في مكتبتي غير نسخة واحدة من "همس الجنون" لبعثت بها إليك. لئن خلت منه مكتبات عمان اليوم فلن تخلو غدًا، لأنّ الكتاب موجود، على ما أعلم، في أسواق بيروت". أ

وفي رسالة يتاريخ 27 فبراير 1965م يخبرها بأنه أرسل إليها نسخة من كتابه الجديد "هوامش" الصادر في بداية السنة، حيث أرسلها بالبريد المضمون.

كما نجد وصفًا مختصرًا لمسرحية "أيوب"، حيث كان ميخائيل قد انتهى من كتابتها قبل أيام من كتابة الله الرسالة التي تحدث فيها عن المسرحية في 19 أغسطس 1966م. وبين كذلك أنه استند في كتابة هذه المسرحية إلى حد جد محدود، إلى الرواية المعروفة في التوراة.

وكتاب آخر نجد اسمه في طيات الرسائل هو كتاب "مع المسيح" (من وحي المسيح) حيث أخبر ثريا بأنه انتهى من تأليف كتاب عن المسيح في رسالة بتاريخ 20 ديسمبر 1974م، وأنه سيطبع قريبًا، ثم في رسالة بتاريخ 26 مارس 1974م يذكر أنه دفع الكتاب إلى الناشرين وأنه علم في نفس اليوم أنه تحت الطبع، ثم وعدها بإرسال نسخة منه لها: "وسأبعث إليك بنسخة منه حال خروجه من المطبعة، راجيًا أن تجدي فيه المسيح الحي، لا المسيح الذي خنقته الطقوس والعقائد".2

ونقرأ في رسالة بتاريخ 5 يناير 1975م أنّ نسخة كتاب "من وحي المسيح" ستصلها قريبًا. وقد عرضت عليه ثريا أن تقوم بترتيب مكتبته التي كانت تحتاج إلى بعض التنسيق، فشكرها على ذلك وأوضح أنّ المكتبة فعلًا تشكو من فوضى وستبقى كذلك إلى أن يتم بناء غرفة خاصة بها وربما يكون ذلك قريبًا.

رأي في الزواج وبعض المعتقدات: عاش ميخائيل حياة تنقل فيها بين الوطن والمهجر

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المصدر، ص 14

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، ص 41

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

ثم استقر مع أسرة أخيه، ولم يتزوج طوال حياته، إلا أنه كان يحمل رأيًا يكاد يكون شرقيًا بحتًا في موضوع الزواج. فقد كتب ردًا على رسالة سابقة من ثريا والتي طلبت فيها رأيه في الزواج، كتب بتاريخ 2 أكتوبر 1964م: "أوقعتني رسالتك الأخيرة في حيرة، فالنصح في قضية الزواج أمر دقيق جدًا، وهو لا يعدو كونه ضربًا من الرجم بالغيب. كل ما أستطبع قوله هو أنّ الزواج ضروري للفتاة، أما انتقاء الزوج فقد لا يعود إليها ولا إلى الزوج، بل إلى أسباب لا سلطان للاثنين عليها". أ

يتضح مما سبق أنه كان يؤمن بالغيب وما يخفيه من أمور لا دخل ولا تحكم للبشر فيها، كما أنه كان يؤمن بقدسية الزواج والحياة الأسرية الراقية. وهذا واضح كذلك من العلاقة التي كانت تربطه بأخيه وأسرته حيث كان يعيش معهم وقد ذكر هذا في غير واحدة من رسائله مادحًا ومقدرًا الروابط القوية والمحبة التي يجدها في هذه الأسرة.

ويتضح من نفس الرسالة أنه كان يؤمن بما يسمّية بالحياة السابقة، وكذلك التناسخ وأنّ كل شخص يجد في الحياة الحاضرة من النتائج حسب ما فعله في حياة سابقة. فيذكر لثريا مقولة إنجليزية والتي تقول بأنّ الزواجات تعقد في السماء، وأنّ المؤمنين بالتقمص مثله، ينظرون إلى الزواج كنتيجة حتمية لعلاقات سابقة في حيوات سابقات. فهنا يعترف بأنه يؤمن بالتقمص وهو بمعنى تناسخ الأرواح، وكذلك بالحياة السابقة ونتيجة الأعمال فيها في الحياة الحاضرة.

ويظهر كذلك أنه يميل إلى الزواج المحدد من قبل الأسرة ويسمّيه "زواج تدبير"، فيتزوج اثنان دون أن يعرف أحدهما الآخر، فيكون زواجهم خيرًا لهم وبركة لبنيهم وذويهم. وهكذا تزوج والداه بدون حب وغرام، وبالرغم من ذلك استطاعا إنجاب خمسة من البنين وابنة واحدة تربط بينهم جميعًا علاقات أخوية قوية جدًا. والصورة الأخرى للزواج قدّمها بقوله: "وما أكثر الذين تزوجوا مسوقين بعاطفة جامحة، فكان

1 نفس المصدر، ص 24

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

زواجهم كارثة لهم ولبنيهم وذويهم".<sup>1</sup>

وفي نهاية الرسالة يدعو لها ويتمنى لها زوجًا يستحقها ويستحق ما نتصف به من فهم وذوق وإخلاص وطهارة القلب والنفس. وينصحها كذلك بالصلاة بالإيمان والحرارة، وأنّ العين التي تبصر كلّ شيء ستدلها على الطريق الضروري مهما كان فيه من المزالق. وكان رجاؤه أن يكون طريقًا قليل الشوك والعثرات.

رأيه في القدر والصدفة والموت والتعزية: رد ميخائيل على رسالة من ثريا وقد ذكرت فيها ما أصابها من اليأس والقنوط حيث ذكرت أنها تعتبر نفسها وباقي الناس والكائنات "ألعوبة في يد القدر"، وتساءلت: "لم العمل وبناء الآمال والأهداف ما دام الموت واقفًا لنا بالمرصاد؟"

فردًا على هذه التساؤلات والاستفسارات كتب إليها محاولًا محو سوء فهمها لمواقف الحياة: "أما خطر في بالك قط أن تتخيلي هذه الأرض- أرضنا- يتوالد فيها النبات والحيوان والإنسان باستمرار، ولا يموت فيها شيء على الإطلاق، أما كان حريًا إذ ذاك بعشيرة القطرب<sup>2</sup> أو العوسج<sup>3</sup> أو النمل أو الذباب أو البرغش<sup>4</sup> أن تملأ وحدها الأرض في خلال عقود لا قرون من السنين".

ويدعوها من خلال تأمل هذه الأمور وإمعان النظر فيها إلى التسليم بحكمة النظام المتبع في الحياة من ولادة ثم نمو فانحلال، ومع ذلك الاستمرار إلى ما لا نهاية، فالحياة وما ينتج عنها من أعمال وأفكار وشهوات ونيّات لا تنتهي بانحلال الأجساد، ولكنها ترتقى إلى معرفة تستغنى معها عن التجسد، حسب وجهة نظر ميخائيل.

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المصدر، ص 24

² القطرب: نبات شائك يلصق بمن يمر به، وكذلك ذبابة تضيء بالليل.

<sup>3</sup> العوسج: نبات شائك له أغصان قائمة.

<sup>4</sup> البرغش: بعوض يلسع بشدة.

<sup>5</sup> رسائل ميخائيل نعيمة إلى ثريا حداد، ص 32

#### مجلة الهند - . - . - . - . - . - بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

وكدليل على اعتقاده يطلب منها أن تطالع فصل "ناسف العالم" وفصل "خراب مأهول" من مؤلفه "هوامش" كي تعلم أنّ ما تمر به من ظروف هي مرحلة من مراحل الحياة لا بد من اجتيازها للوصول إلى الأحسن والأبعد، وكي تحاول أن تجعل الكون أجمل وأكمل مما هو.

وفي نهاية الرسالة يأتي بمبدأ الاستسلام والرضا فيقول: "وما دمنا من العجز حيث لا نستطيع أن نخلق أجسادنا على هدانا أو أن نبدل شيئًا في نظام الكون، فليكن شأننا معه أن نفهم نظامه، لا أن نحتج عليه، عسانا أن نسعد بمسايرته بدلًا من أن نشقى بمعاندته، ثم عسانا ندرك أننا، بما نفكر ونقول ونعمل ونشتهي وننوي، نكون أقدارنا، فنحن لسنا (ألعوبة في يد القدر)".2

كما يتضح أنه كان يعتبر المصادفات إشارة إلى الترابط والعلاقة التي قد تكون غيبية أو خفية على الإدراك. فقد اعتبر ميخائيل يوم العاشر من أغسطس "يومًا تاريخيًا" في إحدى رسائله لثريا بتاريخ 17 سيتمبر 1964م: "ثلاث مرات، في ثلاث سنوات متتالية، تزورينني ويتفق أن تقع زيارتك، دون أيّ تصميم، في اليوم العاشر من آب (أغسطس)، حقًا إنه ليوم تاريخي، وإنه لأمر أن يتوقف عنده أولئك الذين يعزون أحداثًا إلى المصادفات". لأنّ الناس لا يشعرون بالترابط العجيب والعلاقة بين كل ما يحدث في زمان محدد ومكان خاص، سواء بدا ذلك الأمر بالنسبة لهم تافهًا أو جليلًا، فليس في نظر ميخائيل شيء تافه في كتاب الحياة، ولا يوجد حرف ليست له دلالاته البعيدة.

وبالنسبة للتعزية فقد كان لا يحبذها، وكان يعتبرها تطفلًا من الناس على قلب ممزق، لأنّ التعازي التي يتقدم بها الناس عند وفاة قريب تكون تافهة في رأي ميخائيل، وكأنها الملح الذي يرشّ على الجرح. أما التعزية الحقيقية في نظره: "فهي التي تهتدي

المجلد:13 العددة:3 عدد عدد العدد الع

\_\_\_

<sup>ً</sup> ربما الكلمة الصحيحة هي "هوانا" فهي الأنسب في معنى العبارة، وقد تشابه الواو والدال في خط ميخائيل.

<sup>2</sup> رسائل ميخائيل نعيمة إلى ثريا حداد، ص 33

<sup>3</sup> نفس المصدر، ص 23

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

إليها النفس في أعماقها حيث الحياة التي لم تولد في زمان أو مكان، فلا يمكن أن يحجبها زمان أو مكان... ليته كان لي أن أعطيك إيماني للحياة وديمومتها....ونظامها الذي لا يشبه أي نظام بشري. وهذه هي الحياة التي ستبلسم جرحك في النهاية". أ

جاءت هذه التعزية في رسالة بتاريخ 16 يوليو 1969م، حيث قدَّم ميخائيل تعازيه إلى ثريا في وفاة شقيقها هاني حداد الذي خلف وراءه طفلة في شهرها الرابع وطفلًا في الثالثة من عمره.

ذكر الزيارات إلى بلدان ومناطق مختلفة: زار ميخائيل في حياته العديد من البلدان، ونجد ذكرًا لبعضها في هذه الرسائل، ويظهر من عباراته في الرسائل أنه في بعض الأحيان كان ينقطع عن كتابتها أثناء الزيارات إلى الأماكن المختلفة، ثم يرد عليها بعد عودته. وكثيرًا ما كان يرد على ثريا قبل الرسائل الأخرى كما ذكر سابقًا.

ومن البلدان والأماكن التي نجد أنه زارها خلال هذه الفترة: مدينة عمان حيث كان في ضيافة ثريا وراهبات الوردية لإلقاء محاضرة. وقد عاد من هناك محملًا بطيب الذكريات الطيبة. كما يذكر زيارته لبيروت في رسالة بتاريخ 1 ديسمبر 1964م حيث حضر مأدبة أقامها مستشار السفارة السعودية في بيروت على شرف السيدة مريانا خورى بمناسبة سفرها إلى الرياض.

وفي رسالة بتاريخ 8 نوفمبر 1965م نجد أنه سافر إلى الهند: "وصلتني رسالتك الأخيرة قبل سفري إلى الهند بأيام قليلة، فلم أتمكن من الجواب عليها في الحال، أما الآن وقد عدت إلى وكري بعد غربة دامت نحو الأسبوعين، فإني أتناول رسالتك قبل كل الرسائل المكدسة لدى...".2

ورحلة أخرى قام بها إلى الاتحاد السوفيتي والتي دامت أسبوعبن كذلك: "عدت قبل

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

<sup>1</sup> نفس المصدر، ص 39

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، ص 30

أيام من رحلة إلى الاتحاد السوفيتي دامت أسبوعين...". أ

وهناك ذكر لزيارة المركز الثقافي الأمريكي في بيروت، حيث دعي إلى إلقاء محاضرة باللغة الإنجليزية.

رأيه في المتنبي: كان ميخائيل وثريا يتبادلان في رسائلهما بعض الآراء الأدبية، ومن ضمن ذلك ما يظهر من رسالة بتاريخ 1 ديسمبر 1964م، حيث يرد عليها قائلًا: "تريدين رأيي في المتنبي، إنه شاعر ضخم يحس الكلمة بألوانها وموسيقاها أعمق الإحساس، ويملك سهولة في الأداء قلما تيسر لغيره من شعراء العرب. وهو بطبيعته بدوي متحضر يعبر أصدق التعبير عن الأنانية البدوية الجامحة التي تطلب المجد والرفعة على حساب سواها". 2

ويبين لها أنّ المجد عند المتنبي هو "تضريب أعناق الملوك"، وهو يعتبر نفسه الملك والسلطان والمهابة والصيت العريض. وهو لا يهتم بمشكلات الإنسان الأساسية مثل: من أين؟ وإلى أين؟ ولماذا؟، وهذه الأمور لا تقلقه أبدًا، لذلك فإنّ المتنبي في نظر ميخائيل شاعرٌ عظيمٌ ولكنه ليس إنسانًا عظيمًا.

وصف الطبيعة: كان ميخائيل من الأشخاص الذين يفضلون الهدوء والسكينة على الصخب والضجيج، ويلجؤون إلى الطبيعة الخلابة للتأمل والتعرف على الذات، وهذا ما دفعه إلى العودة من أمريكا إلى مسقط رأسه بسكنتا بعد وفاة صديقه جبران خليل جبران.

أحبّ ميخائيل بلدته ونجد وصفًا لها وللمناطق القريبة منها في رسائله. ومنها ما كتب لثريا بتاريخ 27 فبراير 1965م يصف المنظر البديع في بسكنتا: "أخذت شواطئنا نتلون بخضرة الربيع، وتنعم بدفئه وسحره، أما في المناطق العالية لبسكنتا فأنفاس الجبال المكسوة بالثلج ما تزال تسيطر على الجوّ وتذخر انبعاث البذور الدفينة في التراب

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

\_

<sup>1</sup> نفس المصدر، ص 35

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، ص 26

مجلة الهند . . . . . . . . . . . بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

والفتنة السجينة في براعم الشجر". أ

كذلك وصف لها "الشخروب" والبرنامج الذي وضعه خصيصًا لليوم العاشر من أغسطس لعام 1966م حيث انتظرها في موعد يوم الزيارة السابق، وكان ضمن البرنامج غداء في هذه المنطقة ونزهة في الجوار وقد سمّى المنطقة "مدينة الأشباح".

ويمكننا التعرف أكثر على الطبيعة الخلابة من خلال المقابلة التي أجرتها ثريا مع ميخائيل ونشرت في مجلة "دنيا المرأة" التي سبق ذكرها، ونذكر هنا ما كتبته ثريا عن المناظر الجميلة لبلدة بسكنتا، تقول ثريا: "بسكنتا تستقبل زائرها بأجمل حللها، أشجارها مكللة بالأثمار، أزهارها وورودها تعطر الأرجاء، نسيمها يلامس الوجوه فيزيل كل عناء وتعب، سماؤها صافية وأرضها خيرة، منازلها عامرة بالرجال. لم أشاهد في لبنان كله بلدة وضيعة أجمل وألطف منها لأنها تحتضن ابنها الأستاذ نعيمة".

ولنا أن نتصور مدى المعاناة التي من المؤكد أنّ شخصًا مثل ميخائيل عانها في الجو المشحون والمادي الصاخب في أمريكا والدول الأخرى التي عاش فيها أو زارها بعد أن ولد في هذا المكان الخلاب، وليس عجبًا أن عاد إليها بعد التجوال في بلدان العالم المختلفة لتحتضنه ويدفن في ترابها المعطر بعبق الحياة.

نكسة 1967م: كان لميخائيل نعيمة موقف واضح عن القضية الفلسطينية، فقد كان يعارض وبشدة إنشاء الدولة الصهيونية، وكان يعتبر ما قامت به إنجلترا لإنشاء الدولة اليهودية على الأرض الفلسطينية جريمة لا تغتفر. ونجد استنكاره لما حدث في 5 من يونيو 1967م في رسالة إلى ثريا بتاريخ 7 مايو 1968م: "قلما سررت برسالة سروري برسالتك الأخيرة، وإني لأحمد الله على نجاتك من كارثة 5 يونيو، وإن كنت أعلم أنها خدشت روحك تخديشًا، كما خدشت أرواح الملايين من إخواننا العرب".2

المجلد:13 المعدد:3 عدد: 3 عدد: 3 عدد: 13 عدد:

\_

<sup>1</sup> نفس المصدر، ص 28

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، ص 38

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - . بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

وفي المقابلة التي أجرتها ثريا معه، ذكر لها ردًا على سؤال عن بلاده: "بسكنتا ثم لبنان ثم فلسطين ثم الوطن العربي الكبير. لفلسطين مكانة خاصة عندي فهي مهد آمالي وفيها انطلقت للحياة، فيها مرتع حداثتي التي يطيب لي أن أعود إليها بالحديث والذاكرة". 1

ذكر الشخصيات: يأتي ميخائيل في رسائله على ذكر بعض الشخصيات من الأقارب أو الأصدقاء أثناء الحديث عنها بوجه الخصوص أو يذكرها أثناء حديثه عن موقف ما. فنجده يذكر تأثير القراء والأصدقاء عليه حيث أنّ لهم أثرًا كبيرًا في حياته، ومحبتهم سند له وغذاء والهام، وأنها تذلّل الكثير من العقبات في طريقه.

ويذكر في رسائله ابنة أخيه ميّ وزوجها نديم وابنتهما سهى، وأنهم دائمًا يرسلون تحياتهم إلى ثريا يشكرونها على الهدايا التي ترسلها لهم ثريا في مناسبات عيد رأس السنة وعيد ميلاد الطفلة سهى.

ويشكر ميخائيل في إحدى الرسائل ثريا وشقيقتها الأخت بيا وصديقتها الآنسة علوية لزيارتهن بسكنتا والذكريات الطيبة لهن. وكذلك ذكر الآنسة بثينة جردانة التي قابلها في برنامج عمان.

ونجد ذكر الأديب والكاتب الأردني عيسى الناعوري، وكذلك الدكتور عرفان شهيد الذي كان المشرف على رسالة البحث التي أعدّتها ثريا في أدب المهجر، وقد مدحه بقوله: "الرجل ناصري لا غشّ فيه، وهو من أسرة معروفة هناك باسم قعوار، تلطفي عندما ترينه بنقل تحياتي إليه".<sup>2</sup>

وهكذا رأينا أننا من خلال الرسائل السابقة تعرفنا على الكثير مما كان يدور في حياة ميخائيل نعيمة من الأحداث والظروف والموقف الذي اتخذه إزاء هذه الأمور، رأيناه شخصًا مفكرًا ذا همة عالية يعشق الكتابة والتأليف رغم الظروف الصحية التي كان يعانيها

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

<sup>47</sup> حوار مع ناسك الشخروب، مجلة "دنيا المرآة". منقول في رسائل ميخائيل نعيمة إلى ثريا حداد، ص $^{2}$  رسائل ميخائيل نعيمة إلى ثريا حداد، ص $^{2}$ 

# مجلة الهند - . - . - . - . - . - . بين ميشا ومصدر الضوء ثريا

وخاصة في أهم عضو لعملية الكتابة وهي اليد، فقد كان في بعض الأحيان يحتاج إلى مساندة اليد اليسرى للإمساك بالقلم باليد اليمنى، ثما يدل على همته وشغفه بالكتابة وأن يسطر كل ما يشعر به من أحاديث النفس وخلجاتها على صفحة القرطاس. كما تعرفنا على آرائه في الأدب والكتب والبرامج الثقافية والمراحل التعليمية حيث يذكر لثريا في إحدى الرسائل أهمية درجة الدكتوراه وأنها صارت ذات قيمة لأنها تخول حاملها حق التدريس في الجامعات. كما أننا تعرفنا على أمور شخصية له من خلال هذه الرسائل، مثلًا علاقته بأخيه وأسرته والطفلة الصغيرة سهى التي كانت تملأ حياته فرحًا. وحتمًا لا نجد هذه الأمور في الكتب والمقالات التي تكتب للتعريف بالأدباء، وتعرفنا كذلك على أسلوب كتابة ميخائيل ورقة الكلمات والحس المرهف الذي كان يتميز به عند الحديث عن الطبيعة وأسرار الحياة والكون والقدر.

فالقيمة الأدبية لهذه الرسائل كبيرة، تكشف من خبايا النفس وأحاسيسها ومشاعرها ما لا تكشفه التراجم والسير المؤلفة للطباعة والنشر. نرى هنا ميخائيل يفتح قلبه بكل آماله وآلامه، نراه يفرح ويقلق ويشجع ويدافع ويرشد ويمدح ويشكر ويقدر، يدعو إلى الأمل والتفاؤل ونبذ اليأس والقنوط، يكافح ويقدم من نفسه نموذجًا لحبّ الوطن والصدق والإنسانية.

وختامًا أذكر ما قاله في نهاية حواره مع ثريا والذي طبع في مجلة "دنيا المرأة" عام 1961م: "للإنسان غاية غير الأكل والشرب والحياة، فهو خليق لغاية أسمى للدخول إلى حياة أخرى يبدأها بعد الموت، ويكفي الإنسان في هذه الحياة أن يتوصل إلى معرقة الله، تلك المعرفة التي تخوله الدخول في الحياة المقبلة". أ

1 نفس المصدر، ص 47

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

ISSN: 2321-7928

# قصة الأرز في الأدب العربي $^{1}$

# البروفيسور أبو محفوظ الكريم معصومي $^{2}$

هذه وقعة تاريخية، وليست قصة تنسجها فكرة كاتب، وهنالك حوادث جمّة وعاها التاريخ، وهي تشبه أقاصيص يبتكرها بارع من الكمّاب، تكون لنا في قراءتها متعة ولذة- فهذه القصة من قبيل تلكم الحوادث.

الأرز- كما تعرفون- ضرب من الحبوب معروف- وهو غذاء هامّ عند أكثر شعوب آسيا- يرجع تاريخ زرعه في الهند خاصة إلى حوالي خمسة آلاف سنة قبل الميلاد كما ثبت في ضوء أحدث الاكتشافات الأثرية.

ما كان الأرز يعرفه العرب في الماضي السحيق. فلا بد أن تكون كلمة (الأرز) دخيلة على لغتهم شأنَ طائفة كبيرة من الألفاظ المأخوذة عن مختلف اللغات استعاروها في أثناء الروابط التجارية بينهم وبين الهنود وغيرهم من أمم الشرق.3

لقد تعدّدت صورة الكلمة على ألسنة العرب فصارت إلى ستّ لغات: أرز وأرز مثل رسل ورسل- وأرز وأرز مثل أشدّ وعتل- ورز ورنز- مثل ود وجند- هذه الأخيرة لغة عبد القيس وهي قبيلة- كما عرفتم في الحديث النبوي- تسكن البحرين. وقطر البحرين من أقرب الأقطار العربية إلى الهند يحول بينهما الخليج الفارسي.

والدراسة اللغوية تحقّق أنّ الفرس تعرّفوا بالأرز نتيجةً لمواصلاتهم مع جنوب الهند-

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نشر في مجلة المدرسة العالية، ص 2-5 و2-6 كلكتا سنة 72-1973 و75-1976م

خاتم المحققين في الهند، له "ديوان الرستميات" (تحقيق) و"بحوث تنبيهات". نشرنا سيرته الذاتية وإحدى ترجماته ومقالة عن حياته وأعماله في أعداد هذه المجلة.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sir James A.H. Murry: A New English Dictionary (Oxford, 1914): VIII. The Ency. Britannica. (Eleventh Ed., 1911): XXIII, 291.

يقال له بالفارسية ويرنز (Virinza) وبالفارسية المتداولة برنج (Biring) والأصل بالسنسكرتية وريهي (Vrihi). أما الأرز بالعربية فيمتّ بصلة قريبة إلى التاملية أريسي (Arisi) ولها صور متقاربة في لغات الأوربيين كلها تشير إلى أصلها الأول-فباللاطينية أوريزا (Oriza) وبالفرنسية ريز (Riz) وبالطليانية ريسو (Riso) فبالإنكليزية رايس (Rice) وبالبرتغالية والإسبانية أروز (Arroz) ولا يخفى أنّ هيئة الكلمة باللغتين الإسبانية والبرتغالية خاصة تنمّ عن قرابة قريبة بينها وبين لفظ الأرز العربي، وقد اعترفوا علنًا أنّ العرب نقلوا معهم زراعة الأرز إلى بلاد الأندلس ثم بفضلهم اتخذ الأرز سبيله إلى داخل البلدان الإفرنجية، ولأول مرة زرعوا الأرز في إيطالية بقرب مدينة بيسا (Pisa) في سنة 1468 ميلادية.

لا يستبعد أن يكون بعض القبائل العربية وخاصة ممن جاور العجم والهنود بالسواحل أو بعراق العرب عرفوا الأرز أو استعملوه بطريقة غير فاشية حتى إذا انبثق فجر الإسلام وانزاحت الظلماء من جزيرة العرب فآن أوان الفتوح الراشدة فهنالك اتفق لهم في الفينة بعد الفينة أن يطّلعوا على الأرز اطلاعًا مباشرًا، كما اتفق لرهط منهم خاصة فيما عرفنا للآن أن يستطعموه لأول مرة، وستقرؤون كيف وقفوا عليه لأول وهلة.

كانت الضغائن فيما بين دولة الفرس والعرب قديمة متوارثة- إلى أن قام المثنى بن حارثة الشيباني بدوره يقود فريقًا من المتطوعة أمام العدو، واستمريشن الغارات على قواتهم العسكرية بناحية الحيرة، وكانت هناك ناحية أخرى تدعى الخريبة أو الأبلة خلا بها الجوّ للعجم، ولكن بعد زمن يسير ظهر بها سويد بن قطبة الذهلي أو قطبة بن قتادة فقاوم العدوّ في أنصاره من بكر بن وائل وتميم. وفي أثناء ذلك توفّي الصدّيق واستخلف عمر بن الخطاب رضي الله عنهما، وكانت الأنباء تواصل مركز الخلافة بالمدينة، فلما وقف الفاروق في ضمن ما بلغه عن الثغور، على خبر ابن قطبة ومناوشاته للعجم رأى أن يمدّه ببعض البعوث وأن يولى الأمر بتلك الناحية رجلًا من قبله،

فاختار لذلك أحد المهاجرين السابقين عتبة بن غزوان المازني رضي الله عنه، وله فضيلة وسابقة وقد هاجر إلى الحبشة ثم إلى المدينة وشهد مع رسول الله ﷺ بدرًا وأحدًا وما إليهما من المشاهد تمامًا.

خرج ابن غزوان البدري رضي الله عنه يريد الخريبة أو الأبلة في شرذمة من أعوانه وذويه، وكانوا نحو أربعين نفراً فيهم نافع بن الحارث بن كلدة الثقفي، وأبو بكرة رضي الله عنه، وزياد بن أبيه، وأخت لهم، والأربعة يمتون إلى أميرهم عتبة رضي الله عنه بنوع قرابة، فقد كانت أختهم الآنفة الذكر قرينة الأمير، واسمها أزدة بنت الحارث بن كلدة، وكانت امرأة حازمة شجيعة البال لئن كان زوجها بطلاً في سبيل الله جليلاً، فهي نفسها كانت تشاركه في الأحوال كلها، وتساهم المسلمين في الغزوات وترأس غيرها من صواحباتها المعدودات في القيام بوظيفة تمريض الجرحي، وإعداد الأطعمة، وحمل الأسقية إليهم في معمعة القتال، وكانت تحضّهم على الإقدام على الدوام ببعض أراجيزها المليئة بالتشجيع والحماسة الدينية. ولولا هذه السيّدة الحازمة لما اتفق للرهط أن يذوقوا طعم الأرز لأول وهلة، إذن هي أول عربية - فيما نعرف عالجت طبخ الأرز للغزاة في سبيل الله، وهي لا تدري اسم ما تطبخه بعدُ.

ما إن أقبل ابن غزوان رضي الله عنه في رهطه إلا وانضم إليه سويد بن قطبة في رجاله من بكر بن وائل وتميم، كما أنّ هرثمة بن عرفجة غادر البحرين إليهم فلحقهم فصاروا ثمانمائة رجل. وأخذوا يقاومون العدوّ بقيادة البطل الجليل عتبة بن غزوان رضي الله عنه. فأخذ العجم يتقهقرون أمام هؤلاء الفرسان في النهار والرهبان في الليل. حتى إنهم بعد زمن يسير تفلتوا بحشاشاتهم تاركين وراءهم الحصون والمسالح في غياض الناحية وآجامها. والتاريخ الإسلامي يسمّيهم بالدبادبة، ولعل ذلك لضخامة أجسامهم وفخامة أصواتهم، ولكن أجسامهم الضخمة وأصواتهم الهائلة لم تغن عنهم شيئًا. ولعلهم كانوا أخلاطًا من الفرس ومن بعض الطوائف المتجولة كالزط والميد

المجلد:13 العددة:3 عرف - سبتمبر 2024

#### محلة الهند . . . . . . . . . . . . قصة الأرز في الأدب العربي

والسيابجة، التي سكنت بأرجاء الأبلة والخريبة قبل الإسلام. وإخال العرب لذلك كانوا يعرفون ناحية الأبلة باسم أرض الهند كما تمرّ بذلك في نصّ كتاب من عمر بن الخطاب أنفذه إلى سعد بن أبي وقاص رضى الله عنهما.

لقد صفا الجو لعتبة رضي الله عنه ولإخوانه المسلمين بالخريبة فنزلوا قصرًا فارغًا من أبنية العجم وسنحت لهم فرصة لترويح نفوسهم غبّ مقاومات عنيفة. ولكن أين الراحة وقد مسهم الجوع ونفدت أزوادهم أو كادت. والناحية ليست عامرة ولكنها بقعة سبخة غامرة مليئة بغابات كثيفة وغياض ملتفة من القصب والأباء، على أنهم ما احتاجوا إلى طعام كثير فقد كان يبارك لهم في القليل، وإذا كان أشعر أبناء جلدتهم في الجاهلية يقول:2

فلو أنّ ما أسعى لأدنى معيشة كفاني ولم أطلب قليلٌ من المال ولكنما أسعى لجد مؤثل وقد يدرك المجد المؤثل أمثالي فما أجدرهم إذن في الإسلام بأن يعرفوا قيمة الحياة ويهيموا بمعاليها، وقد كانوا أعرف بأهدافهم السامية وأبعد خلق الله من أن يجعلوا الحياة تسودها البطون، فلم يُحدِث الجوع فيهم شراسة ولا هوادة، ولكنهم أطلعوا الأمير على ما بهم في هدوء ووقار،

فكر الأمير فيما ذا يقدّمه إلى أصحابه! ثم أنه لم ينشب أن قال لبعض مَنْ حضر: اطلبوا لنا شيئًا نأكله، فخرجوا لعلهم يجدون مأكلًا، فيأتون به إلى الإخوان. ومن هنا تبتدىء القصة الرائعة- وليست كما قلت آنفًا، وليدة خاطر ولا سليلة تفكير لكاتب- وكان في مَنْ خرج لارتياد القوت نافع بن الحارث وهو كما سبق، أخو أزدة قرينة الأمير.

ظلُّوا يترددون لبرهة هنا وهناك عسى أن يظفروا بطعام أو بما ينوب عنه فيسدُّون به

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

<sup>1</sup> ياقوت: معجم البلدان (ط. ويستنفيلد)، ج 1، ص 641.

<sup>2</sup> ديوان امرئ القيس (تـ: محمد أبو الفضل إبراهيم)، ص 39.

#### محلة الهند . . . . . . . . . . . . قصة الأرز في الأدب العربي

جوعهم وجوع أصحابهم، ولا أدري كم مسافة قطعوا في التطلب، إذ لم يذكرها المصادر. ولكنها ذكرت أنهم دخلوا بعض هذه الأجمات وجاسوا خلالها. فبيناهم يحومون حول مرتادهم وقعت عيونهم على غرارتين تركهما العدو معلّقتين ببعض الأغصان فطبعًا هرولوا تلقاءهما، وأنزلوهما. فإذا إحداهما مليئة بالتمر. وأما الأخرى فهي ملآنة أيضًا ولكن بماذا؟ إنهم لا يعرفون ما كان فيها، غير أنه شيء من الحبوب البتة.

فانصرفوا إلى الأمير، يحملون تينك الغرارتين، ووضعوهما بين يديه. ثم ألقوا ما فيهما. فجاءت صُبرة من التمر، وبجنبها صبرة أخرى من هذا الشيء الذي لا يدري له الأمير ولا أصحابه اسمًا ولا رسمًا، وإنما كان ذلك مستهلّ عهدهم بالأرز، وكان غير مقشور.

فلما أكفأوا زنبيل الأرز أمام قائدهم، حذرهم من تناوله بطريق ما، وقال: "هذا سمّ، أعدّه لكم العدوّ، فلا تقربنه"، ثم أنه قسم التمر بينهم فأكلوا منه وشكروا الله على نعمائه.

وبينما هم يأكلون ما أصابهم من التمر حدث أنّ فرسًا لبعضهم قطع القياد، يبغي تبنًا وعلفًا. فتسلّل إلى صبرة الأرز يأكل. وذلك قبل أن ينتبهوا لقصده نحو هذا السمّ المظنون. فلما رأوه عب فيها عبًا، بادروا إليه بشفارهم، ليذبحوه قبل أن يقتله السمّ الزعاف ولكن صاحب الفرس حال بينهم وبين ما أرادوا وقال "أمسكوا عنه أحرسه الليلة، فإن أحسست بموته، ذبحته". فامتنعوا ورجعوا إلى أماكنهم في القصر وحواليه، يبيتون في دعة وراحة.

لقد بات صاحب الفرس ساهرًا، يراقبه آناء الليل بطولها ويترقب ما عسى أن يصير إليه أمر الفرس، ولكن السمّ لم يعمل في الفرس إلى أن انقضت الليلة وانبلجت تباشير الصباح فلما أسفروا انتبهوا ووجدوا الفرس صحيحًا في مربطه يروث ولا بأس عليه خلاف ما توهموه البارحة.

وقع كل ذلك، ولم نتدخل أختهم في أمرهم الليلة. ولكنها كانت بنت طبيب العرب

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كوليو - سبتمبر 2024

#### مجلة الهند . . . . . . . . . . . قصة الأرز في الأدب العربي

الحارث بن كلدة الثقفي، فباتت تفكّر في شأن هذا السمّ المظنون فذكرت قول أبيها في السمّ. فلما أصبحت قالت لأخيها نافع بن الحارث: "يا أخي إني سمعت أبي يقول إنّ السمّ لا يضرّ إذا نضج". وكأنها بذلك اقترحت عليهم أن يتركوها وشأنها بهذا الحبّ، فقد رأت أن تطبخه وتجرّب ما لم يكن لها عهد به قط.

لقد أخذت السيدة (أزدة) قدرًا صالحًا من هذا الأرز وأوقدت تحته، وبعد هنية بدأت البرمة تفور، وهي عاكفة عليها تشاهد ما يتحول إليه هذا السمّ المظنون في الفينة بعد الفينة فإذا هي تنادي: "ألا إنه يتقصى بحبيبة حمراء" ثم إنها بعد فترة قصيرة قضت العجب من أخرى قائلة: "قد جعلت تكون بيضاء".

هكذا انبرت تطبخ حتى انماط القشر وتم النضج، فقدّمت البرمة إليهم فأنزلوها وألقوا الطبيخ في بعض الجفنات، وعند ذلك قال لهم الأمير: "اذكروا اسم الله عليه وكلوه".

فأكلوا منه فإذا هو طيّب، وكان ذلك- فيما يبدو- قصة أوّل استعمالهم للأرز، وجعلوا بعد يميطون عنه القشر ويطبخون، ثم صاروا يعدّونه لأولادهم وأفلاذ كبدهم.

أما هذا الذي قاله الأمير ابن غزوان الصحابي البدري رضي الله عنه على ضرب من التحذير فليس من الغلط تمامًا، بل إنه صحيح في الجملة، فقد حكى الشيخ الرئيس ابن سينا أنّ بعض الأوائل القدامى عدّوا قشر الأرز في السموم.2

ولا بأس بمناسبة هذه القصة الآنفة، أن أشير بالاختصار إلى مدى تأثير الأرز في تاريخ الثقافة الإسلامية، فلعل في ذلك نزهة للقلوب ومتعة للنفوس فدونكم ما يلي:

كما أنّ كلمة الأرز استعارها العرب من بعض اللغات الهندية، كذلك استعاروا كلمة (بهط) أو (بهطة). وتعرفون أنّ الأرز ريثما يطبخ ويغلى يقال له بالهندية (بهات)،

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ياقوت: معجم البلدان (ط. ويستنفيلد)، ج 1، ص 638-639.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: القانون في الطب (ط. مصر سنة 1297هـ)، ج 3، ص 227.

#### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . قصة الأرز في الأدب العربي

نسمع دويّ هذه الكلمة فيما بين العرب توًا بعد دخولهم بلاد السند في العصر الأموي. فهذا أبو الهندي الشاعر- وهو ممن قضى معظم حياته بسجستان والسند-ربما لم يعجبه أن يأكل الأرز المطبوخ تباعًا فقال:

فأما فا زلت منها كثير السقم<sup>1</sup> وحيتانكم واختلف اللغويون العرب في أصل هذه الكلمة وتفسيرها، فقال بعضهم: "كلمة سندية" وهي الأرز يطبخ باللبن والسمن خاصة بلا ماء، وقال البعض الآخر: "البهطة ضرب من الطعام، أرز وماء، وهو معرب، وبالفارسية بتا". 2

والصواب أنَّ الكلمة هندية الأصل من بعض اللغات البراكرتية، وليست فارسية، ولعلها دخلت بلاد الفرس مع بعض الجاليات الهندية الطوَّافة التي دخلت النواحي المتجاورة ثم انقطعت إليها. ومَنْ قال إنها أرز وماء فربما أتى بما هو أقرب إلى الواقع، فإنَّ الأرز يطبخه العامة أكثر ما يكون بالماء، وأما طبخه باللبن والسمن فهذا ما لا يقدر عليه إلا الخاصة فقط. والعرب كانوا يرون اقتيات الأرز والبهط سببًا لكثرة الشحم حتى قال بعض رجازهم:

بالأرز<sup>3</sup> تفقأت شحمًا كما الأوزّ من أكلها الهطَّ فجاء هذا على عكس ما ذهب إليه أبو الهندي.

مهما يكن فإنَّ العرب لما عرفوا الأرز وفشا فيهم استعماله رويدًا رويدًا، نشأ فيهم مَنْ يتعاطى البيع والشراء في الأرز فصاروا طبقة، ومن يطبخ الأرز كانوا طبقة على حدة، ومن يتخذ من الأرز خبزًا ولهم أيضًا طبقة ومن هنا نسب بعضهم إلى طبخ

يوليو - سبتمبر 2024 العدد:3 253

أوفى كتاب العين (عرب): "فيها" مكان "منها"]

 $<sup>^{2}</sup>$  انظر: لسان العرب [1] منظور وتاج العروس [1] (بهط).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> [الصحاح للجوهري (بهط)]

الأرز فقيل له "أرزي" أو "رزى" وبعضهم إلى بيع الأرز، فقيل له "رزاز"، وبعضهم إلى إعداد الخبز منه فقيل له الخبز "أرزي" أو "الخبز رزي".

مع اختصاص كلّ طبقة بوجه من هذه الوجوه للمعاش، نشأ فيهم أعلام كبار في العلوم والآداب؛ مثلًا في القراءة والتفسير، وفي علوم الحديث وفي الشعر والأدب. وكانوا يستنهزون الفرصة- كلما سنحت لهم- للحصول على أنواع الثقافة، ولم يتخذوا شيئًا من علوم برعوا فيها واستمكنوا منها وسيلة للمعاش مقصورًا عليها، كما أنّ استرزاقهم ببعض هذه الوجوه لم ينقص شيئًا من مكانتهم السامية في الأوساط الثقافية، فلا بأس أن أقص عليكم نبأ بعضهم مختصرًا وإنما أكتفي ههنا بذكر اثنين اثنين من كل واحدة من الطبقات الثلاث:

## (فممن قيل له الرزي أو الأرزي)

- 1. أبو جعفر محمد بن عبد الله الأرزي: محدّث كبير سمع إسماعيل بن علية وعاصم بن هلال وأبا نميلة يحيى بن واضح وآخرين؛ وكان إمامًا في الحديث، ثقة من أهل الصدق والأمانة. حدّث عنه الإمام أبو داود السجستاني وعباس بن محمد الدوري، وعبد الله بن أحمد بن حنبل وأمثالهم، ومما يجدر بالذكر أنّ الإمام الكبير مسلم بن الحجاج القشيري صاحب الصحيح من أجلّ تلاميذه وقد روى عنه وحدّث في كتابه الصحيح في غير موضع، توفّي إلى رحمة الله في بغداد في سنة إحدى وثلاثين ومائين هجرية. أ
- 2. أبو عبد الله محمد بن الحسين الأرزي: كان من قرية (زاغول) بمدينة مرو رود، وهي قرية معدودة في القرى الخمس الشهيرة باسم (پنج ديه) ويقال في النسبة إليها البنجديهي كما يقال الخمقري على قاعدة النحت. وبهذه القرية دفن

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

السمعاني: الأنساب الـ 353/ ظ $^{1}$ 

#### محلة الهند . . . . . . . . . . . قصة الأرز في الأدب العربي

الأمير المهلب بن أبي صفرة الأزدي العتكي المتوفى سنة اثنتين وثمانين هجرية ولقد قرأتم كثيرًا عن هذا القائد المغوار في تاريخ العصر الأموي.

ولد أبو عبد الله الأرزي حوالي سنة ثمانين وأربعمائة هجرية، وتوفي بعد أن طعن في السنّ، فهو حتمًا من كبار أعلام القرن السادس الهجري. عاش طول حياته جادًا في طلب الحديث وجمعه، أ ومن شيوخه الكبار أبو محمد الحسين بن مسعود الفراء، والسمعاني أبو المظفر وأبو محمد عبد الله بن الحسن الطبسي والموفق بن عبد الكريم الهروي وأمثالهم من الشيوخ الحفاظ، لقيه ابن السمعاني وكتب عنه الكثير ولكنه لم يطلع على سنة وفاته، ونصّ ابن السبكي أنه مات في جمادى الآخرة سنة تسع وخمسين وخمسمائة.

وللأرزي هذا تأليف ضخم كبير جدًا يحتوي على جميع مسموعاته، وكان في أربعمائة مجلد سمّاه "قيد الأوابد" ولعل أكبر موسوعة نعرفها الآن باسم دائرة المعارف ربما لا تبلغ مدى هذا التأليف الحافل الذي ألّفه الزاغولي الأرزي بمفرده.

## (وممن نسب إلى بيع الأرز فلقّب رزازًا)

- أبو جعفر محمد بن عمرو بن البحتري الرزّاز: من رجال بغداد، قد تفوق في الحديث وكان ثقة ثبتًا، سمع سعدان بن نصر البزار، وعباس بن محمد الدوري، ومحمد بن عبد الملك الدقيقي ومَنْ في طبقتهم، وروى عنه أبو حفص عمر بن أحمد بن شاهين، وأبو الحسين علي بن محمد السكري وأمثالهما. مات في ذي الحجة سنة تسع وثلاثين وثلاثمائة هجرية.
- 2. أبو الحسن على بن أحمد الرزّاز،3 يعرف أيضًا بابن طيب، كان يسكن بالكرخ

المجلد:13 العرو:3 كالعرو:3 كال

<sup>1</sup> السمعاني: الأنساب الـ 35، بـ أيضًا الـ 267/ ظ.

<sup>2</sup> السمعاني: الأنساب الـ 251، ظ.

الأنساب الـ 351/ ظ $^{3}$ 

#### محلة الهند . . . . . . . . . . . . قصة الأرز في الأدب العربي

وله دكان في سوق الرزازين في مدينة السلام (بغداد). سمع الحديث من أبي عمرو بن السماك، وجعفر الخلدي، وأبي بكر بن النقاش ودعلج بن أحمد السجزي وغيرهم، ومن تلاميذه الإمامان الحبران في تاريخنا الثقافي، أبو بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، وكان مع معرفته بالحديث عارفًا بالقراءة وخاصة بحرف حمزة؛ كفّ بصره في آخر عمره وهو من رجال القرن الخامس.

## (ومن المنسوبين إلى خبز الأرز أو الخبز منه)

- 1. أبو الحسين بن أحمد بن أحمد المعروف بابن الخبز أرزي، أ من أهالي بغداد مدينة السلام ويكفيه جلالة وتقدمًا أنه نتلمذ على الإمام الشهير محمد بن جرير الطبري، إنه حدّث عن الطبري بكتاب التفسير له. وروى عنه يوسف بن عمر القواس وإبراهيم بن مخلد الدقاق وكان ثقة، توقي في شوال سنة اثنين وخمسين وثلاثمائة هجرية.
- 2. أبو القاسم نصر بن أحمد البصري، الخبز أرزي الشاعر، كان أميًا لا يعرف الكتابة والقراءة ولكنه مليح الشعر حاضر البديهة، حسن القول، كان يملي شعره على المغرمين به فجمعوا شعره في ديوان وقرأوا عليه، وقد روى عنه مقطعات شعره أعلام كبار مثل أحمد بن محمد الأخباري وأحمد بن منصور النوشري، والمعافى بن زكريا النهرواني الجريري أحد تلاميذ الإمام محمد بن جرير الطبرى وأصحاب مذهبه الخاص في الفقه،

عاش نصر طول حياته يخبز خبز الأرز ويقتصر على هذه الحرفة، وكان له دكان بمريد البصرة يزوره فيه كثير ممن علا قدرهم ويتعجبون من طرائف بديهته وروائع

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

الأنساب الـ 188/ ظ $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الأنساب الـ 188/ ظ

#### محلة الهند . . . . . . . . . . . . قصة الأرز في الأدب العربي

ارتجالاته. ثم إنه قدم بغداد فأقام بها إلى زمن طويل فخالطه هناك جماعة من الأدباء الذواقين والشعراء المفلقين. وكان شعره في الغالب مقصورًا على معاني الغزل والإخوانيات وهذه مقطعة غرامية له:

ووجه الحبيب رأيت الهلال النظر فكانا هلالين عند هلال الدجى من هلال البشر حيرتى فيهما فلم أدر من التورّد في الوجنتيـ ـن وما راعني من سواد الشعر وكنت أظنّ الحبيب لكنت أظنّ الهلال الحبيب القمر فانظروا إلى انتقاء لفظه وترقرق أسلوبه وانسجام ترنمه، مع أنَّ المعنى سائر مطروق، غير أنَّ الشاعر المطبوع ألبسه حلَّة من البيان منمنمة زاهية. يقال إنه توفي سنة سبع عشرة وثلاثمائة، ولكن الصواب أنه جاوزها بسنوات غير قليلة فقد كان روى عنه أحمد بن منصور النوشري في سنة خمس وعشرين وثلاثمائة.

إذ أتينا على بعض جوانب تأثير الأرز في الأدب العربي إلى هذا الحد، فلنشر إلى بعض أماكنه في الحديث؛ أما الوضّاعون فقد نشروا في فضيلة الأرز حديثين باطلين من أكاذيبهم كما أشار إليهما الحافظ ابن القيم في زاده، وذلك على وجه التحذير من نسبتهما إلى رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَةً.

وليس معنى ذلك أن يكون الحديث خلوًا من هذا اللفظ، فقد ورد في قول أبي حيان يحيى بن سعيد التيمي في سؤال ألقاه على شيخه أبي عمرو الشعبي وهذا نصّ سؤاله: قلت يا أبا عمرو فشيء يصنع بالسند من الرز؟ قال: ذلك لم يكن على عهد النبي، أو قال: على عهد عمر. أ

المجلد:13 العرو:3 عبر 2024 العرو:3 الع

-

<sup>1</sup> انظر الصحيح للبخاري (ط. الهند): الأشربة: 837.

ومسك الختام أنه ورد في حديث الغار الذي أخرجه الإمام البخاري رحمه الله في جامعه الصحيح في غير ما موضع وخلاصة الحديث "إن ثلاثة رجال خرجوا من بيوتهم فبينما هم في طريقهم بين الجبل أصابهم المطر فدخلوا في مغارة قريبة، فانحطت صخرة سدّت عليهم فوهة الغار وعند ذلك جزعوا وتضرّعوا إلى الله وابتهل كلّ منهم بأفضل عمل عمله طلبًا للتفريج عنهم فجاء فيما دعا به الثالث: اللهم إني استأجرت أجيرًا بفرق أرز" (الحديث) على أنه ورد أيضًا في بعض الطرق لفظ (بفرق ذرة)، ونسأل الله أن يوققني وإياكم لصالح الأعمال ويفرّج عني وعنكم وعن سائر المسلمين بعونه، ونصلي ونسلم على سيّدنا ونبينا محمد خاتم النبيين وعلى آله وصحبه أجمعين إلى يوم الدين آمين. أ

مع الشكر لكتاب "بحوث وتنبيهات" (ط. دار الغرب الإسلامي، 2001م)، ص 447-457 مع الشكر لكتاب "بحوث وتنبيهات" (ط. دار الغرب الإسلامي، 1001م)

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

ISSN: 2321-7928

#### استعراض كتاب:

## مسقط وعمان في كتابات الرحّالة والمستكشفين

 $^{-}$ د. غياث الإسلام الصديقى  $^{-}$ 

عنوان الكتاب: مسقط وعمان في كتابات الرحّالة والمستكشفين

اسم الكاتب: د. صالح البلوشي

مراجعة: د. أورنك زيب الأعظمي والشيخ محمد البسيوني

عدد الصفحات: 616

الناشر: مركزي ببلكيشنز، نيودلهي (الهند)

سنة النشر: 2021م

تمهيد: موضوع الرحلة مهم جدًا حيث تساعد الرحلات على توطيد الأواصر الإنسانية وتعزيز العلاقات الدولية. وقد تكون وسيلة هامة لإقامة روابط جديدة، والتعرف على بقاع نائية، وممارسة أنشطة غير مسبوقة، إلى جانب التعرف على ثقافات وحضارات متنوعة، فالاهتمام بالجغرافيا والشعوب وطريقة حياتها يجعل الإنسان ملمًّا بجغرافية البلاد بشكل كبير فتتوفر لديه معلومات ثابتة وحقة عن تلك البلاد، ويمنحه خبرة واسعة في طريقة التعامل مع شعوب تلك البلدان وعاداتهم ومعرفة المزيد عن حياتهم وعن ثقافاتهم، وكل ذلك يتجلى في هذا الكتاب الذي أعرضه عليكم، وهو مجموعة لسجلات السائحين لمسقط وعمان.

المؤلف في سطور: الدكتور صالح عبد الكريم البلوشي، وهو مدير برنامج الدراسات

المجلد:13 العرو:3 كالعرو:3 العرو:3 الع

<sup>1</sup> مدرّس ضيف، كلية الطب اليوناني التابعة لجامعة دلهي، الهند

الإسلامية واللغة العربية، جامعة جميرا، دبي. وله مؤلفات وروايات بما فيها "السلطان سعيد بن تيمور سلطان مسقط وعمان" و"السلطان تيمور بن فيصل سلطان مسقط وعمان" و"القيظ" و"الخوالي" و"مسقط وعمان في كتابات الرحّالة والمستكشفين" الأخير الذي نحن في صدده، وجمع فيه معلومات كثيرة عن مسقط وعمان من كتابات الرحّالة والمستكشفين. راجعه الدكتور أورنك زيب الأعظمي والشيخ محمد البسيوني كما أدلى المؤلف في مستهل الكتاب بكلمة شكر للجميع الذين ساعدوه في إخراجه.

أصل الكتاب وهدفه: هذا الكتاب عبارة عن رحلات واحد وأربعين من الرحالين الذين زاروا مسقط وعمان خلال فترة ما بين 1272 و1971م، وعبروا عن خواطرهم تجاهها وسجّاوا مذكرات رحلاتهم خلال زيارتهم لهذه المنطقة العربية التاريخية.

يهدف الكتاب إلى تقديم معلومات مبعثرة في مختلف السجلات لرحلات السائحين من مختلف الجنسيات، وتزويد القارئ بخبرات واسعة وتجارب رائعة حصلوا عليها إبان زيارتهم لمنطقة مسقط وعمان من أواخر القرن الثالث عشر إلى أواخر القرن العشرين.

محتويات الكتاب: يبدأ الكتاب بمقدمة المؤلّف، وعلى حد تعبيره: "يحوي الكتاب ما دوّنه أكثر من أربعين رحالًا ومستكشفًا ينتمون لثماني عشرة دولة جابوا الجبال والوهاد والسهول والوديان والقفار والصحاري والبحار خلال فترة زمنية امتدت لسبعة قرون تغيرت خلالها الكثير من الأمور، والوقائع والأحداث؛ إذ قامت دول وزالت أخرى، وتلاشت مفاهيم وثبتت غيرها، موثقين ما رأوه وسمعوه خلال تجوالهم فكتبوا عن أمور كثيرة". (مسقط وعمان في كتابات الرحّالة والمستكشفين، ص 6)

بعد المقدمة يشتمل الكتاب على بيان الرحلات في صورة المقالات، وعنون كل مقالة باسم الرحالة مع تاريخ زيارته لمسقط وعمان، فأول رحالة جاء ذكره في الكتاب هو "ماركوبولو" الذي كان أوّل أوروبي قام برحلات في قارة آسيا خلال فترة عام 1271 ووجراً في بحر الهند، ومدينة الشحر، ومدينة ظفار،

المجلد:<sub>13</sub> العدد: 3 عدد: 3 3

ومدينة قلهات، وجزيرة هرمز، ولعب دورًا في تقريب ما بين الشرق والغرب. وبالتالي جاء ذكر رحلة ابن بطوطة الذي زار مدينة ظفار، وألقى ضوءًا مستفيضًا على التنبول، وركّز على النارجيل وهو جوز الهند، وذكر سلطان ظفار بالتفصيل، وحكى من رآه خلال رحلته من العجائب والغرائب، وقدّم معلوماته عن ذكر سلطان عمان وسلطان هرمز.

وعلى هذا المنوال أورد المؤلّف رحلات "زهينج هي" الصيني، وعبد الرزاق السمرقندي، و"أثاناسي نيكيتين" الروسي، و"أفونسو دي ألبوكيرك" البرتغالي، و"دوارتي باربوزا" البرتغالي، و"بيدرو تيكسيرا" البرتغالي، و"انجلبرت كامبفر" الألماني، و"جون أوفينغتون" الإنجليزي، و"كارستن نيبور" الألماني، و"الخواجه عبد القادر" الهندي، و"جون مالكوم" الاسكتلندي، و"فينسينزو موريزي" الإيطالي، و"جايمس بيلي فريزر" الاسكتلندي، و"جايمس رايموند ويلستد" البريطانوي، و"ويليام رشنبرجر" الأمريكي، و"يوهان فيلهلم هيلفر" التشيكي، و"ايدا لورا فايفر" النمساوي، و"وليام جيفورد بالجريف" البريطاني، و"ديفيد كوانز" الكندي، و"اتمارام سادا شيفا جاياكار" الهندي، و"جراتان جيري" البريطاني، و"سوكيوكي ايتو" الياباني، و"دينيس دي ريفوير" الفرنسي، و"سامويل باريت مايلز" البريطاني، و"فريدريك روسن" الألماني، و"سامويل مارينوس زويمر" الأمريكي، و"جايمس كانتاين" الأمريكي، و"هيرمان بورتشاردت" الألماني، و"اليزابيث كانتاين" الأمريكي، و"ويلفريد ماليسون" البريطاني، و"ديرك ديكسترا" الأمريكي، و"بول ويلبر فورس هاريسون" الأمريكي، و"شيجا شيجيتا كا" الياباني، و"برترام سيدني توماس" البريطاني، و"تيموثي اس هاريسون" الأمريكي، و"وليام هارولد ستورم" الأمريكي، و"ألن فليبرز" الاسترالي، و"ويلفرد باتريك ثيسيجر" البريطاني، و"ديفيد جوين- جيمس وآلان ويليامن" البريطاني، و"ميري بروينز اليسون" الأمريكية. هؤلاء الرحَّالون بخلفيات متنوعة من تجَّار، وكتَّاب، وبحَّارة، ودبلوماسيين، وغزاة، ورجال دولة، وجواسيس، وعلماء في مختلف العلوم، وقساوسة، وأطباء، وغيرهم. وزاروا مناطق مختلفة من مسقط وعمان خلال فترة زمنية امتدَّت من القرن الثالث

عشر إلى القرن العشرين.

فيتحدث الكتاب عن أقاليم عمان المختلفة، وجغرافيتها، وتضاريسها، وسكانها، ومناخها، وأخلاق أهلها، والعملات المستخدمة في الأسواق المحلية، وأسعار المواد في مسقط، والضرائب مثل ضرائب الميناء، والضرائب على الأراضي، والمرأة العمانية، وزينتها، ومقابلة بعض الرحالة للسيد سعيد بن سلطان ذاته ووصفوا جوانب من حياته، وإدارته لدولته، وإيراداته، وتجارته، والتزاماته المالية والبحرية، وبيان قوته، وحدود دولته، والخلاف بين الفرس والوالي العماني سيف الذي عينه الإمام والياً على لنجة، ومقابلة ووصف السلطان ثويني بن سعيد، والسلطان تركي بن سعيد، والسلطان تيور، والوضع الصحي في البلاد، وتباشير اكتشاف النفط وبدء تصديره، والآثار التي ترتبت على ذلك، ويوميات بعض المنصرين الذين قَدِموا إلى عمان والمنطقة لنشر الدين المسيحى بين أهلها.

#### وعقب ذلك ملحقان كالآتي:

الملحلق الأول: الملحق: كشف بأسماء الرحالة والمستكشفين حسب التسلسل الزمني لزياراتهم إلى مسقط وعمان. وذلك حسب التقويم الميلادي. (المصدر نفسه، ص 595-596)

والملحق الثاني: كشف بأسماء الرحالة والمستكشفين حسب الدول التي ينتمون إليها. (المصدر نفسه، ص 597-599)

وفي ختام الكتاب قائمة المصادر والمراجع، والتي تحتوي على اثنين وعشرين كتابًا باللغة الإنجليزية، وكتاب باللغة العربية وهو رحلة ابن بطوطة المسمّاة بـ"تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار".

تعريف بعض الرحالين: يتحدث المؤلّف عن رحلات كثيرة قام بها السائحون من مشارق الأرض ومغاربها، وتجشّموا مشقات السفر، وتحمّلوا كل الشدائد من أجل

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

تحقيق أهدافهم المنشودة من رحلاتهم، فنقدّم من الكتاب ترجمة حياة بعضهم بالإيجاز فيما يلي:

- 1. أبو عبد الله محمد الطنجي، الملقب بـ"ابن بطوطة" (703- 770ه/1304- أبو عبد الله محمد الطنجي، الملقب بـ"ابن بطوطة" (703- 700ه/1368 من المرسول عام بأول رحلة له قاصدًا الحج لبيت الله الحرام وزيارة قبر الرسول صلّى الله عليه وسلّم في رجب 725ه الموافق 1324م، وقام برحلات ثلاث في 27 عامًا، طاف خلالها الأقطار والأمصار، وقطع 122 ألف كيلومتر، ولذلك استحق لقب أمير الرحّالة المسلمين. زار عمان في عام 1330م. (المصدر نفسه، ص 14)
- 2. زهينج هي (1371-1433م) بحار، ومستكشف ودبلوماسي، وقائد بحرية من مسلمي الصين، قاد سبع رحلات بحرية استكشافية في فترة ما بين 1405 و1403م، وزار خلالها مناطق شاسعة من جنوب شرق آسيا، وشبه القارة الهندية، وغرب آسيا؛ وفي الرحلة الرابعة عام 1413م زار منطقة هرمن، كما زار ظفار وهرمز في الرحلة السابعة في عام 1421م. (المصدر نفسه، ص 30)
- 3. كمال الدين عبد الرزاق السمرقندي (816-887هـ/1481-1481م) مؤرخ وعالم من مسلمي سمرقند التي تقع الآن في أوزبكستان. بعثه الشاه ركن أحد ملوك الدولة التيمورية في آسيا وسطى، إلى كاليكوت في الهند خلال فترة من يناير 1442 ولغاية يناير 1445م، فكتب عن رحلته في كتابه "مطلع السعدين ومجمع البحرين". وزار عمان في شهر مايو 1442م. (المصدر نفسه، ص 33)
- أثاناسي نيكيتين (المتوفى 1472م) تاجر روسي من منطقة تفر (Tver)، غادر موطنه في رحلة تجارية إلى الهند عام 1466م، وفي الطريق إليها تجوّل في بلدان كثيرة بما فيها آذربيجان، وبلاد فارس، هرمز، والصومال، وأثيوبيا، وتركيا وغير ذلك. وكان يكسب قوته من تجارة الخيول. دوّن رحلاته بعنوان "رحلة ما بعد

البحار الثلاثة". زار مسقط في عام 1469م. (المصدر نفسه، ص 38)

- 5. جون أوفينغتون (1653-1731م) قسيس إنجليزي، عيّنته شركة الهند الشرقية ليعمل في الهند، فسافر إلى بومباي وسكن فيها بضعة أيام، ثم وصل إلى سورت الواقعة في جنوب الهند حيث قضى عامين ونصف عام، وخلال هذه الرحلة توقّف في مسقط لبعض الوقت في عام 1689م. (المصدر نفسه، ص 108)
- كارستن نيبور (1733-1815) عالم رياضي، ورسّام خرائط، ومستكشف ألماني، خدم في البلاط الملكي الدانماركي، وكان في البعثة الملكية الدنماركية التي بعثها ملك الدانمارك إلى الجزيرة العربية، واستغرقت هذه الرحلة مدة سبع سنوات من 1761 إلى 1767م، فزار خلالها أسطنبول والإسكندرية، والقاهرة، فجدة، واليمن، كما زار مسقط وعمان في عام 1765م. (المصدر نفسه، ص 119)
- الخواجه عبد الرزاق الذي رافق البعثة التي توجّهت إلى القسطنطينية لمقابلة السلطان العثماني عبد الحميد الأول في أواخر القرن الثامن عشر، وذلك بأمر من السلطان تيبو (1750-1799م) حاكم مملكة ميسور الواقعة في جنوب الهند، وكان السلطان حريصًا على معرفة أحوال السفر وأخبار الأمم فأمره بتدوين تفاصيل الرحلات، وزار "الخواجه" مسقط عام 1786م، وكتب كل ما مرّ به هو ورفاقه، ونشرت التفاصيل في كتاب باللغة الفارسية بعنوان "وقائع منازل روم" ترجمه البروفيسور محب الحسن إلى اللغة الإنجليزية في عام منازل روم" ترجمه د. البلوشي إلى العربية للجزء المتعلق بمسقط وعمان. (المصدر نفسه، ص 127)
- ويليام رشنبرجر (1807-1895م) عالم طبيعة، وجراح، ومؤلف أمريكي، زار
   عمان مرتين: الأولى في سبتمبر عام 1833م، والثانية في أكتوبر عام 1835م.

(المصدر نفسه، ص 247)

- 9. ايدا لورا فايفر (1797-1858م) نمساوية، ورحالة، وكاتبة رحلات وعالمة الأجناس والسلالات البشرية، وتعدّ من أوائل الرحالة النساء في العالم حيث جابت بحرًا وبرًا مساحات شاسعة من العالم وطافت الكرة الأرضية مرتين؛ الأولى بين عامي 1846 و1848م زارت خلالها عمان ودولًا أخرى. أما الجولة الثانية فكانت بين عامي 1851 و1855م، وتعدّ أول امرأة أوروبية تدخل منزل إمام عمان سعيد بن سلطان حيث قابلت نساءه وتحدثت معهن. (المصدر نفسه، ص 305)
- 10. ليام جيفورد بالجريف (1826-1888م) عالم، ورحالة، وجاسوس إنجليزي، وقس كاثوليكي، وزار البحرين وعمان عام 1863م. (المصدر نفسه، ص 317)
- 11. سامويل باريت مايلز (1838-1914م) ضابط بريطاني، ودبلوماسي، ووكيل سياسي وقنصل لبريطانيا في عمان خلال حكم السلطان تركي بن سعيد، وزار المنطقة الداخلية من عمان عام 1885م. (المصدر نفسه، ص 420)
- 12. شيجا شيجيتا كا (1863-1927م) جغرافي، وصحفي، وكاتب، ورحّالة ياباني. قام برحلة أولى في عام 1910م وزار خلالها أوروبا، وآسيا، والأمريكتين؛ الشمالية والجنوبية، وإفريقيا. وفي رحلته الثانية اطلع على بحث الأوروبيين عن النفط في كل مكان. وفي رحلته الثالثة زار الهند، وجنوب فارس، وزار عمان عام 1924م. (المصدر نفسه، ص 525-526)

تصوير المناطق: في هذا الكتاب جاءت تفاصيل كل من عمان ومدينة الشحر، مدينة ظفار، مدينة قلهات، هرمز، وجزيرة زنجبار، وجزر في بحر الهند وغيرها، واتضحت أوضاع المناطق، وملامح حضارتها، وخصائص جغرافيتها، وميزات شعبها، وحبّها للدين الحنيف، وسماحتها للديانات الأخرى، ومنزلة المرأة لديهم. فأعرض شيئًا منها في سطور آتية.

مسقط: ذكر الخواجه عبد الرزاق أنّ لمسقط أربع بوّابات، اثنتان منها في الشمال، باتجاه البحر، وبين البوابتين يوجد مستودع يستخدم لعمليات البيع والشراء، ودار الجمارك (فرضة). أما البوابتان الأخريان فتوجدان على الجانب الجنوبي عند سفوح التلال. إضافة لذلك، توجد ثلاث بوابات أخرى يطلق عليها سداب، وريام، وكلبوه، وتقع على التلال الجنوبية، والغربية، وشمال الغربية على التوالي. وفي أسفل حصن الجلالي يوجد حوض لبناء السفن، حيث تصنع وتصلح القوارب الصغيرة، ولكن لا توجد أي مرافق لصناعة أو إصلاح السفن الكبيرة. (المصدر نفسه، ص 127)

بيوتها: سكان مسقط نظفاء ولكن شوارعها وحاراتها في حالة سيئة وضيقة للغاية. وثتكون بيوت الإمام. والأعيان، والتجار العرب الأغنياء من طابقين، وقد وضعت على جدرانها الأربعة ألواح خشبية غطّيت بالجير والتراب، وطوابقها العلوية بنيت بذات الطريقة، ومنازل عامة الناس والتجار الهنود مسقوفة بسعف النخيل الذي رصّ لبعضه البعض، طولًا وعرضًا، على عوارض ثم غطّيت بالتراب. أما منازل الفقراء فتقع خارج البلدة، وهي مجرد أكواخ من سعف النخيل. يبلغ عدد منازل الوجهاء والأعيان 45 منزلًا، ومنازل السماسرة والبانيان 97 منزلًا، ويتوجب عليهم دفع الضرائب، أما باقي المنازل فتعود للعرب ويتراوح عددها ما بين 1500 و1700 منزل، وأما عدد الأكواخ المبنية من سعف النخيل خارج البلدة فيبلغ 200 منزل. (المصدر نفسه، ص 131)

الباطنة: وجاء في رحلة سامويل مارينوس زويمر (1867-1952م) أنَّ ساحل الباطنة يعد استثناء من بين جميع السهول الساحلية التي تحيط بهذا الجزء الكبير من شبه الجزيرة؛ إذ تكون هذه السهول الرملية المنخفضة في غرب وشرق شبه الجزيرة العربية جرداء تقريبًا من جميع النباتات، ولكن هناك مزارع نخيل كثيفة وبساتين تصل تقريبًا إلى طرف مياه البحر، أما الجزء الخلفي من السهول الصاعدة فتوجد السلاسل الشاهقة للجبل الأخضر. يبدأ هذا الساحل الخصيب من السيب التي تبعد خمسة وعشرين ميلًا

المجلد:13 العدد:3 عدد:3 يوليو - سبتمبر 2024

من مسقط ويمتد لمسافة 150 ميلًا ولغاية خور كالباء بمتوسط عرض يبلغ حوالي اثني عشر ميلًا، وبه العديد من البلدات والقرى من أهمها السيب وهي بلدة متناثرة بنيت في الأساس من أكواخ من الحصائر وبها حصنان صغيران منفصلان، وسوقها صغير جدًا، أما زراعة النخيل فيها فكثيف جدًا. (المصدر نفسه، ص 471-472)

مسقط ومطرح: قد جاء تعريف المناطق المختلفة في عدة رحلات، فتعرّف ميري بروينز اليسون (1903-1994م) بمسقط ومطرح فتكتب: "بلدتان ساحليتان تقعان وسط جبال صخرية عارية، ولذلك يقضي الأهالي الليالي الحارّة في السهل الذي يطلق عليه اسم الباطنة حيث تنمو أشجار النخيل التي تنتج أصنافًا جيدة من التمور. ولكن، مع تقدم الحياة، والتحسن النسبي للمعيشة، وإنشاء الطرق، ودخول الشاحنات الجديدة للبلاد عاد الأهالي زرافات ووحدانا إلى هاتين المدينتين طلبًا للعلاج، ويمكن رؤية مئة مريض على الأقل مصحوبين بأفراد عائلاتهم، خيّموا تحت ظلال الأشجار القليلة التي أطلق عليها "الجناح تحت الشجر". (المصدر نفسه، ص 587)

### ميزات أهالي عمان وأخلاقهم:

استقبال الضيوف: استقبال الضيوف وإكرامهم من عادات العرب منذ القدم، ويعتبر ذلك من المكارم والمفاخر لديهم، وقد جاءت تفاصيل ذلك في عدة مواضع من هذا الكتاب، وفي الحقيقة هذه العادة غير معروفة لدى الأوروبيين، وموضع الاستعجاب لهم، فيسجّل سائح أوروبي "سامويل باريت مايلز" (1838-1914م) تجربته وخواطره في هذا الصدد، ويقول: "أصبت بالدهشة إلى حد ما حينما استقبلت بمظاهر ترحاب ومودة أكثر من تلك التي استقبلت بها في حارة الجامع، وقد يعتاد المرء على أن يحدق به حشد من الناس في أيّ مدينة عربية، إلا أنني وبالكاد رأيت أيّ فضول شديد من أهل أدم الطيبين من كلا الجنسين ومن جميع الأعمار حينما زرت الحارات واحدة تلو الأخرى، في بعض الأماكن، كنت أتلعثم في الكلام بحثاً

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 عدو:3 المجلد:13

عن معنى كلمة عندما يتوقف حشد عن التحديق في وجهي، لم أكن راضيًا عن وقوفهم صفين على جانبي الطريق حيثما سرت عبر الأزقة الضيقة والبساتين الظليلة، وفي ذات الوقت كان العديد من الصبية يسلكون طرقًا أخرى بعد مروري، ليظهروا أمامي مرة ثانية وهو ما يجعلهم يحصلون على نظرة ثانية على هذا الشخص الغريب. وبالرغم من إصرارهم الدائم وفضولهم غير المحدود، إلا أنهم كانوا مثقفين جدًا ولديهم حس الفكاهة، وتسببت تصرفاتهم في بهجتنا". (المصدر نفسه، ص 430)

ويشير كل ذلك إلى غرائز الحفاوة والكرامة والحماسة وحس الفكاهة في الشعب العربي عند استقبال الضيوف وتكريمهم، وكانوا مثقفين في كل ذلك كما اعترف به السائح المذكور.

حسن الضيافة: امتدح الدكتور بول ويلبر فورس هاريسون (1883-1962م) حسن الضيافة لدى العمانيين بقوله "والشيء الأول الذي نتوقعه هناك هو حسن الضيافة"، واصفًا استقبال الضيوف بقوله "يجلس الضيف بجانب الرئيس الكبير على مقعد التكريم في أحد طرفي الغرفة الطويلة، وعند الطرف الآخر يحمص صانع القهوة كمية مناسبة من حبات البن الأخضر في وعاء بمقبض طويل على النار، ثم يطحنها في هاون نحاسي أصفر اللون حتى تتحول إلى مسحوق" ومن ثم يصنع القهوة خلال نصف ساعة، وبعد ذلك "في تفاخر ملفت للأنظار يصبّ الفنجان الأول لنفسه ليشربه أمام ناظري الجميع قبل أن يقدمها لأيّ فرد آخر". لكن الملاحظ بأنّ من يعدّ القهوة لا يقدّمها للضيوف بل يقوم بهذه المهمة شخص آخر يحمل "طبقًا هائلًا من الفطائر يصل قطره إلى قدم ونصف محشو بالزبد والسكر" ثم يقدّم لهم القهوة. (المصدر نفسه، ص 517)

ويمكن تقدير حسن المعاملة مع الضيوف من الحوار الذي دار بين السائح الياباني "شيجا شيجيتا كا" والسلطان تيمور، وخلال ذلك أظهر السلطان رغبته في الإشراف على إنجاز علمى حول بلده إذا استعد له الضيف السائح، وهو يكتب: "قال لي

عدو:3 العدو:3 عدو:3 عدو:

السلطان: إذا كان بإمكانك نشر ما رأيته هنا فأرجو أن ترسل لي نسخة من المقالة. وعلاوة على ذلك، إذا كان لديك فرصة للكتابة عن تاريخ العرب فأرجو أن تخبرني؛ سأرسل لك الصور اللازمة والمواد المرجعية.

يعبر السائح عن خواطره تجاه لطف السلطان وكرمه قائلًا: "فأجبته: في الحقيقة، إنني أجنبي، وقد منحت هذه المقابلة على الرغم من مظهري، وهو أمر غير متوقع، وأكثر مما كنت أحلم به. لقد أثرت في نفسي كلماتك العاطفية تأثيرًا عميقًا. لم أحضر لك شيئًا كتذكار باستثناء هذه المروحة التي حصلت عليها خلال مسار رحلتي. هل ستفضل وتقبلها؟"

"قال لي السلطان: بلادنا حارة جدًا، وحيث إنّ المروحة للتبريد فإنني أرغب في قبولها، فأهديت السلطان مروحة يابانية من الحرير تلقيتها من قبطان أوامارو، وهي باخرة مملوكة لشركة نيبون يوسن، حينما كنت في طريقي إلى كلكمًا. اغتنمت هذه الفرصة وطلبت منه توقيعه الشخصي". "قال السلطان: أنا أتفهم ذلك، ثم وقف ودخل غرفة داخلية ومعه صحيفة من الورق السميك مطبوع عليها ختم ذهبي ليعود سريعًا وقد كتب عليها اسم عائلتي وأشار إلى اسمه وقال: الاسم المكتوب في النهاية هو اسمي، تيمور، وتقرأ "زار شيجا، مالك هذه الصحيفة، مسقط بتاريخ 28 فبراير المحدر نفسه، ص 530)

عند توديع السائح الياباني قال السلطان تيمور: أنت موضع ترحيب لتزور أيّ مكان هنا، سأرسل شخصًا ليرافقك. فأجبته: أنا ممتن للطفكم الزائد. سأكون في غاية الامتنان لو منحتموني شرف المشي حول الحديقة، فأجاب: تعدّ الحديقة واحدة من أعرّ متعلقات والدي الراحل، السلطان السابق، إنها ليست في أفضل حالاتها لأنها لم تشذب في الآونة الأخيرة، ولكن يمكنك زيارتها في أيّ وقت إن كنت ترغب في ذلك. ثم أمر اثنين من الحراس لإرشادي في جولتي. كانت الحديقة صغيرة جدًا

المجلد:13 العدو:3 عروب سبتمبر 2024

ولكنها حوت أشجارًا خضراء كثيرة، ونافورة محاطة بالصخور وبالصحراء. شعرت بالارتياح عند النافورة الكبيرة فنظمت قصيدة".

بعد ذلك غادر شيجا مسقط عائدًا لبلاده التي وصلها في شهر يوليو من عام 1924م، وعكف على كتابة مذكرات رحلته العالمية الثالثة بعنوان "بلدان مجهولة" وقد خصص جزءًا بزيارته لعمان كما وعد به السلطان تيمور. (المصدر نفسه، ص 531)

في هذه المقابلة يتجلى لطف سلطان عمان وكرمه، وحسن المعاملة مع رحالة ياباني إذ كتب له وثيقة الزيارة مع توقيعه وختمه الخاص، وسمح له بزيارة حديقة والده السلطان السابق. وذلك أثر في نفس الرحالة فسجّل ذكرياته معه في مذكرات رحلته، وخصص جزءًا بزيارته لعمان.

العطف على الأعداء: يحكي "جون أوفينغتون" (1653-1731م) أنه يعتبر أسرى الحروب أسرى من يأسرهم، ويعاملهم العرب وسكان مسقط بلطف شديد لدرجة أنهم يقعون في حبّ آسريهم، وهم لا يستخدمونهم أبدًا للقيام بالأعمال الشاقة حتى لا يضطروا لمحاولة الهروب. إنهم لا يعاملونهم معاملة العبيد، ويفرضون عليهم أيّ عمل المهانة، بل يبقونهم في دعة وراحة، ويمنحونهم قدرًا معينًا من الزاد كل يوم. إنّ هذه هي أخلاق هؤلاء العرب حتى مع أعدائهم. (المصدر نفسه، ص 117-118)

لهجة عمان: وجاء في سجلات سامويل مارينوس زويمر (1867-1952م) أنّ اللهجة العربية التي يتحدث بها أهل عمان تختلف تمام الاختلاف عن لهجات أهل نجد أو اليمن، لكن أهل مسقط تميّزوا بأنهم خليط من أعراق مختلفة ترددت على ميناء العبور هذا ولذلك فإنّ لهجتهم مليئة بالمصطلحات الإنجليزية والهندية حيث كان للعلاقات الواسعة والطويلة مع زنجبار وشرق إفريقيا تأثير على محادثتهم وعاداتهم وخاصة على تجار مسقط العرب. (المصدر نفسه، ص 470)

أهداف الرحالة: لقد اتجه السائحون إلى عمان لتحقيق أغراضهم المختلفة، منها: السعي

المجلد:13 العرو:3 عروب العرو:3 العروبي - سبتمبر 2024

لتعزيز العلاقات الودية بين البلدين، وإحراز المعلومات عن السلطان، وتفعيل معاهدة تجارية لبلده، والحصول على تخفيض في الضريبة ورسوم الموانئ، وذلك ما يتجلى في عدة مواضع من الكتاب فسجّل ويليام رشنبرجر (1807-1895م) غاية رحلته إلى مسقط بأنّ الهدف الوحيد من زيارته لمسقط هو تفعيل معاهدة تجارية لبلده مع صاحب السمو السيد سعيد بن سلطان، والحصول على تخفيض في الضريبة ورسوم الموانئ التي فرضت من قبل على تجارته، ولوضع بلده ضمن الدول التي نتلقى معاملة تفضيلية والأكثر رعاية. فيصور مقابلته وهو يقول:

"ولقد حدد السلطان موعدا لمقابلتنا بعد ظهر اليوم التالي لوصولنا، فتوجهت بصحبة كل من الكابتن جيسينجر، والرائد البحري شيلدز، من بوكسر، وجدنا السلطان مع ابنه الأكبر، وعشرة رجال يشكلون مجلسه، جالسًا في الشرفة التي تطلّ على الميناء، بينما جلس المحافظ والمستشارون على كراسي في مواجهة بعضهم البعض على بعد حوالي عشر أو اثني عشر قدمًا من السلطان، وحالما دخلنا قام فجأة، ومشى إلى حافة الأرضية المرتفعة بين رجال حاشيته، واستقبلنا وصافحنا بلطف شديد، وهنا، وقف كل فرد على قدميه وقفة رجولية، وجرت مراسم التحيات، والاستفسارات، والتهاني المعتادة، وأدخلت القهوة والمشروبات، جلست بالقرب من وعلى يمين سموه، فدخلنا في محادثة خاصة، من خلال المترجم، الربان الخلفان، حول هدف البعثة (بعد تقديم اوراق اعتمادي)". (المصدر نفسه، ص 258)

من أهم الأهداف للسائحين: مقابلة السلطان، والسعي لتعزيز العلاقات الدبلوماسية بين البلدين، والاطلاع على شؤون البلاد، وذلك ما يتجلى في عدة مواضع من الكتاب ومنها ما يصور السائح الياباني "شيجا شيجيتا كا" (1863-1927م) بتفصيل رائع، عند زيارته للقصر، ومقابلته السلطان تيمور، وهو يوضح هدف رحلته إلى عمان، فيقول لحارس القصر:

المجلد:13 العددة:3 عرف - سبتمبر 2024

"جئت من اليابان البعيدة عن عمان، وأودّ أن أغتنم هذه الفرصة لطلب نيل الشرف بمقابلة السلطان وأطلب دعمه لتعزيز العلاقات الودية ما بين عمان واليابان، وآمل في أن أنقل للشعب الياباني كيف يبدو السلطان".

ويحكي السائح حضوره في القصر: "فعاد الرجل إلى الداخل ثم خرج مرة أخرى بعد دقائق معدودة وقال بأنه نقل رسالتي إلى صاحب الجلالة وأنه تفضل بقبول طلبك. قادني الحارس إلى القصر المكون من ثلاثة طوابق، وقد خلع جميع الناس في الداخل أحذيتهم بما في ذلك التاجر، إذ حسب الأعراف العربية فإن لبس الحذاء في حضرة كار السن والأعيان يعتبر وقاحة، ولذلك بدأت في فك رباط حذائي فسارع التاجر نحوي وقال يمكنك أن تدخل وأنت ترتدي حذائك. ورغم ذلك خلعت حذائي قبل الدخول". (المصدر نفسه، ص 529)

يصوّر السائح الياباني شخصية السلطان ويبرز ملامحه فيقول: "حينما دخلت الغرفة رأيت رجلًا أنيقًا يبلغ من العمر نحو أربعين عامًا ويشبه إلى حد كبير الفيلسوف الصيني الشهير زهونج ليانغ يجلس بهدوء على أريكة في زاوية بعيدة في الغرفة بالقرب من شرفة تطل على البحر. كان لون بشرته فاتحًا، أفتح من لون معظم العرب، وله شارب شذب بدقة، وعلى رأسه عمامة حرير كشميرية ناصعة البياض؛ فهمس شخص في أذني بهدوء وقال: "جلالته" ؛ فعرفت أنّ هذا الرجل النبيل هو في الواقع سلطان عمان". (المصدر نفسه، ص 529)

يوضح السائح حفاوة السلطان وحسن استقباله بالإضافة إلى حرصه على تعزيز العلاقات وتقريب الشعب الياباني من الشعب العماني فيكتب: "وبعدما وقفت وقدّمت تحياتي أوماً إليّ وابتسم بلطف وقال: تفضل اجلس؛ فجلست". "أخبرني السلطان: إنك موضع ترحيب كبير في عمان. ألا تعتبر أنّ كلاً من الجزيرة العربية واليابان جزءان من آسيا؟ يفترض بالأروبيين التعامل مع القضايا المتعلقة بأوروبا، أما

المجلد:13 العدد:3 عرف عرف عرف عرف عرف عرف عرف عرف عرف العدد عرف ال

نحن فعلينا التعامل مع قضايانا داخل آسيا. لماذا لا يأتي اليابانيون إلى شبه الجزيرة العربية في أقرب وقت ممكن؟ إذا كان بإمكانكم تعزيز صداقة أوثق وتحسين وتنشيط شبه الجزيرة العربية من خلال المجيء إلى هنا لممارسة الأعمال التجارية وتطوير الصناعة فبإمكان شعوبنا أن تحقق أشياء عظيمة". فأجبته بأن ما اقترحتموه للتو هو بالضبط ما كنت أريد أن اقترحه عليكم وعلى شعبكم نيابة عن اليابان. سأبذل قصارى جهدي لنقل رغباتكم بالتفصيل لشعب اليابان". (المصدر نفسه، ص 530) نشر الدين المسيحي: هو أهم هدف لكثير من الرحالين المسيحيين الذين زاروا مسقط وعمان كما يتضح من تراجم حياتهم، ونشاطاتهم خلال رحلاتهم. وبعضهم كما يلي: "سامويل مارينوس زويمر" (1867-1952م) عالم، ومنصر، ورحالة أمريكي، وفي فترة ما بين 1890م و1929م عمل منصّرًا في البصرة والبحرين ومصر ومناطق أخرى في الجزيرة العربية وغيرها، وزار مسقط عام1898م، وأسَّس وأشرف على تحرير مجلة العالم الإسلامي لخمس وثلاثين سنة، ولعب دورًا بارزًا في حثّ كثير من المنصّرين للتوجه إلى العالم الإسلامي، ورغم تقاعده رسميًا ظلّ يكتب وينشر الكتب التنصيرية، ونجح في إثارة انتباه المسيحيين إلى ضرورة نشر المسيحية بين المسلمين. (المصدر نفسه، ص 465) "بول ويلبر فورس هاريسون" (1883-1962م) طبيب وجراح أمريكي، وعمل طبيبًا منصَّرًا في الجزيرة العربية خلال فترة ما بين 1909 و1954م. زار عمان عام 1910م، ثم تعيينه للعمل في الكويت والبحرين، وفي ذات الوقت كان يوم بزيارات متكررة لدول المنطقة لتحقيق غرضين أساسيين وهما توفير العلاج للمرضى

"ميري بروينز اليسون" (1903-1994م) منصّرة أمريكية؛ كانت من أوائل الأمريكيات اللائي تعلمن الطب من أجل القيام بمهام تنصيرية في الجزيرة العربية، ولذلك تعلّمت اللغة العربية خلال فترة دراستها الطب في بنسلفانيا. وفي عام 1934م

المحتاجين، ونشر الدين المسيحي. (المصدر نفسه، ص 511)

المجلد:13 العرو:3 273 يوليو - سبتمبر 2024

غادرت الولايات المتحدة الأمريكية لتبدأ نشاطها في الدعوة للدين المسيحي، في ظروف بالغة الصعوبة، لأربعين عامًا؛ في الكويت بصفة أساسية، وكذلك في الهند وقطر والبحرين وعمان. وخلال عملها أرسلتها الكنيسة الإصلاحية إلى سلطنة عمان للعمل في مستشفى مطرح، حيث عملت في شهر يونيو عام 1968م لمدة أسبوعين، ثم من عام1 971 إلى عام 1974م. (المصدر نفسه، ص 586)

#### الوضع الطبعي والاقتصادي:

المناخ: يضرب المثل بحرارة مسقط؛ وقد كتب الرحالة الهولندي جون سترويس الذي زارها في عام 1672م بأنها "حارة وخدحارقة لدرجة لا تصدق، وبدا الغرباء كا لو أنهم في مراجل تغلي أو أحواض تعرق". لكن رجلًا اسمه عبدالرزاق من بلاد فارس تمكن من أن يتوفق على البقية في مبالغة الوصف فكتب عن مسقط في عام 1442م: "كانت الحرارة شديدة لدرجة أحرقت النخاع في العظام، وذاب السيف في غمده مثل الشمع، والأحجار الكريمة التي تزين مقابض الخناجر تحوّلت إلى فحم، وأصبحت مطاردة الفرائس في السهول غاية في السهولة لأنّ الصحراء ملئت بالغزلان المشوية! "ويقال بأنّ البصيلة السوداء لمقياس الحرارة سجّل 189 درجة فهرنهايت تحتى الليل وهو أم غير اعتيادي خلال أكثر شهور العام حرارة. (المصدر نفسه، ص 468)

العاصفة والغرق: مواجهة العاصفة والغرق من عادات الشعب الذي يعيش في المنطقة الصحراوية المحاطة بالماء فيصوّر وليام جيفورد بالجريف (1826-1888م) هذا المشهد ويقول: "مع حلول المساء هبّت رياح خفيفة جنوبية غربية، رغم أنّ مصدرها لم يكن بالتحديد من الربع الأيمن، فنشرنا أشرعتنا على أمل أن ننال مساعدتها ونشق طريقنا إلى ميناء مسقط، وقمنا ببعض المناورات عكس اتجاه الرياح، ولكن زادت قوة الرياح وتحوّلت خلال نصف ساعة إلى عاصفة بكل ما تحمله هذه الكلمة من معنى حيرت

المجلد:13 العدو:3 عروي - سبتمبر 2024

كافة مناوراتنا البحرية، ومرّقت أحد أشرعتنا وحوّلته إلى خرق بالية، ولم نتمكن من طيّ الأشرعة الباقية إلا بصعوبة بالغة، وعند نهاية الليل كنا نبحر تحت صوار عارية أمام رياح جنوبية غربية عنيفة في بحر هائج تحت سماء محجوبة عن الأنظار رغم عدم وجود سحب، وفي العادة فإنّ الضباب يلازم العواصف الهوجاء. كان الركاب خائفين، لكنني والبحارة كنا نستمتع بالمغامرة لعلمنا بأننا في هذا الوقت ابتعدنا عن الساحل وعن الصخور، وباختصار فإنه لم يكن هناك شيء أسوأ من توقع قضاء يوم أو يومين إضافيين في البحر قبل الوصول إلى مسقط. بزغ القمر، وكان في الربع الثالث، وأظهرنا في البحر قبل الوصول إلى مسقط. بزغ القمر، وكان في الربع الثالث، وأظهرنا كنفايات تطفو على سطح الماء، نبحر بمفردنا إذ إنّ بعض المراكب الأخرى التي رصدناها عند غروب الشمس اختفت كليًا الآن". (المصدر نفسه، ص 338)

الحالة التجارية: وجاء في سجلات سامويل مارينوس زويمر (1867-1952م) أنّ التجارة كبيرة جدًا، وإن كانت أقل من مثيلتها قبل قرن من الزمان، ومعظمها مع المند والقليل منها تجارة مباشرة مع إنكلترا، وتتمثل أهم الصادرات في التمور، والفواكه، وزعانف أسماك القرش، والأسماك والملح، أما الواردات فهي الأرز والسكر، والأقمشة، والبن، والحرير، والبترول، و الأسلحة؛ أما التمور فهي أكبر تلك الصادرات وتذهب كلها تقريبًا إلى السوق الأمريكية. (المصدر نفسه، ص 470)

الحالة الاقتصادية: ذكر الدكتور هاريسون بعضًا من العوامل التي تسببت في تدهور الحالة الاقتصادية في عمان حتى أصبحت أسوأ مما كانت عليه من قبل، فقد "توقّقت أمريكا عن شراء التمور العمانية" الذي كان سببًا من أسباب الرخاء في البلاد، كذلك "دخلت البضائع اليابانية مثل الفيضان" ومما زاد من شعبيتها بين الناس أنها كانت رخيصة وذات جودة عالية فلم يكن أمام النساجين إلا هجر مهنتهم والعمل في المزارع التي كانت تعاني أصلًا من ركود حاد بسبب الجاف وعوامل أخرى. كما فرضت ضرائب عالية جديدة لتمويل مشاريع عدة من بينها "بناء مدرسة جديدة في

المجلد:13 العدو:3 عروبيو - سبتمبر 2024

مسقط ... ووضعه خطط لبناء مستشفيات حكومية مجانية... وإنشاء طرق باهضة التكاليف". (المصدر نفسه، ص 521)

#### عمان في العصر الراهن:

فرح الشعب العماني بحكم قابوس: يعتبر حكم السلطان قابوس نقطة تحول في حياة المنطقة وتطورها وازدهارها، فابتهج العمانيون عندما وصل السلطان قابوس إلى الحكم، وعلى حد تعبير الدكتورة ميري بروينز اليسون (1903-1994م): "فعزفوا الموسيقى، ورقصوا الرقصات الفولكلورية، وأخبروا سلطانهم الشاب أنهم يريدون أن تستخدم إيرادات النفط لبناء مدارس للأولاد والبنات، ومستشفيات مجانية، وإيصال الكهرباء، وشق طرق جبلية للقرى والبلدات، إضافة لغيرها من الأمور، على أن يبدأ العمل فيها على الفور، لكن، لا يمكن مقارنة كيات البترول التي اكتشفت في عمان بمثيلاتها في دول الخليج، كما لم يكن هناك، تقريبًا، أي دخل آخر للدولة". (المصدر نفسه، ص 590)

حداثة المنطقة: جاء العصر الراهن واكتشف النفط في الجزيرة العربية بما فيها مسقط وعمان، وتغيرت كثيرة من الأمور وشؤون الحياة وعلى حد تعبير أحد السائحين: "بدأت الحياة نتغير في "مطرح" بشكل سريع، أعداد كبيرة من الرجال والآلات تبني الفنادق البحرية الجديدة للسياح المرتقب وصولهم، وانتشار السيارات والآلات الجديدة، والطريق المرصوف على شاطئ مطرح باتجاهين مع رصيف للمشاة، والتلفزيونات الملونة التي نصبتها الحكومة في الأماكن العامة بمطرح ومسقط وقد تجمع حولها حشد من الرجال كل ليلة ليشاهدوا ولأول مرة في حياتهم برامج التلفزيون من رسوم متحركة، وأفلامًا ومسلسلات عربية وأجنبية وغيرها. وامتلأ خليج مطرح بالسفن والمحركات الميكانيكية والرافعات عربية وأجنبية ميناء قابوس، واستمر ضوضاء العمل، وإزالة الجبال دون توقف.

شمل التحديث مسقط أيضًا، فأزيلت من المنطقة القديمة جميع المحلات الصغيرة المجاورة للقصر السلطاني الجديد على الواجهة البحرية، وبدت البلدة كعاصمة للراحة والقوة

عدو:3 العدو:3 عدو:3 عدو:

والارستقراطية. وذات الحال ينطبق على أماكن أخرى، مثل صحار التي بنت فيها الحكومة مستشفى جديدًا، ولكن بعض آبار المياه فيها أصبحت مالحة لاستخدام الأهالي مولدات تعمل بالجازولين بدلًا من استخدام الطرق التقليدية لضخ المياه من الآبار. وفي الطريق من "مسقط" إلى "السيب" بنت الحكومة مطارا دوليًا. (المصدر نفسه، ص 594)

الخاتمة: وعقب دراسة الكتاب يتوصل القارئ إلى أنه مفعم بكثير من حوادث ونشاطات رسمية وغير رسمية وقعت في سلطنة عمان خلال سبعة قرون من أواخر القرن الثالث عشر إلى أواخر القرن العشرين، وهو سجل تاريخي للسائحين الذين اتجهوا إلى عمان لتحقيق أغراضهم المختلفة بما فيها معاهدة التجارة، والسياحة، وزيارة الآثار، والتنزه في المدن والأرياف، وجمع المعلومات عن المنطقة، والقيام بمسؤوليات دبلوماسية، وهلم جرًا، ومن أهم الأهداف للسائحين المسيحيين نشر الدين المسيحي في الجزيرة العربية، فالمؤلف بذل قصارى جهوده في جمع المعلومات المهمة من رحلاتهم، وقدمها بعد تعربها بلغة عربية فصيحة وبأسلوب علمي متين، فصار الكتاب سجل حضاري للمناطق التي جاء ذكرها فيه، وفي مقدمتها منطقة عمان وعاصمتها مسقط، فيزوّد الكتاب قارئه بأدقّ التفاصيل عن بلد حضاري وتراث شاخ،

ومن خلال دراسته يطلع القارئ على خصائص سلطنة عمان ومدنها وبلداتها وجغرافيتها وصحاريها وتاريخها وحضارتها ومواسمها وفصولها، كما يتعرف على عادات وتقاليد وأخلاق وسماحة للديانات الأخرى وأهلها لا يزال يتميز بها العرب على مدار العصور والدهور. ولا شك أنّ المؤلف البلوشي قدّم بهذا التأليف إضافة قيّمة إلى المكتبة العلمية والحضارية. فهذا الإنجاز العلمي هدية قيّمة للأوساط العلمية والأكاديمية، ووثيقة تاريخية، ومصدر علمي لمن يدرس ويجث عن تاريخ الأقطار العربية وحضارتها والرحلات إليها، والله من وراء القصد وهو الهادي إلى سواء السبيل.

#### محلية السيني . \_ . \_ المؤتمر الدولي حول:إسهام الهنود في إعداد المعاجم...

ISSN: 2321-7928

#### المؤتمر الدولي

#### حول:

## "إسهام الهنود في إعداد المعاجم والمفردات العربية وتحقيقها" المعارجن أعداد: د. محفوظ الرحمن أ

نظّمت "مجلة الهند" الفصلية بالتعاون مع قسم اللغة العربية وآدابها بالجامعة الملية الإسلامية (نيودلهي) المؤتمر الدولي حول موضوع "إسهام الهنود في إعداد المعاجم والمفردات العربية وتحقيقها" في مكتبة الدكتور عبد الحليم الندوي بقسم اللغة العربية بالجامعة الملية الإسلامية في 03-04 من شهر أغسطس 2024م، وتضمن المؤتمر عقد جلسات عديدة بما فيها الجلسة الافتتاحية والجلسات الإكاديمية والجلسة الختامية وشارك فيها عدد ممتاز من الأساتذة الأكادميين والعلماء والباحثين من الجامعات الحكومية الهندية والمدارس الدينية من الهند وخارجها.

عُقِدَت الجلسة الافتتاحية تحت رياسة الأستاذ الدكتور عبد الماجد قاضي رئيس قسم اللغة العربية بالجامعة الملية الإسلامية سابقًا، وقدّم فيها الدكتور محمد أجمل أيوب الأصلاحي الندوي الكلمة الرئيسية للمؤتمر.

بدأت الجلسة بتلاوة آي من القرآن الكريم تلاها الأخ عاكف أنيس، ثم قدّم مدير الندوة ورئيس قسم اللغة العربية بالجامعة الملية الإسلامية الأستاذ الدكتور نسيم أختر الندوي كلمة ترحيبية رحّب فيها بالمشاركين والمساهمين في المؤتمر وأعرب لمجلة الهند الفصلية عن بالغ شكره وامتنانه على عقد هذا الموتمر في الجامعة الملية الإسلامية، ثم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيودلهي

ألقى الضوء على دور العلماء الهنود في إثراء اللغة العربية والعلوم الإسلامية، وذكر إسهاماتهم في إعداد المعاجم في الهند.

ألقى الدكتور محمد أجمل أيوب الإصلاحي الندوي تهانيه في الجلسة الافتتاحية للمؤتمر الدولي الذي نظّمته "مجلة الهند" الفصلية، وقال: إنّ عقد هذا المؤتمر حول موضوع هامّ يعتبر خطوة مهمة. استعرض الدكتور الإصلاحي في كلمته الرئيسية المعاجم التي كتبت باللغات العربية والفارسية والأردوية، وسلّط الضوء على خصائص كلّ معجم ودور كتّابه. كما قدّم تعريفًا بالمعاجم التي كتبت في العصور المختلفة، وذكر العديد من المعاجم غير المطبوعة. وفي ختام كلمته قال الدكتور: أنا آمل أنّ المساهمين من الأساتذة والباحثين سيقدّمون مقالاتهم وبحوثهم العلمية القيمة في الجلسات الأكاديمية للمؤتمر، والتي ستكون ذات فائدة في المستقبل.

بعد ذلك، قدّم رئيس الجلسة الأستاذ الدكتور عبد الماجد قاضي، شكره للدكتور محمد أجمل أيوب الندوي على كلمته الريئسية، مُشيرًا إلى أنّ حديثه أضاف الكثير إلى معلومات الحضور حول الموضوع، وهنأ الدكتور أورنغ زيب الأعظمي والأستاذ والدكتور نسيم أختر على تنظيم هذا الموتمر الدولي، وقال في كلمته إنّ علماء الهند قاموا بخدماتهم الجليلة في مجال المعاجم، وهو ما يُعترف به من قبل العلماء العرب، وفي الأخير دعا لنجاح المؤتمر.

وفي الجلسة الافتتاحية تم تدشين كتاب للدكتورة هيفاء شاكري وثلاثة كتب للدكتور شفاء الرحمن (عضو هيئة تحرير مجلة الهند) بالإضافة إلى مجلة النادي العربي السنوية لقسم اللغة العربية بالجامعة الملية الإسلامية، نيودلهي.

وانتهت الجلسة الافتتاحية على كلمة الشكر والامتنان التي قدّمتها الدكتورة هيفاء شاكري نيابة عن جميع المشاركين والمساهمين، ووجّهت كلمة الشكر والامتنان إلى كلّ مَنْ قدّم أيّ عون ومساعدة في عقد هذا الموتمر العلمي الدولي.

## مجلة الهنود في إعداد المعاجم... . للمؤتمر الدولي حول:إسهام الهنود في إعداد المعاجم...

ونظّم القائمون بالمؤتمر جلسات أكاديمية فيما قدّم الأساتذة الأكادميون والعلماء والباحثون من أنحاء البلاد مقالاتهم وأوراقهم البحثية حول شتى العناوين التي كانت نتعلق بموضوع المؤتمر.

عُقِدَتْ أربع جلسات أكاديمية ما عدا الجلسة الافتتاحية والجلسة الختامية في مكتبة الدكتور عبد الحليم الندوي لقسم اللغة العربية بالجامعة الملية الإسلامية، والجلسات الافتراضية وذلك في الأوقات المختلفة.

وقدّم حوالى 27 أستاذًا مقالاتهم وأوراقهم البحثية خلال هذا المؤتمر الدولي. فيما يلي ذكر أسماء المساهمين مع عناوين أوراقهم البحثية حسب ترتيب الجلسات.

الجلسة العلمية الأولى (افتراضيًّا)

رئيس الجلسة: أ.د. محمد ثناء الله الندوي، رئيس قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة على كره، الهند

منسّق الجلسة: د. محمد أجمل، أستاذ مساعد، مركز الدراسات العربية والإفريقية، جامعة جواهرلال نهرو، نيودلهي

| أثر استدراكات الزبيدي في "تاج           | د. ندى نور الدائم، جامعة    | .1 |
|-----------------------------------------|-----------------------------|----|
| العروس" في معجم الدوحة التاريخي،        | الخرطوم                     |    |
| دراسة وصفية تحليلية مقارنة عن أثر       |                             |    |
| استدراكات الزبيدي                       |                             |    |
| كتاب "تاج العروس من جواهر               | د. علاء الدين محمد إسماعيل، | .2 |
| القاموس" وأهميته في ضبط الأعلام         | جامعة قطر                   |    |
| الصغاني وكتابه: "التكملة والذيل والصلة" | أ.د. عبد الله القتم، الكويت | .3 |

المجلد:13 العدد:3 (280 - سبتمبر 2024 - العدد:3 (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - (180 - 1 ) (280 - (180 - 1 ) (280 - (180 - (180 - 1 ) (280 - (180 - (180 - 1 ) (280 - (180 - (180 - 1 ) (280 - (180 - (180 - (

| الألفاظ الهندية في معجم المعرب على حروف المعجم للجواليقي، دراسة مسحيّة | د. هوارية الحاج علي وأ.د.<br>مهدية بن عيسى، الجزائر | .4 |
|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|----|
| الدخيل في اللغة العربية الحديثة<br>ولهجاتها لف. عبد الرحيم             |                                                     |    |
| المعرب من الكلام الأعجمي على<br>حروف المعجم                            | د. جمشید أحمد، مومبائ                               | .6 |
| مفردات القرآن بين الإمام عبد الحميد<br>الفراهي والراغب الأصفهاني       | د. محمد البويسفي، المغرب                            | .7 |

الجلسة العلمية الثانية (افتراضيًا)

التاريخ: 3 أغسطس، 2024م، الوقت: 5:30 مساء (الهند)/3:00 مساء (مكة) رئيس الجلسة: أ.د. عبيد الرحمن طيّب، أستاذ مركز الدراسات العربية والإفريقية، جامعة جواهرلال نهرو، نيودلهي

منّسقة الجلسة: د. هيفاء شاكري، أستاذة مساعدة، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيودلهي

| مفردات القرآن للإمام الفراهي بين المعجميّة اللسانية والسياقيّة التأويلية | د. عامر الجرّاح، تركيا      |    |
|--------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|----|
| نفي الغريب في القرآن عند الفراهي،<br>قراءة تقويمية                       | ذ. یوسف عکراش               | .2 |
| التكلمة والذيل والصلة لكتاب تاج                                          | د. قمر شعبان، جامعة فارانسي | .3 |

المجلد:13 العدد:3 عدد عدد عدد العدد عدد عدد العدد عدد العدد عدد العدد عدد العدد العدد عدد العدد العدد

## مجلة الهنود في إعداد المعاجم...

|          |                                | اللغة وصحاح العربية للصغاني: النمط |
|----------|--------------------------------|------------------------------------|
|          |                                | المعجمي والتحليل اللغوي            |
| 4. د، ځ  | د. محمد عبد العليم، حيدرآباد   | محمد سعد الله المرادابادي وكتابه:  |
|          |                                | "القول المانوس في صفات القاموس"،   |
|          |                                | دراسة وصفية                        |
| 5. د٠ أب | د. أبو سعد الندوي، علي كره     | مفردات القرآن من كتاب العين        |
|          |                                | لنعمان خان الندوي                  |
| 6. د، ا  | د. ك.م.ع. أحمد زبير، تامل      | "القول الأصيل فيما في العربية من   |
| نادو     | نادو                           | الدخيل" للدكتور ف. عبد الرحيم،     |
|          |                                | دراسة ونقد                         |
| 7. رفيع  | رفيع الدين حنيف، حيدرآباد      | "تصحيح لسان العرب" بتحقيق الأستاذ  |
|          |                                | محمد نعمان خان و"تصحيح لسان        |
|          |                                | العرب" باعتناء محمد عبد الجوّاد،   |
|          |                                | دراسة مقارنة                       |
| 8. د. ه  | د. هيفاء شاكري، الجامعة الملية | القول المأنوس في صفات القاموس      |
| الإس     | الإسلامية                      | لمحمد سعد الله المرادآبادي، دراسة  |
|          |                                | تحليلية ونقدية                     |
|          |                                |                                    |

الجلسة العلمية الثالثة (حضوريًا)

التاريخ: 4 أغسطس، 2024م، الوقت: 9 صباحًا (الهند)/6:30 صباحًا (مكة) الموقع: مكتبة قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيودلهي

المجلد:13 العددة:3 عدد عدد العدد الع

## مجلة السند . . . . . المؤتمر الدولي حول: إسهام الهنود في إعداد المعاجم...

رئيس الجلسة: أ.د. محمد أيوب تاج الدين الندوي، أستاذ قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيودلهي

منّسق الجلسة: الدكتور مجيب اختر أستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة دلهي، دلهي

| العباب الزاخر واللباب الفاخر         | د. ضياء القمر، الجامعة     | .1 |
|--------------------------------------|----------------------------|----|
| للصغاني، دراسة تحليلية               | المحمدية، المنصورة         |    |
| البلغة في أصول اللغة للنواب صديق     | راشد حسن المباركفوري، مئو  | .2 |
| حسن خان، دراسة ونقد                  |                            |    |
| مجمع بحار الأنوار في غريب التنزيل    | د. فضل الله شریف، حیدرآباد | .3 |
| ولطائف الأخبار لمحمد طاهر الفتني     |                            |    |
| الشوارد في اللغة لرضي الدين          | د. محمد شفاء الرحمن المدني | .4 |
| الصغاني، دراسة نقدية                 |                            |    |
| القول المأنوس في صفات القاموس للمفتي | د. ثاقب، جامعة تشنائ       | .5 |
| سعد الله المرادآبادي، دراسة شاملة    |                            |    |
| تحقيق شواهد "مفردات القرآن"          | د. أورنك زيب الأعظمي       | .6 |
| للإمام الفراهي، دراسة واستدراك على   |                            |    |
| الطبعة المحققة                       |                            |    |

الجلسة العلمية الرابعة (حضوريًا)

التاريخ: 4 أغسطس، 2024م، الوقت: 11 صباحًا (الهند)/8:30 صباحًا (مكة) الموقع: مكتبة قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيودلهي

المجلد:13 العدو:3 كالعدو:3 كال

## مجلة الهنود في إعداد المعاجم... \_ . \_ . \_ المؤتمر الدولي حول:إسهام الهنود في إعداد المعاجم...

رئيس الجلسة: أ.د. نعيم الحسن الأثري، أستاذ قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة دلهي، دلهي

منّسق الجلسة: د. عظمت الله، أستاذ مساعد، مركز الدراسات العربية والإفريقية، جامعة جواهرلال نهرو، نيودلهي

| دراسة لـ"مقدّمة اللغات الطبّيّة"           | أ.د. عبد الماجد قاضي، الجامعة    | .1 |
|--------------------------------------------|----------------------------------|----|
|                                            | الملية الإسلامية                 |    |
| معجمي الحيّ                                | د. عبد القادر، معهد اللغة، أوخلا | .2 |
| مفردات القرآن للسيّد سليمان الندوي         | د. محفوظ الرحمن، الجامعة الملية  | .3 |
|                                            | الإسلامية                        |    |
| كشّاف اصطلاحات الفنون للتهانوي             | د. عظمت الله، جامعة              | .4 |
|                                            | جواهرلال نهرو                    |    |
| المبتكر في بيان ما يتعلّق بالمؤنث والمذكّر | د. خليل الرحمن، جامعة سنابل      | .5 |
| للسيد ذو الفقار أحمد                       |                                  |    |

وفي نهاية المطاف، عُقِدَتْ جلسة ختامية تحت رياسة الأستاذ الدكتور نسيم أختر رئيس قسم اللغة العربية بالجامعة الملية الإسلامية (نيودلهي) وذلك لأجل استماع وتسجيل انطباعات المساهمين لهذا المؤتمر، وشارك فيها الأستاذ الدكتور عبيد الرحمن طيّب من مركز الدراسات العربية والإفريقية بجامعة جواهرلال نهرو (نيودلهي) وقدّم انطباعاته قائلًا إنّ هذه المؤتمر الدولي كان ناجحًا بكل المعنى، وقُدّمت فيه معلومات كثيرة عن إسهام الهنود في إعداد المعاجم والمفردات العربية وتحقيقها، ووجّه الأستاذ شكره وامتنانه إلى منظمي المؤتمر، ثم ألقى الدكتور محمد ثاقب من جامعة وي آئي تي بولاية تامل نادو (الهند) كلمته وأعرب عن سروره للمشاركة في المؤتمر، قال ثاقب إننى

المجلد:13 العدد:3 عدد عدد عدد العدد عدد العدد عدد العدد عدد العدد عدد العدد ال

قد استفدت من البحوث التي قدّمت في المؤتمر مدى يومين، وكان المؤتر ذا أهمية بالغة للطلبة والباحثين وقدّم شكره إلى المنظّمين للمؤتمر، وكما قدّم الشيخ راشد حسن المباركفوري من الجامعة المحمدية بماليكاؤن (مهاراشترا)، وأعرب عن سعادته للمشاركة في هذا المؤتمر وقدّم كلمة شكره إلى المنظّمين للمؤتمر لاختيار الموضوع حول "إسهام الهنود في إعداد المعاجم والمفردات العربية وتحقيقها"، وفي الأخير ألقى رئيس الجلسة كلمته وذكر فيها العلاقات الهندية والعربية منذ القديم وتحدث حول موضوع المؤتمر وألقى ألضوء على إعداد المعاجم والمفردات العربية وتحقيقها في الهند.

وانتهت الجلسة الختامية للمؤتمر على كلمة الشكر والامتنان التي قدّمتها الدكتورة هيفاء شاكري، أصالةً عن نفسها ونيابةً عن "مجلة الهند" الفصلية، وقسم اللغة العربية بالجامعة الملية الإسلامية، إلى جميع المشاركين والمساهمين في المؤتمر، والباحثين والباحثات والطلّاب والطالبات على مشاركتهم.

ISSN: 2321-7928

#### حوار:

# سؤال البينية في الممارسة التفسيرية مع محمد الأنصاري

یحاوره: ذ. یوسف عکراش<sup>1</sup>

بداية نرحّب بكم فضيلة الأستاذ محمد بن حسين الأنصاري المكي، ونشكركم على قبول الدعوة لإجراء هذا الحوار العلمي، وبعد:

فكما لا تخفى عليكم أهمية الاعتناء بالدراسات البينية في التداول العلمي المعاصر باعتبارها حِراكًا معرفيًا يقدّم أجوبة على تطلعات العقل البشري في شتى الميادين، سواء داخل أسوار العلوم الشرعية أو العلوم الإنسانية أو العلوم الطبيعية، فيكف بنا إذا أردنا الحديث عن تحقيق البينية وتجسير هذه المجالات المعرفية الكبرى داخل علم

المجلد:13 العدد:3 عدد عدد عدد العدد عدد عدد العدد عدد العدد عدد العدد عدد العدد العدد عدد العدد العدد

أ. يوسف عكراش: باحث في التفسير وعلوم القرآن، وأستاذ بوزارة التربية الوطنية- المملكة المغربية، من كتبه المنشورة: كتاب: مباحثات في الدراس التفسيري، وكتاب: الرؤية الاستشرافية للوحي القرآني نظرية النبوغ نموذجًا: دراسة تحليلية نقدية، وكتاب: التشريع القرآني في الفكر الاستشراقي الحديث: دراسة تحليلية نقدية، كما له العديد من الأعمال الأخرى ضمن كتب جماعية ومجلات علمية محكمة محلية ودولية. Y.aakrache@gmail.com

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد بن حسين الأنصاري، باحث في الدراسات البينية، وحاصل على درجة الماجستير في التفسير وعلوم القرآن من جامعة أم القرى (شرفها الله)، ببحث حول: التكامل بين أصول التفسير وأصول الفقه، ونُشرت له عدة كتب وأبحاث، منها: كتاب: سؤال التداخل المعرفي، وكتاب: تكوين الذهنية العلمية، وكتاب: الدراسات البينيَّة القُراتيَّة بالشراكة مع الدكتور/ عمر الدهيشي، وبحث: العلاقة بين أسرار الشريعة ومقاصد القرآن، وموقع التخصصات الدنيوية من خارطة علوم الوحي، ومقالة في التقعيد العلمي مقاربات ورؤى حول صورة القواعد في الفقه والتفسير، والعقل الاجتهادي وسؤال الإبداع.. وغيرها. alansary95@gmail.com

## مجلة الهنينية في الممارسة التفسيرية مجار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

من العلوم، أو بالأحرى عند ممارسة فنّ من الفنون، كأن يتعلق الأمر بممارسة البيان القرآني من لدن المفسِّر، وخاصة أنّ المفسِّر اليوم قد يُطالب بمعرفة ما لم يحط به المفسرون من قبل لاعتبارات عدة.

وعليه، فإنّ الحديث عن البينية في الممارسة التفسيرية وجهة أكاديمية فاعلة، ومطلب علمي راهن، وفي ضوء ذلك توجهنا إلى فضيلتكم في هذا الحوار الموسوم بـ:"سؤال البينية في الممارسة التفسيرية" الذي احتوى جملة من الأسئلة المتنوعة، مع علمنا أنّ هذا الحوار ليس إلا نافذة صغيرة للتعرف على وجهتكم إزاء هذا الطرح العلمي؛ لانشغالكم به.

## نصّ الحوار

#### السؤال 1:

عادة ما نستهل حواراتنا بسؤال الماهية باعتباره المقدمة الرئيسة لكل لقاء، فما المفهوم الذي نجده عند فضيلتكم للممارسة التفسيرية والدراسات البينية في ظل ما زخرت به الساحة العلمية قديمًا وحديثًا بمفاهيم عدة؟

#### قبل الأجوبة أنبَّه على التالية:

أولًا: أشكر أخي الكريم الدكتور/ يوسف على الاهتمام والحرص لإجراء هذا الحوار، وعلى حسن تقديمه وصياغته للأسئلة، وصبره ومتابعته الحثيثة لإنجازها في الوقت المحدد، فكتب الله أجره ووفّقه في حياته العلمية والعملية.

ثانيًا: أجوبة هذا الحوار، جزء منها نتائج بحثية سابقة، وجزء لإثراء الفكر، ونوع من المباحثة مع إخوتي من الباحثين والقراء الكرام.

كما أنّ مجمل ما يُذكر من قضايا يصدق على أكثر من علم، مع مراعاة الحدود لكل تخصص. وما يتعلق بالأمثلة والشواهد فهو يعتمد على تخصصين متقاربين:

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

## مجلة الينية في الممارسة التفسيرية

الأول: علم أصول الفقه باعتباره العلم الذي اشتغلت به من فترة مبكرة، وقضيت فيه جلّ وقتي (قراءة وبحثًا وتدريسًا)، وهو موضوع بحثي في الدكتوراه، وقد كان جزءا من رسالة الماجستير.

والثاني: علم التفسير ولا سيما أصوله وعلوم القرآن، وهو أيضًا نلتُ منه قدرًا جيدًا، قراءة ودرسًا، مع ملازمة وصحبة عدد من المتميزين فيه، وقد كان التخصص الأبرز في مرحلة الماجستير.. والحمد لله رب العالمين.

هذا السؤال يشير إلى مقامين في النظر:

الأول: في الممارِس وهو المفسر أو العالم الفقيه الناظر في كتاب الله تعالى.

الثاني: في ذات الممارَسة البينية والاشتغال التطبيقي بالعملية التفسيرية.

ولكل من هذين المقامين دور في قيمة الحقل البيني للتصور وإنتاج المعرفة.

أولًا: الممارِس، وهو صاحب الملكة، ومَن لديه الأداة، وأهلية الكلام في بيان الآيات القرآنية وتفسيرها، ومفردة "الممارسة" تشير إلى مزيد الاشتغال بالأمر ومزاولته أكثر من غيره سواء كان ذلك عبر التنظير للمنهج أو عملية التفسير ذاتها للقرآن الكريم بعد استحكام الأدوات.

ولهذه المعالجة التفسيرية والتمرّس عليها عدة مستويات بحسب الأغراض والحيثيّات؛ نظرًا لسعة علم التفسير ومرجعيته لكافة العلوم الشرعية سواء كانت هذه المرجعية مباشرة كالعقائد والأحكام والأخلاق، أو وسيطة مساندة كاللغة، فليس كلّ مَنْ مارس بعض التفسير بالضرورة أن يكون مفسرًا فضلًا عن كونه ماهرًا وصاحب رأي فيه، وهذا كان واضحًا عند العلماء، قال أبو الليث السّمرقندي (ت:375هـ): "فإذا لم يعلم الرجل وجوه اللغة، وأحوال التنزيل، فتَعلَّم التفسير وتكلف حفظه، فلا بأس بذلك، ويكون ذلك على سبيل الحكاية".

المجلد:13 العددة:3 عدد عدد العدد الع

## محلة الهنية في الممارسة التفسيرية . . . . . . . . . . حوار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

فالمفسر الذي يمتلك أهلية البيان لمعاني القرآن الكريم، أو الفقيه الذي يستنبط الأحكام منه، كلاهما لا غنى له عن التفكير البيني، ومعرفة قدر لا بأس به من العلوم المساعدة له في التأصيل والتكييف، وهذا كان ظاهراً ومؤصّلًا فيما يُعرف بشروط المجتهد في أصول الفقه، والعلوم التي يحتاجها المفسر ضمن علوم القرآن وأصول التفسير (كما سيأتي لاحقًا).

والمهمّ في هذا السياق التأكيد على أنّ الممارسة العلمية والتخصصية مقامات، وتختلف من حال إلى حال، فالاجتهاد مرتبة عالية لا يصلها كل أحد.

ثانيًا: الممارسة البينية: مفردة "بين" من الأضداد، وفيها معنى المفارقة والاتصال، ففي اللسان: البين "في كلام العرب جاء على وجهين: يكون البين الفرقة، ويكون الوصل"، والعلوم تفترق في حالات ونتصل في أخرى.

والمعنى في الجملة مقارب للغة، فهو يشير لنوع من الاشتراك بين المجالات العلمية، والاعتماد عليها في دراسة ظاهرة معينة أو قضية علمية محدَّدة، ويرى بعض الباحثين أنّ هذا الحقل المعرفي يراد به: "التفاعُل الحقيقيّ والتبادل الفعّال، وتأثير التخصُّصات بعضِها في بعضٍ".

وهناك عدَّة ألفاظ وتراكيب استخدمها عدَد من العلماء في التراث الشرعي واللغوي للتعبير عن هذا النوع من الأبحاث، سأشير لبعضها فيما يلي:

- أبو الحسين البصري رحمه الله (ت: 436هـ)، قال: "الخُلْط" في الحديث عن هذا النوع من المعرفة.
- واختار ابن حزم رحمه الله (ت: 456هـ) عبارة لها دلالات عميقة في الموضوع، وهي: "الاحتياج".
- أبو حامد الغزالي رحمه الله (ت: 505هـ) اختار مفردة "التعاون"، وكذلك "المزج".

المجلد:13 العدو:3 (289 - سبتمبر 2024 عدو:3

# مجلة الهنية في الممارسة التفسيرية محوار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

- وأما الزنجاني رحمه الله (ت: 656هـ) فقد اصطفى مفردة "الارتباط".
- واستعمل التفتازاني رحمه الله (ت: 791هـ) مصطلح "التداخل"، بقوله:
   "جعلوا تباين العلوم وتناسبها وتداخلها.."، وأشار له غيره.
- ثم الزركشي رحمه الله (ت: 794هـ)، الذي يقول: "وحسن ازدواج هذه العلوم وامتزاجها".

وهناك غيرها كالمناسبة والعلاقة، وقد أشرت لعدد منها في كتاب: "سؤال التداخل المعرفى".

## وشرط البينية أن يتحقَّق فيها:

- مجال علمي محدد يضبطه الباحث فقهي وأصولي، أو في الدِّراسات القُرآنيَّة، أو غيرهما، سواء كان الموضوع حول مصطلح أو مسألة جزئية، أو عاما في مسائل العلم وأبوابه ومنهجه.
- ثم تَحَقَّق الأثر والصلة بالتخصُّص الآخر مهما يكن مجاله: عقلي، طبيعي، إنسانيّ، شرعيّ، لغويّ، لغويّ، سواء عبر العلم المعين مع آخر كالتَّفسِير والفقه، أو مسألة مشتركة بين تخصُّصين، أو أكثر.

والأصل في ذلك أن تكون المعالم واضحةً والمقاصد ظاهرةً في رسم البحث وفق هذه الرؤية التي تستبطن حقل الدِّراسات البَينيَّة في الصياغة والتقرير، عبر باحث واحد يتقيَّد بمنهجيات العلوم الأخرى، أو باحثين أو أكثر من تخصُّصات مختلفة، وهذا أصدق وأدلُّ وأثمر في تحقيق الحوار العلميّ البينيّ، وليت المراكز العلميّة والجامعات يدعمونه أكثر، بخاصّة في الدِّراسات العليا وأوراق البحث ومشاريع التأليف.

#### السؤال 2:

مما يتصل أيضًا بمقدمات هذا الحوار استفسار يتعلق بمجال تاريخ العلوم الذي ينتمي

المجلد:13 العرو:3 عروب العرو:3 العرو:3 عروب العروبي - سبتمبر 2024

## مجلة الهنية في الممارسة التفسيرية مجار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

إليه سؤال البينية، فنظرًا لاهتمامكم به، ما القيمة العلمية والعملية لهذا الحقل؟ وما هي أسباب غيابه في الحركة العلمية الشرعية؟ وأين يلتقى بالدراسات البينية؟

مجال التاريخ عمومًا منظار واسع لرؤية الأشياء، فهو يمنحك البصيرة لإدراك حقائق الحوادث والأفكار، للقدرة على استيعابها وتوظيفها، ومن ذلك تاريخ العلم، وتطور التخصصات، وعدم العناية به توقع المرء في سوء الفهم وقلة التدبير والتصرف في المعرفة، ومن أقدم النصوص التراثية التي توضّح منزلة هذا الحقل العلمي، ما ذكره الفارابي في كتابه: "إحصاء العلوم" الذي يُعدّ شكلًا من أشكال التأليف المبكر في هذا المجال؛ إذا يقول: "وبهذا الكتاب:

- يقدر الإنسان على أن يقيس بين العلوم، فيعلم أيها الأفضل، وأيها أنفع، وأيها أتقن وأوثق وأقوى، وأيها أوهن وأوهى وأضعف.
- و ينتفع به أيضا في تكشّف من ادّعى البصر بعلم من هذه العلوم ولم يكن كذلك: فإنه إذا طولب بالإخبار عن جملة ما فيه، وبإحصاء أجزائه وبجمل ما في كل جزء منه، فلم يطّلع بين كذب دعواه وتكشف تمويهه.
- ويتبين أيضًا فيمن يحسن علمًا منها هل يحسن جميعه، أو بعض أجزائه، وكم مقدار ما يحسنه.
- وينتفع به المتأدب المتفنن الذي قصده أن يشدو جمل ما في كل علم، ومن أحب التشبه بأهل العلم، ليظن أنه منهم".

وثمة مصنفات تراثية رائدة تخدم عدة جوانب مهمة في هذا الجال، يمكنها نظم معالمه ومضامينه، وبذلك قد يصح تسميته تجوزا: علم تاريخ العلوم.

## ومن فوائده العديدة:

· الفهم العميق لماضي المعرفة، واستشراف المستقبل في بناء الحاضر، والوعي بأنّ

المجلد:13 العدو:3 العد

# مجلة الهنية في الممارسة التفسيرية مجلة الممارسة التفسيرية

الاهتمام بالتاريخ السابق هو لبناء الحياة والعيش الكريم.

- فتح آفاق للباحثين وعلماء الحضارة.
- البعد الواقعي للعلم، فالمنحى التطوري يتصل بحركة المجتمع وحاجياته.
- الحد من شيوع التفسيرات المذهبية والمتعصبة في تفسير وتحليل نشأة العلوم.
- رفع الوعي وإشاعة الفكر العلمي لدى الجمهور، فالتاريخ العلمي أحد المداخل المهمة لنشر ثقافة العلم في المجتمع.

وأما أسباب الغياب لهذا الجال عن الميادين التعليمية، فابتداء لا بد من تسجيل أم مهم، وهو أنّ البيئات العلمية في البلدان الإسلامية ليست على نمط واحد، وهذا ملاحظ في أمور كثيرة، منها هذا المجال، فقد كان حاضرًا ومؤثرًا في عدد من البلاد الإسلامية كالمغرب العربي ومصر، بينما كان خافتًا في عدد منها.

ولعلّ من الأفكار الجوهرية التي لها أثر في غياب هذا الججال، مقولة: أنّ الاهتمام بالوسائل يؤخّر المقاصد، وهي غير مسلّمة في ذاتها لا سيما في ميادين التعليم الذي يُعد من مهامه الرئيسة: بناء الأفكار وتهيئة العقول لاستقبال المعارف وفهمها، وإقامة الحياة، وما يقال عنه وسيلة كعلوم اللغة العربية من نحو وبلاغة أو علم المصطلح والأصول وعلوم القرآن والمنطق كل هذه التخصصات لا سبيل للعلم دون الوعي بها، وهي بالنظر لأثرها مقاصد، والقول بعدم ذلك جناية على البحث العلمي، والقضاء على استمرارية التطور في العلوم، وما ضعفت المخرجات البحثية إلا من خلال إهمالها.

ومن هنا يُرفع كثيرًا من شأن التخصصات التي لها أثر ظاهر في التطبيق الآني، ويتم التجاهل للعلوم المنهجية التي لولاها ما قام سوق العلم، ولا شك أنّ التقليل من قيمة هذه العلوم العريقة في حضارتنا أصاب غيرها من باب الأولى.

وثمة سبب آخر له صلة بهذا السياق، وهو التقليل من العلوم العقلية عمومًا كالفلسفة

المجلد:13 العرو:3 292 عروي - سبتمبر 2024

# مجلة الهنينية في الممارسة التفسيرية مجار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

والمنطق وعلم الكلام، وقد أشار ابن عاشور وغيره للأثر السلبي نتيجة الرد المبالغ لهذه العلوم على ضعف العقل العلمي وقلة التحقيق والاجتهاد في النّظر والبحث، ومن المعلوم أنّ مجال فلسفة العلم وتاريخه والفكر البيني ينتمي لهذه الحقول النظرية؛ لأنه يبحث في الكليات المنهجية والأنساق الكبرى للعلوم.

ومن القضايا التي يتعرض لها عدد من فلاسفة العلم: تصنيف العلوم باعتبارات عدة، مثل:

- تقسيمها باعتبار العقل والنقل،
  - وباعتبار الدين والدنيا،
- وباعتبار الإنسان والطبيعة والوحي..

وهذا السبر والتقسيم أحد الأسس التي يُبنى عليها حقل: الدراسات البينية، كما أن دراسة الأفكار وقضايا العلوم وتطورها يتضمن حتما هذا الحقل البيني؛ لتوالد التخصصات وتناسلها فيما بينها من خلال نموّها.

#### السؤال 3:

لا شك أن الجانب التاريخي للدراسات البينية له أهمية كبرى في معرفة مسار هذا المسلك ومصيره، فكيف ترون الواقع التاريخي للاعتناء بالدراسات البنية نظريًا وتطبيقيًا، وبخاصة داخل أسوار العلوم الشرعية؟

ابتداء ثمة عدة تعبيرات هنا متداخلة يحسن البدء بها في صدر الجواب؛ ليتضح مرادي بهذه المصطلحات المركبة:

## العلوم الإسلامية:

هذا التركيب يشمل كافة العلوم التي نشأت وتطوّرت عند المسلمين سواء نقلية أو عقلية أو طبيعية بما في ذلك المترجمة عند المسلمين، مثل المعارف والفنون التي تعرض لها ابن خلدون في القسم الأخير من مقدمته الرائدة.

المجلد:13 العدو:3 (293 - سبتمبر 2024 عدو:3

# مجلة الهنية في الممارسة التفسيرية

## ❖ العلوم العربية:

## هذا المسمّى يُستخدم بمعنيين:

الأول: يراد به العلوم التي اختص بها العرب أو غلبت عليهم، واشتهروا بها وإن شاركهم فيها بعض الأمم، كالتي ذكرها ابن قتيبة في كتابه عن العرب وعلومها، أو تلك التي استقرأها المؤرخ الكبير جواد على في كتابه الفذ: "تاريخ العرب".

والمعنى الثاني: قريب من المراد بـ"العلوم الإسلامية" ولاسيما في العصور المتقدمة؛ وذلك باعتبار أنّ اللغة العربية كانت لغة العلم في تلك الأزمنة، وعلماء التاريخ والتراجم لا يرون إشكالية في نسبة هذه العلوم للعرب وإن كانت يقينًا من بعض علماء العجم بحكم لغة العلم وثقافة الإسلام، فكأنّ المعنى: العلوم المنسوبة للغة العربية وليس العرق العربي، وهذا التنوع في الأجناس من أعظم عوامل القهوة والازدهار في تاريخ العلوم الإسلامية وحضارة المسلمين.

## العلوم الشرعية:

هي التي مصدرها الوحي كالعقيدة والحديث والفقه والتفسير وفروعهما، ويدخل فيها علوم الأخلاق والزهد، بمعنى أنها لولا الدين والشرع المنزّل لما كان لها أثر وتطور بارز، ويلحق بها أحيانًا السير والتاريخ؛ لأنها خادمة لها، وكذلك علوم اللغة، بل إنّ العقل اللغوي لا يتصور دونه تلقي الوحي وفهمه، فهي وإنْ خرجتْ إجرائيًا داخلة في المضامين بعمق، ولا أجد غضاضة في إدراج اللغة ضمن هذه التسمية: العلوم الشرعية، وإن كان العرف هو الحكم في ذلك بحسب السياق، فبعض الفقهاء لا يدخلونها عرفًا ضمن: علوم الشرع، ولهم في ذلك مسائل وأحكام.

وهذه التسميات في الجملة متداخلة وبعضها ينوب عن البعض، وتُستخدم غالبًا دون تدقيق في الفروق بينها، ويبقى سياقها العام هو الفيْصل، ولا مشاحة في الاصطلاح في بعض السياقات إذا أمن اللبس والخروج عن المعنى الشائع.

المجلد:<sub>13</sub> <u>العرو:</u> 3:204 <u>سبتمبر</u> 2024

## مجلة الهنية في الممارسة التفسيرية مجار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

وهنا ألج للجواب: مستحضرًا المفهوم الذي أختاره مبدئيًا للعلوم الشرعية، وهو مركب من التخصصات الكبرى وفروعها: يشمل العلوم الدينية، المجالات التاريخية، التخصصات اللغوية، فيخرج ما يتعلق بعلوم الطبيعة ونحوها، وبعض العلوم الإنسانية والعقلية كالرياضيات والطب والفلسفة، وخروجها لا يعنى التقليل من شأنها ألبتة.

فعند النظر لواقع البناء التراكمي لهذه العلوم الشرعية وما يخدمها؛ تجد أنّ هذه التخصصات من طبيعتها الصلة والتكامل، فهي مترابطة بحكم مصدرها النقلي، وأسلوب لغتها العربية، والرؤية الحضارية والتاريخية للعقل المسلم الذي ينظر إليها، فلا مناص من ترابطها، وفهمها والتعامل معها تطبيقيًا وفق هذه المنهجية، وذلك مما يُفسر النمط الموسوعي لدى أهلها في الجملة.

وهذه النظرة الكلية لنشأة العلوم الدينية من المحكمات (في نظري) التي يجب مراعاتها عند مؤرخي العلوم والأفكار وغيرهم، والوعي بها يقضي على إشكالية التوجس من تمايز العلوم عن بعضها؛ لغرض التدقيق فيها وتطويرها، فهي وإن انفصلت نظريًا تبقى في محيط نسقها المعرفي العام.

وبناء عليه نخرج بسؤالين اثنين فيهما إعادة الصياغة للسؤال الأصل:

الأول: هل انعكس هذا الترابط على الواقع العلمي التطبيقي؟

والثاني: ما مدى أثر هذا الأمر على التنظير للدراسات البينية؟

فأما الجواب عن الأول: فنعم، ومظاهر ذلك متعددة، سواء من جهة تكوين أولئك العلماء الذين خاضوا وحققوا ونظروا في مختلف هذه العلوم، وسيرهم في كتب الطبقات والتراجم خير شاهد، اقرأ مثلًا: ترجمة القرافي، أو ابن دقيق العيد، أو الطوفي، أو ابن الهمام لترى الجهد المميز لهؤلاء في تكوين شخصياتهم العلمية، وهم من المتأخرين فها بالك بالمتقدمين والأئمة ونحوهم، هذه جهة.

المجلد:<sub>31</sub> — العدد: 3 عرف: 3

وأما الجهة الأخرى فعبر مصنفاتهم والعلوم التي برعوا فيها واختصوا بها، دونك المضامين والأغراض التي نصوا عليها في كتبهم، تجد أنهم يراعون العلاقة بين العلوم وترابط بعضها ببعض، ولا سيما في ميادين التعليم وما له حق التقديم أو التأخير، ومن خلال التأمل في حياتهم العلمية تظهر لك عدة مسالك معرفية في تطبيق فكرة الدراسات البينية، منها:

- دمج خلاصة بعض العلوم بأخرى كمقدمة تمهيدية لها، أو ذكر بعض المباحث من العقائد واللغة في أوائل الكتب العلمية كأصول الفقه.
- جمع عدة علوم منهجية في نسق واحد تقدمة ضرورية لصناعة العقل العلمي في هذه العلوم وفي غيرها، كمفتاح العلوم للسكّاكي الذي أدخل المنطق أيضًا ضمن المنظومة العامة للعلوم العربية، وفي هذا السياق يمكن تسجيل ملاحظة مهمة لأحد أغراض علماء الأصول عند ذكرهم لمبادئ علم الكلام؛ ليُعلم أنهم على وعي تام بما يعملون، وعن قصد مؤكّد مزجوا بعض العلوم بأخرى، فما يذكرونه من مدارك العلوم وأصل العلم وحقيقته؛ يُمثّل لديهم الإطار النظري (العقلي والشرعي) لأصول الفقه، أشبه بنظرية المعرفة اليوم، تختص بالشرائع الدينية، وبنية التفكير العلمي، وقد نصّوا على ذلك، وكتقريب آخر: فإنّ فعلهم يشبه ما ينص عليه الباحثون في صدر بحوثهم، ويُعرف بمنهج البحث، فالأمر ليس فلتة، وإن جاز نقدهم فبعد العلم بمرادهم، ولا يصلح الموقف المضاد لعلم الكلام مسوعًا وحيدًا للنقد فيما ليس لهم فيه اعتراض.

وأما بالنسبة للجواب على السؤال الثاني حول التنظير للدراسات البينية، فالأمر لم يتجاوز بعض النصوص والإشارات التي ترد من هنا وهناك في مقدمات بعض المصنفات، أو ما يُذكر ضمن الموارد الطبيعية لهذا الموضوع: وهي كتب إحصاء العلوم وفهرس التخصصات والتعريف بها، وبحمد الله فقد تيسّر لي جمع لا بأس به من

## مجلة الهنية في الممارسة التفسيرية . . . . . . . . . حوار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

هذه الأقوال والتطبيقات في كتاب خاص: وهو "سؤال التداخل المعرفي"، الذي سوف تخرج طبعته الثانية بحلة جديدة وتغيير شبه جذري في نظمه وزياداته، وسبق في الجواب الأول بعض الألفاظ والجمل تؤكد حضور هذا التفكير البيني لديهم.

السؤال 4:

في ضوء ما تفضلتم به حول الواقع التاريخي للدراسات البينية، وفي ظل عنايتكم بها، لو تقدّمون لنا صورة جامعة عن أبرز مكامن القوة وأهم المنعطفات الرائدة في تاريخها؟

لعل من أظهر عناصر الجذب لهذا النوع من الدراسات هو في تنوع التعاطي مع العلوم، فالنفس تميل لمثل هذا الأمر؛ لتجديد نشاطها والقضاء على الملل والروتين المعرفي، وهذا أمر ملاحظ وهو من تحديات العمق في التخصص الواحد.

وهنا سأشير لعدد من العوامل التي تمنح الباحث في هذا المجال قوة إلى قوته في علمه وتفكيره، منها:

- · التحفيز على الطرح الاجتهادي والتحرير والنقد؛ لأن الدخول في علوم أخرى يتطلب نوعًا من التدقيق والجرأة في البحث.
- الاستمرارية في العطاء ومتابعة التخَصَّصات التي نتقاطع مع تخصصك، سواء منها التراثية أو المعاصرة.
- المعرفة لمناهج بحثيّة محايدة في الجملة يمكنها أن تفيد في تجديد النظر البحثي، مثل: المنهج التاريخيّ، التحليل النصي، أدوات الرصد الاجتماعية وغيرها.
  - اتساع الرؤية الكلية في البحث فلا يكتفى الباحث بعلم فرد يدور في فلكه.
- النسبية في الحكم الإضافي الذي لا يصح إلا بتقييد خاص بزمن أو مكان أو حال كالتفاضل والترتيب بين العلوم، فهي بحسب سياقها ومجالها، والتفكير البيني يراعي مثل هذه الحيثيات.

المجلد:13 العدد:3 عرف - سبتمبر 2024

## مجلة الينية في الممارسة التفسيرية مجار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

وأما ما يخص المنعطفات الرائدة في تاريخ الدراسات البينية، فمن المهم في هذا السياق الانتباه للتغيرات الكبرى في المعرفة الإنسانية وتطور المجتمعات وتداخلها، وقد رصدتُ في الجزء المخصص لي من كتاب: "الدراسات البينية القرآنية" عدة حقب أزعم أنها مؤثرة على العقل العلمي ككل، وفتحتْ له مساحات إيجابية (في الجملة) واسعة للجدل والإثراء المعرفي، ولا سيما عبر احتكاك التخصصات الشرعية والقرآنية مع غيرها، وهذه الحقب التقريبية كالتالي:

الحقبة الأولى: التدوين وتطوّر العلوم الشرعية واللغوية.

الحقبة الثانية: الترجمة والعلوم الوافدة.

الحقبة الثالثة: النزعة التجريبية والمادية.

والتفصيل لها بأمثلتها وربطها بالدراسات القرآنية تجده في المصدر المذكور، وفي هذا السياق لو أردت الإضافة والتعميم أكثر، وتجريد كلي للتداخل العلمي؛ فإنني أعيد صياغة تلك الحقب بشكل يستوعبها باعتبار النظر البيني المحض لمجمل العلوم، فتكون مراحلها على النحو التالي:

- مرحلة التداخل المنهجي للعلوم، بعد تمايزها واستقرارها.
- مرحلة تَشكّل الفكر البيني، مع تداول عدة مصطلحات ومصنّفات تدل عليه.
  - مرحلة التدوين البيني التراثي، وهذا له صور وأنواع.

فهذه أبرز المحطات الكبرى التي ظهرت لي من خلال استعراض المادة العلمية لهذا الحقل، وقد تزيد مرحلة في البدء وأخرى خاتمتها، وسيكون شرحها في "سؤال التداخل المعرفى" بطبعته الثانية.

السؤال 5:

بعد تجلي مرئياتكم تجاه الاهتمام الحاصل حول الدراسات البينية، فما المبادئ التي

المجلد:13 العرو:3 (298 - سبتمبر 2024 ما العرو:3 العرو:

## مجلة الهنية في الممارسة التفسيرية . . . . . . . . . حوار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

تقدّمها الدراسات البينية للممارسة التفسيرية، وما هي عوامل تطبيقها؟

من أهم المبادئ التي يمنحها الفكر البيني لمن أسعد ذهنه ونفسه بالتنوع المعرفي، وتلمّس خصائص التميز والجمال لكل علم عند أهله، ما يلي:

مبدأ التجريد خاصة لمن ينفتح على العلوم العقلية سواء في الحضارة الإسلامية أو الغربية، واستوعب أنّ العلوم لا تُذم بإطلاق خاصة في ميدان البحث والإبداع؛ لأن قوة سبر الأفكار وتقسيمها يكون بالتأمل للكليات الكبرى للقضايا العلمية، وهذا أهم ما يمنحه المنطق للإنسان، إضافة لعلوم أخرى تتمتع بالنقد والتحليل، مثل: الفلسفة وعلم الكلام وأصول الفقه والبلاغة ونقد الشعر ونحوها، وهذا من أهم عوامل النشاط والحراك العلمي في التأليف وابتكار العلوم في مراحل التدوين الأولى.

وأما لو كان الباحث متخصصًا ابتداء في هذه العلوم التي يغلب عليها التنظير؛ فينها يحتاج للتخصصات التي تربطه بالواقع والتطبيق؛ حتى تلَّجم خياله النظري، ولا يسرح بفكره بعيدا عن ميدان ثمرة العلم العملية.

- مبدأ المحاكاة، وهو مما يفتح الذهن على الإضافة والإنتاج، وأمثلته كثيرة في تاريخ العلوم؛ فالعالم الذي يستوعب مجموعة من العلوم ويدمج بينها تجده أقدر على خدمة تخصّصه وتطويره من غيره.
- مبدأ الشرح والتفصيل، فبعض العلوم لا يسوغ انفصالها عن البعض بالكلية، لأنها كالتطبيق لأخرى، كما وقع لعدد من الأصوليين مع الفقه، مما بعث الزنجاني لمعالجة الإشكالية، وذلك الفصل التعسفي من مساوئ الانغلاق على التخصص الواحد، وهو أمر لا شك في خطائه، ولكن لا ينبغي هجاء وإلغاء التخصص بسببه، بل يعالج الزلل بقدره وحجمه.

وأما العوامل التي تساعد على تطبيق هذا الحقل، فمن المهم التذكير دومًا لفهم الطبيعة

المجلد:13 العدو:3 (299 - سبتمبر 2024 عدو:3

## مجلة الينية في الممارسة التفسيرية

الترابطية للعلوم الشرعية، وأنها ذات مرجعية واحدة؛ فذلك من أهم منطلقات الاشتغال بالتداخل المعرفي وممارسته، وهذا شرطه تحقيق ما يُعرف بـ"التأصيل العلمي" الجيد عند الباحث، فلا بد من تحصيل القدر الكافي من مختلف هذه العلوم؛ ليعلم مصادرها ومظانّ المسائل، ومتى يعود إليها؟

وكذلك أن يستوعب الباحث موضوعات العلوم الرئيسة ونسقها وتاريخها العام؛ ليدرك المؤثرات والتقاطعات الكبرى في التطور العلمي، ثم القراءة الجيدة لترابطها وعلاقتها بالواقع الاجتماعي والسياسي.

ولعل أهم عامل لتوظيف الفكر البيني هو عمق التخصص في علم فرد، فالمتخصص يحتاج (قبل أيّ شيء آخر) لفهم الحدود الدقيقة لعلمه، وضبط ما يدخل فيه وما يخرج عنه، وما يلزمه معرفته وما يُعد نافلة له، كما يقول ابن حزم: "ليأخذ من كل علم بنصيب، ومقدار ذلك معرفته بأعراض ذلك العلم فقط، ثم يأخذ مما به ضرورة إلى ما لا بد له منه. ثم يعتمد العلم الذي يسبق فيه بطبعه وبقلبه وبحيلته، فيستكثر منه ما أمكنه، فربما كان ذلك منه في علمين أو ثلاثة أو أكثر، على قدر زكاء فهمه، وقوة طبعه، وحضور خاطره، وإكبابه على الطلب، وكل ذلك بتيسير الله تعالى"، ومن لم يمتلك معرفة كافية بالعلوم المحيطة لتخصصه لا يمكنه توظيفها مهما فعل.

## فملخص العوامل:

- و إدراك الوحدة المعرفية والانسجام بين العلوم.
- أخذ الحد الأدنى من كل علم، والحرص على أن يكون ذلك من أهله، والتنبه الشديد إلى أنه ليس كل متكلم في العلم بالضرورة أن يكون من أهله.
  - الحرص على تاريخ العلوم وتطور الأفكار.
  - معرفة المناهج العلمية التي يصدر عنها العلماء، وتؤثر في تفكيرهم ونتائجهم.

المجلد:13 العدو:3 عروب مسبتمبر 2024

## محلة الهنية في الممارسة التفسيرية . . . . . . . . . . حوار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

التخصص الواعي. وهذا أفردته ببحث مستقل باسم: "الوعي التخصصي في العلوم، أسس في الجدوى والنهوض بالبحث التكاملي" أتمنى أن يسهم في حسن التعامل مع ظاهرة التخصص وفهم حدود الموسوعية.

ومن أصدق ما يؤكّد أهمية التفكير البيني للممارسة التفسيرية ما يُعرف في علوم القرآن وأصول التفسير بعلوم المفسّر، وهي بلا شك عند النظر والتدقيق بتعبير الفقهاء منها ما يلزم ويجب ويحرم الكلام في كتاب الله دونه، ومنها ما يُندب؛ وذلك بحسب الحال والمقال.

وتلك الاشتراطات، أو الخصال- كما يسمّيها ابن سلاّم (ت: 200هـ)- من صور الجمال والتكامل البيني في التفسير، وأبين مثال على ذلك صنيع الإمام المحقق والمنظّر الراغب الأصفهاني رحمه الله (ت نحو: 450هـ) الذي يُعد من أوائل المؤسسين معرفيا لمسألة: "شروط المفسر" بالصيغة المتداولة في الدراسات القرآنية، فقد عقد فصلًا باسم: "بيان الآلات التي يحتاج إليها المفسّر"، وذلك في مقدماته النفيسة لكتابه: جامع التفاسير، والإمام رحمه الله انطلق من قضية منهجية ضابطة، وهي العلم الجازم بمكانة النص، والمسؤولية الشرعية والأخلاقية تجاهه، فالمفسر لا يتعامل مع اللفظ فحسب بلا معنى، ولا المقصد الجزئي دون الكلي، ولا العمليات مع عزل العقائد وغيرها، بل المؤول أمام نصّ شمولي ومهيمن، لا يأتيه الباطل من بين يديه لا من جهة ذاته ولا من جهة المتكلّم به سبحانه وتعالى.

ولهذه المنزلة السامية للتفسير وخطورة التجرؤ عليه دون علم؛ افتتح الراغب حديثه بالتساؤل التالي، فقال: "اختلف الناس في تفسير القرآن: هل يجوز لكل ذي علم الخوض فيه؟" بمعنى لو كان المرء بليغًا ومتوسعًا في اللغة لا غير، هل له أن يُفسِّر أم لا؟ جاء رحمه الله بجوابين واتجاهين للعلماء:

الأول: لا يجوز ذلك، "وإنما له أن ينتهي إلى ما روي له عن النبي صلّى الله عليه وسلّم، وعن الذين شهدوا التنزيل من الصحابة رضي الله تعالى عنهم، أو عن الذين

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

أخذوا عنهم من التابعين"، واحتجوا: بأحاديث وآثار النهي عن الرأي في القرآن.

الثاني: يجوز ذلك، فـ"مَن كان ذا أدب وسيع، فموسع له أن يفسره"، واستدلّ هؤلاء: بالآيات الداعية لتدبر القرآن الكريم.

والإمام الراغب في هذا السياق يميل للتوسط بين المسلكين، كما نصَّ بقوله: "وذكر بعض المحقّقين أنَّ المذهبين هما الغلو والتقصير، فمن اقتصر على المنقول إليه، فقد ترك كثيرًا مما يحتاج إليه، ومن أجاز لكل أحد الخوض فيه، فقد عرَّضه للتخليط".

وبهذه التقدمة الملائمة للمسألة، ابتدأ في المقصود، وأكّد مبدأه الأساسي نحو النص الإلهي، فقرر أنَّ إدراك الآلات مبني على معرفة "ما ينطوي عليه القرآن"، مثل: "شرائط الإيمان والإسلام"، وغاية ذلك إصلاح العلم والعمل؛ لأنّ "العلم مبدأ، والعمل تمام، ولا يتم العلم من دون العمل، ولا يخلص العمل من دون العلم، ولذلك لم يفرد تعالى أحدهما من الآخر في عامة القرآن".

وبعد هذا الاتساق العقلي والنظم المنهجي، يُقدِّم الراغب أطروحته النظرية الفريدة في هذه المسألة الجليلة، فيقول في تراتب بنائي: "ولا يمكن تحصيل هذين (العلم-العمل) إلا بعلوم لفظية، وعقلية، وموهبية: فالأول: معرفة الألفاظ: وهو علم اللغة.

والثاني: مناسبة بعض الألفاظ إلى بعض، وهو الاشتقاق.

والثالث: معرفة أحكام ما يعرض الألفاظ من الأبنية والتصاريف والإعراب، وهو النحوي. والرابع: ما يتعلق بذات التنزيل، وهو معرفة القراءات.

والخامس: ما يتعلق بالأسباب التي نزلت عندها هذه الآيات، وشرح الأقاصيص التي تنطوي عليها السور من ذكر الأنبياء عليهم السلام، والقرون الماضية، وهو علم الآثار والأخبار.

والسادس: ذكر السنن المنقولة عن النبي- عليه السلام- وعمَّن شهد الوحي مما اتفقوا

المجلد:13 العرو:3 عروي - سبتمبر 2024

عليه وما اختلفوا فيه، مما هو بيان لمجمل، أو تفسير لمبهم.. وذلك علم السنن.

والسابع: معرفة الناسخ والمنسوخ، والعموم والخصوص، والإجماع والاختلاف، والمجمل والمفسّر والقياسات الشرعية، والمواضع التي يصح فيها القياس، والتي لا يصح، وهو علم أصول الفقه.

والثامن: أحكام الدين وآدابه، وآداب السياسات الثلاث، التي هي: سياسة النفس، والأقارب، والرعية، مع التمسك بالعدالة فيها، وهو علم الفقه، والزهد.

والتاسع: معرفة الأدلة العقلية، والبراهين الحقيقة، والتقسيم والتحديد، والفرق بين المعقولات والمظنونات، وغير ذلك، وهو علم الكلام.

والعاشر: علم الموهبة، وذلك علم يورثه الله من عَمِلَ بما عَلِمَ..

فجملة العلوم التي هي كالآلة للمفسر، ولا تتم صناعة إلا بها، هي هذه العشرة: علم اللغة، والاشتقاق، والنحو، والقراءات، والسير، والحديث، وأصول الفقه، وعلم الأحكام، وعلم الكلام، وعلم الموهبة.

فمن تكاملت فيه هذه العشرة، واستعملها خرج عن كونه مفسرًا للقرآن برأيه، ومن نقسه نقص عن بعض ذلك مما ليس بواجب معرفته في تفسير القرآن، وأحس من نفسه في ذلك بنقصه، واستعان بأربابه، واقتبس منهم، واستضاء بأقوالهم، لم يكن إن شاء الله من المفسرين برأيهم..».

ومن هنا يُعلم أن الممارِس والناظر في القرآن الكريم (مفسرًا أو فقيهًا) لا خيار لديه (شرعيًا وأخلاقيًا) في أن يسعى ليمتلك ما يؤهله للحديث عن معنى الآيات والاستنباط منها، وإلا كان بذلك متقحمًا لما يجهل ومستحقا للذم، وضابط ما يحتاجه من العلوم والتخصصات في فنه يحدده غرضه الذي يرمى إليه.

وتفاصيل هذه المسألة والدراسة التاريخية لها وربطها بشروط المجتهد في أصول الفقه،

المجلد:13 العدو:3 عروب سبتمبر 2024

ضمن بحثى للماجستير: التكامل بين أصول التفسير وأصول الفقه.

السؤال 6:

من أوجه البينية الحاصلة في الممارسة التفسيرية ما نلمسه من تكامل بين أصول التفسير وأصول الفقه، فما هي أوجه هذا التداخل في الممارسة المذكورة؟

كلاهما يشتغل بالمعنى وحيثياته، وتكمن صعوبة كل منهما في طبيعة المجال الذي يروم ضبطه:

- فالتفسير علم دقيق وواسع، وهو ميدان لاشتغال كل العلوم، والمفسِّر في العموم يستقي المعنى من خلال تفكيك الألفاظ وسياقها، فهو مؤطَّر النظر لا يتجاوز المرقوم في اللوح المحفوظ، ولا يخرج عنه إلى غيره كالسنة واللغة ونحوها، إلا بقدر ما يكشف المعنى المراد للمتكلم سبحانه وتعالى، وهذا في الجملة ظاهر في التفاسير التحليلية للمفردات والجمل، ولهذا شاع نقدهم لمن يبالغ في الاستطراد بعيدًا عن مقتضيات النص إلى شيء من العلوم الأخرى، وهذا ليس معناه أنَّ المفسِّر لا يستنبط ولا يحق له ذلك، بل هو من قبيل الاجراء العلمي فحسب، وكتب التفاسير مشحونة بذلك وبربط العلوم والمعارف بالقرآن الكريم على تفاوت فيما بينها.
- والفقه تخصص كثير النوازع؛ لارتباطه بمتغيرات الواقع وسلوك الناس وأخلاقهم، فهو بالدرجة الأولى ينظر للنص مِن خلال الواقع وقضيَّة حكميَّة أو عقديَّة أو قيميَّة للبحث عن تأسيسها والجواب عنها، وهذا يجعله يوسع الرؤية لكافة الأسس العقلية ومصادر التشريع كالوحيين والإجماع والقياس والمصالح والعرف وغيرها.
- ويجمعهما خطورة القول فيهما بلا علم سواء بإطلاق حكم الله تعالى على حادثة معينة، أو تفسير لفظ مقدس برأى مرتجل.

ولا شك أن ما يجمعهما أكثر مما يُفرِّق بينهما، والفصل الواقع إجرائي وموضوعي؛ لغرض التدقيق ومناطات الأقوال، والأسس المعرفية والمنهجية لكل منهما يُحددها، محل البحث فيهما، فمثلًا:

المجلد:13 العدد:3 عرف: 304 عرد: 304 عرد: 1304

- 1) مباحث أصول التفسير لها منزع بياني لمعاني الألفاظ؛ لذلك تجدها محدَّدة سلفًا كمبادئ وأسس في محيط تداول النص كالوحي واللغة؛ إذ لا يمكن تفاعلهم معه دون فهمه، فذلك منزّه عن المتلقي العاقل، فضلًا عن الملقي سبحانه وتعالى، والمبلغ بأبي هو وأمي عليه الصلاة والسلام، فلا يسوغ مخاطبة الناس بما لا يعقلون.
- 2) وعلم أصول الفقه يضبط المرجعية في الحكم وأدوات الاستنباط منها، ونظراً لاشتغال ميدانه بأفعال العباد: اتسم أكثر بأسس عامة تضبط الاجتهاد والترجيح، وهذا ظاهر فيما يُعرف بالأدلة المختلف فيها بين العلماء، فما هي إلا قرائن ودلائل اعتبارية لها طابع الواقعية والصلاحية في تقديم حكم على آخر، وتنزيله وربطه بالوحيين.
- وتلك الأدلة المرجعية الحكمية أو التفسيرية أبدع علماء اللغة أولًا، ثم عباقرة أصول الفقه في ابتكار وتطوير مباحث تُسهم في إعمالها، وهي ما يُعرف بـ"دلالات الألفاظ" كالعام والخاص والأمر والنهي والمجمل والمبين والمفاهيم ونحوها، وهذه الأدوات المنهجية لا مزيد على الأصوليين في تحريرها وتدقيقها بما يتوافق مع النص الشرعي، بل شملت أيضًا إضافات جوهرية للغة وعلوم معاصرة كاللسانيات وعلم التخاطب والحجاج ونحوها.

وتلك الدلالات من أبرز القضايا التي أصبح لها قوة الانتشار والحضور في كافة العلوم الشرعية والعربية؛ نظرًا لأهميتها وتماسكها النظري. ودوران هذه المصطلحات والمفاهيم وتطبيقها في غير أصول الفقه لا يعني إلغاء تلك العلوم ولا أن تكون بديلًا عنه، ولا شك أنّ التفسير أوفر حظًا من غيره في وجودها وإظهار ثمرتها اللغوية والفقهية.

فمن هنا حصل الإشكال والتخوف (عند بعض العلماء) بأن أصول التفسير التفاف على قيمة أصول الفقه وعلوم القرآن اللذين يقومان بكامل غرضه، وهذا التوجس لا قائل به فيما أعلم (على الأقل ممن له اعتبار وشأن في التفسير)، وكون اتفاقهما وقربهما

المجلد:13 العدو:3 عروي - سبتمبر 2024

في بعض الموضوعات لا يعني إلغاء أصول التفسير، ولا عدم استقلاله بالتدقيق في جونب تخص التفسير المحض، وتأخر ظهوره بتسمية أصول التفسير ليست مسوعًا للرد، ولا تقتضي اللوم للسابقين، فقد خدموه بأشكال ومسميات متعددة بحسب اجتهادهم أشهرها: علوم القرآن، وهو أوسع مما يراد بعلم أصول التفسير، وفيه ما يخدم نص القرآن الكريم ولا يؤثر في بيان المعنى، وهذا من دواعي الفصل بينهما.

وعلم التفسير الذي يراد تأسيس منهجه أسبق من حيث الترتيب العلمي لعلم أصول الفقه فالعمل أن يقال لمن لا يفهم ما يقال له، ولا يعقل تأويله: اعتبر بما لا فهم لك به، ولا معرفة من القيل والبيان والكلام، إلا على معنى الأمر بأن يفهمه ويفقهه، ثم يتدبره ويعتبر به» كما نص إمام المفسرين الطبري رحمه الله (ت: 310هـ)، وبما أنّ علماء التفسير في الجملة أئمة في اللغة ولديهم مكنة شرعية فقد شرعوا في التفسير مباشرة، فكأن أصوله لديهم هي ما طبقوه فعليا من خلال عرض المعاني للآيات، وهذا تنبّه له اليوسي في قانونه، والواقع يصدقه، وكذلك الشأن في علماء أصول التشريع، فالقول بأن أصول الفقه لا يُعطي كل قضايا أصول التفسير لا يعني تجهيل العلماء بالتفسير، فعند استنباط الفقهاء للأحكام يطوون المعاني التفسيرية القريبة؛ لعلمهم بها من طريق اللغة والوحي، ويقصدون المستنبطة من خلال توالي عندهم ظاهر ومعلوم، فلكل مقام علمي قوله.

وهذا الأمر التراتبي في الاختصاص والوظيفة الأوليَّة له إشارات متقدمة في نصوص العلماء تؤكده، وهي مما يصلح للاستشهاد في هذا التقرير، وهي بلا شك يختلف اعتبارها بحسب تطور الصناعة العلمية، فالمفسِّر في القرون المفضَّلة يُمارس كافة الأدوار المعرفية في سياق واحد بعفوية وفق الحاجة، دون حرج ومؤاخذة في البسط، ولكن بعد التدوين وتمايز العلوم أصبح الشأن أكثر تقنينًا لما يُسطَّر ويُذكر في سرد المعنى القرآني.

المجلد:13 العدد:3 من عدد 306 306 عدد 3

# مجلة الهنينية في الممارسة التفسيرية مجار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

وثمة أمثلة متعددة أكتفي منها بواحد للتوضيح: وهو مباحث المجمل والمبين، فما يتعلق بالبيان الظاهر لألفاظ النص ومعناها من اختصاص المفسر ابتداء والأصولي تبعًا؛ لذلك تجد هذا المبحث في أصول التفسير ضمنًا داخلًا في تفسير القرآن بالقرآن أو تفسيره بالسنة، وأما بعض صور البيان وتفريعاته المتعددة، فهي لب أصول الفقه؛ ولذلك هو باب قائم بذاته في كتب الأصول، ويعتنون بفروع البيان؛ لارتباطها بالأحكام، مثل:

- بيان التشريع الذي قد يقع ابتداء بلا إجمال.
  - ثم بيان زمن الفعل.
    - وبيان الصفة.
    - وبيان المقدار.
  - وبيان المخاطب وغير ذلك،

فكل هذه الأمور فضلة بالنسبة لأصول التفسير، كفاه الفقه وأصوله مؤونة الدخول فيها، وهذا دأب العلماء، وتقليد العلوم، وإلا لم تنشأ ابتداء.

وعليه فإنّ أوجه الصلة بين العلوم في الجملة يمكن تقسيمها والنظر إليها من عدة اعتبارات، سأذكر بعضًا منها:

- 1. باعتبار الوظيفة.
- 2. باعتبار المنهج.
- 3. باعتبار المادة.
- 4. باعتبار النشأة.
- باعتبار الحُكُم.

فهذا نوع من التقسيم للعلوم المتداخلة (وقد تنقص الأوجه أو تزيد)، ولكل وجه منها تقسيمات أخرى مناسبة بحسب الوجه والتخصص، والموضوع متشعب، وفروعه

المجلد:13 العدو:3 عبر 2024 العدو:3 الع

كثيرة، وقد أوضحت عدّة قضايا نتعلق به في رسالتي للماجستير: التكامل بين أصول التفسير وأصول الفقه، يسر الله لي التفرغ لتنقيحها وطباعتها.

#### السؤال 7:

بعد النموذج السابق لحضور البينية في الممارسة التفسيرية، هل يمكن تقديم بعض الصور الأخرى للبينية سواء تعلق الأمر بالعلوم الشرعية في حدّ ذاتها أو بينها وبين التخصصات الإنسانية؟

بخصوص ما يتعلق بالعلوم الشرعية واللغوية فإنهما من أقرب الصلات بالدراسات القرآنية كالتفسير وأصوله وعلوم القرآن والقراءات والإعجاز وغيرها، وذلك بسبب رابط اللغة والوحي، وهذه العلاقة تتسم بشيء من السهولة من جهة أنّ المعارف لم تتسع وتتايز في القرون الهجرية المتقدمة بخلاف المتأخرة، فعامل الزمن وقرب التخصص لهما دور في فهم طبيعة العلاقة، وكذلك نوع العلم وكونه متسعًا وشاملًا كالتّفسير الذي نشأ مبكرًا، ولا ريب أنّ الاشتغال به أسهم في تسارع وتيرة التدوين في بقية العلوم.

إنّ الوحي الإلهي (القرآن والسنة) كان العامل الأوحد خلف الصناعة العلميّة عمومًا عند المسلمين، وبخاصة في العلوم الشرعية واللغوية، فمع تقادُم الزمن وحركة التأليف أصبح للعلوم شكلً ظاهرً بتمايز الموضوعات ونَظم المسائل؛ وذلك مما يفارق به بين أنواع التخصُصات، ويجعل لها صورة وأنموذجًا يشترك الجميع في صناعته.

#### ومن هنا فصور التداخل كثيرة ومتعددة فيما بين هذه العلوم:

- الاشتراك في المصطلحات من جهة اللفظ مع اختلاف المفاهيم، كالتواتر الذي استخدمه أصول الفقه، ثم مصطلح الحديث، ثم القراءات، واللغة.
- مواطن الأثر والتأثر فيما بينها، وتحريرهما وبيان المساوئ والمحاسن فيها، عبر التخصصات أو إحدى مسائلها، كفقه اللغة ومجاز القرآن، وأثر علم الكلام في

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

كتب إعجاز القرآن، ومباحث التجويد بين اللغويين وعلماء التفسير وعلوم القرآن، وأثر مباحث الأمور العامة في أصول الفقه، ومناهج البحث في الفلسفة وأصول الفقه، وفلسفة الفقه والمقاصد.

- تراجم المسائل وصياغتها، ونمط عرضها ومواقعها وحججها بين العلوم، كدلالات الألفاظ بين كل من أصول التفسير وعلوم القرآن وأصول الفقه وفقه اللغة، ففي كل منهما لها سياق، فتكون في أحدهما رأسًا وبابًا مستقلًا في العلم، وفي علم تبعًا ضمن ما يُعرف بمصادر التفسير، وفي آخر رصدًا وتقسيمًا للأمثلة.
  - النسق العلمي وهيكله العام في النظم والترتيب.
- كل ذلك يمكن دراسته بعدة مناهج تاريخية، وتحليلية وصفية، ونقدية وغيرها.

وأما ما يتعلق بالتخصصات التي تهتم بدراسة الإنسان وما يتعلق به، وهي ما يعرف بـ"العلوم الإنسانية"، فقد أفردتها بدراسة خاصة، باسم: "موقع التخصُّصات الدنيوية من خارطة علوم الوحي، نحو مقاربة في البناء المنهجي"، وهذا المصطلح نفسه بحاجة لتدقيق في بيئته الغربية التي نشأ فيها، والشروح التي ذكرها فلاسفة العلم لحدود هذا المركب وإشكالياته المنهجية، وهل هو مقيد بعلوم الاجتماع والتاريخ وفروعهما ومنهجهما، أم أنه يشمل كل تفكير علمي يمارسه الإنسان عن طريق العقل أو التجريب، وما علاقته ببعض العلوم الطبيعية ومعني استقلاله عن الفلسفة؟

فصفوة القول لا بد من التنبيه إلى أن حصول إشكالية علمية في ثقافة ما وانتشارها لا يعني تعميمها على كل الثقافات والأمم؛ لأنّ مجمل تلك العلوم والمعارف غير الشرعية (إنسانية أو طبيعية) كانت من قبل ومن بعد بعض أصولها شائعة عند العرب، وقد نزل الوحي بين ظهرانيهم دون نكير لها، بل الأمر خلاف ذلك، ولذلك لم يحتج العلماء من قبل لـ"مشاريع الأسلمة" لبيان أهميتها ونفعها والخوض فيها.

فالمعارف الدنيويَّة التي كانت لدى العرب لم يتعرَّض لها القُرآن الكَريم بالإبطال ولا

المجلد:13 العدو:3 عبر 2024 مبتمبر 2024

التحذير، بل كانت آياتُه تأمر بكل ما فيه خير ونفع للجنس البشري، والله سبحانه وتعالى سخّر كل ما في الكون للإنسان لينتفع به، قال الله تعالى: "أَلَمْ تَرَوْاْ أَنَّ اللّهَ سَخّرَ لَكُم مَّا فِي الكون للإنسان لينتفع به، قال الله تعالى: "أَلَمْ تَرَوْاْ أَنَّ اللّهَ سَخّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللَّرْضِ وَأَسْبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَظَهِرَةَ وَبَاطِنَةً وَمِنَ النّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَى وَلَا كِتَابٍ مُّنِيرٍ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ التَّبِعُواْ مَلَ اللّهَ قَالُواْ بَلُ نَتَبِعُ مَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَأَ أَولُوْ كَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِير ۞". [لقمان: 20، 21].

وقد ذكر عدد من أئمة التفسير أنّ الصناعات والحرف تدخل ضمن هذا التسخير الكوني للإنسان، فالقُرآن الكريم حفّز العقول على العلوم الدينيّة والدنيويّة، بل من التخصّصات الدنيوية ما يصل لدرجة الوجوب العينيّ على المقتدر، حين يحتاج المجتمع لذلك، ولا يوجد من يقوم به سوى هذا المتعيّن، إضافةً إلى أنها في الجملة من فروض الكفايات التي لا بدَّ أن يقوم بها فئام من الناس، سواء في التخصُّصات الصحيّة والطبيّة، أو الصناعيّة الحرفيّة، أو الطبيعيّة والعقليّة، فذلك يشمل "كلَّ علم لا يُستغنى عنه في قوام أمور الدنيا كالطب والحساب والنحو واللغة والكلام والقراءات وأسانيد الحديث وقسمة الوصايا والمواريث والكيابة والمعاني والبديع والبيان والأصول ومعرفة الناسخ والمنسوخ والعامّ والخاصّ والنص والظاهر، وكلُّ هذه آلة لعلم التّفسير والحديث، وكذا علم الآثار والأخبار والعلم بالرجال وأساميهم وأسامي الصحابة وصفاتهم، والعلم بالعدالة في الرواية، والعلم بأحوالهم لتمييز الضعيف من القوي، والعلم بأعمارهم وأصول الصناعات والفلاحة كالحياكة والسياسة والحجامة".

ومن هنا ظهَر عند علماء المسلمين من المفسّرين وغيرهم الاهتمام بهذه التخصُّصات الدنيويّة وربطُها بالعلوم الشرعية، سواء عن طريق الإشارة والتنظير أو عند التّفسير للقرآن الكريم. ومن أوائل العلماء الذين اجتهدوا في ذكر علاقة علوم الدنيا بالقُرآن الكريم الإمام الغزالي (ت: 505هـ) في عدد من كتبه كـ"جواهر القرآن"، ولعلّ ما نظّر له

المجلد:13 العدد:310 يوليو - سبتمبر 2024

هجة الإسلام بسطه من بعده الرازي (ت: 606هـ) وطبقه في تفسيره رحم الله الجميع. ولا شك أنّ فعلهما يبقى في حدود الأجر والأجرين، ولاجتهادهما مكانة وتقدير، لمقامهما في العلم والدين، والمآخذ عليهما تحفيز وإثراء للنقد والبحث العلمي، وقد أشرت لبعض الناقدين لهما في المبحث الثالث ضمن كتاب: الدراسات البينية القرآنية. السؤال 8:

لقد تضمن القرآن الكريم معالم للعديد من العلوم الكونية المتعلقة بأسرار الوجود، حيث بنّ مؤشرات علمية بحتة دقيقة جدّا لم يتوصل لها إلا حديثًا، كما بين مقاصد هذه العلوم والغاية من إدراك كنهها والوقوف على مخرجاتها، فهل يمكن الحديث عن بينية واسعة في الممارسة التفسيرية تكتنف العلوم الكونية عند المسلمين؟ وما حدود ذلك في التنزيل؟

جواب هذا السؤال سيكون تتميما للسابق، وسيختص بالعلوم الطبيعية وصلتها بالشرعية، ثم عرض بعض الحدود والضوابط العامة لمثل هذه العلاقات.

من المعلوم أنّ الحضارة الإسلامية تتّسم بالسعة والشمول، ونتيجة لهذا الامتداد الزماني والمكاني، وتعدّد الأعراق، واستيعاب الثقافات والعلوم من العلماء في هذه الميادين المعرفية الحديثة عن الثقافة العربية، سواء علماء من تلك الأمم التي انتمت للإسلام لاحقًا أو من غيرهم، وبذلك كتبوا بمقاصد حسنة في الجملة، وراموا تقريب هذه التخصّصات من المجتمع المسلم؛ لأهميتها وقيام الحاجة إليها في العمران، والتأتق الحضاري.

وقد تفاقم هذا الأمر مع عصر الترجمة ومَن يُعرفون بـ"الحكماء"، فظهرت الآراء التي تنحو لأسلوب الموافقة بين الفلسفة وبين القُرآن الكريم، أو على الأقل عدم معارضتها للوحي، ونتابع الجدل في هذا الأمر عبر التاريخ الإسلامي، وتناوله عدد كبير من الباحثين بالدراسة والتحليل. وهنا تجدر الإشارة إلى أنّ العلوم المترجمة على نوعين:

المجلد:13 العدو:3 عبر 2024

# محلة الهنية في الممارسة التفسيرية

- علوم اليونان خاصّة- كما يُطلق عليها- كالفلسفة والمنطق، وهذه احتدم الجدل في علاقتها والموقف منها بين علماء الشريعة والفكر الإسلامي.
- وعلوم أخرى كالطب والفلك والنجوم ونحوها، فهذه جزء منها مشاع بين الأمم بحسب حضارتهم، والشأن فيها أيسر من تلك.

وفي العصور المتأخرة حصل الطغيان المادي والافتتان به بما لم يكن في الحسبان، مما زاد في كثرة الجدل حول علاقة علوم القرآن والشريعة بالعلوم الأخرى ولا سيما في صيغتها الغربية الحديثة التي تنزع للمادية وعزل الدين من التأثير؛ نظرًا لمصادمتهم مع الكنيسة التي كان رجالها في عداء سافر مع تطور العلم وهيمنته!!

ونتيجة لهذه التغيّرات الجذرية في الفكر الأوربي تسلّلت سلطة الأفكار التجريبية والإنسانية للعقل العلمي لدى المسلمين، مع العلم أنّ الحضارة الإسلامية لم تعرف أزمة الصراع الحاد بين العلم والدين، بل كانت التجربة ماثلة في ميدانها اللائق بها، ولكن مع ضعف البلاد الإسلامية وتفرقها وقوة الغرب امتدت آثار ثقافته لبلاد المسلمين في الحاضر، الذين كانوا أفضل حالًا (علميًّا وحضاريًّا) في الجملة من أوربا في العصور الوسطى كما يعترفون بأنفسهم، وينص عليه لوبون في حضارة العرب وغيره.

ولما وجد بعض العلماء الذين لهم اهتمام بالتفسير والدراسات القُرآنية تلك العلوم الحديثة أمامهم، مع انتشارها وإيمانهم بصدق ما جاء في القرآن الكريم وشريعة الإسلام، وما كان يعاني منه المسلمون من الضعف والتشتت والإعراض عن الدين الإسلامي في تلك الأيام= اجتهد هؤلاء في ربط القرآن بهذه العلوم الحديثة كأسلوب إقناعي بالدين.

وممن كتب في هذا المجال (من أهل القرن الثالث عشر) الطبيب محمد بن أحمد الإسكندراني (ت: 1306هـ/1889م) في مؤلفه الموسوم بـ"كشف الأسرار النورانية القرآنيَّة فيما يتعلق بالأجرام السماوية والأرضية والحيوانات والنباتات والجواهر المعدنية"، وكتابه الآخر: "تبيان الأسرار الربانية في النبات والمعادن والخواص الحيوانية"، وقد طبع

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024 كالمورو:3 كالمورود كالمورود

# مجلة الهنية في الممارسة التفسيرية مجار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

الكتاب الأول في القاهرة سنة (1297هـ) والثاني في سورية سنة (1300هـ).

ولا تخلو كتابات جمال الدين الأفغاني (ت: 1315هـ/1897م) من الحثّ على التوفيق بين القرآن والعلم، حيث يقرّر أنه لا خلاف بين الحقائق العِلميَّة والآيات القُرآنيَّة".

وفي ذات الفترة كانت هناك نداءات لمعارضة هذا التوجه وخطورته على الدين نفسه، ولا شك أنّ العلوم الشرعية وبخاصة تفسير القرآن الكريم ليست مرتعًا لكل أحد، فربطها بأيّ علم ليس بالأمر السهل، فتحديد المعنى المراد يقوم على أسس متعددة مصدرُها الكلي من ذات الوحي (قرآنًا وسنة)، واللغة العربية وعلومها، وما يتبع المعنى المقصود كالاستنباط والاستشهاد أو الفهوم المتعدّدة في إلحاق بعض المعلومات بالقرآن يحتاجُ فيه المرء إلى تريّث كبير، وإدراك معرفي لدلالات الألفاظ في أصول الفقه، حتى يزن كلامه واجتهاده بقسطاس العلم، وكلّ مستنبط لا غنى له من معرفة الحد الأدنى في أصول الفقه، ولا سيّما مباحث الدلالات عمومًا، ولدى الحنفية بالنسبة للمفسر خصوصًا.

وهذا النهج العلمي في الفهم والاستنباط من أولى الضروريات اللازمة لكل باحث يروم ربط العلوم ببعضها، وهو ما أطلقت عليه: الوعي بطبيعة التخصصات في الدراسات البينيَّة، وجعلت له المبادئ التالية:

المبدأ الأول: التحكيم لمرجعيّة التخصُّص.

المبدأ الثاني: مراعاة حال القضيّة المطروقة في العلم.

المبدأ الثالث: الالتزام بحقائق العلم وأغراضِه.

ولكل منها تفاصيل وشواهد، يجدها المهتم مشروحة مع ما يتعلق بالعلوم العقلية والمترجمة والطبيعية في كتاب: الدراسات البينية القرآنية.

السؤال 9:

من خلال ما تقدّم حول منطلقات وظائف البينية في الممارسة التفسيرية، ما آثار

المجلد:13 العرو:3 العر

# مجلة الهنينية في الممارسة التفسيرية مجار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

ذلك على مستوى التدبر وفهم مراد الله عزّ وجلّ من خلال القرآن الكريم؟

لا شك أنّ التدبر هو الغاية المؤدية للعمل والتطبيق بما جاء في كتاب الله تعالى؛ لأنه يصل المتدبر لمراد المتكلم سبحانه وتعالى، عبر الأدوات التأهيلية لذلك (كما سبق في شروط المفسّر)، وهذا معلوم ولا إشكال فيه.

الأمر الجلل الذي أريد التنبيه عليه: هو أنّ الدعوة للتدبر لا ينبغي أن تكون مسوعًا للجاهل في أن يتقحّم كلام الله بلا علم، والجاهل كما قال الطبري مستحيل أن يقال له: تدبّر، وهو لم يصل بعد للمعنى الظاهر، فهذا حقه أن يقال له: تعلّم، بل إنّ الأمر بالتدبر هو أمر ظاهر بما يكون به التدبر، وهو العلم، واستيعاب تلك الأدوات والشروط.

والعلماء لم يقصروا في بيان ما يحتاجه المفسر من العلوم والآداب، وهم إنْ شدّدوا في ذلك ففي سبيل الحماية والضبط، وفعلهم من الخطأ أن يفهم على أنه وصاية واحتكار للقول العلمي، فليس هذا من ثقافتهم ولا نمط تفكيرهم، ولكن للحث على التعلّم والحرص على التحقيق، وإلا فهم بأنفسهم يعلمون أنّ للتفسير والتدبر مستويات ومقامات.

فالمراد معرفة أنّ التفكير البيني من دقيق العلم، وحق الخوض في العلم: مراعاة المناهج وتقاليد التخصصات، وليس من العلم أن يأتي من لم يعرف مبادئ علوم الآلة كاللغة والأصول وعلوم القرآن ثم يفسر ويستنبط بعفو الخاطر، بل ربما يرد على أئمة السلف والتفسير، ويتهمهم بالتقصير في توسيع المعاني، وقد ينشر كل تلك الخواطر بكل جرأة ويصفها بالتدبر في كتاب الله تعالى وربطه بالحياة والكون.. وهكذا!!

#### السؤال 10:

هناك إشكالات تعترض مستقبل الدراسات البينية داخل الممارسة التفسيرية، ما هي في نظركم أبرز هذه الإشكالات، وما السبل المعينة على تخطي هذه الإشكالات، والاجابة عنها؟ وما المقترحات التي يمكن الإدلاء بها لإثراء الدراسات البينية في

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:3

# مجلة الهنية في الممارسة التفسيرية

#### الممارسة التفسيرية؟

ثمة أمور يمكنها أن تكون ذات أثر جوهري في صعوبة هذا الحقل في التفسير، سأشير لبعض رؤوسها دون تفصيل الحلول، منها:

- إشكالية ضبط المفهوم العلمي للتفسير.
- سعة الدراسات القرآنية وفروعها وصلتها بمجمل العلوم الشرعية.
  - المكانة القدسية لهذا التخصص لارتباطه بالقرآن الكريم.
- قلة البعد العملي والتطبيقي للمضامين النظرية على التفسير، ليعلم ما يؤثر منها في المعنى.
- الاستهانة بالتخصصات الشرعية والقرآنية من بعض أصحاب العلوم الطبيعية والعقلية!!
  - غياب النماذج الدراسية المميزة في هذا المجال البيني التفسيري.
  - البعد عن مصادر الفهم والتلقي من غير المتخصصين في التفسير.
  - ضعف التكوين المعرفي عند متخصصي التفسير في العلوم الأخرى.

فمن المهم هنا التنبه لمجمل هذه الملاحظات، وأما سبل علاجها فقد يحتاج لمساحة أوسع، وبعضها سهل وقريب، ولكن سأشير لمرجع مهم لمعالجة أهم إشكالية في نظري نتعلق بالدراسات البينية في التفسير: وهي المفهوم وحدود الممارسة العلمية للتفسير، وهذا المرجع هو كتاب: مفهوم التفسير والتأويل والاستنباط والتدبر والمفسر، لأستاذنا الدكتور/مساعد بن سليمان الطيار سلّمه الله ووققه، فقد تناول بالعرض والتحليل والنقد مجمل المعلومات والقضايا التي يذكرها المفسرون في الآية، وفصّلها وفق الرؤية التي يرتضيها لمفهوم علم التفسير، مع الإشارة لبيان القدر الذي يحتاجه المفسر في كل علم، وأطروحته جديرة بالقراءة والتأمل.

ولعلّ من أهم ما يحتاجه أهل التخصصات الأخرى من أصحاب الدراسات القرآنية لتطوير الفكر البيني فيها، ما يلي:

المجلد:13 كوليو - سبتمبر 2024

# مجلة الينية في الممارسة التفسيرية

- إنشاء المداخل العلمية المؤصَّلة والموجزة مع العمق والتحرير، وتقريبها بلغة علمية ميسرة لمجمل القراء والمتخصصين في العلوم الأخرى.
- الاهتمام بالدراسات النظرية التي تصنع الرؤى، وتقدم الحلول لقضايا منهجية معاصرة في تعامل القراء والباحثين مع التفسير.
- العناية بالجوانب التاريخية لقضايا وموضوعات الدراسات القرآنية، وهي كثيرة ومتنوعة، وتكون كتابة سلسة تناسب عموم القراء، وهذا النوع يسهم في معرفة تطور مثل هذه المباحث وصلاتها بغيرها، مثل: قصة التدوين القرآني، ظاهرة تلقي الوحي في الحضارة الإسلامية، تاريخ الكتابة التفسيرية، حفظ القرآن وسماعه عبر التاريخ، علوم القرآن من الفكرة إلى التقنين.. وهكذا.

والأهم من ذلك كله أن تكون الكتابة والتحرير من مؤهلين لهم إسهامات ظاهرة في هذا الجال، كما يمتلكون القدرة على التقريب بأسلوب علمي يجمع بين اليسر والعمق، ومن الخطأ الكبير لمثل هذه المشاريع والكتابات التعريفية بالعلوم الشرعية أن تكون من ضعاف العلم والتفكير، وأن تكون سمتها الغالبة خطابية ووعظية صِرفة، فهذا له سياقه ومكانه، ولكنه ليس المراد.

#### السؤال 11:

وفي الختام ما هي خلاصة الفكرة التي تقدّمونها من أجل النهوض بالدراسات البينية؟ وما مدى استشرافكم لمستقبل هذه الدراسات؟

من المعلوم أنّ الممارسة للبحث البيني متقدمة في التراث الإسلامي بصور مختلفة سبق شيء منها، وقد نشطت أكثر مع ظهور التعليم المعاصر في الدولة الحديثة، وامتزاج الثقافات بين الأمم في الشرق والغرب.

وسرّ الاهتمام بهذا المجال كان عبر أصول الفقه، وما يُعرف بمقدماته واستمداده،

المجلد:13 العدو:3 عدو:3 العدو:3 العدو:

وإشكالية استقلاله والزعم بأنه مجرد مباحث من علوم أخرى يمكن الاستغناء عنها!!! وتلك شبهة قديمة تصدّى للجواب عنها علماء الأصول، ومن أجود الذين فصّلوها وردوا عليها بالحجة والمثال ابن السبكي في صدر الابهاج، وكذلك الزركشي في البحر، ومن قبلهما توجد نصوص أخرى في بيان الإضافة التي لدى علماء الأصول في الدلالات خاصة كما حقّقه الجويني وغيره.

فقد كان هذا من بواعث السؤال لديَّ حول علاقة العلوم ببعضها، ثم تدرج الأمر مع القراءة عمومًا، وبخاصة في تاريخ العلوم وفلسفتها، والغرض الذي كان يشغلني ابتداء هو إخراج النصوص والتطبيقات المتكاثرة في التراث عن فكرة التداخل بين العلوم، ثما لم أجد له حضورًا ظاهرًا في الدراسات المعاصرة التي كتبت حول الموضوع، بل قد تجد من ينص على أنّ المجال البيني كله من اختراع الغرب!! ولا ينكر ما للكتب المترجمة من دور وأثر إيجابي في تنشيطه وانتشاره.

ومن هنا كان الهدف هو الاهتمام بتأريخ العلوم والأفكار وتطورها، ثم محاولة التنظير والتأسيس لهذا المجال البحثي من خلال التطبيقات العلمية والأقوال المتناثرة في كتب التراث، مع الاستفادة مما يُترجم ويطرح في الدراسات الأكاديمية والفكرية المعاصرة، وقد أصدرتُ عدة أبحاث وشاركت في عدد من المؤتمرات حول هذه القضية، ونشرت كتابين: سؤال التداخل المعرفي، وكتاب: الدراسات البينية القرآنية بالشراكة مع الدكتور/ عمر الدهيشي، وعملت الماجستير في ذات الموضوع، كما أنّ الدكتوراه أيضًا لها صلة بذلك، والمأمول من ذلك كله نظم هذه الأبحاث والرسائل لخدمة هذا المشروع بمسمّى علمي واحد يجمع شتاتها بإذن الله تعالى، أسأل الله التوفيق والإعانة.

وأما بخصوص الاستشراف لمستقبل هذا الحقل البحثي، فهو في صعود ولا سيما في المشرق العربي الذي لحق مؤخرًا بمصر والمغرب العربي في الاهتمام بهذا المجال، فقد فتُحت له برامج للدراسات العليا، وكثر تسجيل الرسائل الجامعية في هذا الموضوع، كما

المجلد:13 العدو:3 عرويو - سبتمبر 2024

# وجا له البينية في الممارسة التفسيرية مجار: سؤال البينية في الممارسة التفسيرية

تعدّدت الندوات والمؤتمرات عنه، وأصبحتْ بعض الجهات تدعم هذا النوع البحثي بشكل خاص، والمجلات العلمية تُقدمه لقبول النشر والتحكيم.

وهذا كله جيد وحراك بحثي متميز يستحق الشكر والاحتفاء، ولكن من المهم الترشيد والتدقيق في كافة المخرجات، وتحيص كل فكرة قبل اعتمادها ونشرها، ولا نستسلم لسوط الرغبة في الحصول على الشهادة والترقية وتقييم الجامعات، دون فحص العمل البحثي وإتقانه، فالخوف أن يكثر العدد ويقل التجويد؛ بسبب الدخلاء والنوائح المستأجرة، فهم الآفة وعامل الفشل في كل الموضوع علمي يكثرون فيه.

أسأل الله أن يستخدمنا في طاعته ونشر العلم، وأن يفقّهنا في دينه ويجعل سعادتنا فيه، ويرزقنا العيش الكريم والسداد في القول والعمل، ويغنينا عن الخلق.. والحمد لله من قبل ومن بعد.

ISSN: 2321-7928

## القصيدة النونية

الحَسَن بن محمّد الحَسَن الصَغاني $^{1}$ 

أنساني الدهرُ أعطاني وأوطانيْ وحَطّنى ووِهادَ الأرضِ أوطانيْ وكنتُ أفنيتُ عمري في رَفاهيةِ فعضّني ولذيذَ العيشِ أنسانيْ فالآن أخّرنيْ غَدرًا وأنسانيْ وَكُمْ غَنِيتُ بَمَغَنَى العزِّ ذَا شَرَفٍ أَجُرٌّ فِي الجِدِ أَذِيالِيْ وأردانيْ أُرْدَانِيْ كأننيْ لم أقِمْ يومًا بعُمرانِ وصَكَّ بالجدبِ أبياتي وصاغيتي من بعدما مرَّ لي في الخصبِ عُمرانِ وردّني خائبًا صفرَ اليدينِ لَقَى من بعدما كان بالترحيبِ حيّانيْ وكان أحياءُ هذا الصُقع لي تبّعًا فهل يَدِينُ من الأحياءِ حَيّانِ ومسّني بأليم الضرِّ مُعتسِفًا لمّا طَوَى ليَ أعوانيْ وأعيانيْ وكنتُ أعيي زَماني عرَّةً وسَنًا فالآن جَورُ زَمانِ السَوءِ أعيانيْ وكان لو خضعتْ نَفسِي لتُرضِيَه أَلقَى القِيادَ فأعلانيْ وأسمانيْ فَالآن لمَّا رَأَى فَقْرِي ومَسْكَنَتِي أَعَلَّنِي، وَعَلِيلَ السَّوءِ أَسْمَانِي وحينَ كنتُ حديثَ السنِّ ذا أُشُرِ سَنَّى عطايَ وأغنَانِي وأسنانيْ

وكان قدّمنيْ قَدرًا وأكرمنيْ لا أستكِينُ لسُلْطَانٍ ولا مَلِكٍ بعُظمِه فَرَدَانِي ثم أُحلُّ أَهلَىْ خَرابًا بِائرًا مَعِرًا

يوليو - سبتمبر 2024 العرو:3 319

<sup>1</sup> إمام اللغة والأدب. له مؤلفات عديدة أبرزها "العباب الزاخر واللباب الفاخر" و"التكملة والذيل والصلة" و"الشوارد في اللغة".

ثم ازدراني أخيرًا والتحى غُصُنى من بعدما نَعَضَتْ للشيب أسنانيْ حتى إذاما حَنى الدهرُ الْمُليمُ قَنَا فهَدّه الدهرُ هذا لا نِظَامَ له وكنتُ أمسِي وأبوابي مُفَتَّحَةُ فمذ نَبًا المَرْبَعُ المَاهُولُ آنَسَني وها أنا الآن كَرهًا لا طَوَاعِيَةً وكان مُسْرَحَ عَيني ذُو طُوًى فَغَدَا

وكان دوحَةُ عَيْشِي غَضَّةً زَمَنًا نَضِيرَةً ذَاتَ أَغَصَانِ وَأَفْنَانِ قَدِّي، وقَدَّ أدِيمَ العُمرِ أَفْنَانِيْ وكُنْتُ مهما ارتَجَلَتُ الشعرَ مُقْتَضِبًا يُزْرِي على ابن أبي سلمى وحَسّانِ فالآن إنِّي لأعيى الناسِ قَاطِبةً مذ ضَامَني وَمَجِيعُ الضَيم حَسَّانِيْ وكان قَصريَ مَن وافاهُ قال له يا بانيَ القصرِ نعمَ القَصرُ والبانيْ ضَربَ المُعَوِّلِ غُصْنَ الطَلجِ والبانِ وكنتُ أُصبِحُ ذا صَفْحٍ وغُفرانِ في رأسِ شاهِقةٍ خَلقاءَ غُفرانِ ولي ببغدادَ دَارِ العِزَّ دَامَ بها ظِلَّ الإمامِ الرضا المُستَنصِرِ ابنانِ بالهندِ والسِندِ ذو عَدْنِ وإبنانِ وكنتُ أَسْيَرَ فِي الآفاقِ من مَثَل فَعَرْقَبَ الدهرُ أَفْراسي وأرسانيْ وكان لي وُصَلُ عند الملوكِ معًا حينًا فقَضَّبَ أمراسي وأرسانيْ مَرَاحُهنّ حِمَى أريافِ مَكرانِ وقد دَهانيَ مَكْرٌ منه في صِغَري وبعد شَيبيْ فَظِّي منه مَكرانِ فصار بيني وبين الأنس في سَفَرِي من بعد إلبَابِه بالباب رَدْمانِ فلا أَرَى مِن بَكِيلِ أو بَني جُشَمِ حَوْلِي عَرِيبًا ولا من آلِ رَدْمانِ وكان لي برَجا أَرْجَانَ أَرْجِيَةٌ غَيِّبَتْ ونَبًا بِي رَوْضُ أَرجانِ فصِرْتُ مهما أردتُ السَيرَ مُعْتَزِمًا سيرِ الجُجِدِّ إلى أرجانَ أرْجاني إِنْ كَانَ غَيرِيَ فِي خَفْضِ وفِي دَعَةِ يَخلُو بدُفِّ ومِنِمارِ وعِيدانِ

\_ يوليو - سبتمبر 2024 320

فلي من الدهرِ في يومي وليلتِه مع التَهدّدِ في غيظٍ وعِيدانِ وكنتُ من قَبلُ لو همَّتْ بدائرةِ صروفُ دهري على حُرِّ أنا الثانيْ وفي ارتعاشيَ بعدَ الأوّلِ الثانيْ وكان لو صَفِرَتْ كَفَّايَ مِنْ نَشَبِ وَاحْتَجْتُ أَفَقَرَنِي دَهْرِي وَأَعْرَانِيْ فالآن إذ شَكِرَتْ أَخْلافُ مَيْسِرَتِي وَارتَشْتُ أَفْقَرَنِي دَهِرِي وأَعْرَانِيْ أُمرَّ عيشي بما قَاسَيْتُ في سَفَرِيْ من بعدما كان حَلَّاهُ وحَلَّانِيْ مُعَطِّلًا جسميَ المَوهُونَ مُنتُقِيًا من بعدما كان حَلَّاهُ وحَلَّانِيْ وعَادَ قُوتِيَ كَفًّا مِنْ نَوَى حَشَفٍ وكان من صَدْرِ دُرَّاجِ وحُلَّانِ يدًا إلى فَكِّ مَأْسُورٍ فَالَّانِيْ فلستُ أَبْصِرُ فِي نُبهِي وفِي سِنَتِيْ حَمَى سَرُوجَ ولا أَبراجَ حَرَّانِ لكن يَدُقُ قَنَاه فِي مُدَاعَسَتِي دَهري دِعاسَ شَديدِ الطَّعنِ حَرَّانِ مِن بعدما رَبَّني طولًا وأكرمنِي قولًا وأجزلَ بي نَولًا وفَتَّانيْ حتى إِذَا صِرْتُ أَخشَى الذَنبَ من كِبَرِيْ الاذَني بصَفيقِ الوجهِ فَتَّانِ مَيْحَ الجَوَادِ بلا عَدٍّ وحُسبانِ جَوَانِحِيْ بنَشَاشِيبِ وحُسبانِ وكنتُ لو عِظْتُه لانتْ جَوَانبُه وحَفّني خيفةً مني وأرضَانيْ فَصِرتُ أُورَضُ بِالآصالِ مُحتزِنًا وبِالغُدُوِّ فَكِفلي منه أرضَانِ كأنما حاطَه للحفظِ بُرجانِ فالآن كُلُّ مَنِ استودعتُه أهبًا ألَصَّ من سارقِ العُربانِ بُرجانِ وكُنتُ أحسِبُ دهريْ غافلًا وَسِنًا غُمْرًا فَفَلَّ شَباتي فَلَّ نَبْهانِ

فصار سهميَ في شيبي وفي كِبَريْ يًا قُرَّتَي عَيْنِي النَّدَبَيْنِ إِن تَجِدَا وماحني مِنَعًا غَصَّ البحارُ بها حتى إذا وَخَطَ الشيبُ القَذالَ رَمى وكنتُ منْ قبلُ مَنْ أُودَعتُه ذَهَبًا

فقلتُ يا دَهرُ سَالمْنِي مُسالَمَةً فإنّني عُمَرِيٌّ ثم صاغانيْ فانصاعَ يَنقادُ إذعانًا وسالَمني ومَدّ ضَبعي وناغاني وصاغانيْ فصار شَكُوايَ شُكرًا والجوى فَرَحًا والعَتبُ عُتبيْ وناداني وناجانيْ وذاك للصَفح منّي عن جِنايته عليّ فالصفحُ يجديْ إن وني جَانِ 1

لَّا رأى انتاطَ عنِّي نَضرُ زافِرتِي من آلِ حاتِم الطائيِّ نَبْهانيْ

1 مع الشكر لـ"العباب الزاخر والعباب الفاخر"، 33/1-36

يوليو - سبتمبر 2024 322 العرد:3 ISSN: 2321-7928

# في حضرة نبي

شعر: د. سعيد بن عثمان الملّا1

لأهدي رسولَ الله ليلًا بدا به سهيلٌ حسيرَ الطرف مغضِ كأرمدِ بُهرت بتاریخ أضاء بنوره حنادسَ لم تنعم بهادِ ومرشدِ حجزتُ انتظارًا مستطيلًا بسنّة فيا ليت أن أحظى بتأكيد موعدٍ ففزتُ بأسباب من الله برّةٍ وسمتٍ قويمٍ ملهمٍ من محمّدِ وولَّيتُ شطرًا لا لمغنىً أهاجني ولا لغوانِ كُسَّرِ الطرفِ خرَّدٍ أروم صراطًا خالصًا من جهالةٍ تسامى عن الإسفاف من نصفِ مُلحدِ وهيهات يُحصي شاعرٌ منك خصلة لقد كملت فيك المحامد سيّدي لذا خلَّد الرحمن ذكرك كلَّما أراح نداءً في بيوت التعبُّد تضوّعت في مسك الصلاة وختمها فذكرك فيها من تمام التشهدِ إذا رقن الورّاق بالحبر سيرةً نقشنا لك الآيات في طودِ عسجدِ ولا الكِّلُ الأخيار منك وإن علوا سوى ساربٌ قد ندّ من عين فرقد وإن شمّروا ما شمّروا من سواعدِ أجزناك بالنعمى لتلك السواعدِ تذكّرتُ والذكرى التياعُ وغبطة وقد يضرم الذكرى شَرار التنهدِ مواقفَك المُثلى التي ذاع صيتها وأحيت مواتًا من حيارى ورُقّدِ

أليس قليلًا أنْ أقدّم تالدي وما حاز ملكي من فريد القلائد؟

- يوليو - سبتمبر <del>202</del>4 323

رئيس قسم اللغة العربية السابق بفرع جامعة الإمام محند بن سعود بالأحساء  $^{1}$ 

وقبرًا يكاد القبر ينشقُ هيبةً ويحكي لنا عن خيمة لام معبدِ إليك إليك اليوم ظمآن تائه من شعث الهموم بمسجد وأعرض عما أقبل الناس نحوهُ وأقبل للمولى بكلّ تجرّدِ عصيَّ على الإخباتِ إلا لربّه فتلقاه فيه ضارعَ الوجه واليدِ أتى عمريّ الخوف مستأنِس العصا حييًّا كعثمانٍ مجيبًا كخالدِ أُولئك ممن طاب في الغرس غرسهم فليس بهم من بذره بالمبدّدِ ذَكَرْتَهُم والفرق بيني وبينهم كما بين ماء هاطلِ ومجدَّدِ ولكن ومن يدري بما ضمّه غدُّ لعلّي أبا الزهراء ألقاك في غدي فأذكر في أعقابهم وجوارهم فأنجوَ من حرّ الوعيد المهدّدِ هم القوم لا يشقى شغوفٌ متيّمٌ تشبّه منهم لو بدون تعمّدِ

وفي كل هيجاء الحوادثِ أنجبتْ وأيام كلّ العام لا يوم مولدِ