

(المجلد:١٤ العدد: ١)

مُولانا آزان ایم آریا یکی ایم آرین کا آرین کا ایم آرین کا آرین کا ایم آرین کا آرین کا ایم آرین کا آرین کا ایم آرین کا آرین کا ایم آرین کا آرین کا

# مجلة الهند

مجلة فصلية محكّمة

العدد: 1

المجلد: 14

يناير-مارس 2025م

مدير التحرير د. أورنك زيب الأعظمي

المشارك في التحرير د. هيفاء شاكري

نائب مدير التحرير د. محمد معتصم الأعظمي

تصدر عن مولانا آزاد آئيديل إيجوكيشنال ترست بولفور، بنغال الغربية

#### المراسلات المتعلقة بالاشتراك في الطباعة والنشر توجه إلى:

#### عنوان البريد:

مولانا آزاد آئيديل إيجوكيشنال ترست، بولفور، بنغال الغربية رقم البريد: 731235

#### الهيئة الاستشارية

| د. سناء شعلان (الأردن)            | أ. د. محمد محمود عبد القادر (مصر) |
|-----------------------------------|-----------------------------------|
| السيد محمد دانش الأعظمي (البحرين) | د. صالح البلوشي (عمان)            |

### هيئة التحكيم

| د. المختار شاكر (المغرب)      | د. محمد إقبال أحمد فرحات (قطر) |
|-------------------------------|--------------------------------|
| د. محمد فضل الله شريف (الهند) | د. عامر خليل الجراح (تركيا)    |

#### هيئة التحرير

| د. هيفاء شاكري (المشارك في التحرير) | د. أورنك زيب الأعظمي (مدير التحرير)       |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|
| د. محمد شفاء الرحمن المدني (عضو)    | د. محمد معتصم الأعظمي (نائب مدير التحرير) |

#### عنوان البريد الإلكتروني:

- aurang11zeb@yahoo.co.in (1)
  - azebazmi@gmail.com (2)

موقع المجلة: www.azazmi.com

الاشتراك السنوى:

1000 روبية (للطلاب) 1500 روبية (للأساتذة والمكتبات)

#### قواعد النشر في المجلة

بالنسبة للبحوث التي ترسل للنشر في المجلة، يرجى مراعاة القواعد الآتية:

- 1. تقبل المجلة نشر البحوث باللغة العربية، إذا توافرت فيها الشروط التالية:
- أ. أن يتسم البحث بالأصالة والابتكار، والجدة العلمية والمنهجية، وسلامة الاتجاه.
  - ب. أن يلتزم بالمناهج والأدوات والوسائل العلمية والمعتبرة في مجاله.
    - ج. أن يكون البحث دقيقًا في التوثيق والتخريج.
      - د. أن يتسم بالسلامة اللغوية.
- ه. الأفضل أن يتناول البحث موضوعًا جديدًا ذا صلة بالعلوم العربية والإسلامية ومساهمة الهند في مختلف العلوم والفنون والآداب وما إليها.
- 2. ألا يزيد البحث عن خمسين صفحة، والرجاء من الباحثين استخدام (Amiri) على حجم 11.5.
  - 3. ألا يكون البحث قد سبق نشره أو قدّم لأي جهة أخرى من أجل النشر.
    - 4. يرفق بالبحث ملخص له في حدود صفحة.
    - أن يقر صاحب البحث بأن بحثه عمل أصيل له.
  - 6. تخضع البحوث إلى تحكيم لجان علمية أكاديمية متخصصة وفق المعاير المعتبرة.
  - تحتفظ المجلة بحقها في حذف أو إعادة صياغة بعض الكلمات والعبارات التي لا تناسب
     مع أسلوبها في النشر.

تعبر المقالات المنشورة عن آراء كاتبيها واجتهاداتهم الشخصية.

## في هذا العدد

#### الصفحة

| 7   | - د. أورنك زيب الأعظمي             | الافتتاحية                        |
|-----|------------------------------------|-----------------------------------|
|     |                                    | مقالات وبحوث:                     |
| 9   | - الشيخ أمين أحسن الإصلاحي         | تفسير تدبر القرآن (28)            |
|     | ترجمة: د. أورنك زيب الأعظمي        |                                   |
| 19  | - أ. د. نبيل فولي محمّد            | موضوعات "سورة النمل" وعلاقتها     |
|     |                                    | بغرائز الحشرة                     |
| 42  | - د. أورنك زيب الأعظمي             | تغيير الإعراب للتخصيص             |
| 48  | - د. محمد البويسفي                 | التجديد في التفسير بالغرب         |
|     |                                    | الإسلامي في العصر الحاضر          |
| 75  | - حافظه صبیحه منیر                 | ابن سيد الناس وكتابه في السيرة    |
|     | ترجمة: د. سيد محامد الهاشمي        |                                   |
| 86  | - د. أشرف بن عبد القادر المرادي    | علوم الحديث: مصادر الاستمداد      |
|     | - د. محمد بن عبد الله الأطرش       | وروافد التأثر                     |
| 116 | - د: موسى بن محمد آل هجاد الزهراني | تطور الخُمُس في الفكر الاثني      |
|     |                                    | عشري، ومستنده العقدي              |
| 140 | - د. منی فاروق محمد أحمد موسی      | تأثير ابن تيمية في الفقه المعاصر: |
|     |                                    | دراسة منهجية                      |

|     | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |                                                      |
|-----|-----------------------------------------|------------------------------------------------------|
| 168 | - تحقيق: الأستاذ الدُّكتور الزَّبير بن  | العُبَابُ الزَّاخِرُ واللَّبابُ الفَاخِرُ لِلْحَسَنِ |
|     | مَّ ءَيُّ<br>محمَّد أَيُّوب عمر         | بنِ مُحَمَّدً الصَّغَانِيِّ (باب العين، من           |
|     |                                         | بداية فصل الواو إلى نهاية فصل                        |
|     |                                         | الياء)- دِرَاسَةً وَتَحْقِيقًا (1)                   |
| 249 | - أيوب أبسومي                           | الفروق في اللغة عند أبي هلال                         |
|     |                                         | العسكري سياقُ التأليفِ وإشكالاتُ                     |
|     |                                         | المنهج                                               |
| 283 | - د. أورنك زيب الأعظمي                  | هل اللسان مذكّر أم مؤنث؟                             |
| 292 | - د. هنادي عيسى عبدالمحمود عيسى         | العلم اللدني في التصوف الإسلامي                      |
|     |                                         | (دراسة تحليلية نقدية)                                |
| 328 | - عبد الغفار المدهولي                   | الجامعة الملية الإسلامية (17)                        |
|     | ترجمة: د. هيفاء شاكري                   |                                                      |
| 355 | - د. محمد حسن محمد إمام                 | الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر                     |
|     |                                         | الدولة السامانية                                     |
| 395 | - د. خالد البورقادي                     | منهاج مادة التربية الإسلامية                         |
|     |                                         | وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي                        |
| 414 | - د. خالد بريمة يوسف مرجب               | التماسك البنيوي في سينية البحتري                     |
| 436 | - د. محفوظ الرحمن                       | الأستاذ ضياء الحسن الندوي رحمه                       |
|     |                                         | الله تعالى وخدماته في ترويج اللغة                    |
|     |                                         | العربية وآدابها في الهند                             |
|     |                                         |                                                      |

## مجلة العند من من من من العدد

|     |                                        | استعراض كتاب:                              |
|-----|----------------------------------------|--------------------------------------------|
| 449 | - د. محمد فضل الله شریف                | النحو الكافي مع الإعراب الشافي             |
|     |                                        | الندوات والمؤتمرات:                        |
| 461 | - المفتي أبو محمد سعد الله المرادابادي | منتهى المقال في شرح حديث لا<br>تشدّ الرحال |

ISSN: 2321-7928

### الافتتاحية

أعزائي القرّاء،

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

يسرّنا كثيرًا أنْ نقدّم إليكم العدد الأول للمجلد الرابع عشر، وبهذا العدد دخلت المجلة سنّها الرابعة عشر ولو أنّ مجلتنا فتيّة دون المجلات العربية في الهند، ولكنها قطعت شوطًا بعيد المدى والتأثير فكتبت عنها المقالات والبحوث وحتى أجري عليها بحث علميّ على مستوى الدكتوراه فنشكر الله سبحانه على أنه أعلى ذكر مجلتنا ووفّقنا بها لخدمة لغة أنزل بها كتابه العليّ.

أعزائي القرّاء،

هذا العدد كعادته يحتوي على 17 بحثًا، واستعراضًا لكتاب جديد، وتقريظًا على كتاب "منتهى المقال في شرح حديث لا تشدّ الرحال" للمفتي صدر الدين آزرده، كتبه المفتي أبو محمّد سعد الله المرادآبادي.

فالمقالة الأولى هي الحلقة الـ28 للترجمة العربية لتفسير "تدبّر قرآن" وتقدّم تفسيرًا للآيات (36-43) من سورة النساء، والمقالة الثانية تقدّم موضوعات "سورة النمل" وتبحث عن علاقتها بغرائز الحشرة بينما تناقش المقالة الثالثة قضية تغيير الإعراب للتخصيص في القرآن الكريم، وأما المقالة الرابعة فهي تعرض التجديد في التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر إذ المقالة الخامسة تتحدّث عن ابن سيد الناس وكتابه في السيرة، وتشرح المقالة السادسة علوم الحديث كمصادر الاستمداد وروافد التأثر، والمقالة السابعة تبحث عن الخمس في الفكر الاثني عشري ومستنده العقدي كما

أنّ المقالة الثامنة تناقش تأثير ابن تيمية في الفقه المعاصر، وأما المقالة التاسعة فهي تقدّم دراسة وتحقيق "العباب الزاخر واللباب الفاخر"، هذه حلقة أولى لهذه الدراسة فالتحقيق، والمقالة العاشرة تبحث عن الفروق في اللغة عند أبي هلال العسكري كما أنّ المقالة الحادية عشرة تناقش قضية تذكير وتأنيث كلمة "اللسان"، والمقالة الثانية عشرة دراسة تحقيقية ونقدية للعلم اللدني في التصوف الإسلامي، والمقالة الثالثة عشر هي الحلقة السابعة عشر للترجمة العربية لكتاب عبد الغفار المدهولي عن تاريخ الجامعة الملية الإسلامية، ونتبعها المقالة الرابعة عشر عن الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية، والمقالة الخامسة عشر تنطق عن منهاج مادة التربية الإسلامية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي كما أنّ المقالة السادسة عشر تدرس التماسك البنيوي في سينية البحتري، والمقالة السابعة عشر تقدّم سيرة أحد أساتذة الجامعة الملية الإسلامية بنيوده في وتصف مؤلفاته خير تبيان.

أتبعنا هذه البحوث العلمية استعراضًا لكتاب الدكتور الحافظ سيّد بديع الدين الصابري وينتهي هذا العدد على تقريظ جامع للمفتي أبي محمّد سعد الله المرادآبادي على كتاب "منتهى المقال في شرح حديث لا تشدّ الرحال".

وأخيرًا نشكر كلَّ مَنْ ساهم في هذا العدد من الباحثين والمترجمين وأعضاء هيئة التحرير، وكلَّ مَنْ كانت له جهود مضنية في إخراج هذا العدد في صورته الحالية وتقديمه إليكم.

نسأل الله تعالى أنْ يجعله في ميزان حسناتنا يوم نلقاه.

د. أورنك زيب الأعظمي

المجلد:14 العدود: 8 يناير -مارس 2025

ISSN: 2321-7928

تفسير تدبر القرآن (تفسير سورة النساء)

- الشيخ أمين أحسن الإصلاحي<sup>1</sup> ترجمة من الأردوية: د. أورنك زيب الأعظمي<sup>2</sup> (48) تفسير سورة النساء

18. تفسير الآيات (36-43)

وما يأتي الآن هي آيات الختام، فسلسلة الأحكام والنصائح الاجتماعية التي كانت من البداية، قد انتهت على هذه الآيات. فكما ابتدأ هذا الباب بالأمر بدوام تقوى الله ومخافته كذلك انتهى على دوام عبادته. إنّ حقّ الله أكبر من كلّ حق وأعظم منه فمن يُدم أداء حقوق كل من كلّ على رام فسيوفق لأداء حقوق غيره فبعد تذكير هذا الحق ذكّر موجزًا حقوق كلّ من الوالدين والأقرباء واليتامى والمساكين والجيران وأبناء السبيل والإماء والعبيد فحق الله عبادته والذي يبطل هذا الحق هو الشرك فلمّا ذكّر هذا الحقّ نفى الشرك، وأمّا أكبر حقّ للعباد فهو الإحسان إليهم والإنفاق لهم. والبخل والتكبّر والرياء تهدم مبناها فلمّا أكّد على الإحسان والإنفاق، نفى هذه الأشياء، ثم قال للتشجيع على الإنفاق إنّ هذه التجارة ليست تجارة يتبعها الخسران فمن ينفق درهمًا يجد عشرة دراهم ثم نبّه على أنّ حقّ الإنذار والتبليغ تمّ أداؤه بواسطة هذا الرسول فمن لم يسمع بعد ذلك ليعلم أنه سيأتي يوم الإنذار والتبليغ تمّ أداؤه بواسطة هذا الرسول فمن لم يسمع بعد ذلك ليعلم أنه سيأتي يوم يقيم فيه الله جميع الرسل شهداء على أممهم ثم يسألهم: إلام دعوتم أممكم وبم أجابوكم. ثم

 $<sup>^{1}</sup>$  كاتب ومفسر هندي له مؤلفات عديدة ترجم البعض منها إلى العربية والإنجليزية

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مدير تحرير المجلة وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي، الهند

يطرح نفس السؤال على هذا الرسول الخاتم بشأن أمته الأخيرة. سيكون هذا اليوم يومًا لا وزر فيه للناس ولا يقدر أحد فيه على أن يخفي أمرًا ما.

وفي النهاية ذكر بعض آداب وشروط الصلاة التي هي أكبر مظاهر عبادة الله التي سبق ذكرها، والهدف من ذكر هذه الآداب والشروط تطهير الصلاة عن الأمور المفسدة كما طهّر الإنفاق من قبل عما يمنع عنه ويفسده. في ضوء هذا المدخل اتلوا الآيات التالية:

وَاعْبُدُواْ ٱللّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَشَيْءً وَبِالُولِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْجَارِ ذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْجَارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمُ وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمُ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُحْتَالًا فَخُورًا ۞ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضُلِهِ وَوَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينَا ۞ وَٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ وَيَعْتُمُونَ بِٱللّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱللّاخِرِ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ وَكَا يَلْلَهِ وَلا بِٱللّهِ وَٱلْمُومِ ٱللّاخِرِ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ وَكَانَ ٱللّهُ فَيَنَا بِكَ عَلَيمًا ۞ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ ءَامَنُواْ بِٱللّهِ وَٱلْمُومِ ٱلْاخِرِ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ وَكَانَ ٱللّهُ وَلا يَكْمَ حَسَنَةً يُضَاعِفُهَا وَيُؤُتِ مِن لَكُنُهُ أَجْرًا بِهِمْ عَلِيمًا ۞ فَكَيْفَ إِذَا وَعُنَا مِن كُلِّ أُمَّةً بِشَهِيدِ وَجِعْنَا بِكَ عَلَى هَنَوُلَآهِ شَهِيدَا ۞ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ اللّهُ وَكُلْهُمْ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَيْمُ اللّهَ وَاللّهُ مِنْ وَلَا يَعْلَمُواْ مَن اللّهُ لَكَ يَطْمُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُوا مَا تَقُولُونَ وَلَا جُنْبًا إِلّا يَعْرَى مَنَوْلُونَ وَلا جُنْبًا إِلّا يَعْرَبُوا ٱلصَّلُوةَ وَأَنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفِيرٍ أَو جَآءَ أَحَدٌ مِنكُم مِنَ ٱلللّهَ عَلِي مَا فَعُورًا فِي كَنْ مَنْ وَلَا مَنْ عَفُولُونَ وَلا جُنْبًا إِلّهُ وَلَا مَنْ الْفَائِيلِ مَقَى اللّهِ اللّهُ مُولُونَ وَلا جُنْبًا اللّهِ اللّهُ مَانَعُولُونَ وَلا جُنْبًا اللّهِ اللّهُ كَانَ عَفُوا عَفُومُ اللّهُ اللّهُ مَا عَفُولُونَ وَلَا مُسَامِلًا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَانَ عَفُوا عَفُومًا عَفُومً اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

### 19- تحقيق الكلمات وتوضيح الآيات

وَٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَشَيْءً وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانَا وَبِذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَنَمَىٰ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْجَادِ ذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْجَادِ ٱلجُنْبِ وَٱلصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا

مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالَا فَخُورًا ۞ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِٱلْبُخْلِ وَيَحْتُمُونَ مَا ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ۚ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا النَّاسَ بِٱلْبُخْلِ وَيَحْتُمُونَ مَا ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينَا ۞ وَٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ رِئَآءَ ٱلتَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَن يَكُنِ ٱلشَّيْطَانُ لَهُ وَقِرِينَا فَسَآءَ قَرِينَا ۞

الباء في "بِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا" تدلّ على أنّ لفظ الإحسان هنا يضمّن لفظ البرّ أي أنّ هذا الإحسان يتبعه أداء الحقوق فلا يكون لمجرد الاسم فإنّ ورود الباء لا تلائم إلا لفظ البرّ فقد جاء في سورة الروم: "وَبَرَّا بِوَلِدَيْهِ وَلَمْ يَكُن جَبَّارًا عَصِيَّا ق"، ويصعب للمترجم الأردوي أنْ يؤدّي حق الترجمة لمثل هذه الأساليب العربية.

و"اَلْجَارِ ذِى الْقُرْبَى" مَنْ هو جارٌ كما أنه قريبٌ وأمّا "الْجَارِ الْجُنُبِ" فيفقد القربى أي أنه جارٌ ولكنه ليس بقريب. وفي "اُلصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ" الجنب هو الجَنْب أي مَنْ رافقك لوقت محدّد في أيّ حلقة أو سفر أو دكّان أو فندق.

ففي المجتمع الإسلامي يتمتّع كلّ من هؤلاء الرجال بحقّ الجوار على الآخر.

في هذه الآيات أوَّلًا أمر بأداء حقّه لأنَّ حقه أعظم من غيره من الحقوق لأنه هو الخالق والمالك والربّ وعلى أداء هذا الحق يقتصر أداء الحقوق الأخرى فمن لا يؤدّ حقّ إله لا يوفّق لأداء حقوق الآخرين أداء صحيحًا، وأما حق الله فهو عبادته، وقد بيّنا في غير هذا الموضع أنّ العبادة تشمل السجود له وطاعته ويشترطها عدم شرك أحد بها لأنه لا شريك له في ربو بيته، فإن أشركنا بهذا الحق أحدًا غيره فستبقى هذه العبادة باطلة.

والحق الذي هو أكبر من كلّ الحقوق بعد حقّ الله هو حقّ الوالدين لأنّ الله يجعلهما وسيلة لإبراز الإنسان إلى الوجود وثم تربيته ولكنّ حقّهما ليس العبادة بل البرّ والإحسان، ويليه حقوق الأقرباء التي يلدها هذا الحقّ ويأتي بعدها حقوق اليتامى والمساكين والجيران، وللجيران ثلاثة أنواع أوّلهم مَنْ هو جار وقريب معًا، وثانيهم جار

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

غير قريب وأما الثالث فمن أصبح جارك لوقت محدّد إما في السفر أو غيره فأمر بالإحسان إلى كلّ هؤلاء، وبعدهم جاء ذكر أبناء السبيل والعبيد الذكور والإناث.

وقد سبق أنْ ذكرنا عن الإماء والعبيد أنّ الرق ليس جزءا من النظام الإسلامي فقد قرّره الإسلام نظرًا للأوضاع الراهنة العالمية ثم قرّر في نظامه أنواعًا لتطوير ورفاهية العبيد تجعلهم تدريجيًا يمتّعون بالحقوق المتساوية في المجتمع الإسلامي. فجعلهم من بين مَنْ يستحقّ الإحسان. والهدف من هذا تبديل نظرية الناس عنهم وأن يجعلوا إصلاحهم ورقيّهم كقضية مستقلّة حين فرض الإحسان والبرّ.

إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالَا فَخُورًا: هذا بيان مَنْ لا يكرّم أداء الحقوق والإحسان إلى الناس. والمعنى أنّ مَنْ يعتبر وفرة الأسباب والوسائل نعمة من الله عليهم نثور فيهم عاطفة الشكر والتواضع وهي تحبّهم على الإحسان إلى غيرهم كما أحسن الله إليهم ولذا هم يحسنون إلى الناس ويستحقّون حبّه لهم. وبالعكس من ذلك أنّ مَن يعتبر نعم الله عليهم مما كسبت لهم قوتهم وموهبتهم وحكمتهم لا نثور فيهم عاطفة الشكر والتواضع بل يولد فيهم الفخرُ والتكبّر فلا يحسنون إلى الناس ويحاولون أنْ يمنّوا عليهم إحسانهم فالله لا يجعل مثل هؤلاء الكفّار وفاقدي الضمير أحبّاءه. فمعنى "لَا يُحِبُّ": يبغضهم.

ٱلَّذِينَ يَبۡخَلُونَ ... بيان المزيد من خصائص المتكبّرين والمفتخرين، سنفصّلها فيما يلي: أولاها: أنّهم بخلاء بأنفسهم كما أنهم يأمرون غيرهم بالبخل. والبخيل هو الشخص الذي يضيق صدره عن أداء حقوق الآخرين فمن يؤدّي حقوق غيره بسماحة ووفرة ولا ينفق على نفسه إلا بحذر ليس ببخيل فالبخل سببه ألّا يعتبر المرء ماله مما وهبه الله بل يعتبره مما كسبت يداه فتموت فيه عاطفة الشكر والتواضع التي هي الحافز على الجود والسخاء.

والبخيل كذلك يأمر غيره بالبخل وذلك لأنّ جود الآخرين غيره يكشف عن بخله فإخفاء عيبه هذا يحاول أن لا يؤدي الآخرون حقوق الناس كما هو بنفسه لا يؤديها كلا يبقى مَنْ ينفق فيعيب عليه. وهذا من المطّرد أنّ من يكون جبانًا لا يعلّم غيره

المجلد:14 العدو: 12 يناير -مارس 2025

إلا الجبن لكيلا ينكشف جبنه هو.

وثانيتها: أنهم يخفون فضل الله الذي أعطاه إيّاهم. هذه إشارة إلى أخفى جانب نفسي للأغنياء البخلاء فإنّ الأغنياء البخلاء يحبّون في جانب أن يخضع لحكمهم كل الناس وفي جانب آخر ألّا يلوموهم في أمر أداء الحقوق لذا يكّررون لكل غاد ورائح ولكلّ طالب وسائل ما يزعجهم من نفقاتهم الكثيرة وخسائرهم التجارية وواجباتهم الموسّعة وكثرة السائلين لكي يفهم الناس أنه غنيّ وسخيّ حقًّا ولكنه مثقّل عليه بالمسؤوليات فلا يتبقى لديه شيء ولو أنه يكسب أموالًا طائلة.

وَأَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُّهِينَا: قال هذا لكفّار النعم بأنه أعدّ لهم عذابًا لا يكرّمهم بل يذهّم فالعذاب المهين ليس إلّا أنهم لم يؤدّوا شكره تعالى بعدما أنعم عليهم ولا أدّوا ما يجب عليهم بل العكس من ذلك أنهم تكبّروا وتبختروا وأخفوا أفضاله تعالى.

وَالَّذِينَ يُنفِقُونَ الآية: هذه الآية أيضًا بيان من سلسلة الحديث الذي سبق آنفًا أي ولو أنهم ينفقون شيئًا لا يفعلون إلا رئاءً فالإنفاق الذي يتبعه الرياء ليس إلّا إنفاق تجاري فأوّلًا لا تصل فائدته إلّا قليلًا إلى من يستحقّه فإنهم لا يجدون فرصة الرياء بالنسبة لمن يستحقّ ذلك الإنفاق وثم أنّ إنفاق الرياء لا يمتّ إلى الله بصلة كما أنّ صلاة المنافق لا تصل إليه، ولو أنّ مثل هؤلاء الناس يدّعون الإيمان بالله والآخرة ولكنهم في الحقيقة لا يؤمنون بالله ولا بالآخرة، ولا يقبل الإنفاق عند الله إلا ما يتبعه الإيمان بالله والآخرة لأنّ هذا الإنفاق يتسبّب الخير والبركة في الدنيا كما أنه يتسبّب الخير والبركة في الآخرة لا يكون يتسبّب الخير والبركة في الدنيا كما أنه ولية إلا الشيطان فمن أصبح له الشيطان قرينًا لا يوفّق لفعل الخير والبركة شيئًا. إنّ أنهُ إلا الشيطان فمن أصبح له الشيطان قرينًا لا يوفّق لفعل الخير والبركة شيئًا. إنّ المُبَذّرينَ كَانُونْ إِخْوَنَ الشَّيئطِينُ وكانَ الشَّيئطِنُ لِرَبِّهِ كَفُورًا ﴿ (الإسراء)

وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ وَكَانَ ٱللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ۞ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِن تَكُ حَسَنَةَ يُضَعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ۞

المجلد:14 كناير -مارس 2025

## مجلة الهند سورة النساء) - · - · - · - · تفسير تدبر القرآن (تفسير سورة النساء)

هذا بيان للأسف على سوء حظّ البخلاء بأنّهم يرون خسارة كبرى في الإيمان بالله والآخرة والإنفاق في سبيل الله مما وهبهم من الأموال، والحال أنّ هذه ليست تجارة تعقب خسرانًا بل هي تجارة يحشوها منافع أصلًا فإنّ الله ليس بغافل عن عمل أحد ولا يظلمه فتيلًا بل يجزي حسنته جزاء مضاعفًا كما يزيد فيها من عنده.

فَكَيْفَ إِذَا جِثْنَا مِن كُلِّ أُمَّةِ بِشَهِيدِ وَجِثْنَا بِكَ عَلَىٰ هَـٰٓوُلَآءِ شَهِيدَا ۞ يَوْمَبِذِ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ حَـَهۡرُواْ وَعَصَوُاْ ٱلرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّىٰ بِهِمُ ٱلْأَرْضُ وَلَا يَكْتُمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثَا ۞

أمّا فيما يتعلق بإتمام الحجة فقد أعلمهم الله بدينه بواسطة رسوله وهكذا أتمّ حجته عليهم فلم يبق شيء من الواجب بالنسبة لتبليغ الدين وبيان الشريعة فإن يعرضوا بعد ذلك عن الله ورسوله فلو أنهم يخفون كفرهم ونفاقهم اليوم ولكن ماذا يفعلون يوم الحشر حينما يجمع الله رسله وأممهم ثم يجعلهم شهداء عليهم فيشهدون أنهم قد بلّغوا إليهم الدين كما ستحضر (يخاطب رسول الله العربي) لمثل هذه الشهادة فيود كلّ من كفروا وأنكروا بالرسول أن تخسف بهم الأرض فتسوّى عليهم ولا يكاد أحد يخفي أمرًا على الله.

والنفي في "لَا يَكْتُمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثَا" يدلّ على عدم استطاعة الفعل فالسبب في عدم إخفاء أمر هو أنّ أيدي المجرمين وأرجلهم وكافة أعضائهم ستشهد عليهم يوم القيامة. ولقد أوضح القرآن هذا الواقع في مكان آخر فقال تعالى:

"حَتَّىٰ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞" (سورة فصّلت)

وهذا اللفظ يحتوي هنا على تعريض لطيف بأنّهم يخفون فضل الله الذي أعطاه إيّاهم "وَيَكْتُمُونَ مَآ ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ" الآية: 37 وقال هنا إنّهم لن يخفوا شيئًا عن الله في ذلك اليوم فسينكشف كلّ شيء ويشهد عليهم.

وأمّا القول بأنّ الأنبياء سيقومون للشهادة على أممهم يوم القيامة يثبت من الأماكن

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

## مجلة الهند سورة النساء) - · - · - · - · تفسير تدبر القرآن (تفسير سورة النساء)

الأخرى للقرآن الكريم فجاء في سورة المائدة:

"يَوْمَ يَجُمَعُ ٱللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ أُجِبُتُمَّ قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَآ ۚ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ١٠٠٠

أي يسأل الله تعالى يوم القيامة رسله: لمّا بلّغتم دين الله إلى أممكم فماذا فعلوا بدين الله؟ فيردّ عليهم الرسل أنّا بلّغنا دينك حقّ تبليغه ثم ماذا فعلوا بدينك تعلمه أنت جيدًا لأنّك علّام الغيوب.

نتضح حقيقة هذه الشهادة من شهادة سيّدنا المسيح عليه السلام التي ذكرت في سورة المائدة كما يلي:

"وَإِذْ قَالَ ٱللّهُ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّى إِلَهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَننَكَ مَا يَكُونُ لِيّ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقَّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ و فَقَدْ عَلِمْتَهُ و تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاّ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلّا مَآ أَمُرْتَنِي بِهِ ٤ أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللّهَ رَبِّي وَرَبَّكُم فَي وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِم فَلَمَّا مَلَا قُلْتُ لَهُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِم فَلَمَّا تَوَقَيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدًا ﴿ اللّهُ مَا لَوْلِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدًا هَا دُمْتُ فِيهِم فَلَمَا لَا لَهُ إِلَيْ مَن كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدًا ﴿ اللّهُ اللّهُ مَا لَوْلَا اللّهُ لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَهُولِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

فيروى عن هذه الآية للنساء أنّ النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ قِلَ لابن مسعود: اقرأ عليّ. قال: أقرأ عليك، وعليك أنزِل؟ قال: إنّي أحبّ أن أسمعه من غيري فقرأ ابن مسعود النساء حتى بلغ "فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَٰؤُلَآءِ شَهِيدًا" قال: قال: استعبر النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وكفّ ابن مسعود". أ

فيبدو من هذه الرواية أنّ هذه الآية كانت مسؤولية كبرى للنبي كما كانت شرفًا كبيرًا له.

يَ آَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْرَبُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنتُمْ سُكَارَىٰ حَتَّىٰ تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِى سَبِيلِ حَتَّىٰ تَغْتَسِلُوًاْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰۤ أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِّنكُم مِّنَ

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> تفسير الطبري، 40/7

## ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبَا فَٱمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًا غَفُورًا ۞

الصلاة كلمة معروفة ولكن كما نورد الظرف ويضمنه المظروف، فكذلك نأتي بالمظروف فيضمنه الظرف أيضًا إذا دلّت عليه القرائن. هنا قرينتان تدلّان على أنّ لفظ الصلاة هنا يضمن موضع الصلاة (المسجد). أولاهما ألّا تقربوا الصلاة وأنتم جنب أو سكارى فالبديهي أنه إذا كان المراد من الصلاة مجرد الصلاة لكفاه القول "لا تصلّوا" فلا يفيد أداء هذا المعنى لفظ "لا تَقْرَبُواْ ٱلصَّلَوة" والأخرى أنه يتبعه استثناء "إلّا عَابِرى سَبِيلٍ" أي إذا أريد به المرور بمكان الصلاة فلا حرج فإنّ هذا المرور لا يلائم الصلاة بل إذا كان ملائمًا إيّاه تمامًا لكان موضع الصلاة (المسجد) فقد أراد بـ"عَابِرِي سَبِيلٍ" بعض المفسّرين حالة سفره ولكن هذا تكلّف محض. فقد أراد بـ"عَابِرِي سَبِيلٍ" بعض المفسّرين حالة سفره ولكن هذا تكلّف محض. فأوّلًا هذا التعبير للسفر لا يعرف وأما ثانيًا فالرخصة لحالة السفر مذكورة في هذه الآية "عَلَىٰ سَفَرِ" فلا حاجة لذكره منفصلًا.

السكارى جمعُ السكران وهو مَنْ غلبه السكر من أجل الخمر فالمنع عن الصلاة وموضعها هنا خطوة أولى لتحريم الخمر، وأمّا اليهود فلم يمنع عن الخمر عندهم إلا الأثمة وذلك حين وقت الصلاة فظهر من هذا أنّ أوّل خطوة الإسلام في هذا الشأن أسبق من آخر خطوة لليهود.

وقد أرشد القرآن بذكر الخمر والجنابة معًا واعتبارهما معًا مفسدتين للصلاة إلى أنّ كلتا الحالتين نجس ولا فرق بينهما سوى أنّ السكر نجاسة العقل بينما الجنابة نجاسة الجسد. فكلمة "الرجس" التي أوردها القرآن للخمر هذا توضيح لها.

لفظ "الجنب" يأتي للجنبي كما يأتي للأجنبي وهو عامّ للمفرد والجمع والمذكّر والمؤنث.

والتيمُّم يعني القصد والأرادة، والصعيد هو سطح الأرض، ففقدان الماء حين

المرض والسفر أرشد للطهارة أن يقصد أرضًا طيّبة فيمسح بها الوجه والأيدي فلو أنّ هذا المسح لا يعبأ به نظرًا لنيل الطهارة ولكنه مهمّ جدًا نظرًا لتذكير طريقة الطهارة الأصلية في الذهن فقد لوحظ في معظم عبادات الشريعة أنه إذا أشكل أو عدم العمل عليها في شكلها الرئيس فليبق شكلها الذي يشبهها لكي تطيب بها النفس في الرجوع إليها إذا عادت الأوضاع إلى نصابها.

ذكر هنا ثلاث مناسبات للتيمم وهي المرض والسفر وعدم توفر الماء فيظهر بديهيًا أنّ المرء يجوز له التيمّم إذا كان الماء متوفّرًا وهو في حالة السفر أو المرض فيخاف إذا كان المرء مريضًا أن يشتد مرضه بالوضوء أو الغسل فلذا روعي هذا الأمر، وكذا يمكن أن يمرّ المسافر بحالات يقنع فيها المرء بالتيمّم فمثلًا أن يوفّر الماء ولكن يكون قليلًا فيخاف صرفه إذا أهريق على الغسل أو يخاف تخلّف المرء عن القافلة إذا اهممّ بالغسل أو أن يسافر بالقطار أو الطائرة حيث يقع المرء في مشكلة إذا يغتسل.

ذكرت هنا حالتان للنجاسة أولاهما "جَآءَ أَحَدُ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ" فالغائط هو المنخفض من الأرض، وهذه كناية عن قضاء الحاجة لأنّ أهالي الأرياف كانوا يقصدون المنخفض من الأرض أو الغابة وأخراهما: "لَمَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ" فالملامسة تعني المسّ أو مسّ الأيدي ولكنها هنا كناية عن الجماع، فالهدف من ذكر هاتين الحالتين بالنجاسة أنّ التيمّم يكفي كلتا الحالتين من النجاسة فإن لم يكن هذا التوضيح لاشتبه أنّ التيمّم جائز في الحدث الأصغر ولكنها لا تكفي الحدث الأكبر (الجماع).

وبعد توضيح الأجزاء لنفهم محلّ الآية وارتباط بعضها بالبعض مرة أخرى ففي الآية (26) أمر بعبادة الله والإحسان بالوالدين والأقرباء وغيرهم والإنفاق عليهم كما ذكر معها ما يبطلها من الشرك والرياء وغيرهما ثم ذكر ما يفسد أبرز مظاهر عبادة الله (الصلاة) ويبطلها. ذكر آنفًا الشرك الذي هو نجاسة عقائدية وفي هذه الآية أشير إلى النجاسات الظاهرة والطرق التي تزيلها فقال: لا تقربوا الصلاة وموضعها إذا كنتم

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

## مجلة الهند سورة النساء) مجلة الهند تدبر القرآن (تفسير سورة النساء)

سكارى أو جنبًا وفي حالة السكر لا يعرف المرء الكلمات التي يلفظها والأعمال التي يعدها لله بفعلها أو تركها ففي هذه الحال أداء الصلاة عمل لا يعود بفائدة. وسبق أن قلنا إنّ هذه الآية نزلت حينما لم تحرّم الخمر نهائيًا فهذا الأمر نبّه الناس على أن يربي الناس أنفسهم لقبول حرمة الخمر النهائية. وكذا منع عن قرب الصلاة وموقعها في حالة الجنابة. هذه إشارة إلى أنه كما أنّ سكر الخمر مبطل الصلاة فكذلك حالة الجنابة تنافي انشراح وحضور القلب الذي يجب للصلاة، ولكن مع هذا النهي استثنى أنه إذا من أحد في هذه الحالة على موقع الصلاة فلا حرج. الغسل مزيل الجنابة ولكن إذا كان أحد مريضًا أو على سفر أو لا يجد ماءً فليقم بالتيمّم، وذكر معه قضاء الحاجة أو الجماع لكي يعرف الناس أنّ التيمم يجوز في كلّ نوع من النجاسة. وكذا ذكر طريقة التيمّم أن يقصد أرضًا طيّبة فيمسح بها وجهه ويديه. ثم قال في النهاية إنّ الله عفو وغفور معنى ذلك أنّ هذه الرخصة التي أعطاها الله للعباد ففعلها لأنه عفو وغفور.

ISSN: 2321-7928

## موضوعات "سورة النمل" وعلاقتها بغرائز الحشرة - أ.د. نبيل فولي محمّد<sup>1</sup>

#### ملخص البحث

نتناول هذه الدراسة القصيرة العلاقة بين موضوعات سورة النمل والغرائز الفطرية للنمل، انطلاقًا من فرضية وجود ارتباط بين أسماء السور المسمّاة بأسماء الكائنات الحية والموضوعات التي نتناولها. تنقسم الدراسة إلى مبحثين: الأول يتناول سلوك النمل وغرائزه، والثاني يبحث في قصة النملة مع نبي الله سليمان عليه السلام وعلاقتها ببنية السورة وموضوعاتها.

خلص البحث إلى أنّ قصة النملة تحتل موقعًا محوريًا في السورة، وتعكس وظيفتُها في تحذير جماعتها من الخطر ما يقوم به الأنبياء من إنذار لأقوامهم. كما أوضح البحث تكامل دور العقل والوحي، وأكّد أنّ الجحود والعناد والموروث الثقافي والخضوع للشهوات من أهم العوامل التي تدفع الناس إلى رفض الحق، ومع ذلك، حذر الباحث من التسرع في تعميم هذه العلاقة على جميع السور المسماة بأسماء الحيوانات، إذ يتطلب كل اسم دراسة منفصلة لتحديد طبيعة العلاقة بينه وبين موضوعات سورته.

#### تقديم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فيبقى الحديث عن القرآن وجوانب تفوقه الكبير على بقية الكلام من شتى جوانبه اللفظية والمعنوية مجالًا واسعًا للكتابة والبحث، وهو أهم الوجوه التي وظّفها الإسلام

<sup>1</sup> جامعة السلطان محمد الفاتح الوقفية - إستانبول

### و النمل وعلاقتها بغرائز الحشرة النمل وعلاقتها بغرائز الحشرة النمل وعلاقتها بغرائز الحشرة

لإثبات صحة النبوة المحمدية، ويُطلَق عليه في الأدبيات الإسلامية اسم "إعجاز القرآن"، وقد كثرت الدراسات فيه من قديم كثرةً ملحوظةً شملت الإعجاز اللغوي والتشريعي والعلمي والتاريخي وغيرها.

وهذه الدراسة مشاركة في هذا الموضوع من زاوية لعلها جديدة؛ إذ تبحث في علاقة عنوان سورة من القرآن تحمل اسم كائن حيّ بمضمونها؛ وذلك بالنظر إلى غرائز وسلوك هذا الكائن في معيشته، ومن هنا تكون إشكالية هذه الدراسة هي: هل ثمة علاقة بين غرائز الحيوانات وطبيعة الموضوعات التي تناولها القرآن في سوره المسمّاة بأسماء هذه الحيوانات؟ وإن كان؛ فما نوع هذه العلاقة؟

والنموذج المختار للتطبيق هنا هو سورة النمل، وهي سورة مكية آياتها 93 بالعد الكوفي، و94 بالعد البصري والشامي، و95 آية بالعد المدني، وتقع في نهاية الجزء التاسع عشر وبداية الجزء العشرين من المصحف، ومن أهم مفردات معجمها: العِلم ومشتقاته، والبيان ومشتقاته، والآية والآيات.

ويأتي هذا في مبحثين كما يلي:

الأول: دراسة النمل وسلوكه وغرائزه.

الثانى: قصة النملة وموضوعات السورة.

\_\_\_\_

أ انظر: مجد الدين الفيروزابادي: بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، 1/ 348، تحقيق: محمد على النجار، الطبعة الثالثة، لجنة إحياء التراث الإسلامي بالمجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بمصرالقاهرة، 1416هـ/ 1996م. وهذا الاختلاف في العد يرجع إلى مصاحف الأئمة القرّاء والرواة عنهم، استنادًا إلى رواية الرسم نفسه ومعه هذا التقسيم، فقوله تعالى مثلًا في سورة النمل: "قِيل لَهَا الصَّرْخُ فَلَمَّا رَأَتُهُ حَسِبَتُهُ لَجُةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ وصَرْحُ مُمَرَّدٌ مِّن قَوَارِيرَ (45) قَالَتْ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ (46) " آيتان عند أبي عمرو وورش وابن كثير، ولكنه آية واحدة عند عاصم وحمزة. فلا يرجع اختلاف العد إلى زيادة ولا نقص في اللفظ، بل إلى اختلاف في قسمة النص إلى آيات.

### المبحث الأول: دراسة النمل وسلوكه وغرائزه

في القرآن الكريم تحمل سور البقرة والنحل والنمل والعنكبوت والفيل أسماء حيوانات معروفة، والحيوان ليس مجرد كائن حيّ يتحرك بالإرادة- على حد وصف بعض الفلاسفة الإغريق ومن تابعهم- أبل هو مع ذلك كيان ذو بنيان نفسي يتكامل مع بنيانه الجسدي الحي ويلائمه، وله أخلاق وسلوك خاص يمتاز به كل نوع منه عن باقي الأنواع؛ لذا نجد أنّ الحيوان يفرح ويحزن، ويرضى ويسخط، ويفي ويغدر، ويعرف ما له وما ليس له، وغير ذلك.

ولعل الفرق الشاسع بين الإنسان وهذه الكائنات في هذه النواحي النفسية عامة، والعقلية منها خاصة، هي التي شغلت الإنسان بنفسه عنها زمنًا طويلًا، وما زال العلم

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> كثير منهم على أنّ الحيوان جسم ذو نفّس (= روح) يتحرك بها؛ انظر مثلًا: أرسطوطالس: كتاب النفس ص 20 وما بعدها، وص 46 وما بعدها، ترجمة: أحمد فؤاد الأهواني، مراجعة: جورج قنواتي، تصدير ودراسة: مصطفى النشار، الطبعة الثانية؛ مصورة عن الطبعة القديمة، المركز القومي للترجمة – القاهرة، 2015م. ولا ينفي هذا أن أرسطو في مواضع أخرى- كما لاحظت شارلوت سلي- يرى أننا "مثلما نجد في الإنسان المعرفة والحكمة والتعقل، نجد في بعض الحيوانات المعينة طاقة طبيعية أخرى شبيهة بهذه" شارلوت سلي: النمل. التاريخ الطبيعي والثقافي، ص 136، ترجمة: معين الإمام، مراجعة: أسامة المنزلجي، الطبعة الأولى، هيئة أبو ظبي للثقافة والتراث، 1431هـ/ 2010م. ولكن هذا مغمور في بحر الرأي السابق الذي هو رأي جمهرة الفلاسفة.

<sup>2</sup> يشهد لهذا ما نلاحظه بأنفسنا من سلوك الحيوانات المختلفة، وما يدرسه العلماء من حياتها وتصرفاتها، وللأمر ظلال واضحة في بعض النصوص الشرعية، فمن ذلك مثلًا حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: صلّى رسول الله صَالَّلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّةً صلاة الصبح، ثم أقبل على الناس، فقال: "بينا رجل يسوق بقرة إذ ركبها فضربها، فقالت: إنا لم نحلق لهذا، إنما خُلقنا للحَرْث" رواه البخاري في الجامع الصحيح، 174/4، الحديث رقم 3471، كتاب الأنبياء، طبعة مصورة عن نسخة المطبعة الأميرية ببولاق (الطبعة السلطانية، القاهرة 1311- 1313هـ)، دار طوق النجاة - بيروت 1422هـ، وفي حديث أبي هريرة الآخر قال رسول الله صَالَ لَتُمَاتَى التُورَنَّ الحقوق إلى أهلها يوم القيامة، حتى يقاد للشاة الجلحاء من الشاة القرناء" رواه مسلم في الصحيح، الحديث رقم 2582، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، عناية: أبي قتيبة نظر محمد الفريابي، الطبعة الأولى، دار طبية - الرياض 1426هـ/ 2006م، فلولا أنّ الحيوان المقتص منه كان واعياً حين تعدى على الآخرين أنه متعدّ على حق غيره، لما جاز القصاص منه.

يدرس الجانب المادي للحيوان أكثر من دراسته لجانبه النفسي والسلوكي الذي تبدو نواج كثيرة منه غامضة في أغلب أنواع هذه الكائنات.

دراسة النمل: ومع هذا، فقد عُني العلم الحديث بدراسة أنواع من الحشرات عناية خاصة، وعلى رأسها: النمل، والنحل؛ مما قد يرجع إلى مشاركتهما المباشرة لنا في حياتنا بكل مكان تقريبًا، وإلى وضوح نظام حياتها لنا أكثر من غيرها من الكائنات الحية.

ولعل مما زاد من إغراء دراسة حياة النمل والنحل؛ هذا التنظيم الدقيق المعروف لحياتها الجماعية بدرجة بدت للإنسان العادي والعاقل والذكي والعبقري مدهشة، مع أنّ حياة هذه الكائنات لا تحركها إلا الغريزة التي وضعها الخالق تعالى فيها، في حين أنّ الإنسان تحركه الإرادة والعقل والرغبة، مما يُترجَم في الواقع في صورة نظام أحيانًا، وفوضي أحيانًا أخرى.

وقد تكون حياة النحل أكثر جذبًا للباحثين من حياة النمل؛ لأنّ جماعة النحل قد ارتبط بها انتفاع مباشر وكبير للإنسان يتمثل في تلقيحها نسبةً كبيرة من النباتات على كوكب الأرض، وإنتاجها كمياتٍ كبيرةً من العسل الجامع بين أوصاف الدواء والغذاء معًا، كما أنّ نشاط النحل لا يلحق الضرر بالإنسان إلا قليلًا، في حين أنّ بعض أنواع النمل نتغذى على الخشب وتلحق بالمنازل أضرارًا بالغة، وبعضها يهاجم الحيوانات الداجنة بل الإنسان نفسه بضراوة شديدة.

إلا أنّ للنمل أيضًا دورًا حيويًا مهمًا في كوكب الأرض، لكنه دور سلبي أو عدمي في أغلبه، فلا يعطي منتجًا غذائيًا اقتصاديًا مهمًا كعسل النحل مثلًا، ولا يقوم بتلقيح النبات أو يشاركَ في تنوع البيئة النباتية، إلا نادرًا، ولكنه يخلّص البيئة الطبيعية من مواد لو بقيت على صورتها لأضرّت بها، فيعمل على تحليلها إلى عناصر مفيدة للتربة والنبات، وهي مشاركة مهمة في ضمان التوازن البيئي، إذ يحلل بقايا الكائنات التالفة

المجلد:14 كوي عدود: 22 يناير -مارس 2025

انظر فصل "العدو الخارجي" من: النمل.. التاريخ الطبيعي والثقافي، ص 84 وما بعدها.

نباتية وحيوانية، ليُعاد تدويرها، ويقوم بعملية تكافل مع بعض أنواع الشجر. ومن خلال الأنفاق التي يشقها النمل في بطن الأرض ييسر عملية التهوية بها ونفاذ الماء خلالها إلى جذور النبات. 1

وفي بعض المصادر الإسلامية ما يفيد أنّ النمل استُعمل في مقاومة حشرة الأَرَضة<sup>2</sup> التي تفني الكتب والمكتبات والخشب، فكانوا يوفّرون للنمل الشروط التي تستدعيه إلى المكان، أو ينتظرون قدومه، فيأتي على الأرضة أكلًا بشراهة تامة حتى يُفنيها، ثم يكون ضَررُه أقلَّ من ضررها.<sup>3</sup>

وإذا عدنا للمقارنة بين النمل والنحل، فسنجد أنّ دراسات الذكاء الصناعي لحياة النمل وسلوكه قد أفادت في تطبيقات ذات أهمية لا نجد مثيلًا لها في النحل، وقد سألتُ الجي بي تي تشات عن هذا، فأجاب بما يفيد أنه باستخدام تقنيات التعلم الآلي والمحاكاة الحاسوبية لفهم سلوكيات النمل ونظم تواصله، توصلوا إلى خوارزميات مستوحاة من النمل؛ فقد أدى تحليل طرق تنقل النمل وتواصله إلى تطوير خوارزمية مستعمرة النمل (Ant Colony Algorithm)، وهي تقنية تُستخدم في حلّ المشكلات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> اقرأ مثلًا: د. رمضان مصري هلال: النمل أنواعه ومضاره ومكافحته، دار المعارف- مصر، ب. ت.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وتسمّى أيضًا "النمل الأبيض" وهي تسمية غير دقيقة؛ لأنّ جسم هذه الحشرة أقرب إلى حشرة الصرصور منها إلى جسم النمل المعروف (انظر: فرديناند لين: دنيا الحشرات، ص 86، ترجمة: د. أحمد عماد الدين أبو النصر، دار المعارف بمصر، 1971م)، وهذه الحشرة- كما يقرّر المختصون- من رتبة "متماثلات الأجنحة" والنمل من رتبة "غشائيات الأجنحة" (شارلوت سلي: النمل. التاريخ الطبيعي والثقافي، ص 11)، وهي شديدة الحطورة على الكتب والخشب، وقد ورد في مسند الدارمي (الحديث 36، المحالم 1421، بتحقيق: حسين سليم أسد الداراني، دار المغني للنشر والتوزيع- الرياض، 1421هـ/ 2000 م) بسند حسن عن الجذع الذي حنَّ إلى رسول الله صَيَّالتَهُ عَلَيْوَتُكَمَّ بعد أن صنعوا له المنبر بمسجده: "فلما هُدم المسجد (أي في عهد عثمان لإعادة بنائه وتوسعته)، أَخذَ ذلك الجذع أبيُّ بن كعب، فلم يزل عنده حتى بلى، فأكلته الأرضَة، وعاد رُفاتًا".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عثمان بن بحر الجاحظ: الحيوان، 34/4-35، تحقيق: عبد السلام هارون، الطبعة الثانية، مطبعة مصطفى البابي الحلمى، القاهرة، 1385هـ/ 1966م.

## 

المعقدة؛ مثل: إيجاد أقصر الطرق في الشبكات، وتحسين الأنظمة اللوجستية.

وفي نظم التواصل والتنسيق كشفت الدراسات أنّ النمل يستخدم الفيرومونات الكيميائية للتواصل، مما يتيح له التكيف بفعالية مع التغيرات البيئية، وقد ساعد الذكاء الصناعي في استعمال هذه الآلية لتحسين الاتصالات بين الروبوتات اللامركزية.

وفي مجال التعلم الجماعي والذكاء الموزع أظهرت المحاكاة الحاسوبية أنّ النمل لا يعتمد على ذكاء فردي، بل على ذكاء جمعي ناتج عن تفاعل الأفراد، وهو مبدأ تستخدمه أنظمة الذكاء الصناعي في تطوير الروبوتات الجماعية (Swarm Robotics).

وفي إدارة الموارد وكفاءة البحث عن الغذاء ساعد تحليل سلوك النمل في تطوير تقنيات لتحسين إدارة الموارد والطاقة في أنظمة الحوسبة السحابية (الاستفادة من إمكانات الحواسيب بدون امتلاكها) والذكاء الصناعي، بناءً على آليات توزيع العمل وتقليل الهدر التي يستخدمها النمل.

كذلك كشفت دراسات الذكاء الصناعي أنّ النمل قادر على تعديل استراتيجياته وفقًا للظروف البيئية، مما ألهم البشر فكرة تطوير أنظمة ذكاء اصطناعي تكينُّمية تستطيع التعامل مع بيئات غير متوقعة.

سلوك النمل: ومهما يكن من أمر، فقد لاحظ الباحثون المختصون في علم الحشرات عدة صفات على سلوك النمل وطريقة تصرفه؛ أي أي في مقدمتها عيشها الجماعي في صورة ممالك مزدحمة بالأفراد، وتعاونها في القيام على أمر مملكتها، ونظامها الدقيق في ممارسة وظائفها،

المجلد:14 كورو: 1 كورون 2025 كورون كورون 2025 كورون 2025 كورون كورون 2025 كورون كورون

<sup>1</sup> تؤمن شارلوت سلي بأنّ البشر قد حاكوا كثيرًا من الأساطير قديمًا وحديثًا حول النمل وسلوكه، وهذا في نظرها هو التاريخ الثقافي- كما سمت كتابها- الذي صنعه الإنسان للنمل. ومع هذا لا تنكر كثيرًا من أعاجيب النمل وحياته، مثل استعباد نمل المستعمرات الأخرى، وممارسة الزراعة، والحصاد، واكتشاف الأعداء والغرباء وتمييزهم عن أبناء الخلية، وإرسال التحذير عند عروض المخاطر، والقدرة على التواصل عمومًا (راجع: النمل. التاريخ الطبيعي والثقافي، لشارلوت سلى).

### مجلة الهني . . . . . . . . . موضوعات "سورة النمل" وعلاقتها بغرائز الحشرة

ثم يلي هذا حذرها من الخصوم والأخطارِ التي قد نتعرض لها، وتجنبها للقتال إلا إن لم تجد منه بدًا، فهي حتى مع الإنسان مستعدة للعض والقرص إن شعرت بخطر. أ

ومع أنّ عيشة النمل تخضع لحجمها الصغير، ويتأثر مستوى إدراكها بهذا الحجم أيضًا، إلا أنها تعوّض هذا بطرق سيأتي بيان لبعضها، وقدرتُها على التواصل فيما بينها عالية للغاية، وقد رصد الباحثون وجود مواد كيميائية (الفيرومونات) يتواصل النمل من خلالها، ولهذه الحشرة أصوات رصدها العلماء أيضًا تسمى (stridulation) أي الصرير، تنتج عن حك أجزاء معينة من جسدها بعض، أو التواصل الاهتزازي Vibrational Communication، وتوظفها خاصة عند طلب المساعدة، أو التحذير من الأخطار، وغير ذلك.



يعوّض النمل بطرق خاصة صغر حجمه المؤثر سلبًا على طرق تواصله بعضه مع بعض، وعلى وسائل نقل المعلومات فيما بين أفراده حول الظروف المحيطة، وهذه الصورة من فيلم عنوانه

انظر في بعض أوصاف الحشرة مع موازنات مهمة بينها وبين حشرة النحل: فرديناند لين: دنيا الحشرات، ص 76 وما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عن التصويت عند الحشرات عمومًا انظر: ألكسندر وإلسي ب. كلوتس: حياة الحشرات في سؤال وجواب، ص 117 وما بعدها، ترجمه إلى العربية بتصرف: نزار مصطفى الملاح، العلا للطباعة والنشر- الموصل، العراق 1433هـ/ 2012م.

"جبل النمل"- عرضته قناة الجزيرة الوثائقية- نموذج على هذا، والفيلم لعالم زار منطقة في سويسرا يعيش فيها مئات الملايين من نمل الخشب، ومضمون الصورة هو لواحدة من مجموعة صغيرة من النمل تتسلق هذه النباتات لتقوم ببعض المهام أثناء حرب طاحنة تجري بين مجموعتين كبيرتين من النمل، وقد تساءل كاتب التعليق عند هذه اللقطة: "هل هي استراحة المحارب، أم أنها ثنابع تقدُّم المعركة كي ترى إلى أين يجب إرسال المدد؟" (الدقيقة 16 و40 ثانية)، والحقيقة أنّ المهم فيما تعرضه الصورة هو أنه نتج عن هذا الصعود فوق النبتة تغير في أرض المعركة، مما يعني أنه قد جرت عملية تواصل بينها وبين المشاركين في المعركة من فريقها، ولا تهمنا هنا طبيعة الموضوع الذي جرى حوله التواصل، ولكن يهمنا حصول التواصل نفسه وبهذه الصورة؛ سواء لتنظيم الصفوف، أو التعذير من خطر، أو حتى التشجيع ورفع الهمم.

وفي حكاية جانب آخر من سلوك النمل وغرائره- مما يهم هذا السياق- روى ابن قيم الجوزية رحمه الله عمن وصفه بالصدق أنه رأى نملة حاولت جر قطعة من حشرة جراد ميتة إلى عشها، فعجزت عنها، فأحضرت جماعة من صاحباتها لمساعدتها، لكن هذا الراوي رفع قطعة الجراد من أمامها، فدارت النمال في المكان فلم تجد ما أُخبرت به من الطعام، وتكرر هذا منه ومنها مرتين أخريين، "فلما لم يجدن شيئًا (في المرة الثالثة)، تحلقن حلقة، وجعلن تلك النملة في وسطها، ثم تحاملن عليها، فقطعنها عضوًا عضوًا عضوًا". قد يفسَّر هذا السلوك الغريزي الذي اعتمد على عملية تواصل دقيقة بأنه بُغض ونفور من الكذب، وقد نفهمه أيضًا على أنه تخلُّص من عضو في الجماعة لم يعد قادرًا على القيام بوظيفته، وكأن جماعة النمل فسرت سلوك النملة على أنه تكرار للفشل في رصد الحدث وإيصال المعلومة يرجع إلى خلل وظيفي لديها، ولعل التفسير الثاني أوجه؛ لأنّ الصدق والكذب هي مفاهيم إنسانية لا يصل إليها إدراك هذه الحشرات الصغيرة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية: مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، 691/2، مطبوعات مجمع الفقه الإسلامي الدولي، الطبعة الثالثة لدار عطاءات العلم، والأولى لدار ابن حزم، بيروت، 1440هـ/ 2019م.

### المبحث الثاني: قصة النملة وموضوعات السورة

إذا انتقل بنا الحديث إلى المشهد الذي عرضه القرآن الكريم للنملة مع نبي الله سليمان عليه السلام نجده مشهد تواصل بينها وبين شريكاتها في العيش، وغرضه التحذير والتنبيه إلى خطر قادم للعمل على تجنبه؛ قال الله تعالى: "وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الْجِنّ وَالْإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ. حَتَّى إِذَا أَتَوْا عَلَىٰ وَادِ النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لَا يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ" [سورة النمل: 17-18]، ومهما تكن الطريقة التي أوصلت بها النملة رسالتها لبقية النمل، فقد أدركها سليمان عليه السلام بهذا الإعجاز الذي خصُّه الله به، وكان معناها الدقيق هو الذي صاغه القرآن في لغة بشرية بقوله على لسانها: "يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَّكُمْ لَا يُحْطِّمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ". فعالجت الآيتان جانبين في الموقف، وهما: الخطر التي تحذر النملة المتكلمة منه، وتجاوُز إدراكها لمحيط دائرة إدراك بقية النمل. ولعل الصورة التي علَّقتُ عليها سابقًا تقرَّب لنا الهيئة التي كانت عليها النملة حين خاطبت زميلاتها لما شعرت بقدوم سليمان عليه السلام وجيشه المهيب، فربما صعدت- مثل زميلتها هذه- إلى مكان أعلى من أماكن بقية النمل، وربما كانت رابضة هناك أصلًا، مما يبدو أنها مهمة خاصة يُوظَّف لها بعض النمل، فرأت ما رأت، ثم أسرعت وأنذرت صاحباتها، وهنا سمع سليمان عليه السلام صوتها في مشهد تحفُّه المعجزة وخرق العادة، ليس فقط لأنه فَهِم كلامها، بل لمجرد أنه لاحظ وجودها، وسمع حديثها وسط الضجيج المصاحب لحركة الآلاف من الخلق ما بين ماشٍ على قدمين (الإنسان) وطائر بجناحين (الطير) ومتحرك بطريقة لا نفقهها (الجن)، فملاحظة جرمها، وسماع صوتها في هذا الظرف هو أمر غير مألوف في معتاد حياة الخلق، وربما ارتبط بهذا أنَّ ذبذبات صوت هذه الحشرة لا يسمح للأذن البشرية بالتقاطه، وخَرَق الله هذا لسليمان عليه السلام، مع تعليمه معاني هذه الأصوات التي تصدر عن النملة.

وقد اعتبر سيد قطب رحمه الله إدراك النملة لشخص سليمان عليه السلام وجنوده أكثر إعجازًا من فهم النبي الكريم لكلامها، يقول عن هاتين الخارقتين: "فأما الأولى فهي مما علّمه الله لسليمان، وسليمان إنسان ونبي، فالأمر بالقياس إليه أقرب من الخارقة الأخرى البادية في مقالة النملة؛ فقد تدرك النملة أنّ هؤلاء خلق أكبر، وأنهم يحطمون النمل إذا داسوه، وقد يهرب النمل من الخطر بحكم ما أودع الله فيه من القوى الحافظة للحياة، أما أن تدرك النملة أنّ هذه الشخوص هي سليمان وجنوده، فتلك هي الخارقة الخاصة التي تخرج على المألوف"، أ وليس بعيدًا جدًا أن يكون للنمل إدراك يعرف به من ألفه من الأشخاص كالقطط والكلاب والخيول والجمال مثلا، وهناك قصص تُروَى في شأن هذا النبي الكريم مع النمل، 2 وربما كان هذا هو باب إدراكها لقدومه هو بالجيش، أعني وجود صلة ما- رُويت أو لم تروً- بين النبي الكريم وبعض النمل.

ولم تسجِّل السورة الكريمة رد النمل على تحذير صاحبتهن؛ هل أطعنها، أو غضضن الطرف عن إنذارها لهن؟ وقد يرجع هذا إلى أن الغريزة التي خلق الله عليها تلك الكائنات هي التي تحركها، وليس التفكير والاختيار، فما دام التحذير قد وصل إليهن من هذه المستكشِفة للطريق، والمتطلعة إلى الرائح والغادي، فهن يعلمن أنّ ما أخبرت به حقيقةً؛ لذا لزم أن يتجنبن الخطر بالحركة نحو مساكنهن.

تفسير تسمية السورة: ولكي نفهم العلاقة الرابطة بين قصة النملة في السورة وبقية الموضوعات التي تضمنتها، يلزم أن نفهم أولًا حكمة اختيار هذا الاسم لها من خلال التحليل السابق؛ إذ ليس الإنسان والنمل فقط هما الكائنات الحية المذكورة في سورة النمل، بل فيها كذلك ذكر للجن، والطير عمومًا، والهدهد منه خصوصًا، وربما بعض

أ سيّد قطب: في ظلال القرآن، 2637/5، الطبعة الثانية والثلاثون، دار الشروق- القاهرة، 1423هـ/ 2003م.

انظر مثلًا حديث الاستسقاء: مصنف عبد الرزاق بن همام الصنعاني، الحديث رقم 4921، / 95/ 69، عني بتحقيق نصوصه وتخريج أحاديثه والتعليق عليه: حبيب الرحمن الأعظمي، الطبعة الثانية، المكتب الإسلامي- بيروت، 1403هـ/ 1983م.

الملائكة (الذي عنده علم من الكتاب حسب بعض التفاسير)، ومع هذا حملت اسمها الأشهر، وهو "النمل"، دون غيره. ولم يتكلم القرآن عن هذه الحشرة في السورة كلها، بل ولا في غيرها من سوره؛ على التعيين، إلا هنا، ولابد أن يكون لهذا غرض ذو صلة بالسورة الكريمة وموضوعاتها؛ علمناه أو جهلناه.

وأشار كثير من العلماء إلى سبب حمل السورة لهذا الاسم، فذكر مجد الدين الفيروزآبادي رحمه الله أنه يرجع إلى "اشتمالها على مناظرة النمل سليمانً"، وقال وهبة الزحيلي رحمه الله: "سميت سورة النمل لإيراد قصة وادي النمل فيها، ونصيحة نملة منها بقية النمل بدخول جحورهن، حتى لا يتعرضن للدهس من قبل جند سليمان عليه السلام دون قصد"، وذكر ابن عاشور رحمه الله أنّ النمل أشهر أسمائها، وقد تُسمَّى بالهدهد أو سليمان أيضًا، "ووجه الأسماء الثلاثة- كما يقول- أنّ لفظ النمل ولفظ المحدهد لم يُذكرا في سورة من القرآن غيرها، وأما تسميتها "سورة سليمان" فلأنّ ما ذُكر مثله في غيرها". قيما من مُلك سليمان لم يذكر مثله في غيرها". ق

عناير -مارس 2025 كيناير -مارس 2025 كيناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بصائر ذوى التمييز، 1/ 348.

د. وهبة الزحيلي: التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، 10/ 276، الطبعة العاشرة، دار الفكر-دمشق، 1430هـ/ 2009م.

ق محمد الطاهر بن عاشور: تفسير التحرير والتنوير، 215/19، الدار التونسية للنشر- تونس، 1884م وقد يدلنا تعدد الأسماء الثابتة للسورة القرآنية الواحدة على تعدد المحاور التي يمكن فهمها وتوجيه معانيها من خلالها؛ بمعنى أن تتحمل السورة أكثر من توجيه لبيان ترابط معانيها، ولعله جانب من جوانب ما ورد عن بعض السلف من أنّ القرآن "حمال أوجه". وهذا نوع من الإعجاز ربما يحتاج إلى بسط وبيان لعلنا نقوم به في موضع آخر إن شاء الله. ومن أمثلة تعدد المحاور الذي أقصده تسمية سورة النمل باسم سورة سليمان كذلك، فقد يساعد الاسم الثاني على توجيه المعنى إلى حيث وجهه الشيخ ابن عاشور حين قدم للسورة بأنها ذكرت أعظم مُلك آتاه الله نبياً من الأنبياء، وذكرت ممود أشهر من أوتي قوة من أمم العرب، وأشارت إلى عظمة مُلك أهل سبأ، وهو خلافة النبيء صَالَّاتَلَقَلَيْهُوسَلَّم، وأنّ الشريعة المحمدية سيقام بها مُلك للأمة عتيد" 216/12. فكأنها من بشريات النصر التي بشر الله بها نبيه والمؤمنين وهم في ضيق مكة بين ظهراني المشركين، وبهذا تكون وظيفة السورة نثبيت الجماعة المؤمنين في وجه المحنة التي أحاطت بهم حينها.

فاقتصر التعليل في النصين الأولين على ورود قصة النملة في السورة، دون أن يفسّرا لنا: لماذا انتُزع هذا الاسم خاصة من هذه القصة ليكون عنوانًا للسورة كلها؟ إذ لا يكفي مجرد ورود اللفظ في السورة لتعليل تسميتها به، ولا لفهم الحكمة من وراء وضعه عَلمًا عليها وعلى موضوعاتها. في حين أنّ النص الثالث حاول أن يفسّر هذه الاختيارات المتعددة لأسماء السورة بتفردها بها، فلم يُذكّر النمل ولا الهدهد ولا هذا الجانب الذي تضمنته السورة من قصة سليمان عليه السلام إلا فيها. ولا يخفى أنّ ثمة معاني وألفاظًا أخرى تفردت بها السورة دون أن تسمّى بها، ومنها مشهد مكر الرهط من ثمود بنبي الله صالح عليه السلام، وذكر الدابة، وكذلك نجد تفردات كثيرة في أغلب سور القرآن دون أن تحمل اسم أيّ منها، و لأنّ اسم السورة يمثل الرباط في أغلب سور القرآن دون أن تحمل اسم أيّ منها، وكل واحد من هذه الأجزاء.

ومهما يكن، فمن المؤكد أنَّ لاختيار اسم هذه السورة الكريمة علاقة بثلاثة أمور:

الأول: ورود قصة النملة مع سليمان عليه السلام فيها.

والثاني: طبيعة السلوك الذي اتخذته النملة إزاء الموقف الذي مرّ بها، وهو أنها تحولت إلى محدِّرة لقومها من المخاطر، ومبيِّنة لهم طريق النجاة منها، وهو تقريبًا موضوع السورة بالنسبة للبشر مع الأنبياء.

والثالث: الموضوعات التي عرضت لها السورة ومناسبتها لمعاني الإرشاد والبيان والتحذير.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

أ لم ترد قصة النملة في المصادر اليهودية والمسيحية، وإن كانت تنسب إلى سليمان عليه السلام فهم لغة الحيوان، وبهذا يكون القرآن الكريم هو المصدر الوحيد للقصة.

بل قد تُسعَى السورة بلفظ لم يرد فيها أصلا مراعاة لمعنى أو موضع؛ مثل: سورة الفاتحة، وسورة بني النضير (الحشر)، وسورة الإخلاص. وسُمِّيت سورة "السجدة" بهذا الاسم ولم يرد فيها بهذا الاشتقاق، بل ورد اسم الفاعل مجموعا (سُجِّدًا) دون أن تنفرد باستعمال لفظ معبر عن سجود التلاوة فيها، بل شاركها فيه كل مواضع سجود التلاوة في القرآن، إلا سجدة سورة ص: "وَظَنَ دَاوُودُ أَنَمَا فَتَنَاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَ رَاكِمًا وَأَنَابَ" [24].

ولا نريد أن نستطرد فنقف مع كل إشارة بالآيات ثتعلق باختيار اسم السورة؛ لذا سننتقل إلى بيان بقية مضمون السورة، ثم نبيّن الإشارات واللطائف التي تبدو لنا مقصودة في أجزاء هذا المضمون، ومتوافقة تمامًا مع تسمية السورة وسلوك النملة المذكور فيها.

وتلت المقدمة أربعُ قصص عُرضت عرضًا خاصًا؛ اثنتان منها وردتا في سور أخرى أطول أو أقصر، واثنتان لم تردا بهذه الصياغة من أيّ وجه إلا في هذه السورة، فأما الأوليان فهما: قصة موسى عليه السلام مع فرعون وقومه، وقصة لوط مع قومه،

أ يمكن مراجعة كثير من الآراء حول المقصود بهذين الحرفين (طس) وأمثالهما مما افتتحت به بعض السور؛ وذلك في مختلف تفاسير القرآن القديمة والحديثة. وقد وجدت بالإحصاء الآلي أنّ حرف الطاء وارد في سورة النمل 27 مرة، وهو ترتيبها في المصحف، وحرف السين 93 مرة، وهو عدد آياتها بالعدّ الأشهر كما سبق ذكره.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر توجيهًا آخر لهذا النظم القرآني في: التحرير والتنوير، 218/19.

والقصتان الأخريان؛ أولاهما هي قصة سليمان بالتفاصيل التي حوتها، وهو جانب آخر من سيرته يختلف عما جاء عنه في سور الأنبياء وسبأ وص، وثانيتهما: قصة صالح مع ثمود، ومع تكرارها في سور أخرى إلا أنها جاءت في سورة النمل من زاوية مختلفة عن مواردها الأخرى في القرآن الكريم خدمةً لمقصد السورة الكريمة؛ أي بيان الحق وإيضاحه، وتأكيد عدم استغناء الناس عن النبي الهادي والرسول الدال، وتجنب السلوك الذي يحول بين الإنسان وبين تقبل الهدى؛ كالجحود، والاتباع الأعمى لميراث الآباء الثقافي.

أما قصة موسى عليه السلام، فجاءت مختصرة (من الآية السابعة إلى الرابعة عشرة)، وركزت على أمرين: تبيّن موسى عليه السلام طريقه إلى النبوة، ثم تبيينه للحق في مواجهة فرعون وقومه، فالنبي الكريم كان في عودته من مدين لا يدري طريقه الصعب الغامض الذي يسير فيه، ولا المهمة التي سيُختار لها، فلم يطلب من النار التي بدت له إلا خبرًا عن المكان والطريق، وإلا قبسًا يضيء له ولمن معه ويستدفئون به، ولكنه حينئذ هُدي ودُل على مهمته الجليلة ووظيفته الكبرى، وهي أنه رسول الله إلى فرعون وقومه، ثم أُمد بوسائل البيان والإيضاح التي يقابل بها فرعون "تسع إلى فرعون وقومه، ثم أُمد بوسائل البيان والإيضاح التي يقابل بها فرعون "تسع وكماله لا تفصيل حقائق الآيات وصورها.

ومع أنّ الآيات والأدلة على صحة دعوى موسى عليه السلام النبوة، وأنّ الله أرسله لدعوة فرعون وإنقاذ بني إسرائيل من العذاب؛ مع أنها جاءت "مبصرة" و"استيقنتها" أنفس القوم؛ أنها من عند الله، الله أنهم أنكروها وجحدوها عنادًا، فكانت عاقبتهم ما حكى القرآن في سياقات أخرى من الغرق والبوار. وهذا تحذير لقوم النبي محمد صَاَلَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ الذي يتلقون القرآن عنه، ولأي جيل آخر يأتي ويتخذ من النبي والقرآن الموقف نفسه.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

انظر في تفسيرها: الحسين بن مسعود البغوي: معالم التنزيل (بهامش المصحف)، ص 953، الطبعة الأولى، دار ابن جزم- بيروت، 1423هـ/ 2002م.

وبهذا تكون القصة قد جمعت بين أمرين يتعلقان بسلوك النملة:

أولهما: قيام نبي الله موسى عليه السلام بوظيفة التنبيه والإرشاد لقوم فقدوا الطريق. والثاني: مخالفة هؤلاء لسلوك دابة صغيرة نَبِّت فتنبَّت، وأُعلمت بالخطر فأخذت حذرها، ولم تجحد الحق البيِّن كما يفعل بنو آدم. وهو- أي الجحود- أول وأشد العقبات التي تحول دون المرء والانتفاع بالحق.

وأما قصة النبي سليمان عليه السلام، ونلاحظ أنّ الترتيب التاريخي بين القصص غير مقصود في السورة وإن تحقق أحيانًا، فنلاحظ عليها البروز والظهور الكبير لشخصية سليمان عليه السلام، وكأنما قُصد أن يقال إنّ شأن مُلكه وإيمانه كانا مشهورين في زمانه بحيث يصعب أن يجهلمها أهل عصره، أ بل هما علامة تدلّ الناس على الحق بهذا الجمع الفريد بين المُلك العظيم والخضوع لله تعالى ملك الملوك، فالحق بينٍ، ومع هذا قد يغفل عنه بعض الناس، ومن هنا تكون حاجتهم إلى من يهديهم وينبههم من غفلتهم، وحول هذا دارت القصة.

وثمة بُعد آخر في ظهور شخصية سليمان النبي عليه السلام في السورة بقوة ووضوح، وهو أنه ظهر في صورة ملؤها القوة والتمكّن وامتلاك الوسائل العظيمة، ومع هذا احتاج إلى من ينبهه إلى حال أهل سبأ، ومن الذي نبهه؟ هدهد! وهذا يعني أنّ الحقائق تؤخذ على

المجلد:14 العدو:1 33 يناير -مارس 2025

\_

أمن المتفق عليه بين المؤرخين، حتى من اليهود، أنّ مُلك سليمان عليه السلام كان محدودًا ("من دمشق إلى مصر، ومن البحر المتوسط إلى حد بعيد من البادية الشرقية (بادية الشام)"- كما يقول جوستاف لوبون: اليهود في تاريخ الحضارات الأولى، ص 29، ترجمة: عادل زعيتر، مؤسسة هنداوي- المملكة المتحدة، 2016م)، ولم تكن له إمبراطورية واسعة كما هو شأن كثير من الأباطرة والملوك في أزمنة مختلفة في الشرق والغرب، مع ما امتلكه من مظاهر القوة والعظمة التي حكت عنها سورة النمل وبعض أسفار اليهود، ويبدو أنّ هذا الأمر راجع في عمومه إلى أنّ التاريخ- وفق السنة الإلهية- لا يمشي بالخوارق، وفي الوقت نفسه كانت لسليمان عليه السلام صلات حسنة بجيرانه، فصاهر ملك مصر كما تذكر الأسفار، وقد نفهم من هذا ومن قصة ملكة سبأ معه أنّ هؤلاء الجيران لم يكونوا كفارًا؛ لأنه لم يقبل أن يترك هذه المرأة وقومها "يسجدون للشمس من دون الله"، فما بالك بمن هو أقرب إليه بأبًا!

أنها حقائق، ولا تُرَد لأنّ الذي جاء بها فلان أو علان، فما بال المشركين لا يطيعون نبيهم فيما جاءهم به من الحق وهو من هو صدقًا وأمانة وشرفًا فيهم؟!

وقد وصف سليمان ما آتاه الله من الفضل والنعمة بقوله: "إِنَّ هَاذَا لَهُوَ الْفَضْلُ الْمُبِينُ"، ولم يقبل للهدهد عذرًا إلا أن يأتي بسلطان "مبين"؛ لأنه رغم سلطانه لم يكن يحيط بكل شيء علمًا، فإن كان قد تعجب من تنبيه النملة لأخواتها من أن يحطمهن سليمان وجنوده، وأدرك منها هذا، فها هو الهدهد ينبهه إلى أمر غاب عنه هو، واحتاج إلى أن يُخبَر وينبأ به: "فَقَالَ أَحَطْتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَإٍ بِنَبَإٍ بِنَبَإٍ بِنَبَإٍ واحتاج كذلك إلى دليل على صحة ما يقول؛ لأنه لا يعلم جلية أمره.

واستعمل الهدهد في خطابه كلمات تناسب سياق السورة في عمومه من كشف المخبوء، والاطلاع على الخفي والمعلن، فالله تعالى "يُخْرِجُ الحُنْبَءَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ"، ورد عليه النبي بأنه سيتبين حقيقة ما يقول: "قَالَ سَنَنْظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ". وهذا حق حتى للمشركين حين يواجههم أنبياؤهم بدعاواهم، أم كُنْتَ مِنَ الْكاذِبِينَ". وهذا في المن عضعوا لهواهم، أو يعاندوا الحق كبرًا، فهذا في ميزان العلم ليس معقولًا.

ولكي يقوم النبي الكريم بواجبه تجاه هذه الملكة وقومها الغائبين عن الحق والحقيقة، فقد أرسل إليها كتابًا مختصرًا، ليس فيه بعد المقدمة إلا قوله: "أَلَّا تَعْلُوا عَلَى وَأْتُونِي مُسْلِمِينَ"، فكأنه نبهها إلى هذا الجلاء والوضوح الذي يمتاز به مُلكه وأمْره بالجمع بين الإيمان الديني والسلطان الدنيوي العظيم. فلما أشكل عليها الأمر، وأرادت أن تحتبره، ثم وجدت أنه لا يريد الدنيا من مكاتبته لها، دخل لها إلى الوضوح من باب غامض حين عزمت على زيارته، فاستحضر كرسيَّ عرشها، وأمر بإحداث تغيير فيه؛ ليعرف فطنتها، أو قربها وبعدها من الهداية: "قَالَ نَكِرُوا لَهَا عَرْشَهَا نَنْظُرْ أَتَهْتَدِي أَمْ تَكُونُ مِنَ الَّذِينَ لَا

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

يَهْتَدُونَ. فَلَمَّا جَاءَتْ قِيلَ أَهَكَذَا عَرْشُكِ ۖ قَالَتْ كَأَنَهُ هُو ۚ وَأُوتِينَا الْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ. وَصَدَّهَا مَا كَانَتْ تَعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ ۗ إِنَّهَا كَانَتْ مِنْ قَوْمٍ كَافِرِينَ"، فقاربت الصواب، لكنها لم تقع عليه مرة واحدة؛ إذ حجزها عنه رسوخها- تبعًا لقومها وموروثهم الثقافي والديني- في الكفر، وهو العائق الثاني الأكبر دون اتباع الحق بعد الجحود.

وكأنّ في الأمر كذلك مقابلة بين العقل والوحي، وأنّ العقل العظيم إن كان قد بنى مُلكًا عظيمًا كما هو حال مملكة سبأ، فإنه لم يؤسّس لحياة فكرية ودينية صحيحة؛ لأنه لا يستغني في استبانة الطريق عن النبي المبيّن والوحي الموضّح لما يتجاوز قدراته. ولهذا يسيء إلى العقل من يحمّله فوق طاقته، ويكلفه ما يتجاوز ملكاته، ويسيء إليه وإلى الوحي على السواء من يصطنع الخصومة بينهما؛ إذ العقل أداة والوحي نهج، ولا يستغني النهج عن أدوات يقام بها، ولا الأدوات عن نهج تعمل خلاله.

ولِمَا لاحظه سليمان عليه السلام على الملكة من الفطنة؛ عرض عليها جانبًا مدهشًا من مُلكه، وهو القصر الذي استقبلها فيه: "قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الصَّرْحُ فَلَمَّا رَأَتُهُ حَسِبَتْهُ لَجَّةً وَكَشَفَتْ عَنْ سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ صَرْحُ مُمَرَّدُ مِنْ قَوَارِيرَ قَالَتْ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ"، قصر من زجاج ما تصورت وجوده في هذا العالم، فحسبته بحرًا من ماء، لكن النبي الكريم "بين" لها حقيقة هذا الصرح، فأضاءت لها فطنتها طريق الإيمان، وأنّ مُلكها لا يبلغ ما بلغ مُلك سليمان أبدًا، ومع هذا فهو يعبد الله الواحد الأحد عبادة نقية، ولا يقيم على تقاليد بالية من تقديس الكواكب وعبادة النجوم كما فعلت هي وقومُها.

فالقصة كلها قائمة على الإبانة والإيضاح، وكشف حجب الغفلة، والإخبار بما غاب، وإحضار ما بُعُد، وتكميل ما نقص مما لا يصل إليه الإنسان بنفسه. وقلب الإبانة وأهم أبوابها هو إبانة طريق الهداية إلى الله تعالى، وإنقاذ العباد من الكفر وغموضه وبُعده عن كل منطق.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

وأما قصة نبي الله صالح عليه السلام مع قومه ثمود، فقد جاءت لإعطاء صورة للغموض مقابل الوضوح، والخفاء مقابل الظهور، فقد غلب على مزاجهم التشاؤم والتطير: "قَالُوا اطَّيَرْنَا بِكَ وَبِمَنْ مَعَكَ"، وعلى سلوكهم المكر الخفي: "قَالُوا تَقَاسَمُوا بِاللّهِ لَنُبَيّتَنّهُ وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَتَقُولَنَ لِوَلِيّهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ وَإِنّا لَصَادِقُونَ. وَمَكَرُوا بِاللّهِ لَنُبَيّتَنّهُ وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَتَقُولَنَ لِوَلِيّهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ وَإِنّا لَصَادِقُونَ. وَمَكَرُوا بِاللّهِ لَنُبَيّتَنّهُ وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَتَقُولَنَ لِوَلِيّهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ وَإِنّا لَصَادِقُونَ. وَمَكَرُوا مَكُرًا"، فأقسموا أن يقتلوه بياتا؛ أي ليلا وهم لا يبصرونه، أقل طَايِرُكُمْ عِنْدَ اللّهِ"، بالمؤمنين) بإرجاع أمر التقدير والقضاء إلى الله تعالى: "قَالَ طَايِرُكُمْ عِنْدَ اللّهِ"، وكشف الحقيقة: "بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ تُفْتَنُونَ"؛ أي أنّ أمركم قائم على الابتلاء بالخير والشر، وووُجه مكرهم بمكر أشد: "وَمَكَرْنَا مَكْرًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ"، حتى أظهر الله بوارهم وخسارهم على رؤوس الخلق "فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَةٌ" آيةً وعلامة مرفوعة أمام الأشهاد لا يخطئها عاقل؛ خاصة من قوم النبي محمد صلّى الله عليه وسلّم؛ أول من وجم هذا الخطاب، وبيوتهم قريبة من بيوت القوم، وممرهم عليها لا ينقطع.

وأما قصة لوط عليه السلام: "وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ وَأَنْتُمْ تَبْهُونَ. أَيِنّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِنْ دُونِ النِّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ. فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا أَخْرِجُوا آلَ لُوطٍ مِنْ قَرْيَتِكُمْ ۖ إِنَّهُمْ أُنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ. فَأَخْيْنَاهُ وَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا أَخْرِجُوا آلَ لُوطٍ مِنْ قَرْيَتِكُمْ ۖ إِنَّهُمْ أُنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ. فَأَخْيْنَاهُ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ مَطَرًا ۖ فَسَاءَ مَطَرُ الْمُنذَرِينَ"؛ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ مَطَرًا ۖ فَسَاءَ مَطَرُ الْمُنذَرِينَ"؛ فكلام النبي الكريم فيه دهشة من انطماس فطرهم، حتى عميت عن الحق، ولعل فكلام النبي الكريم فيه دهشة من انطماس فطرهم، حتى عميت عن الحق، ولعل مجيء جملتي الخطاب هنا بالاستفهام الصريح (أَتَأْتُونَ- أَيْنَكُمْ لَتَأْتُونَ) خلافًا لما نجده في القصة بالسور الأخرى؛ يناسبان جو الاندهاش من شدة وضوح الفضيلة، ومع هذا يقارفون الرذيلة بلا حياء، وكان ردهم أعجب كما جاء في ختام القصة، ولعل هذا يقارفون الرذيلة بلا حياء، وكان ردهم أعجب كما جاء في ختام القصة، ولعل القصة تشير بهذا إلى سبب ثالث من أسباب مخالفة الحق البيّن، وهو الخضوع القصة تشير بهذا إلى سبب ثالث من أسباب مخالفة الحق البيّن، وهو الخضوع

<sup>1</sup> انظر: معالم التنزيل، ص 965.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: معالم التنزيل، ص 965.

للشهوات والاستسلام لها مهما تدنت وسفلت.

وأما ما بقي من السورة (من الآية 59 إلى 93) بعد هذا القصص، فليس مجرد تعقيب وختام للسورة، بل هو جزء أصيل وركن من أركانها الركينة؛ انتقل به الخطاب من حكاية التاريخ إلى مخاطبة الواقع وأهله، قيامًا بمهمة بيان الحق لهم بطريقة تجمع بين الوضوح التام والعاطفية العميقة التي تهز كيان الإنسان من أعماقه هزًا؛ وذلك استعانة بما يتجلى من آيات الله تعالى في الآفاق، وما يتضح منها في الأنفس، وافتتح هذا بالثناء على الأنبياء الذين يتولون مهمتي الإنذار والبيان أولًا؛ فقال: "قُلِ الحُمْدُ لِلّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الّذِينَ اصْطَفَى ۗ آللَهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ"؛ لأنهم الهداة، أو حملة الهداية الربانية إلى العباد، وبهم تقوم الحجة على الناس.

ثم جالت الآيات في صفحات من الوجود، وجلَّت بعض ما فيها من "الآيات" المرشدة إلى الحقائق الغائبة عن الحس، ولكنها ثابتة في دلالاتها أمام العقل والعاطفة، فقال سبحانه: "أُمَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَايِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبِتُوا شَجَرَهَا أَ إَلَكُ مَعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمُ يَعْدِلُونَ. أُمَّنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِرًا أَ أَلِكُ مَعَ اللَّهِ أَبِلُ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ"، وهي صورة لعموم الكون البَحْرَيْنِ حَاجِرًا أَ أَلِكُ مَعَ اللَّهِ أَلْ السَفهام عن الصانع تعالى؛ أيصلح أن تكون معه آلهة أخرى أو يكون له شركاء؟! ثم نتالت الآيات تهزّ السامع هزًا.

وبهذا اجتمع للهداية والبيان الإلهي في السورة دليل التاريخ بقصص الأنبياء، ودليل الواقع الصامد أمام الحس بهذه الجولات، وكأنه يطارد الحس والعقل بل الضمائر في كل مكان ومن كل جهة تتجه إليها، ويلح عليها أن تكمل المعادلة، فأمام الحس صنعة دقيقة وجليلة، ولابد أن يقف خلفها صانع جليل وقدير سبحانه.

وكأن الآيات توضح الطريقة المناسبة لبيان الحق وإيضاح معالمه الكبرى للجاحد،

وللمستعبد لميراث الآباء والأجداد بلا هجة، والسائر خلف شهواته دون حياء (كما حكت القصص السابقة)، فتُحرِّك الكلمات القلوب والعقول متساوقة معًا، فتلفت العقول إلى دقة الصنعة ودلالة هذا على جلال الصانع عنّ وجلّ، وترقق القلوب وتملؤها شوقًا إلى مصدر هذا الخير وهذه الروعة كلها.

ثم تلا ذلك حديث عن أسباب أخرى لصد هؤلاء عن الحق الواضح، وكأنه يكشف لهم أسرار الإصرار على موقفهم غير المسوَّغ من هذا الحق، ومنها: إنكارهم للآخرة، واستبعادهم للبعث بعد الموت، وتكرار أنبيائهم لما قاله الأنبياء السابقون لأجدادهم من البعث بعد الموت دون أن يقع ما وعدوهم به. ورد على دعاواهم هذه بأنهم لو نظروا في عاقبة قوم سبقوهم إلى هذا الموقف فدمرهم الله لاتعظوا بهم، ثم إنّ الله عسى أن يكون قد أجّل لهم ما وعدهم به، وعليهم مع هذا أن يذكروا فضل الله عليهم ونعمته، وعلمه بحالهم وهو خالقهم. ثم إنّ هذا القرآن يجلي الحقائق التي اختلف فيها أهل الكتاب، ويقوم مرشدًا للصادقين في طلب الحق، والهداية بعد هذا من الله تعالى.

ومهما يكن، فليس الغرض هنا تفسير السورة الكريمة كاملة، ولا تفصيل القول في كل عبارة منها، بل بيان هذا الارتباط الواضح بين هذه التفاصيل الكثيرة التي ذكرت جانبًا منها وبين قصة النملة وطبيعة حياة النمل وسلوكها وغريزتها، وبهذا يبدو اسم السورة كالخيط الناظم للنص الشريف بكامله.

#### خاتمة:

1. لعله قد وضح مما سبق مركزية قصة النملة مع نبي الله سليمان عليه السلام في سورة النمل، وأنها إحدى السلوكيات المعهودة من هذه الحشرة، وأنّ هذا متفق تمامًا مع بقية موضوعات السورة الأخرى، فقد تولّت النملة تنبيه جماعتها التي تعيش معها إلى الخطر القادم نحوها، وأنّ النجاة تكون في دخول مساكنها، وكذلك فعل الهداة من الرسل مع قومهم، ومنهم النبي الخاتم محمد صَيَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، حين

# وجلة النمل وعلاقتها بغرائز الحشرة النمل وعلاقتها بغرائز الحشرة

جاؤوهم مبشرين ومنذرين.

- 2. أهم ما يدفع الناس إلى معارضة الحق مهما كان واضعًا: الجحود والعناد، والموروث الثقافي المتجذر في نفس المجتمع، والخضوع للشهوات.
- المعقل دوره وللوحي وظيفته، وهما متكاملان تكامل النهج والأداة، فقدرة الملوك والأمم على تسخير العقل في بناء عالم المادة بناء شامخًا لا تغني عن الوحي من أي باب.
- 4. تعميم هذه النتائج على كل سور القرآن المسمّاة بأسماء الحيوانات؛ أي القول بالارتباط بين سلوك الحيوان وموضوع السورة المسماة باسمه؛ سيكون حكمًا متسرعًا لو قلنا به؛ لذا فإنّ كل سورة من هذا النوع تحتاج إلى دراسة وحدها حتى نعرف كنه العلاقة بين موضوع السورة واسمها، والله أعلم.

#### قائمة المصادر والمراجع

- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز- مجد الدين الفيروزابادي، تحقيق:
   محمد علي النجار، الطبعة الثالثة، لجنة إحياء التراث الإسلامي بالمجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بمصر- القاهرة، 1416هـ/ 1996م.
  - 2. تفسير التحرير والتنوير- محمد الطاهر بن عاشور، دار سحنون، تونس، ب. ت.
- التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج- د. وهبة الزحيلي، الطبعة العاشرة،
   دار الفكر- دمشق، 1430هـ/ 2009م.
- 4. الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه- محمد بن إسماعيل البخاري، طبعة مصورة عن نسخة المطبعة الأميرية بيولاق (الطبعة السلطانية، القاهرة 1311-1313هـ)، دار طوق النجاة- بروت، 1422هـ.
- حياة الحشرات في سؤال وجواب- ألكسندر وإلسي ب. كلوتس، ترجمه إلى العربية بتصرف: نزار مصطفى الملاح، العلا للطباعة والنشر، الموصل- العراق، 1433هـ/ 2012م.
- 6. الحيوان- عثمان بن بحر الجاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، الطبعة الثانية،
   مطبعة مصطفى البابى الحلمى- القاهرة، 1385هـ/ 1966م.
- 7. دنيا الحشرات- فرديناند لين، ترجمة: د. أحمد عماد الدين أبو النصر، دار المعارف بمصر، 1971م.
- 8. في ظلال القرآن- سيد قطب، الطبعة الثانية والثلاثون، دار الشروق- القاهرة،
   8. في ظلال القرآن- سيد قطب، الطبعة الثانية والثلاثون، دار الشروق- القاهرة،
   8. في ظلال القرآن- سيد قطب، الطبعة الثانية والثلاثون، دار الشروق- القاهرة،
- 9. كتاب النفس- أرسطوطالس، ترجمة: أحمد فؤاد الأهواني، مراجعة: جورج

- قنواتي، تصدير ودراسة: مصطفى النشار، الطبعة الثانية؛ مصورة عن الطبعة القديمة، المركز القومى للترجمة- القاهرة، 2015م.
- 10. مسند الدارمي المعروف بـ"سنن الدارمي"- تحقيق: حسين سليم أسد الداراني، دار المغنى للنشر والتوزيع- الرياض 1421هـ/ 2000م.
- 11. المسند الصحيح المختصر من السنن بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم- مسلم بن الحجاج القشيري، عناية: أبي قتيبة نظر محمد الفريابي، الطبعة الأولى، دار طيبة- الرياض 1426هـ/ 2006م.
- 12. المصنف- عبد الرزاق بن همام الصنعاني، عني بتحقيق نصوصه وتخريج أحاديثه والتعليق عليه: حبيب الرحمن الأعظمي، الطبعة الثانية، المكتب الإسلامي- بيروت 1403هـ/ 1983م.
- 13. معالم التنزيل (بهامش المصحف)- الحسين بن مسعود البغوي، الطبعة الأولى، دار ابن جزم- بيروت 1423هـ/ 2002م.
- 14. مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة- محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، مطبوعات مجمع الفقه الإسلامي الدولي، الطبعة الثالثة لدار عطاءات العلم، والأولى لدار ابن حزم، بيروت 1440هـ/ 2019م.
- 15. النمل أنواعه ومضاره ومكافحته- د. رمضان مصري هلال، دار المعارف-مصر، ب. ت.
- النمل. التاريخ الطبيعي والثقافي- شارلوت سلي، ترجمة: معين الإمام، مراجعة: أسامة المنزلجي، الطبعة الأولى، هيئة أبو ظبي للثقافة والتراث، 1431هـ/ 2010م.
- 17. اليهود في تاريخ الحضارات الأولى- جوستاف لوبون، ترجمة: عادل زعيتر، مؤسسة هنداوي- المملكة المتحدة 2016م.

ISSN: 2321-7928

### تغيير الإعراب للتخصيص

 $^{-}$  د. أورنك زيب الأعظمي  $^{1}$ 

قال الله تعالى:

"لَّكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ أُوْلَتَبِكَ سَنُؤْتِيهِمْ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

اختلف النحويُّون في إعراب "وَٱلْمُقِيمِينَ" حتى وردت قراءة "وَٱلْمُقِيمِوْنَ" وكذا الأمر مع "وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ" في قوله تعالى:

"وَمَا لَكُمْ لَا تُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِّسَآءِ وَٱلْمِلْنِ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَآ أَخْرِجْنَا مِنْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا وَٱجْعَل لَّنَا مِن لَّذَنكَ وَلِيَّا وَٱجْعَل لَّنَا مِن لَّذُنكَ نَصِيرًا ١٠٠٠ (سورة النساء)

ومن حسن حظّنا أنّ هذا التخصيص ورد في كلام العرب الجاهلي والإسلامي فقالت الخرنق بنت بدر الجاهلية:

| الجُزُر           | وآفةً   | سمَّ العُداة | ذين همُ | قومي ال | لا يبعدنْ        |
|-------------------|---------|--------------|---------|---------|------------------|
| الأزر             | معاقد   | والطيبون     | معترك   | بكلِ    | النازلي <u>ن</u> |
| <sup>2</sup> تجري | وخيلُهم | والطاعنون    | نزلتْ   | بحومةٍ  | الضاربون         |

أ مدير تحرير المجلة وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي، الهند

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>2</sup> شاعرات العرب في الجاهلية والإسلام، ص 80

### مجلة الهند الإعراب للتخصيص

وقال حاتم طيء:

إِنْ كَنْ كَارِهَةً لعيشتنا هاتا فَلِي فِي بِنِي بدر الضاربين لدى أُعنَّهم والطاعنون وخيلُهم تجري والخالطين نحيتَهم بنُضارهم وذوي الغنى منهم بذي الفقرا

وقال مطرود بن كعب الخزاعي يرثي عبد المطلب جد النبي صَلَّالَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ:

يا أيها الرجل المحوّل رحلَه هلّا نزلتَ بآلِ عبدِ مناف؟ المنعمين إذا النجوم تغيّرتْ والظاعنين لرحلة الإيلاف والمطعمون إذا الرياحُ تناوحتْ حتى تغيب الشمس في الريّاف² وقال ابن خياط العكلي:

وكلّ قومٍ أطاعوا أمرَ مرشدهم إلا نميرًا أطاعتْ أمرَ غاويها الظاعنينِ ولما يُظعنوا أحدًا والقائلونِ لمن دارٌ نُخلّيها<sup>3</sup> وقال أمية بن أبي عائذ:

ويأوي إلى نسوةٍ عُطّل وشُعثًا مراضيَعِ مثل السعالي<sup>4</sup> ومنه قول الطرماح التالى:

وصل الحديثُ لهم قديمَ فعالهم فجاروا على لَقَمٍ ودَعسِ أمار

عناير -مارس 2025 مارس 2025 مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النوادر في اللغة، ص 353

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لسان العرب: رجف

<sup>3</sup> الكتاب، 64/2

<sup>4</sup> الكتاب، 66/2

#### 

حسبًا تواصلَ ليس يفرُقُ بينه جدَّ أغثَّ، ولا وشائقُ عار صُدفُ النواظر عن مَنَا جاراتهم حتى يبنَّ حواصنَ الأسرار أنفُ الحفائظ، يبسطون أكفَّهم والفائزون بكلّ يوم نفار الصابرون بكلّ يوم حفيظة بنوالِ لا نزرٍ ولا إصفار يتضمّنون لمن يجاور فيهم ريبَ الزمان وكبّةَ الإقتارا وليس هذا فقط بل تغيير الأسلوب أو تغيير الخبر من الفعل إلى اسم الفاعل أيضًا من الاختصاص فقول كعب بن زهير:

من سرّه كرمُ الحياة فلا يزلْ في مِقنبٍ من صالحي الأنصار تزِنُ الجِبالَ رزانةً أحلامُهم وأكفَّهم خلَفُ من الأمطار المُكرهينَ السمهريَّ بأذرعٍ كصواقلِ الهنديّ غيرِ قِصار والناظرينَ بأعينٍ مُحمرةٍ كالجمر غيرِ كليلة الإبصار والناظرينَ بأعينٍ مُحمرةٍ

للطائفين السائلين مقاري منها تضوّعُ فأرةً العطّار من لحم كُومٍ كالهضاب عشار والضاربون علاوةً الجبّارة

وهم إذا خوتِ النجوم فإنهم وهم إذا انقلبوا كأنّ ثيابهم والمُطعمون الضيفَ حين ينوبهم والمُنعمون المُفضِلون إذا شتوا

وقال بعد أبيات:

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> د بوانه، ص 155

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ديوانه، ص 19

<sup>3</sup> ديوانه، ص 20

وقول حسان بن ثابت الأنصاري:

| وساعده             |      | ينِ   | ومالك  | والأعرّ | فلدة  | بن خ                     | أنا <u>ا</u> |
|--------------------|------|-------|--------|---------|-------|--------------------------|--------------|
| ناشده              | يثرب |       | تِ     |         | إنْ   | قومِك                    | وسارةٍ       |
| جاهده              | واطن | والبو | هر     | الظوا   | دُورِ | في                       | فسعيتِ       |
| حامده              | علمك | >     | ليقينِ | ما      | وأنتِ |                          | فلتصبحن      |
| راكده              | تصبح | المحل | ؽؘ     | سنو     | إذا   |                          | المطعمون     |
| جامده <sup>1</sup> | تصبح | الحور | ن      | جفا     | في    | التوامك                  | قمعَ         |
|                    |      |       |        |         | :(    | (رَضِّوَالِلَّهُ عَنْهُ) | وكذا قوله    |

يومًا بجلّق في الزمان الأوّل جُمهًا مشي الجِمال إلى الجِمال البُرَّل ضربًا يطيح له بَنانُ المفصِل والمُنعِمون على الضعيف المُرمِل قبر ابنِ مارية الكريم المفضل لا يسألون عن السواد المقبل²

يمشون في الحلُل المضاعف نسـ الضاربون الكبش يبرُق بيضُه والخالطون فقيرَهم بغنيّهم أولاد جفنة حول قبر أبيهم يغشون حتى ما تهرّ كلابهم وهكذا قوله:

لله درَّ عصابةٍ نادمتُهم

وأنا من القوم الذين إذا أزم الشتاء محالف الجدب أعطى ذوو الأموال مُعْسِرَهم والضاربين بموطن الرعب

المجلم:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شرح دیوانه، ص 128-129

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شرح دیوانه، ص 247

### 

وكأني حين أذكرها من حميّا قهوة شارب أكعهدي هضب ذي نفر فلوى الأعراف فالضارب فلوى الخربة إذ أهلنا كل ممسى سامر لاعب من هذا النوع فلا حاجة إلى اللجوء إلى قراءة ليست قراءة مصحف أبي بكر رَجَعَالِيّلَةُعَنّهُ.

<sup>1</sup> شرح دیوانه، 38-38

#### المصادر والمراجع

- 1. القرآن الكريم
- 2. ديوان الطرماح، د. عزة حسن، دار الشرق العربي، بيروت، لبنان، ط2، 1994م
- 3. ديوان حسان بن ثابت الأنصاري الخزرجي، شرح: ضابط بالحربية، مطبعة السعادة، مصم، د.ت
- 4. ديوان كعب بن زهير، تحقيق: الأستاذ علي فاعور، دار الكتب العلمية،
   بيروت، 1997م
- أعرات العرب في الجاهلية والإسلام، جمع وترتيب: بشير يموت، المطبعة الوطنية، ط1، 1934م
- 6. كتاب سيبويه لسيبويه، تحقيق وشرح: عبد السلام محمّد هارون، مكتبة الخانجي
   بالقاهرة، ط3، 1988م
  - 7. لسان العرب لابن منظور الإفريقي، دار صادر، بيروت، د.ت.
- النوادر في اللغة لأبي زيد الأنصاري، تحقيق ودراسة: د. محمد عبد القادر أحمد، دار الشروق، بيروت، ط1، 1981م

ISSN: 2321-7928

# التجديد في التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر - د. محمد البويسفي<sup>1</sup>

#### ملخص البحث

عرف التفسير في الغرب الإسلامي محاولات تجديدية كثيرة ومتنوعة، حسب حاجات المجتمعات المسلمة وظروفها الزمانية والمكانية، والغرب الإسلامي لا يشذّ عن ذلك، فقد عرف حركية كبيرة في التأليف في مجال التفسير، فظهرت تفاسير فقهية، وتفاسير لغوية، أو التفاسير الإشارية، وفي عصرنا الحالي عرف الغرب الإسلامي بُذلت جهود ومازالت تُبذل في سبيل تجديد علم التفسير، والنهوض بالأمة والرقي بها إلى الموقع والمكانة التي ارتضاها لها ربّها عزّ وجلّ.

وفي عصرنا الحالي يشهد الغرب الإسلامي جهودًا في التفسير ذات توجهات تجديدية، في قضايا تحتاج إلى استئناف ما بناه من سبقهم من العلماء، إما استجابة لحاجة علمية حضارية طارئة، أو لتقويم واستدراك أمر ظهر خلله، أو إضافات علمية أبدعها من فتح الله عليه من المفسّرين، بما يفتح آفاقًا تجديدية في علم التفسير بما يجيب عن أسئلة تفرضها الحاجة الحضارية للأمة.

يدرس هذا البحث الجهود التجديدية في التفسير في وقتنا الحاضر، معتمدًا المنهج الوصفي التحليلي، لكل من: الطاهر بن عاشور، وعبد الحميد ابن باديس وأبو يعرب المرزوقي، والشاهد البوشيخي، وفريد الأنصاري.

الكلمات المفاتيح: التفسير- التجديد- الغرب الإسلامي- التجديد في التفسير-العصر الحاضر

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جامعة القاضي عياض- المغرب

# و التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر الحاضر العصر الحاضر الحاضر الحاضر الحاضر الحاضر الحاضر العصر الحاضر

#### تقديم

لقد برز علماء الغرب الإسلامي في علم التفسير، قديمًا وحديثًا، حيث ألَّفوا فيه مصنفات كثيرة، تزخَرُ بها المكتبة الإسلامية، ولهم في تفاسيرهم تلك اهتمامات وإشارات تجديدية، في قضايا جديدة، تحتاج إلى استئناف ما بناه من سبقهم من العلماء، إما استجابة لحاجة علمية حضارية طارئة، أو لتقويم واستدراك أمر ظهر خلله، أو إضافات علمية أبدعها من فتح الله عليه من المفسّرين، بما يفتح آفاقًا تجديدية في علم التفسير على بما يجيب عن أسئلة تفرضها الحاجة الحضارية للأمة حسب الزمان والمكان والحال، ابتداء من يحيى بن سلام، ومرورًا بأبي بكر بن العربي المعافري وابن عطية، وصولًا إلى ابن عاشور، وابن باديس والشاهد البوشيخي، وفريد الأنصارى في وقتنا الحاضر.

وشهِد حقل التفسير في العلوم الإسلامية حركية كبيرة، على مستوى التنظير والتطبيق، وذلك بالنظر إلى موقع القرآن الكريم في أمة الإسلام، فهو المحرك للفكر الإسلامي، بسبب ارتباط المسلمين بالقرآن الكريم، ونظرًا لتجدد الحاجة لأحكام القرآن وحكمه، كان تجديد التفسير من آكد الحاجات عند المسلمين.

ولذلك بُذِلت محاولات تجديدية كثيرة ومتنوعة، حسب حاجات المجتمعات المسلمة، حسب ظروفها الزمانية والمكانية، والغرب الإسلامي لا يشذّ عن ذلك، فقد عرف حركية كبيرة في التأليف في مجال التفسير، فظهرت تفاسير فقهية، كأبي بكر بن العربي المعافري، والقرطبي، وتفاسير لغوية كالبحر المحيط لأبي حيان الأندلسي، أو التفاسير الإشارية، كالبحر المديد لابن عجيبة، وفي عصرنا الحالي عرفت الغرب الإسلامي بُذلت جهود ومازالت تُبذل في سبيل تجديد علم التفسير، والنهوض بالأمة والرقي بها إلى الموقع والمكانة التي ارتضاها لها ربّها عن وجلّ.

المجلد:14 كاوس 2025 يناير -ماوس 2025

#### و النفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر الحاضر العرب الإسلامي في العصر الحاضر

#### مدخل مفهومي لمفردات البحث

اقتضت المنهجية تحديد مصطلحات البحث، حتى يتضح المقصود منها، ويزول اللبس، والمصطلحات المقصودة هي: التجديد والتفسير، ثم تجديد التفسير، أما الغرب الإسلامي فالمقصود به دول المغرب العربي بالإضافة إلى الأندلس، لكن البحث لم يشمل الأندلس نظراً للتقيد بالزمن المعاصر.

أُولًا: مَفْهُومُ التَّجديد: يَدُورُ مَعنَى التَّجديد فِي اللغة على الإحياء والبعث، فَجَدَّ الشيءُ وَكِدُّ الشيءُ صَارَ جَدِيدًا، وَهُو نَقِيضُ الخَلَقِ". وَتَجَدَّدَ الشيءُ صَارَ جَدِيدًا، وَهُو نَقِيضُ الخَلَقِ". وَتَجَدَّدَ الشيءُ صَارَ جَدِيدًا، وَأَجَدَّهُ وَاسْتَجَدَّهُ، وَجَدَّدَهُ: أَي صَيَرَهُ جَديدًا". وقال ابن فارس: "سُمِّي كُلُّ شيء لم تأت عليه الأيَّامُ جَدِيدًا، ولذلك يُسمَّى اللَّيلُ والنَّهَارُ الجديدَينِ والأَجَدَّينِ، لأَنَّ كُلُ واحد منهما إذا جاءً، فهو جديدً". 3

أما التجديد في الاصطلاح العام فهو: من الجدة، وإحياء ما انْدَرَس من العمل بالكتاب والسنة والأمر بمقتضاهما". 4 و يكون ذلك بعد اندراس الدين وانطماس معالمه، كما قال ابن تيمية: "والتجديد إنَّما يكون بعد الدروس، وذاك هو غربة الاسلام". 5

ولا يعني التجديد التغيير والتبديل، وإنما الإحياء وإرجاع الشيء إلى أصله وجوهره، يقول الدكتور يوسف القرضاوي: "وتجديد الشيء ليس معناه أن تزيله، وتنشئ شيئًا جديدًا مكانه، فهذا ليس من التجديد في شيء، تجديد شيء ما أن تبقي على جوهره ومعالمه وخصائصه ولكن ترمم منه ما بلي، وتقوي من جوانبه ما ضعف...إن تجديد الدين بمعنى تجديد الايمان به وتجديد الفهم له والفقه فيه، وتجديد الالتزام والعمل

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> الصحاح، 454/2، مادة (جدد).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: أيضًا لسان العرب، 202/2، ومعجم متن اللغة، 485/1.

<sup>3</sup> انظر: معجم مقاييس اللغة، 409/1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> انظر: عون المعبود، 386/11

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> انظر: مجموع الفتاوي، 297/18

### و النفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر الحاضر العصر الحاضر الحاضر

بأحكامه وتجديد الدعوة إليه". أ

ثانيًا: مفهوم التفسير: التفسير لغة: مدار لفظ التفسير حول معنى الإبانة والإيضاح والكشف مطلقا سواء أكان هذا الكشف لغموض لفظ أم لغير ذلك، يقال فسرت اللفظ فسرًا من باب ضرب ونصر، وفسّرته تفسيرًا شدّد للكثرة إذا كشفت مغلقه، أما اصطلاحًا فقد عرفه الإمام الزركشي، رحمه الله، في البرهان بقوله "علم يفهم به كتاب الله تعالى المنزل على نبيه محمد، وبيان معانيه واستخراج أحكامه وحكمه".

ثالثًا: مفهوم تجديد التفسير: وأما التجديد في التفسير فقد عرفه الدكتور عمر عبيد حسنة: "هو الفهم الجديد القويم للنص، فهما يهدي المسلم لمعالجة مشكلاته وقضايا واقعه في كل عصر يعيشه، معالجة نابعة من هدي الوحي".4

وفي نظري فإني أتبنى هذا التعريف الأخير، وأضيف إليه نوعًا من التوسيع للمفهوم ليشمل: إحياء الفهم الصحيح للقرآن الكريم، وإعادة الجدة والقوة له، وتنقيح وإزالة ما علق بهذا العلم من شوائب وما هو دخيل عليه، وإعادة وظيفة التفسير في الإصلاح، سواء على مستوى التأصيل أو التأهيل، وعلى المستوى النظري من حيث القواعد والمناهج، أو على مستوى التطبيق والممارسة والتنزيل. وبالتالي فلا أحصر مفهوم التفسير في الإتيان بالجديد، أو إلغاء ونقض ما قدّمه المفسّرون القدماء. فاستكمال علم أصول التفسير، وتحقيق مفاهيم علم التفسير وقواعده ومناهجه، داخل في مفهوم تجديد التفسير، وتثمين ما صح من التراث التفسيري وتوظيفه في التربية والإصلاح، وبيان المنهج الصحيح في التعامل مع

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> يوسف القرضاوي، من أجل صحوة راشدة، دار البشير للثقافة والعلوم، سنة 2000م. ص 26.

السان العرب، ابن منظور، دار صادر، ط3، بيروت مادة - فسر- وكذلك مقاييس اللغة ومختار الصحاح والقاموس المحيط مادة "فسر".

<sup>3</sup> الزركشي البرهان في علوم القرآن، 13/1.

 $<sup>^4</sup>$  عمر عبيد حسنة، الاجتهاد للتجديد سبيل الوراثة الحضارية، المكتب الإسلامي للطباعة والنشر، ط1998، ص 20

### و النفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر الإسلامي في العصر الحاضر الحاضر

القرآن الكريم فهمًا وتنزيلًا، والرد على الشبهات ودحضها، وبيان الصواب من الخطأ من الأقوال والآراء التفسيرية كل ذلك أراه من التجديد في التفسير.

ولم أحصر التجديد في الإتيان بالجديد، لأنه ليس بالضرورة كل جديد مفيد، وإلّا فإنّ بعض أصحاب القراءات الجديدة للنص القرآني جاء بالجديد لكنه غير مفيد، ثم إذا حصلت الإفادة بالقديم، فهو مازال جديدًا ونافعًا، ولم يبل، ولم تنته صلاحيته، ثم إنّ التوظيف والتنزيل للتفاسير القديمة بشكل صحيح، فهذا يدخل ضمن التجديد ما دام يحقق النفع، ويؤتي أكله.

### المحور الأول: التفسير الإصلاحي مع ابن باديس

ومن التفاسير التي سارت على طريق التجديد في البلاد المغاربية، تفسير: "مجالس التذكير"، للشيخ ابن باديس، وهو عبد الحميد بن محمد بن باديس الصنهاجي، وُلِد الشيخ الجليل في مدينة "قسنطينة" بالجزائر عام 1308 للهجرة، 1889م، فحفظ القرآن الكريم منذ نعومة أظافره، وبدأ تعليمه في مسقط رأسه بقسنطينة، ثم استكل دراسته في جامعة الزيتونة. توفي رحمه الله تعالى عام 1941م، وقد عاش في مرحلة احتلال فرنسا للجزائر، وهذا ما جعل جلّ اهتمامه هو الإصلاح، وتربية جيل التحرير.

وانطلق ابن باديس في مشروعه الإصلاحي من القرآن الكريم، وعمل على ربط الأمة بالقرآن الكريم، باعتباره كتاب إحياء وإرشاد وإصلاح، ولا يرى حلًا لخلاص الأمة من تيهها "إلا بالرجوع إلى القرآن: إلى علمه وهديه. وبناء العقائد والأحكام والآداب عليه. والتفقه فيه وفي السنة النبوية، وشرحه وبيانه".1

وكان، رحمه الله تعالى، يركّز على ما يفيد المسلمين ويهديهم إلى التي هي أقوم، ويصلح حالهم ويحرّرهم من قيوم الجهل والانحطاط، وذلك بتزكية نفوسهم ونثقيف

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> عبد الحميد بن باديس، مجالس التذكير، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1995م، ص 175

# و التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر العاصر الحاضر العصر الحاضر الحاضر

عقولهم، وتبصيرهم بسنن النهوض والسقوط في السلم الحضاري. ولذلك كان القرآن الكريم هو منطلق الإصلاح، ومادة التربية. لأنّ القرآن يبيّن الأخلاق الفاسدة، ويحذر من سوء عاقبتها، ويبيّن الأخلاق الحسنة وحسن عاقبتها، كيف لا؟ وهو "شفاء للاجتماع البشري، كما هو شفاء لأفراده: فقد شرع من أصول العدل، وقواعد العمران، ونظم التعامل، وسياسة الناس، ما فيه العلاج الكافي، والدواء الشافي لأمراض المجتمع الإنساني من جميع أمراضه وعلله".

وقد بين منهجه في التفسير القائم على نتبع الهدايات القرآنية، وحمل الألفاظ على وفق ما تقتضيه اللغة العربية، ومراعاة دلالة السياق، والآخذ بما صحّ من أقوال المفسّرين قديمًا وحديثًا، حيث قال رحمه الله تعالى: "فقد عدنا- والحمد لله تعالى- إلى مجالس التذكير، من دروس التفسير، نقتطف أزهارها، ونجني من ثمارها، بيسر من الله تعالى وتيسير، على عاداتنا في تفسير الألفاظ بأرجح معانيها اللغوية، وحمل التراكيب على أبلغ أساليبها البيانية، وربط الآيات، بوجوه المناسبات، معتمدين في ذلك على صحيح المنقول، وسديد المعقول، مما جلاه أئمة السلف المتقدمون، أو غاص عليه علماء الخلف المتأخرون، رحمة الله عليهم أجمعين". وقد اعتمد ابن باديس المنهج الوسط في التعامل مع القرآن الكريم، فجمع بين المنقول الصحيح، وما أقرّه العقل من علوم عصرية كالإعجاز العلمي.

وأثر هذا المنهج في حركة التدين لدى الشعب الجزائري، وفي جيل الصحوة الإسلامية خاصة، بالاعتماد على الهدايات القرآنية وتوظيفها في سبيل الإصلاح الاجتماعي والنهوض الحضاري، وهذا ما رسخه رموز الدعوة والإصلاح في القطر الجزائري كالشيخ الإبراهيمي، والمفكر مالك بن نبي.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> عبد الحميد بن باديس، مجالس التذكير، ص 42- 43

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الجيد ابن باديس، المرجع نفسه، ص 41

#### المحور الثاني: التجديد العلمي في التفسير مع الإمام الطاهر بن عاشور

يُعدّ الإمام الطاهر بن عاشور، وهو غني عن التعريف، من المفسّرين المعاصرين المجدّدين، والآخذين بناصية علوم الآلة، ورغم كونه من المتأخرين فقد نافس المتقدمين واستدرك عليهم وناقشهم خاصة فيما يخص علوم البلاغة وأصول الفقه.

وقد ظهر تميز الإمام بن عاشور ونهجه التجديدي في تفسيره "التحرير والتنوير"، حيث تضمّنت مقدماته إشارة إلى ضرورة تأسيس علم التفسير، وهي تفيد جميعها في تأصيل وتقعيد منهج استنباط الحكم والأحكام الشرعية، ولقد كان حريصًا- رحمه الله- على بيان عمق عملية التفسير وشرف غايته وخطورة وظيفته، وذلك عند معالجته لمفهوم التفسير وأغراضه، ومصادره والعلوم التي يحتاج إليها المفسّر، ثم عند انتقاداته لبعض المفسّرين مثل معالجتهم لأسباب النزول التي تم تضخيمها من قبل بعض المفسّرين، في حين أنّ القرآن الكريم أنزل ابتداء من أجل الهداية أساس، ولا شك أنّ هذه التنبيهات كانت بالنسبة للمهتمين بعلم التفسير إرهاصات لا يمكن القفز عنها، إذ أنها تجعل اجتهادات الإمام الطاهر بن عاشور حلقة مهمة في تأسيس "علم التفسير".

وحاول الإمام ابن عاشور لفت الأنظار إلى أصول التفسير وقواعده وما سمّاه مستمدات علم التفسير إلى تخلية عملية التفسير من الشوائب التي تكدّر صفوه مثلما كان يحرص على إحياء وظيفة التفسير الأولى والتي نتعلق بالاجتهاد والاستنباط ونبذ النقل غير المفيد، فالتقليد آفة في الفكر الإسلامي عامة والتراث التفسيري خاصة، ابتلي بها التفسير فعطلت طاقات وأهدرت جهودًا، وحوّلت العملية التفسيرية من قاطرة إبداعية علمية، إلى وسيلة لإعادة إنتاج ما قيل من قبل مفسّرين سابقين عاشوا زمانهم، واجتهدوا حسب ظروفهم الزمنية والمكانية، فكانت تفاسيرهم إجابات عيد أسئلة عصرهم، وحلًا لمشكلاته الاجتماعية والحضارية، على اعتبار أنّ العملية التفسيرية لها وظيفة كبيرة تمثل في التجديد ومسايرة قضايا العصر، وتحقيق العملية التفسيرية لها وظيفة كبيرة تمثل في التجديد ومسايرة

# و التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر العاصر الحاضر العصر الحاضر الحاضر

خاصيتي العالمية والشمول بما يربط الناس بالدين، وكذا بيان معاني القرآن حتى يتسنى لهم الاهتداء إلى الحق والالتزام به، فتستقيم حياتهم، وإلا ماذا نقصد بقولنا: "القرآن صالح لكل زمان ومكان"؟ أنقصد بذلك جاهزية الفهم الذي دوّنه السلف والذي يتيح لنا مواجهة ما يستجد من أحوال ومشاغل في كل آن ومكان؟ أم تلك الصلاحية تعني أنّ لغة النص المقدس لا نتوقف عن توليد المعنى عبر السيرورة التاريخية للإنسان ووعيه وتقدم مجتمعه؟ التاريخية للإنسان ووعيه وتقدم مجتمعه؟ ا

فهذه التساؤلات مجتمعة هي التي دفعت بالإمام الطاهر بن عاشور إلى توجيه الملام إلى المفسّرين الذين قصروا النظر على أقوال لا تراعي تبدل الأحوال والأزمان، وفي ذلك قوله: "والتفاسير كثيرة فإنك لا تجد الكثير منها إلا عالة على كلام سابق بحيث لا حظ لمؤلفه إلا الجمع على تفاوت بين اختصار وتطويل".2

إنّ بعض مظاهر التقليد تتجلى أساسًا في ترديد أقوال من سبق من المفسّرين من غير تحيص لصحة الرواية المنقولة أو ترجيح بين الروايات المختلفة، ودون نقد وتحميص، والنقد مرتبة فوق مرتبة الترجيح، وتشمل التعقيب بالرد أو النقض والتصحيح، ومن مظاهر التقليد أيضًا تبني القضايا العلمية المثارة في الكتب السابقة رغم انعدام الحاجة إليها، كبعض القضايا الكلامية التي فرضتها ظروف تاريخية وحضارية مثل مسألة خلق القرآن، وغيرها، التي هي وليدة ظروف تاريخية، لم تعد لها حاجة بعد ذلك. وإذا نظرنا في كتب التفسير وقمنا بغربلتها وتحميصها من التقليد بحذف كل

المجلد:14 العدود:1 حارس 2025

احميدة النيفر: المفسر الحديث والوحي، أعمال الندوة العلمية الدولية التي نظمتها الرابطة المحمدية للعلماء، 30-31 مارس 2010م. العلوم الإسلامية: أزمة منهج أم أزمة تنزيل؟ ص 102

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، دار سحنون للنشر والتوزيع- تونس، 1997م، 7/1

قريدة زمرد: أزمة التقليد في التفسير: أعمال الندوة العلمية الدولية التي نظمتها الرابطة المحمدية للعلماء، 31-30 مارس 2010م العلوم الإسلامية: أزمة منهج أم أزمة تنزيل؟ ص 483

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفس المرجع السابق، ص 484

النقول والإبقاء فقط على ما أضافه المفسّر وجاء به من فهمه واستنباطه، نتيجة معايشته حياة الناس وهمومهم، لن يبقى غير القليل من التراث التفسيري!! وهذا ما جعل الإمام ابن عاشور يأخذ على نفسه الابتعاد عن التقليد ونبذه، واختياره نهجًا تجديديًا إبداعيًا، حيث نجده يقول: "فجعلت حقًا على أن أبدي في تفسير القرآن نكمًّا أر من سبقني إليها، وأن أقف موقف الحكم بين طوائف المفسّرين تارة لها وآونة عليها، فإن الاقتصار على الحديث المعاد تعطيل لفيض القرآن الذي ما له من نفاذ". وينضاف إلى ذلك إعماله للمدخل المقاصدي في التفسير، تنظيرًا وممارسة، حتى إنه بجودة، بل وسيلة لكشف خبايا المعاني تنطق بالهداية الربانية، وذلك عن طريق اعتماده للقواعد المقاصدية منهجًا للتفسير تمكن من ضبط عملية الفهم عند المفسّر عن طريق إعمال الأدوات المقاصدية، واستحضار البعد المقاصدي في عملية التفسير، وإعمال الفهم الذي لا يعزل دلالات الألفاظ في السياق الجزئي عن المقاصد الإجمالية لرسالة القرآن، ولا عجب أن يكون تركيزه على استحضار المقاصد من باب الاتزام والإلزام من خلال ما شرطه على المقبل على التفسير في مقدمة تفسيره. والاتزام والإلزام من خلال ما شرطه على المقبل على التفسير في مقدمة تفسيره. والمالة الفرآن، ولا عجب أن يكون تركيزه على التفسير في مقدمة تفسيره. والمالة القرآن، ولا عجب أن يكون تركيزه على التفسير في مقدمة تفسيره. والمالة القرآن، ولا عجب أن يكون تركيزه على التفسير في مقدمة تفسيره. والمقالة الالتزام والإلزام من خلال ما شرطه على المقبل على التفسير في مقدمة تفسيره. والمسيرة في مقدمة تفسيره. والمقبل على التفسير في مقدمة تفسيره والمقبل على المقبل على التعالم المقبل على المقبل على التفسير في مقدمة تفسيره والمتحدد المقاسد عن باب

وهكذا ألزم نفسه بمهمتين حدّدها لتفسيره، الأولى: نقد أقوال المفسّرين السابقين والترجيح بينهما، والثانية: تقديم فهمه لكتاب الله وما استنبطه من حكم وأحكام شرعية لم يقف عليها في كتب التفسير السابقة، وهذا نهج تجديدي في علم التفسير، بدأ عند الإمام ابن عاشور بالوعي بأزمة التقليد في التفسير، وقرنه بنقد التراث التفسيري وتدقيقه، فخط بذلك مسارًا جديدًا بناء على حاجة الأمة الحضارية في هذا العصر.

1 التحرير والتنوير، 7/1

<sup>2</sup> مونية الطراز، التجديد في التفسير في العصر الحديث.. منطلقاته وأهم اتجاهاته، https://www.arrabita.ma/، بتاريخ: 11/11/13م.

### المحور الثالث: التفسير الفلسفي مع أبي يعرب المرزوقي

ومن المحاولات التجديدية في تفسير القرآن الكريم، والتي يمكن تصنيفها ضمن التفسير". الفلسفي، للفيلسوف التونسي أبو يعرب المرزوقي، وقد سمّاه: "التفسير الجلي في التفسير". والمفسّر هو محمد الحبيب المرزوقي وُلد عام 1947م، مفكر وفيلسوف تونسي. درَسَ الفلسفة على في أوروبا، تخصّص في الفلسفة العربيّة واليونانيّة، وعمل أستاذًا جامعيًا في نفس التخصص بالجامعة التونسية. وعمل مديرًا لقسم الترجمة ببيت الحكمة بتونس، وعضوًا المجلس العلمي للمجمع التونسي للعلوم والآداب والفنون- بيت الحكمة.

وكان دافع المرزوقي إلى التفسير هو محاولة فهم نظام القرآن، خاصة وأنّ العلوم الإسلامية فشلت في الوصول إلى دستور القرآن، ذلك أنّ للقرآن فرعين، فرع يتعلق بالنظر والعقيدة، وفرع يتعلق بالعمل والشريعة، وتنازع الفلاسفة والمتكلمون حول قضية الإيمان والعلم، وتنازع الفقهاء والمتصوفة حول الأخلاق والقانون، ويرى أنّ العلماء فشلوا في علاج هذه القضايا، لأنهم فشلوا في اكتشاف نظام القرآن، ومن تجليات فشلهم، أنهم بذلوا جهدهم في معرفة الغيب، بدل بذل الجهد في اكتشاف آيات الآفاق والأنفس، في عالم الشهادة، وبذلك عطلوا مسيرة التنمية والتقدم، ودخلوا في جدالات عقيمة حول العقيدة والميتافيزيقا، فحصل الخلل في التربية والمعرفة، وفي الحكم والسياسة، وهذا ما جعل الأمة تعمل عكس دستور القرآن. وتحيد عن وظيفة الاستخلاف وتعمير الأرض المطلوبة منها.

ومن هنا أكد على ضرورة التفسير الفلسفي للقرآن الكريم، يقول أبو يعرب المرزوقي: "إنّ التفسير الفلسفي للقرآن الكريم ليس هو أمرًا ضروريًّا للمسلمين من منطلق الوضع الإسلامي الراهن فحسب، بل هو كان ينبغي أن يكون ضرورة من بداية الدعوة الإسلامية. فالقرآن هو الذي اعتبر تبيّن حقيقة القرآن أمرًا سَيري اللهُ الناسَ آياته في الآفاق والأنفس حتى

### و التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر الحاضر العرب الإسلامي في العصر الحاضر

يتبيّن لهم أنه الحق". أ ووظّف الفلسفة والمنطق لفهم القرآن وتفسيره.

ولذلك جاء تفسيره الفلسفي يخالف التفاسير التراثية والقراءات الحداثية للنص الشرعي، وقدّم نقدًا لهذه التفاسير على اختلافها، ثم حاول تقديم قراءة كلية للقرآن الكريم، وتأسيس رؤية قرآنية في كيفية التعامل مع قضية نهضة الأمة.

ويؤاخذ المرزوقي التفاسير التراثية للقرآن الكريم بكونها مغرقة في التاريخانية المناقضة لطبيعة النص القرآني المطلقة والمتعالية على الزمان والمكان، وهذا ما دفعه إلى تأسيس "منهج تفسير يراوح الآفق المبين لتعالي رؤية القرآن تُجاوز مطلق ما هو تاريخاني منهجياً ومعرفياً"، أي إضافة إلى تأثير المذهبية المقيتة التي جعلت القرآن الكريم خادمة لهواها، ثم تضييق مجال الاستنباط من القرآن بالمفهوم الأصولي، والقراءة التجزيئية المناقضة للقراءة النسقية الكلية للقرآن الكريم.

ويعتمد المرزوقي منهج الافتراض والاستنتاج في فهم القرآن الكريم، وفي الكشف عن نظامه، موضعًا ذلك بقوله: "فنحن في هذه المحاولة نعامل ما في المصحف على أنه جملة من المعطيات نبحث عن نظامها بالفرض والاستنتاج"، وهي طريقة عقلية اجتهادية، ونتائجها نسبية، واختبار صحتها أو خطئها يكمن في النظر في آيات الآفاق والأنفس، ويتلخص عمل الفيلسوف خلالها في تحديد مبادئ هذه الفرضية التي يبدعها الاجتهاد العقلي، ليعبّر عن فهمه لموضوعه. فير أنّ هذا المنهج التأملي والافتراضي ليست له قواعد وضوابط حاكمة، مما يُفقد التفسير صفة العلمية، ويفتح الباب للقول في القرآن بغير علم.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

أبو يعرب المرزوقي، الجلي في التفسير، استراتيجية القرآن التوحيدية ومنطق السياسة المحمدية، تونس، الدار المتوسطية للنشر، 2010م، 193/1

<sup>2</sup> أبو يعرب المرزوقي، الجلي في التفسير، 100/3

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو يعرب المرزوقي، المرجع السابق، 195/1

<sup>4</sup> أبو يعرب المرزوقي، المرجع نفسه، 11/1

موقف أبي يعرب المرزوقي من الإعجاز العلمي: وجدير بالذكر أنّ المرزوقي يرفض القول بالإعجاز العلمي، لأنّ العلم التجريبي نسبي، وعلم القرآن مطلق، فلا نحكم على المطلق بالنسبي، ويسفر ظهور نظرية الإعجاز العلمي في زمننا بكونها ردة فعل على طغيان العلم التجريبي الحديث وسيطرته على العقول، ومحاولة أصحاب هذه النظرية الرد على من ينكر ما جاء في القرآن، ويصفه بكونه أساطير الأولين، فالقرآن الكريم ثابت، لكن العلم متغير، وقد جعل المرزوقي العلم الحديث نظير علم القدماء، الذي حاول البعض تأويل القرآن وفقه في الماضي، ووصف العلم الحديث بأساطير الآخرين، وسوف يأتي زمن يوصف فيه العلم التجريبي الحديث بأساطير الأولين أيضا. والخطير في هذا الأمر، هو عندما نربط آيات القرآن، بنتائج العلم الحديث، فإننا نعرض القرآن للطعن.

وقد وصف المرزوقي الحقائق العلمية بكونها توجهات وجودية، وليست قوانين علمية، حيث يقول في كتاب "الجلي": "فالسذاجة المعرفية هي الظنّ بأنّ الحقائق العلمية-النسبية- يمكن أن تكون مقياسًا للحقائق القرآنية المطلقة، التي هي من طبيعة متعالية عليها دون أن تكون منافية لها؛ لأنها تدعو إلى طلبها بأسبابها وعدم إطلاقها حتى تبقى مفتوحة للتجويد الدائم في إطار التوجهات والسّنن، وهو معنى الاجتهاد المتصل؛ لذلك فالسنن أو الحقائق القرآنية، ليست قوانين علمية، بل هي توجهات وجودية أو مسارات للتكون الخلقي والخلُقي تحدد شروط البداية والغاية دون تعيين كمّي، بل هي تقتصر على التّعيين الكيفي المحدّد لدلالات الأشياء، من حيث هي آيات على الحكمة الإلهية". الكيفي المحدّد لدلالات الأشياء، من حيث هي آيات على الحكمة الإلهية". الم

### المحور الرابع: التجديد المنهاجي مع الشاهد البوشيخي

عرف التفسير في المغرب الأقصى حركة تجديدية مهمة على يد ثلة من العلماء أمثال عبد الله كنون، والمكي الناصري، ثم جاء بعدهم علماء ربانيون اشتغلوا بالقرآن تعليمًا وتأليفًا، وأخص بالذكر: الدكتور الشاهد البوشيخي وتلميذه الدكتور فريد الأنصاري.

<sup>1</sup> أبو يعرب المرزوقي، المرجع نفسه، 66/2-67

ويُعد الدكتور الشاهد البوشيخي أحد أعلام الفكر والدعوة في المغرب، فهو رائد الدراسة المصطلحية، والهدى المنهاجي في القرآن الكريم. وأما تعريفه فهو الشاهد بن محمد البوشيخي، وُلد بضواحي فاس سنة 1945م، ودرس بالقرويين، ثم حصل على شهادة الدكتوراة من جامعة سيدي محمد بن عبد الله بفاس، عمل أستاذًا للتعليم العالي بنفس الجامعة، وكان رئيسًا لوحدة مصطلحات القرآن والحديث وعلومهما بالدراسات العليا، وهو الآن مدير لمؤسسة البحوث والدراسات العلمية "مبدع".

أولًا: المصطلح القرآني مفتاح التفسير: ينطلق الشيخ الشاهد البوشيخي من مسلمة مفادها هي: إنَّ المصطلحات مفاتيح العلوم، وسرٌّ مكنونها، والمصطلح عنوان المفهوم، والمفهوم أساس الرؤية، والرؤية نظارة الإبصار التي تريك الأشياء كما هي؛ بأحجامها وأشكالها وألوانها الطبيعية، ومن هنا تأتي الأهمية والأولوية للدراسات المصطلحية، وخاصة أمام مصطلح الذات الذي هو خزان الممتلكات، والذي يجب أن يكون على رأس الأولويات، فلا يكاد للأسف يحظى بأدنى التفات، وذلك وحده دليل على أنَّ الأمة لما تقدّر أمر المصطلح قدره، ولما تفقه طبيعة الإشكال المصطلحي ولما نتصور المسألة المصطلحية التصور المطلوب. وتظهر أهمية المصطلح أيضًا بالنظر إلى أثر المصطلحات الوافدة على الثقافة الإسلامية من الغرب وما أحدثته من تشويه وتغيير، ومن تمكين للغزو الثقافي. وأهم خطوة منهجية هنا هي ضرورة امتلاك التصور الحضاري الشامل للمسألة المصطلحية والوعي بهذا.، واعتماد منهج الدراسة المصطلحية، في الكشف عن مفاهيم المصطلحات. ولا يتم ذلك إلا بإنجاز المعجم المفهومي للقرآن الكريم، ويراد به المعجم الذي يحدُّد مفاهيم ألفاظ القرآن الكريم ومواقعها في النسق المفهومي الكلي للقرآن الكريم، ليمكن الوصول إلى الفهم الكلي النسقي للقرآن الكريم. ثم إنجاز المعجم التاريخي للمصطلحات العلمية العربية. ثم التزام منهجية مستوعبة لما لدى الذات وغير الذات في وضع المصطلحات، وقد قيل عن هذا في نظرة سابقة، ما نصه: "إن المصطلح الوافد-السائد أو غير السائد- لا يواجه-ولا ينبغي أن يواجه- بمنهج العثور؛ إنه لابد من خطة

### و التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر الحاضر العرب الإسلامي في العصر الحاضر

 $^{1}$ علمية شاملة حاسمة، لمواجهة ما أسماه بعضهم بـ"الطوفان المفهومي.

أما مفهوم المصطلح القرآني عند الشاهد البوشيخي فهو ذلك اللفظ الذي أكسبه استعماله في القرآن الكريم دلالة خاصة زائدة على الدلالة التي في اللسان العربي، فصار له مفهوم خاص ضمن الرؤية القرآنية الشاملة، وسبب الاهتمام بالمصطلق القرآني هو أننا لا نفقه القرآن حق الفقه، فحصل الابتعاد عن كتاب الله على مستوى الفهم ثم على مستوى العمل، ولذلك وجب تجديد الفهم من أجل تجديد العمل، ومن أجل تحسين الحال بصفة عامة.

ومفتاح فهم كتاب الله تعالى هو اللفظ القرآني، لأنّ الجملة مكونة من ألفاظ، والمقصود باللفظ المصطلح الذي يعبر عن مفهوم، وهو الذي يتم به الدخول إلى الفهم الكلي النسقي للقرآن الكريم، ويؤكد الشاهد البوشيخي حفظه الله تعالى، على أنّ هناك نسقًا مفهوميًا لهذا الدين، كامنًا في كتاب الله تعالى، وفي سنة رسوله صلّى الله عليه وسلّم، التي تبيه، هو كامل يحتاج إلى تجلية جزئية وكلية. هذا الأمر إذا لم يتم على وجهه الصحيح، لم نتضح الصورة على وجهها الصحيح.

ثانيًا: الهدى المنهاجي غاية المفسّر: واقع الأمة اليوم فيه تخلف وانحطاط على كل الأصعدة، وموقعها الذي يجب أن تبوؤه هو الخيرية والشهادة على الناس، فكيف الانتقال بالأمة من واقعها السيئ إلى موقعها المنشود؟ تلك هي القضية شغلت الشاهد البوشيخي، خاصة وأنّ لهذه الأمة كتابًا نازلًا من السماء، فيه الهدى والرشاد، وحاجة الأمة اليوم إلى هذا الهدى كبيرة، فكيف السبيل إليه لتنتقل الأمة من واقعها إلى موقعها؟ علمًا أنّ الأمة تحتاج إلى الهدى المنهاجي في التفكير والتعبير

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

www.altasamoh.net/Article.asp? $\mathrm{Id}$  = 66 نحو تصور شامل للمسألة المصطلحية، د الشاهد البوشيخى  $^{1}$ 

<sup>2</sup> الشاهد البوشيخي، أولويات البحث في الدراسات القرآنية، على موقع مبدع، https://www.mobdii.com،

<sup>3</sup> الشاهد البوشيخي، أولويات البحث في الدراسات القرآنية، المرجع نفسه.

# و التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر الحاضر العصر الحاضر الحاضر

والتدبير، وهذا الأخير أشدها وآكدها، لأمور ثلاثة: تحتاجه لتيسير الذكر للناس، حتى ينتشر الهدى، وتحتاجه لتعمير الأرض وفق هذا الذكر نفسه، وتحتاجه لتسخير الكون وفق هذا الهدى، وهذا هو صلب التدبير، حتى يكون تصرف العبد على وزان القرآن الكريم. مفهوم الهدى المنهاجي: هو الطريقة المثلى في التفكير والتعبير والتدبير، أما الهدى المنهاجي في القرآن فيصد به: الطريقة المثلى في أداء الخلافة، وفي أداء العبادة، وفي أداء الشهادة، على اعتبار أنّ المسلمين مطلوب منهم الأداء العام الذي لجميع البشرية، وهو أداء وظيفة الخلافة، ثم أداء ولهو الشهادة داخل إطار الخلافة، ثم أداء وظيفة الشهادة داخل إطار الخلافة، ثم أداء وهذه الشهادة ها طريقة معينة يمكن التأهل لها. وقالشهادة داخل إطار الخلافة، في الشهادة داخل إطار الخلافة، وهذه الشهادة ها طريقة معينة يمكن التأهل لها. وقول الشهادة داخل إطار الخلافة، وهذه الشهادة ها طريقة معينة يمكن التأهل لها.

وهذا التعريف يدلنا على البعد الإصلاحي في مشروع الشاهد البوشيخي، لأنه يريد النهوض بالأمة وتأهيلها لأداء الشهادة على الناس المنوطة بها، والتي لا تُنال إلا بعد الإعداد والتأهيل، وهذا جهد أجيال من المسلمين ممن تربى في أحضان الوحي وتلقى من معينه الصافي، حتى صاريزن الأمر بميزانه، ويُبصر بنوره.

مصادر الهدى المنهاجي: حدّد الشاهد البوشيخي ثلاثة مصادر لأخذ الهدى المنهاجي، وهي كما يلي:

القرآن الكريم، لأنه هو الأصل لغيره، ويتركز الهدى المناهجي أولًا في القصص القرآني، لأن الله تعالى قال لرسوله وللأمة جمعاء: "أُوْلَـــــــِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَي لَمْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

المجلد:14 العدو:1 62 يناير -مارس 2025

البوشيخي الشاهد، نظرات في الهدى المنهاجي في القرآن الكريم من خلال السور حسب ترتيب
 النزول، مطبعة أنفو برانت، فاس ط1 سنة 2015م، طبعة تجريبية، ص 12-13

البوشيخي الشاهد، نظرات في الهدى المنهاجي في القرآن الكريم من خلال السور حسب ترتيب النزول، ص 13

<sup>3</sup> البوشيخي، المرجع نفسه، ص 14

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الأنعام: 90

### و التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر الحاضر العرب الإسلامي في العصر الحاضر

- السنة النبوية، التي هي بيان للقرآن الكريم، فالنصوص الحديثية كلها مجال
   للهدى المنهاجي، لكن الذي فيه التركيز أكثر هو الحديث الذي يشتمل على
   القصص والأمثال.
- السيرة النبوية، والتي هي الإطار الزمني للقرآن الكريم مفرقًا، وهي الإطار الزمني أيضًا لبيان رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، حيث "كان يناظر إحلال القرآن الذي يتنزل ويجعله واقعا في الحياة التي كانت نتشكل بحسب الهدى المنهاجي الذي يأتي به القرآن".1

والشيخ الشاهد البوشيخي وهو يجعل السيرة النبوية مصدرًا للهدى المنهاجي كانت عينه على الإجابة عن السؤال كيفية الانتقال من واقع الأمة المنحط إلى موقع الأمة المنشود، ولذلك توسل بالسيرة النبوية لاستنباط الهدى المنهاجي في كيفية تنزيل القرآن الكريم على واقع الأمة المتغير، كما كان يتنزل على النبي صلّى الله عليه وسلّم مفرقًا ومنجمًا حسب حاجات الأمة، وكيف كان النبي صلّى الله عليه وسلّم يتفاعل مع الوحي في تنزيله على الواقع حسب ظروف الزمان والمكان، حتى إذا استطاع المسلمون اليوم تلمس هذا الهدى المنهاجي أمكنه الانتقال من الواقع البئيس إلى الموقع المنشود: موقع الخيرية والشهادة على الناس، ولذلك قال: "هذه الحقيقة تجعلنا ننظر إلى السيرة النبوية في علاقتها بالقرآن الكريم، نظرة جديدة مهمة في زماننا هذا، لأنّ واقع الأمة لا بد من العمل على الانتقال منه إلى الموقع الذي يريد الله منها أن تكون فيه، وهو موقع الشهادة على الناس، هذا الانتقال أكبر مرشد له وأكبر هدى منهاجي عكن أن نستخلصه له هو في تلك السيرة مربوطة بالقرآن الكريم". 2

لماذا يجب التركيز على الهدى المنهاجي في علاقتنا بالقرآن؟ يؤكد الشاهد البوشيخي،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> البوشيخي، المرجع السابق، ص 15 وما بعدها

² البوشيخي الشاهد، نظرات في الهدى المنهاجي في القرآن الكريم من خلال السور حسب ترتيب النزول، مطبعة أنفو برانت، فاس ط،1 2015م، ص 17

حفظه الله تعالى، في الدرس القرآني على الهدى المناجي، سواء في التعامل مع التراث التفسيري، الذي يجب البحث فيه على الهدى المناهجي والتنقيب عنه حتى نستفيد منه في حاضرنا، ومستقبلنا، وجب البحث عن هذا الهدى ونعالج به أدواءنا أمراض الأمة اليوم، ويرفض الالتفات إلى الفكر الغربي أو الشرقي في معالجة أمراض الأمة، لأنّ الهدى القرآني الذي هو أقوم هدى وأرشد، ونفس الأمر بالنسبة إلى استشراف المستقبل يجب أن نستشرفه بعين الذات، لا بعين الغير، وقد جربت الأمة الحلول المستوردة من الشرق والغرب، قديمًا وحديثًا، فلم تفلح، وقد أفسد هذا الفكر الوافد على الأمة الرؤية والمنهاج، مما جعل تفقد البوصلة وتسقط فريسة للاحتلال الغربي، ولم يبقى لها إلى هدى الله النازل من السماء، ففيه العزة، وفيه الخلاص!

ويوضح الدكتور الشاهد البوشيخي سبب تركيزه على الهدى المنهاجي هو أنّ أهم ما في القرآن هو الهدى، لأنه لم يأت بكل الجزئيات والتفاصيل المتعلقة بالزمان والمكان المتغيرين، ولكن جاء بالمنهاج الذي إن تُمكن منه، فإنّ العبد يستطيع أن يهتدي إلى ما فيه رضوان الله، في مختلف المجالات الاجتماعية والتربوية، والسياسية، ما نص عليه القرآن فقد نص عليه، وما لم ينص عليه يمكن الاهتداء إليه من خلال ما نص عليه من كليات تضبط الجزئيات، وهذا جوهر ما يسمّى بالقراءة الكلية أو المقاصدية للقرآن، ولذلك اعتبر الشاهد البوشيخي الهدى المنهاجي هو الأساس والأهم في مختلف المجالات، وهذا الهدى هو الذي يجب أن يُطلب. أ

الحاجة إلى استكال أصول البيان: ومن القضايا العلمية التي جعل لها الأولويات في الدراسات القرآنية، واشتغل عليها بحثًا وتأطيرًا وتكوينًا، قضية علم أصول التفسير، نظرًا لشدّ حاجة الأمة العلمية والحضارية لهذا العلم، وهي الحاجة إلى ضبط فهم القرآن والاستنباط الصحيح منه، قضية استكال بناء علم أصول التفسير، وقد أسماه

يناير -مارس 2025 \_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> البوشيخي الشاهد، نظرات في الهدى المنهاجي، ص 25-27

### و التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر الخرب الإسلامي في العصر الحاضر الحاضر

بأصول البيان، لأنه هذا العلم لمّا يُسحم فيه، ولمّا يُجع حتى الساعة ويُنظم في صورة نظرية متكاملة لفهم القرآن حق الفهم، لحاجة الأمة إلى هذا العلم من أجل ضبط فهم القرآن الكريم والاستنباط منه، وحماية التفسير من الخطأ أو تحريف الفهم، ولسدّ هذا الخصاص فقد نظمت مؤسسة البحوث والدراسات العلمية، التي يشرف عليها الدكتور الشاهد البوشيخي، مؤتمرًا هو المؤتمر العالمي الثالث للباحثين في القرآن الكريم وعلومه، تحت عنوان: "بناء علم أصول التفسير: الواقع والآفاق"، بشراكة مع عدة مؤسسات علمية مرموقة، وأعمال هذا المؤتمر موجودة في موقع مبدع.

أولوية الإعجاز العلمي في القرآن الكريم: ومن القضايا التي أعطاها الأولوية في البحث العلمي في مجال الدراسات القرآنية، والتي من شأنها تعطي قيمة مضافة إلى واقع الأمة إصلاحيًا ودعويًا قضية الإعجاز العلمي في القرآن الكريم، والغاية من ذلك دعوية، وهي ردّ الناس إلى الله تعالى بأسرع طريق، نظرًا لتأثير العلم على عقول الناس، وسرعة استجابتهم واقتناعهم، "لأنهم حيث يتبين لهم بوضوح أنّ هذا الأمر أو ذلك مستحيل أن يقوله محمد صلّى الله عليه وسلّم، ولا العرب. بل لا هو، وهم، ولا غيرهم من الأمم، إذاك يقتنعون أن هذا القرآن ليس من عند غير الله". 2

أما مفهوم الإعجاز العلمي عند الدكتور الشاهد البوشيخي، فهو ما يكتشفه بعض العلماء في القرآن الكريم، مما يستحيل أن يصدر عن غير الله إبان نزول القرآن الكريم، وهنا تميز عن التعريف الشائع للإعجاز العلمي بأن سبق القرآن لحقائق علمية يستحيل التوصل إليها زمن النبي صلّى الله عليه وسلّم، أو تعريف إعجاز القرآن عامة فعُرفت المعجزة بصفة عامة بأنها "الأمر الخارق للعادة المقرون بالتحدي والسالم من المعارضة"، 3 فحقق الدكتور البوشيخي القول في تعريف الإعجاز العلمي، بقوله: "وأقول اكتشاف لأنّ أمر الإعجاز العلمي، بقوله: "وأقول اكتشاف لأنّ أمر الإعجاز

https://www.mobdii.com : لمزيد تفصيل يُرجع إلى الموقع:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر أولويات البحث العلمي في الدراسات القرآنية، مرجع سابق

<sup>3</sup> السيوطي جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، دار الكتاب العربي، سنة 1999م، 238/2

ليس أمرًا استنباطيًا ولكنه اكتشافي، إذ هو موجود في الكتاب. فأي صاحب تخصص علمي اكتشف شيئًا، أو أمرًا في كتاب الله عنّ وجلّ، تبيّن له بحكم تخصصه أنّ هذا الأمر الذي تحدّث عنه الكتاب إبان نزوله يستحيل أن يكون من بشر، فقد اكشف إعجازًا علميًا، أي أمرًا يُعجز غير الله أن يصدر منه ". كما أنه لا يحصر العلم في العلوم المادية كما هو شائع اليوم، وإنما يتناول العلم بمفهومه الواسع الذي يشمل العلوم الشرعية والإنسانية والمادية، وبالتالي فإنّ مكتشف الإعجاز العلمي في القرآن لا يقتصر على أصحاب التخصصات العلمية، وإنما على جميع أصحاب التخصصات العلمية الأخرى، وبهذا عمل الشاهد البوشيخي على توسيع مفهوم الإعجاز العلمي يكون الإعجاز العلمي أما كيفية اكتشاف الإعجاز العلمي في القرآن الكريم، فلا بد أولًا من التفوق في أما كيفية اكتشاف الإعجاز العلمي في القرآن الكريم، فلا بد أولًا من التفوق في التخصص العلمي المعني، ثم لا بد من التفوق في تذوق القرآن، بما يقتضيه ذلك من التخصص العلمي المعني، ثم لا بد من التفوق في تذوق القرآن، بما يقتضيه ذلك من التقان للغة العربية، وباقي علوم الآلة، ثم ذلك وقبله لابد من الإيمان إلى درجة اليقين لكي يحصل الاهتداء، مصداقًا لقوله تعالى: "قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَى وَشِفَا مُ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ هُدَى وَشِفَا مُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَى وَشِفَا مُ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ هُدَى وَشِفَا مُ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ هُدَى وَشَفَا مُ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ هُدَى وَشَفَا مُ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ هُدَى وَشَفَا مُ وَالْكُونَ فِي عَامَ مَا لَكُولُهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وقبله لابد من الإيمان إلى وقبله لمَا يقتضيه وقرُّ وهُو عَلَيْهِمْ عَمَى في القرآن في عَامَة وقرُهُ وَقَرُهُ وَالمَا عَلَى الله وقبله لابد من الإيمان إلى المنافق في القرآن في عَامَة وقرُهُ وَالمَا عَالَة والمُنْهُ والمَا عَلَيْهِمْ عَمَى الله والمَا الله والمَا المؤلِق في القرآن في المؤلِق المؤل

### المحور الخامس: التفسير التربوي مع الدكتور فريد الأنصاري

أما الدكتور فريد الأنصاري رحمه الله تعالى هو عالم وأديب مغربي، وُلد سنة 1960م، بإقليم الراشدية، جنوب شرق المغرب، من أفضل ما أنجبته الجامعة المغربية الحديثة، اشتخل بالتدريس الجامعي حيث كان أستاذًا لأصول الفقه ومقاصد الشريعة، بجامعة المولى إسماعيل، ورئيسًا لشعبة الدراسات الإسلامية بنفس الجامعة، كما كان رئيسًا للمجلس العلمي الأعلى حتى وفاته رحمه الله تعالى،

المجلد:14 العدود: 66 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> البوشيخي، أولويات البحث العلمي في الدراسات القرآنية

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة فصلت: 44

كما عمل أستاذ كرسي التفسير بالجامع العتيق لمدينة مكناس. توفي رحمه الله تعالى الخميس و فير 2009م، وجدير بالذكر أنه تلميذ لأستاذه الدكتور الشاهد البوشيخي حفظه الله تعالى. وقد صرح بتأثره بأستاذه الشيخ الشاهد البوشيخي، حيث قال في آخر حوار له، وهو منشور بجريدة المحجمة المغربية: "أنا أسير على خطى أستاذنا الدكتور الشاهد البوشيخي فيما يمكن أن نسميه بالمدرسة القرآنية أو مدرسة الفطرة في الدعوة والدين". أ

ينطلق فريد الأنصاري رحمه الله تعالى في مشروعه الدعوي من فكرة مركزية هي ضرورة الإصلاح انطلاقًا من القرآن الكريم، لخَّصها في شعار: بعنوان من القرآن إلى العمران، وبالتالي فإنَّ القرآن هو محرك الإنسان وروحه ودليله، على أساس أنه واذا كان القرآن هو الذي صنع الإنسان المسلم، والحضارة الإسلامية، وأنَّ القرآن الكريم مازال كما أنزله الله تعالى لم يتغير، وأنَّ الإنسان ما زال هو روحًا وجسدًا، لكن أثر القرآن في الإنسان والعمران لم يعد موجودًا كما كان، فأين الخلل؟ فالجواب عند فريد الأنصاري رحمه الله تعالى يكمن في منهج التعامل مع القرآن، فكان مركز اشتغاله هو القرآن الكريم، الإشكال الذي بحث عن جواب له هو: كيفية التعامل مع القرآن الكريم، بدءًا من كتابه "بلاغ الرسالة القرآنية" وانتهاء بكتاب: "الفطرية: بعثة التجديد المقبلة من الحركة الإسلامية إلى دعوة الإسلام"، فكانت فكرة مجالس القرآن التي لخَّصها في كتيب: "مجالس القرآن.. مدخل إلى منهج تدارس القرآن العظيم وتدبره من التلقى إلى التزكية"، ثم فصَّلها تفصيلًا وافيًا بعد ذلك في كتاب: مجالس القرآن: مدارسات في رسالات الهدي المنهاجي للقرآن الكريم من التلقى إلى البلاغ" في ثلاثة أجزاء قدّم فيها الجانب التطبيقي لتدارس القرآن الكريم وتلقيه، وموضعًا ضوابط التدارس ومحاذيره ومراحله... أي المنهج العملي لإقامة مجالس القرآن لتحقيق ثمرته ألا وهي تجديد الدين وتحقيق نهضة الأمة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جريد المحجة، ع 330-331، بتاريخ: 2010/1/2م

### 

وينطلق الدكتور فريد الأنصاري رحمه الله تعالى في مشروعه من فكرة أساسية هي: التداول الاجتماعي للقرآن، وأداته هي مجالس القرآن، والتي عرفها بقوله: "مشروع دعوي تربوي بسيط، سهل التنفيذ والتطبيق، سلس الانتشار، غايته تجديد الدين وإعادة بناء مفاهيمه في النفس والمجتمع! بعيدًا عن الانتماءات السياسية الضيقة، والتصنيفات الحزبية المربكة، لكن قريبًا من فضاء القرآن، بل في بحر جماله النوراني العظيم.."، وقد أراد الأنصاري رحمه الله تعالى لهذا المشروع أن يكون مدرسة تربوية شعبية، تشتغل على المعلوم من الدين بالضرورة، وليس موضوعًا لتخريج الفقهاء، وإنما غايته نشر ثقافة القرآن وأخلاقه، ودعوة للتداول الاجتماعي للقرآن الكريم، من خلال الإقبال العام الشعبي على تعلم القرآن ودراسته.2

وحدّد فريد الأنصاري رحمه الله لمجالس القرآن صورتين: الأولى هي مجالس القرآن الأسرية، حيث يجتمع أفراد الأسرة على مائدة القرآن، تلاوة وتزكية، وهذا النوع من المجالس القرآنية ثمار طيبة على الزوجين والأولاد، لأنه تنالهم بركة القرآن وخيره العميم، فتنعكس صلاحًا وزكاة واستقامة..، وتنطفئ وساوس الشيطان ومكايده، فتقلّ الخلافات الزوجية وعقوق الوالدين.. وغير ذلك من المشاكل الأسرية التي تؤدي بها إلى التفكك.

أما الصورة الثانية فهي: صالونات القرآن التي يحضرها الأحباب والأصحاب ممن له رغبة في الارتواء من القرآن الكريم اللارتواء من القرآن الكريم المجتمع كله، فيهتدي بهديه التي قال عنه الله عزّ وجلّ: "إِنَّ هَلذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ۞".3

المجلد:14 العدود: 68 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> الأنصاري فريد، مجالس القرآن، القاهرة، دار السلام، 2018م، 51/1

² الأنصاري فريد، المرجع نفسه، 49/1

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سورة الإسراء: 9

وأما طبيعة مجالس القرآن في حقيقتها ليست تفسيرًا للقرآن الكريم، وإن كان فيها شيء من التفسير، وإنما هي اشتغال بالقرآن تلاوة وتدبرًا من أجل التزكية، فهي مجالس تربوية بالأساس، واتخذت من التفسير والتدبر وسيلة لتحقيق تزكية النفس وإصلاحية، وتستهدف استخلاص الهدى المنهاجي من القرآن الكريم، يقول رحمه الله تعالى في حوار أجريته معه في آخر حياته، ونشر في جريدة المحجة المغربية، حيث قال: "فما أصنعه الآن ليس تفسيرًا بالمعنى الدقيق للكلمة، فيه شيء من التفسير، وهو فقرة من فقرات العمل، أسميّه عادة: البيان العام، لكن فيه شيء هو مركز الكتاب وهو ما سمّاه الأستاذ الشاهد البوشيخي بالهدى المنهاجي، عند كل طائفة من الآيات نقف على ما يمكن أن نسميه برسالة الهدى (٠٠) وبعد ذلك أخلص إلى ما أسميته بمسلك التخلق، أي هذا هو الهدى الذي يطلبه الله منا. فكيف يمكن أن نتحقق بذلك خلقًا في أنفسنا وفي بيئتنا؟ أتحدث فيه عن الوسائل العملية والمسالك التطبيقية للتخلق بأخلاق القرآن والتحقق بهذه الرسالات الربانية، التي هي رسالة الهدى المنهاجي". المخلاق القرآن والتحقق بهذه الرسالات الربانية، التي هي رسالة الهدى المنهاجي". المخلاق القرآن والتحقق بهذه الرسالات الربانية، التي هي رسالة الهدى المنهاجي". المناه المدى المنهاجي". المنهاجي". المنهاجي". المنهاجي". المنهاجي المنهاجي". المنهاجي المناه المنهاجي المناه المنهاء ال

وإذا كانت مجالس القرآن تقوم في مرحلتها الأولى على التفسير، الذي هو شرح لمعاني الآيات، فإنّ الأنصاري رحمه الله تعالى اعتمد أساسًا في مدارسة القرآن منهج التدبر بما هو نظر في مآل الآية في النفس والقلب، وعرض علل هذه النفس وأمراضها على القرآن الكريم، بغية مداواتها وعلاجها: تهذيبًا وتشذيبًا، تحلية وتخلية، وهذا يدخل في صميم التربية والتزكية بالقرآن الكريم. والتركيز على الهدى المنهاجي في القرآن الكريم يحقق المقصد من التربية والتزكية للمسلم، ويحقّق وظيفة القرآن الأساسية ألا وهي الهداية للتي الناس إلى التي هي أقوم، ويمكن حصر تجلياتها في مستويات ثلاثة: تقوى في القلب، ورشد في التفكير، واستقامة في السلوك.

الخطوات المنهاجية لمجالس القرآن: وهذه المراحل الثلاث الأساسية في منهج القرآن

المجلد:14 العدود: 69 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> حوار مع جريدة المحجة، عدد 330-331

### مجلة السند . — · — · — التجديد في التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر

في بناء النفس المؤمنة، حيث إنها وتكوين النسيج الاجتماعية الإسلامي، وهي بمثابة أصول للوصل لرسالة القرآن، وهذه الخطوات مستوحاة من قوله تعالى: "رَبَّنَا وَالْبَعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ ۚ هَا"، ونتلخص في التلاوة بمنهج التلقي، والتعلم والتعليم بمنهج التدارس، والتزكية بمنهج التدبر. وأضاف إليه رحمه الله تعالى قاعدتين أساسيتين.

#### وأولى هذه الخطوات المنهجية هي:

- الخطوة الأولى: التلاوة بمنهج التلقي: وهذا المنهج هو الذي كان عليه النبي صلّى الله عليه وسلّم، الصحابة الكرام رضوان الله عليهم، تلقي القلب لحقائق الوحي، وهو استقبال القلب للوحي، على سبيل الذكر إنما يكون بحيث يتعامل معه العبد بصورة شهودية، أي يشهد تنزله الآن غضًا طريًا، فيتدبره آية آية باعتبار أنها تنزلت عليه لتخاطبه هو في نفسه ووجدانه، فتبعث قلبه حيًا في عصره وزمانه". 3 وكما نلاحظ فالمقصد التربوي حاضر، في مجالس القرآن، والتلاوة المطلوبة هي تلاوة تعبدية نتطلب استعداد النفس وحضور القلب، وخشوع الجوارح، وهي تخالف تلاوة التبرك، أو الاستظهار أو غير ذلك مما هو شائع عند البعض في المجتمع، مما أفقد القرآن وظيفته في أحياء القلوب وإصلاح النفوس، مما ورثناه من فترة الانحطاط والجمود.
- الخطوة الثانية: التعلم والتعليم بمنهج التدارس: التعلم والتعليم بمنهج التدارس مأخوذ من الآية الكريمة: "وَلَكِن كُونُوا رَبَّنيْتِنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ ٱلْكِتَنبَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدْرُسُونَ ۚ"، وهو منهج جبريل عليه السلام في تعليمه للنبي صلّى الله عليه وسلّم، ومراجعته للقرآن معه، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "كان عليه وسلّم، ومراجعته للقرآن معه، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "كان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الأنصاري فريد، مجالس القرآن، 62/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة البقرة: 129

<sup>3</sup> الأنصاري، 66/1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة آل عمران: 79

### و التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر الحاضر العرب الإسلامي في العصر الحاضر

النبي صلّى الله عليه وسلّم أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله صلّى الله عليه وسلّم أجود بالخير من الريح المرسلة"، أوكما أنّ التدارس يعني التفاعل بين أهل المجلس القرآن: إفادة واستفادة، يعني أيضًا: "نتبع صيغ العبارات ووجوه المعاني والدلالات للمقاصد والغايات من كل آية وسورة، وتعلم ذلك كله ترتيلًا وتفسيرًا، بما فيه ضبط ألفاظه وآياته وسوره للتعرف على أسراره وحكمه". 2

الخطوة الثالثة: التزكية بمنهج التدبر: والتزكية بمنهج التدبر تعني عرض علل النفس على القرآن، ومعالجتها تهذيبًا وتشذيبًا، والنظر في مآلات الآيات في النفس، حتى تتم تخلية النفس من كل الشوائب والدرن، وتحليتها بأخلاق القرآن وقيمه، حتى تصير نفس المؤمن تقية نقية- تزن بميزان القرآن، وتحب ما يحبّه الله وتكره ما يكرهه تعالى. وبهذا تكون التزكية نتيجة للتلاوة والتدارس لكتاب الله. "إلا أنّ هذه النتيجة لن يتم استثمارها على الحقيقة، ولا تحصيلها على التمام إلا إذا التُقطَت بمنهج التّدبُر، إذ التّدبُر (٠٠) هو الذي يورث القلب الاعتبار، ويمنح النّفس العزيمة على الدخول في الأعمال. فالحقائق الإيمانية والحِكم القرآنية لا تصطبغ بها النفس إلا عند التدبر والتفكر! وذلك هو معنى التخلق بأخلاق القرآن، حيث تصبح تلك الحقائق وتلك الحِكمُ خُلقًا طبيعيًا للهسلم". ق

#### استنتاجات البحث

تميز المدرسة المغاربية في التفسير

استجابة الجهود التجديدية في التفسير بالغرب الإسلامي لهموم الأمة وتحدياتها الحضارية

المجلد:14 كاوس 2025 يناير -ماوس 2025

<sup>1</sup> صحيح البخاري، بدء الوحي، كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، رقم الحديث: 06

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الأنصاري، المرجع السابق، 68/1

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الأنصاري، المرجع نفسه، 72/1

## و التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر الحاضر العرب الإسلامي في العصر الحاضر

- من مظاهر التجديد في التفسير بالغرب الإسلامي العناية بالمدخل المصطلحي في التفسير، والتركيز على الهدى المنهاجي، وتوظيف التفسير في الإصلاح والتزكية.
- التنبيه إلى ضرورة استكمال علم أصول التفسير، دون النجاح في إكماله في صورته النهائية خاتمة: وإذا كان المفسّرون في الغرب الإسلامي، في عصرنا الحالي، تأثروا بالمفسّرين في المشرق في بعض الجوانب، خاصة في الجانب الإصلاحي والهدائي، فإنّ هناك جدة وفرادة في المدرسة المغاربية في التفسير، وقد تجلت هذه الجدة والفرادة في الدعوة إلى اعتماد الدراسة المصطلحية عامة والمصطلح القرآني خاصة، لأنّ المصطلحات هي مفاتيح العلوم، والمصطلح القرآني هو مفتاح النص القرآني، وسبيل استنباط الهدى المنهاجي من القرآن الكريم، ثم التوظيف التربوي للتفسير من خلال مجالس القرآن، بهدف التزكية التعليم، وينضاف إلى ذلك التفطن إلى ضرورة التفسير الفلسفي بهدف بناء تصورات كلية حول الإنسان والحياة بغية تحقيق الخلافة والعمران على وزان القرآن.

أما في الشق النظري للتفسير، فرغم المجهود الكبير المبذول، فإنّ الحاجة مازالت ملحّة إلى تحقيق "العلمية" في التفسير، من حيث المفاهيم والقواعد، ولا يتم ذلك إلا من خلال استكمال بناء علم أصول التفسير، وإخراجه في صورته النهائية. وهذا ينطبق على الجهود التفسيرية في غرب العالم الإسلامي ومشرقه.

#### لائحة المصادر والمراجع

- 1. أبو يعرب المرزوقي، الجلي في التفسير، استراتيجية القرآن التوحيدية ومنطق السياسة المحمدية، تونس، الدار المتوسطية للنشر، 2010م
- 2. أعمال الندوة العلمية الدولية التي نظمتها الرابطة المحمدية للعلماء، 30-31 مارس 2010م العلوم الإسلامية: أزمة منهج أم أزمة تنزيل؟
- الأنصاري فريد أبجديات البحث في العلوم الشرعية، دار الكلمة، مصر، 2002م
  - 4. الأنصاري فريد، مجالس القرآن، القاهرة، دار السلام، 2018م
- البوشيخي الشاهد، نظرات في الهدى المنهاجي في القرآن الكريم من خلال السور
   حسب ترتيب النزول، مطبعة أنفو برانت، فاس ط1، الطبعة التجريبية، 2015م.
  - 6. تقى الدين ابن تيمية، مجموع الفتاوى، مجمع الملك فهد، 1995م.
- الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، د.ت.
- 8. السيوطي جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، دار الكتاب العربي، 1999م.
- 9. الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، دار سحنون للنشر والتوزيع- تونس، 1997م
- 10. عبد الحميد بن باديس، مجالس التذكير، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1995م.
- 11. عمر عبيد حسنة، الاجتهاد للتجديد سبيل الوراثة الحضارية، المكتب الإسلامي للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، 1998م.
- 12. القرضاوي يوسف، من أجل صحوة راشدة، دار البشير للثقافة والعلوم، 2000م.
  - 13. لسان العرب، ابن منظور، دار صادر، ط3، بيروت، د.ت.
  - 14. موقع الرابطة المحمدية لعلماء المغرب: https://www.arrabita.ma/
    - 15. موقع جريدة المحجة: https://almahajjafes.net

# مجلة العنب . . . . . . . . النجديد في التفسير بالغرب الإسلامي في العصر الحاضر

- https://www.mobdii.com ، موقع مبدع،
  - 17. موقع مجلة التسامح www.altasamoh.net

#### مجلة اللهنية - · - · - · - · - · - · ابن سيد الناس وكتابه في السيرة

ISSN: 2321-7928

# ابن سيد الناس وكتابه في السيرة

- حافظه صبیحه منیر-

 $^{2}$ ترجمة من الأردوية: د. سيد محامد الهاشمى

اسمه ونسبه: هو محمد بن محمد بن أحمد بن سيد الناس، ذكر الحافظ ابن حجر العسقلاني (المتوفى 852هـ) نسبه مفصّلًا على النحو التالي:

"أبو الفتح فتح الدين محمد بن محمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن يحي بن محمد بن أبي الوليد بن منذر بن أبي القاسم بن محمد بن محمد بن عبد العزيز بن سيد الناس بن أبي الوليد بن منذر بن عبد الجبار بن سليمان اليعمري الربعي، الأشبيلي الأندلسي، المصري، القاهري، الشافعي المعروف بابن سيد الناس".3

فكان لقبه "فتح الدين" وكنيته "أبو الفتح" و"ابن سيد الناس". يقول ابن حجر العسقلاني مبينًا سبب كنيته "أبو الفتح":

"كناه بها شيخه المسند عبد اللطيف بن عبد المنعم بن علي المعروف بالنجيب الحراني... حين أحضره والده إليه في مجلس الحديث". 4

وأمّا اليعمري فهو نسبة إلى قبيلة "يعمر" يقول الإمام السمعاني (المتوفى 562هـ) في قبيلة يعمر: "يعمري نسبة إلى بطن من كنانة".<sup>5</sup>

المجلد:14 العدو:1 حارس 2025

-

باحثة، قسم العلوم الإسلامية، جامعة بنجاب، لاهور، باكستان

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أستاذ مشارك، قسم الدراسات العربية، ومدير مركز مشاريع الترجمة، جامعة الإنجليزية واللغات الأجنبية، حيدرآباد، الهند.

ابن حجر العسقلاني، شهاب الدين أحمد بن حجر، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، دائرة المعارف العثمانية، حيدرآباد، ط2، 1972م، 476/5

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع السابق، 482/5

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السمعاني، أبو سعيد عبد الكريم بن محمد بن منصور، ا**لأنساب**، دار الفكر، بيروت. 1409هـ/1998م، 699/5

#### مجلة اللهنيد - · - · - · - · - · - · ابن سيد الناس وكتابه في السيرة

وأمّا الربعي فيقول ابن الأثير (المتوفى 630هـ) في هذه النسبة: "ربعي نسبة إلى ربيعة بن نزار أو ربيعة بن الأزد أو ربيعة الجوع أو ربيع بن مالك بن عمرو أو ربيع بن حصن بن ضمضم". أ

فالربعي نسبة إلى ربيعة بن نزار.

أخباره: ذكر ابن سيد الناس لتلميذه الرشيد صلاح الدين بن أيبك الصفدي (المتوفى 167هـ) تاريخ مولده قائلًا: "مولدي في رابع عشر ذي القعدة سنة 671هـ بالقاهرة". 2

يقول تاج الدين السبكي (المتوفى 771هـ) في طبقات الشافعية الكبرى مبينًا تاريخ ولادة ابن سيد الناس: "مولده في ذي الحجة، سنة إحدى وسبعين وستمائة".3

وقد ذكر الإمام الشوكاني أثناء بيان نسب ابن سيد الناس، اسم جده الحادي عشر "أبو القاسم بن محمد" في حين جاء في بيان الحافظ ابن حجر العسقلاني لنسبه اسمه "محمد بن أبي القاسم".

تعليمه و وتربيته: كان ابن سيد الناس ينتمي إلى أسرة علمية. فكان والده وجده من العلماء الكبار والمحدّثين، فنشأ وتربى في بيئة علمية بحتة، وجعل يحضر منذ صغره مع والده مجالسَ الشيوخ وسنحت له فرصة للإجازة والسماع من العديد من المشائخ.

وحينما بلغ من عمره أربع عشرة سنة اتجه منظمًا إلى حلقات المشائخ العلمية ليتشرف بالتلمذ عليهم حيث تمتع بكتابة الحديث وسماعه وتلقّى العلوم والفنون المتداولة في ذلك العصر. يقول الحافظ ابن حجر:

المجلد:14 العدود:1 حارس 2025

أ ابن الأثير، عز الدين الجزري، اللباب في تهذيب الأنساب، دار صادر، بيروت .س.ن، 15/2-16

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> صفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك، الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتزكي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت، ط1، 2000م، 233/1

السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين، طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق: عبد الفتاح محمد، دار إحيا الكتب العربية، بيروت، س.ن، 269/9

#### 

"ولم يقتصر من جهة أخرى على تحصيل الحديث وعلومه، فاتجه إلى دراسة الفقه وأصوله، وحفظ في ذلك بعض المتون في الفقه الشافعي، كالتنبيه... وأخذ النحو عن الشيخ بهاء الدين بن النحاس". أ

كما سافر لسماع الحديث وإجازته إلى المناطق المختلفة. وأخيرًا وصل إلى درجة جعل طلّاب العلم يحضرونه لإرواء غليلهم ويستفيدون بعلمه.

أساتذته: كان ابن سيد الناس قد سافر لتحصيل العلم إلى المناطق العديدة من البلاد الإسلامية، واستفاد من كبار العلماء والمشائخ في الحديث والفقه وأصوله، والنحو وغير ذلك من العلوم والفنون.

سئل الحافظ الذهبي (المتوفى 748هـ) عن شيوخه فقال: "لعل مشيخته يقاربون الألف". <sup>2</sup> وأسماء أشهر أساتذته فهم على النحو التالي:

1.عبد اللطيف بن عبد المنعم بن علي، المعروف بالنجيب الحراني رحمه الله.

2. الإمام عن الدين أحمد بن إبراهيم الفارسي رحمه الله.

3. أبو القاسم الخضر بن أبي الحسين بن الخضر بن عبدان الأزدي الدمشقى رحمه الله.

4.شامية بنت الحافظ أبي على الحسن بن محمد بن البكري، أمة الحق.

5.إسماعيل بن إبراهيم بن عبد الرحمن المخزومي، المعروف بابن قريش رحمه الله.

6.أبو عبد الله محمد بن مؤمن الصوري رحمه الله.

7.الإمام قطب الدين أبوبكر محمد بن أحمد القسطلاني رحمه الله.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الدرر الكامنة ، 477/5

<sup>2</sup> الشوكاني، محمد بن علي، قاضي، البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، س.ن، 250/2

#### 

- 8.شمس الدين أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن عبد الواحد المقدسي رحمه الله.
  - 9.الشيخ العز عبد العزيز بن الصيقل الحراني رحمه الله.
    - 10.أبو عمرو محمد بن محمد بن سيد الناس رحمه الله.
- 11. تقى الدين، أبو الفتح، محمد بن علي بن وهب بن مطيع القشيري، المالكي، الشافعي، المعروف بابن دقيق العيد رحمه الله.
- 12.أبو عبد الله، محمد بن إبراهيم بن محمد بن أبي نصر، بهاء الدين بن النحاس الحلبي النحوى رحمه الله.

وكذا تشرف بالإجازة والسماع من أبي الأنماطي، وغازي الحلاوي، وابن الخيمي، وابن الخيمي، وابن الفتح بن المجاور، وابن عساكر، وأبي إسحاق الواسطي، والقاضي أبي القاسم الحراستاني، والصوفي أبي عبد الله بن البنائي، وأبي الحسن بن البناء وغيرهم من علماء مصر والإسكندرية والشام والحجاز والأندلس.

آراء العلماء المعاصرين فيه: وقد ألقى أجلة معاصري ابن سيد الناس فيه كلمات تقديرية مغرية فقالوا فيه "المحدث الجليل والفقيه والحافظ والأديب والشاعر البليغ وعالم علل الحديث"، إليكم بعض تلك الآراء:

يقول ابن شاكر الكتبي (المتوفى 764هـ) ناقلًا عن الحافظ الذهبي: "كان صدوقًا في الحديث، حجة في ما ينقله".2

وينقل الحافظ ابن حجر العسقلاني رأي ابن فضل الله فيه: "كان أحد أعلام الحافظ وإمام أهل البلاغة الواقفين بعكاظ بحر مكثار وحبر في نقل الآثار". 3

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الدرر الكامنة، 479-478/5

² ابن شاكر الكتبي، محمد بن شاكر بن أحمد، **فوات الوفيات**، دار صادر، بيروت، 1947م، 288/3

<sup>3</sup> الدرر الكامنة ، 477/5

## 

ويكتب تاج الدين السبكي ناقلًا قول علم الدين القاسم بن يوسف البرزالي في ابن سيد الناس: "كان أحد الأعيان معرفة وإتقانًا وحفظًا للحديث وتفهمًا في علله وأسانيده". أو يقول الحافظ ابن كثير (المتوفى 477هـ): "اشتغل بالعلم... ولم يكن في مصر في مجموعه". وينقل ابن العماد (المتوفى 1089هـ) قول ابن ناصر الدين فيه: "كان إمامًا، حافظًا... بارعًا، شاعرًا وأديبًا". أو

ويقول الإمام الأسنوي (المتوفى 772هـ) فيه: "حافظ الديار المصرية".4

ابن سيد الناس ككاتب السيرة: يحتل ابن سيد الناس مكانة ممتازة بين كتّاب السيرة، ويعدّ من كبار المحدثين في عصره، غير أنه اشتهر أكثر من ذلك من حيث كاتب السيرة، فقد بيّن في كتابه "عيون الأثر" سيرة النبي صلّى الله عليه وسلّم بالروايات المسندة مما يضم شمائل النبي صلّى الله عليه وسلّم وأخلاقه، والأحداث والغزوات من السيرة بالتفصيل. يعدّ هذا الكتاب جامعًا وموثوقًا به في فن السيرة.

بدأ المؤلف كتابه بذكر نسب النبي صلّى الله عليه وسلّم ثم ذكر أهم الأحداث في حياته صلّى الله عليه وسلّم ثم تناول الغزوات. وقبل ذكر وفاته صلّى الله عليه وسلّم ذكر فضائله وشمائله وأخلاقه وأقاربه والأشياء التي كان يستعملها النبي صلّى الله عليه وسلّم.

إنه قدَّم في كتابه ملخصًا مما كتب سابقًا في السيرة بزيادة عليه حسب الضرورة.

منهج "عيون الأثر" وأسلوبه: يعدّ كتاب "عيون الأثر" من أهم كتب السيرة التي ألّفت في القرن الثامن الهجري، واسمه الكامل "عيون الأثر في فنون المغازي

المجلد:14 العدو:1 حارس 2025

<sup>1</sup> طبقات الشافعية الكبرى، 269/9

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن كثير، عماد الدين محمد بن إسماعيل، ال**بداية والنهاية**، دار إحياء التراث، بيروت، 1988م، 169/14

ابن العماد، أبو الفلاح عبد الحي بن أحمد، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، دار ابن كثير، بيروت، ط1، 1994م، 190/8

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الأسنوي، جمال الدين عبد الرحيم، طبقات الشافعية، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1987م، 187/1

## مجلة العنب - · - · - · - · - · - · ابن سيد الناس وكتابه في السيرة

والشمائل والسير".

ويعتبر هذا الكتاب مرجعًا أساسيًا في بيان أخلاق النبي صلّى الله عليه وسلّم وعاداته وفضائله وشمائله وغزواته، وفي الكشف عن أقوال علماء السير وتفصيل الأعلام والأنساب. لم يقسم المؤلف كتابه على الأبواب والفصول، بل ذكر جميع مواقف السيرة التي نتصل بحياة النبي صلّى الله عليه وسلّم بالتفصيل تحت عناوين مثلًا: "ذكر نسب سيدنا ونبينا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ...ذكر مولد رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، ذكر تسمية محمد وأحمد صلّى الله عليه وسلّم...".

يقسم هذا الكتاب أساسًا من حيث الموضوعات على ثلاثة أجزاء:

- 1. موضوعات السير
- 2. موضوعات الغزوات
- 3. موضوعات الفضائل والشمائل

الكلام على ابن إسحاق والإمام الواقدي: تحدّث ابن سيد الناس في مقدمة الكتاب بالتفصيل عن الراويين الجليلين من رواة السير والمغازي الموثوق بهم؛ الإمام ابن إسحاق والإمام الواقدي.

وإلى جانب نقل آراء أهل السير فيهما تابع أيضًا الاعتراضات التي وجّهت إليهما، وأصدر حكمًا بأنهما يوثق بأقوالهما؛ لما يحتاج إليهما جميع المؤلفين المتأخرين في أخذ المعلومات للسيرة النبوية، كما لا يوجد في مروياتهما ما ينافي الأحاديث الصحيحة. يقول الباحث الشهير الدكتور محمود أحمد الغازي في محاكمة ابن سيد الناس هذه:

"استنتج من محاكمته أنّ أقوالهما موثوق بها... إنّ هذه المعلومات تسدّ كل ما وجد من فراغ في البنية العامة للسيرة، ولا يوجد فيها ما لا ينطبق على ميزان الدراسة". أ

المجلد:14 \_\_\_\_ العدو:1 \_\_\_\_ 80 \_\_\_\_\_ يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجمود أحمد غازي، الدكتور، محاضرات سيرت، الفيصل ناشران كتب، لاهور، سبتمبر 2012م، ص 218-219

## مجلة الهنيد - · - · - · - · - · - · ابن سيد الناس وكتابه في السيرة

فالكلام المفصل على تعديل ابن اسحاق والواقدي، في كتاب "عيون الأثر" لابن سيد الناس لا يوجد فيما سواه من كتب السيرة أو الكتب الأخرى.

يرى ابن سيد الناس بعد استعراض الآراء الإيجابية والسلبية فيهما تعديلهما وصحة الاعتماد على مروياتهما.

أسلوبه: ذكر ابن سيد الناس في كتابه "عيون الأثر" الأحداث بالترتيب الزماني تسهيلًا للقارئ. كما قدّم أثناء بيان أهم الجوانب للسيرة النبوية تحت العناوين، أبياتًا مناسبة للموقع والحادث، وساق كلامه بأسلوب ساذج غير مكلف محترزًا عن الكلام المسجع السائد في عصره. يقول الباحث محى الدين مستو:

"لم يثقل كتابه بأسلوب السجع والمحسنات الذي كان سائدًا في عصره، بل أطلق عبارته من كل قيد". 1

قد حاز في حياة ابن سيد الناس كتابه "عيون الأثر" إقبالًا عليه من الناس. ثم عمل فيه من جاءوا بعده من أهل السير من نظم ونثر وشرح وتلخيص تعميمًا للفائدة.

الأسانيد: رتّب ابن سيد الناس كتابه "عيون الأثر" على طريق المحدّثين، غير أنه لم يكرّر الأسانيد وقاية للقارئ من الملل، بل أسانيد الكتب التي راعاها في تأليف كتابه، جمعها في آخر الكتاب، وقد صرح المؤلف بذلك في مقدمة الكتاب قائلًا:

"أذكر أسانيدي إلى مصنفي تلك الكتب في مكان واحد عند انتهاء الغرض من هذا المجموع".<sup>2</sup>

اختار المؤلف هذا الأسلوب نظرًا لسهولة القارئ، لكي لا يشعر بالملل، وتصل جميع الأحداث والأحوال إليه بالمراجع الموثوق بها.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محى الدين مستو، مقدمة عيون الأثر، 14/1

<sup>2</sup> ابن سيد الناس، محمد بن محمد، عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، دار ابن كثير، بيروت، 1992م، 53/1

## **مجلة الهنب** - · - · - · - · - · - · ابن سيد الناس وكتابه في السيرة

الاهتمام بتفاصيل الأسماء لمشاركي أحداث السيرة: في ضمن تفاصيل الأحداث يوضح أسماء الصحابة وغيرهم ممن شاركوها. كما يذكر أثناء ذلك ما يوجد من خلاف في الأسماء، ويجرح الرواة المنكرين، مثال ذلك ما نقل أثناء ذكر أسماء شهداء غزوة أحد، قول العلامة ابن عبد البر بأنّ خنيس بن حذافة بن قيس بن عدي استشهد عنده في هذه الغزوة. فيقول المؤلف في ذلك:

"وليس ذلك بشيء، والمعروف أنه مات بالمدينة على رأس خمسة وعشرين شهراً بعد رجوعه من بدر، وتأيمت منه حفصة بنت عمر فتزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم في شعبان على رأس ثلاثين شهراً، كما سيأتي إن شاء الله تعالى، وكل ذلك قبل أحد". ذكر اختلاف الآراء والتفاصيل الجزئية: يوجد في هذا الكتاب بالكثرة تفاصيل ما يتصل بالأسماء من تنقيح وخلاف في الأنساب والمشاركين في الأحداث المختلفة. لا يقرّر ابن سيد الناس رأيه نهائياً في حل الغموض الذي يوجد في الأعلام والأماكن وتوضيح الأسماء، بل يتيح للقارئ المجال لاختيار الرأي الراجح، ومن الأمثلة على ذلك ما يقول في تسمية غزوة ذات الرقاع ناقلًا الأقوال العديدة:

"غزوة ذات الرقاع، وسمّيت بذلك لأنهم رقعوا فيها رأياتهم، ويقال: ذات الرقاع شجرة بذلك الموضع، وقيل: لأنّ أقدامهم نقيت، فكانوا يلفّون عليها الخرق، وقيل: بل الجبل الذي نزلوا عليه كانت أرضه ذات ألوان تشبه الرقاع". 2

فكتب ابن سيد الناس كل الأقوال، ولكن لم يرجح قولًا منها.

ورود الآيات القرآنية: قد يذكر ابن سيد الناس قبل بيان أحداث السيرة بعض الآيات القرآنية بمناسبة الموضوع. ويهدف من ذلك أن يقرّر أنّ السيرة النبوية هي مرآة القرآن الكريم. ومثل ذلك ما يكتب في أخلاق الرسول الكريم صلّى الله عليه وسلّم:

المجلد:14 — العرو:1 82 — يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، 43/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، 79/2

## مجلة اللهنية - · - · - · - · - · - · ابن سيد الناس وكتابه في السيرة

"قال الله تعالى (وإنك لعلى خلق عظيم)".

الاهتمام بالتاريخ: يهتم ابن سيد الناس في كتابه بذكر الاختلافات في تاريخ وقوع الأحداث فمثلًا يكتب عن فترة وقوع غزوة بني نضير:

"وهي عند ابن اسحاق: في شهر ربيع الأول على رأس خمسة أشهر من وقعة أحد، وقال البخاري: قال الزهري عن عروة: كانت على رأس ستة أشهر من وقعة بدر، قبل أحد".2

الكشف عن أسباب أحداث السيرة: يسلّط ابن سيد الناس الأضواء على ما يوجد من أسباب لحدث، فمثلًا يكشف عن سبب غزوة مؤتة:

"وكان سببها أنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بعث الحارث بن عمير الأزدي أحد بني لهب بكتابه إلى الشام إلى ملك الروم، وقيل: إلى ملك بصرى، فعرض له شرحبيل بن عمرو الغساني فأوثقه رباطًا ثم قدم فضرب عنقه صبرًا، ولم يقتل لرسول الله صلّى الله عليه عليه حين بلغه الخبر عنه".3

ترجيح الأقوال: يرجح ابن سيد الناس أحيانًا قولًا من الأقوال فيما اختلف فيه، مثل ما ذكر الاختلاف، ضمن حديث المعراج، في أنّ النبي صلّى الله عليه وسلّم هل رأى ربه في سفر المعراج أم لا؟ فتنكر السيدة عائشة تحقق الرؤية، بينما يقرّر ابن عباس هذه الرؤية. فرجح ابن سيد الناس قول ابن عباس، وحيث كان يعارض قول ابن عباس ما جاء من نفى الرؤية بالأبصار في القرآن، فيحلّ ابن سيد الناس هذا التعارض قائلًا:

"قلت: وقوله تعالى: (لاتدركه الأبصار) لا يعارض هذه، لأنه لا يلزم من الرؤية الإدراك". •

المرجع السابق، 200/2 ا

المجلد:14 العدو:1 83 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، 434/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، 73/2

<sup>3</sup> المرجع السابق، 208/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع السابق، 251/1

## مجلة العنب - · - · - · - · - · - · ابن سيد الناس وكتابه في السيرة

استخدام الأشعار: أحيانًا يذكر ابن سيد الناس في بيان معنى كلمة، بعض الأشعار على سبيل الاستدلال مثاله:

"وقدح من عيدان مفتوح العين المهملة ساكن الياء آخر الحروف. والعيدان النخلة السحوق. قال الشاعر:

إن الرياح إذا ما عصفت قصفت عيدان نجد ولم يعبأن بالرتم". آراء العلماء في "عيون الأثر": قد أثنى على كتاب ابن سيد الناس "عيون الأثر" معاصروه من العلماء ومن جاءوا بعده ثناء عطرًا. كما كتب بعضهم شروحه وبعضهم نظموه، تذكر فيما يلي آراء بعض العلماء:

يقول الحافظ تاج الدين السبكي: "صنّف الشيخ فتح الدين كتّابًا في المغازي والسير سمّاه عيون الأثر: أحسن فيه ما شائ". 2

ويقول الحافظ ابن كثير: "قد جمع سيرة حسنة في مجلدين".3

ويقول العلامة شمس الدين السخاوي (المتوفى 902هـ) في وصف الكتاب: "ما أحسنه". 4

ويقول الإمام الشوكاني (المتوفى 1250هـ) في نفع الكتاب: "له تصانيف: منها السيرة النبوية المشهورة، التي انتفع بها الناس من أهل عصره فمن بعدهم".5

وخلاصة الكلام أنّ ابن سيد الناس يمتاز بسموّ مكانته في السيرة، فقدّم سيرة النبي صلّى الله عليه وسلّم بالإيجاز والدلائل بعد فحص التراث العلمي السابق للسيرة. فكتابه

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، 419/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> طبقات الشافعية الكبرى، 269/9

<sup>3</sup> البداية والنهاية، 169/14

<sup>4</sup> السخاوي، محمد بن عبد الرحمن بن محمد، الإعلان بالتوبيخ لمن ذم أهل التاريخ، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1، 1986م، ص 149

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> البدر الطالع، 260/2

## مجلة الهنب - · - · - · - · - · - · ابن سيد الناس وكتابه في السيرة

هذا يحتوي على حياة النبي صلّى الله عليه وسلّم ومغازيه وسراياه وشمائله ومعجزاته ودلائله، وعرض الوقائع بعد تدقيقها بأسلوب جامع، بالإضافة إلى ما ألّف الكتاب على أسلوب المحدّثين. فنال الكتاب بهذه الميزات إقبالًا عامًا في العصور اللاحقة. وأشهر شروحه كتاب "نور النبراس في شرح سيرة ابن سيد الناس" لبرهان الدين الحلبي المعروف بابن العجمي، وقد طبع بعض أجزائه.

ISSN: 2321-7928

# علوم الحديث: مصادر الاستمداد وروافد التأثر

 $^{1}$ د. أشرف بن عبد القادر المرادي  $^{2}$  - د. محمد بن عبد الله الأطرش  $^{2}$ 

#### المقدمة

حمدُ الله خيرُ ما يُجْتَلَبُ عند اشْتراع الكلام، وهو تقدمةُ التّقدمةِ ومِسْكُ الختام. وزكاؤه ونماؤه ووفاؤه: التصليةُ الممتنة الصلات على نبي الرحمة المهداة، صلاةً نتصل ولا تنفصل، وتُقيمُ ولا تريم.

وبعد؛ فإنّ طالب علوم الحديث يلزمه معرفة الروافد المؤثرة في تشكّل نسقه المصطلحي، ودرك العلوم التي استمد منها المحدّثون وأفادوا منها في تشييد أركان علمهم، فلا يغفل في طلبه عن معرفة العلاقات الرابطة له بغيره، والوشائج الجامعة لها في نسق تنخرم صورة العلم بقطع حبال الوصل بينها، مما يعود عليه بالضرر في تصحيح التصور، وتحقيق النظر فيما يدرسه من مسائله وقضاياه.

ونشير في سياق دراسة استمداد علوم الحديث من غيره إلى مسألة في غاية الأهمية، لا ينبغي إغفالها في تحليل هذا العنصر، وهي ضرورة استصحاب الوظائف الناظمة لطبيعة اشتغال المحدّث، وجعلها معايير حاكمة في معرفة الأصيل والدخيل من المواد التي استمد منها المحدّثون، وميزانًا يقوَّم به ما يجري على منهجهم وصناعتهم وما يخالفهما، والتسوّر على هذا التنبيه يوقع لا محالة في بعض الأوهام والأغلاط، وإذا لم يفهم هذا

المجلد:14 العدود: 86 يناير -مارس 2025

أستاذ التربية الإسلامية بالسلك الثانوي التأهيلي، الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة فاس مكاس وأستاذ زائر بالمدرسة العليا للأساتذة، جامعة سيدي محمد بن عبد الله- فاس- المملكة المغربية.

أستاذ التربية الإسلامية بالسلك الثانوي الإعدادي، الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة فاس مكناس وأستاذ زائر بالمدرسة العليا للأساتذة، جامعة سيدي محمد بن عبد الله- فاس- المملكة المغربية.

العنصر (=الاستمداد) في ضوء الوظائف التي نشأ العلم لتحقيقها ظلَّ الإشكال قائمًا.

لذلك سيلحظ الناظر في هذا المقال- بحول الله تعالى- كيف أني في كلّ عنصر أقف فيه على منهج استمداد المحدّث من غيره على وظائف العلم؛ لأنّ بحث عنصر الاستمداد بعيدًا عن استصحاب الوظائف، مظنة لسوء فهم ما أروم تحليله وبيانه.

ثم إنّ هناك تنبيهًا آخر، وهو أنّ الاستمداد يتخذ مناحي متعددة، فتارة يكون منهجيًا؛ أي الاستمداد الذي يقوم على استحضار مناهج العلوم الأخرى في دراسة قضايا علوم الحديث، وهناك استمداد معرفي؛ أي إنه استمداد يقوم على استعارة مصطلحات أو مفاهيم مرتبطة بعلم آخر، والاستناد إليها في بناء مسائل علم الحديث وقضاياه، والاستمداد في كلا النوعين ليس شرطًا فيه أنْ يكون إيجابيًا، بل قد يتأثر العلم بعلوم أخرى، لكنه تأثر سلبي.

#### المبحث الأول: مصطلحات حديثية أصيلة

إنّ المتأمل في النسق المصطلحي لعلوم الحديث، يجد المصطلحات الأصيلة غالب المادة الحديثية، وصلبها الذي عليه قامت، وأساسها الذي عليه استندت في مباشرة العملية النقدية، فعلوم الحديث بحكم طبيعتها المعرفية، وخصائصه المنهجية كانت مصطلحاته متخلقة من رحم العلم نفسه، لم نتأثر بالعلوم الأخرى من حيث الاستمداد إلا في مواضع قليلة، نذكرها حصرًا فيما يلي بحول الله تعالى.

والحقيقة التي لا مراء فيها أنّ العلم أيًا كان، لابد أن تكون مصطلحاته الأصيلة؛ أي: المصطلحات الصلبية، المشكلة لبنيته أكثر من غيرها، هذه القاعدة شاملة حتى للعلوم التي عرفت تأثرًا واضحًا بالمد الكلامي، والتشقيقات المنطقية، والخلافات الجدلية، التي أسهمت في انطمار كثير من حقائقه النائية عن وظائفها الأصلية، ومع ذلك فإنّ المصطلحات المشكلة لصلب العلم تكون أكثر من غيرها، وإلا فقد العلم هويته، ووئدت أصالته؛ لأنّ العلم لا يستحق أنْ يوسم بوصف العلمية إلا إذا كانت مصطلحاته الأصيلة

أكثر من غيرها؛ لأنَّ قواعد العلم ومناهجه لا تتخلق إلا من مصطلحات ولدت في رحم العلم نفسه، وبالتالي لا حديث عن القواعد والمنهج إلا مع أصالة مصطلحاته.

وبخصوص علوم الحديث؛ فإنّ مصطلحاته تشكّلت من ممارسة النقاد لها، وظهرت من معاينتهم للرواة، فالسبب في غزارة المصطلحات الصلبية راجع إلى خصوصية العلم، فالمحدّث مادته الأولى هي: الرواة؛ الذين عليهم مدار قبول الأخبار وردّها، والمحدّث ينظر إليهم من زاويتين كبيرتين تشكّلت منهما غالب مصطلحات علوم الحديث ومباحثه: العدالة والضبط، فيحتاج في ذلك كله إلى المعاينة، ينظر إلى هديه وسمته وخلقه وعبادته، فيحكم عليه بظاهر ما عاينه منه، ويحكم عليه في ضبطه بمقارنة حفظه مع أقرانه، وعرضها على مَنْ هو أحفظ منه وأتقن...إلخ، فهذه العمليات كلها تفرز للمحدّث مصطلحات تناسب حال ذلك الراوي عدالة وضبطًا، فمن عرف عنه الضبط والإتقان معظم أيام تحديثية فهو الثقة والمتقن، ومن عرف عنه كثرة الغلط والنسيان، فهو مختلّ الضبط؛ فتولد الشقة والمتقن، ومن عرف عنه كثرة الغلط والنسيان، فهو مختلّ الضبط؛ فتولد مصطلح الشاذ والوهم والتلقين والتدليس...إلخ،

وهذه المعاني المستنبطة أشار إليها الإمام ابن الصلاح (ت643هـ) في مطلع كتابه معرفة أنواع علم الحديث، حيث قال: "وهذه جملة تفاصيلها أي أنواع الضعيف تدرك بالمباشرة والبحث، فاعلم ذلك فإنه من النفائس العزيزة". أ

لذلك أقول: إنّ عمل المحدّث منصب بالأصالة على البحث في عوارض الرواة؛ إذ منها تخلّق نسقه المصطلحي، لذلك لا غرابة في غزارة مصطلحاته الصلبية؛ لأنّ طبيعة العلم، وطبيعة الوظائف الناظمة لاشتغال المحدث، فرضت هذا الأمر.

وهكذا نخلُّص إلى أنَّ عوارض الرواة عدالة وضبطًا، أثَّرت في انبثاق أغلب أنواع

علوم الحديث، ابن صلاح، أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمن الشهرزوري، تحقيق: نور الدين عتر،
 دار الفكر المعاصر، بيروت، 1986م، ص34.

علوم الحديث، لأنها "نتاج عمل المحدثين في منهج النقد وتطبيقهم لقانونه؛ إذ كانوا يعملون في خدمة السنة وصيانتها والعناية بروايتها ونقدها، فكانت تتشكّل من تلك الروايات أنواع مختلفة، فيميزون كلّ نوع عن غيره، ويطلقون عليه لقبًا اصطلاحيًا". أ

ومن الأمثلة الدالة على هذا النوع، ما عبّر به الخطيب البغدادي (ت463هـ) بقوله: "معرفة ما يستعمله أصحاب الحديث من العبارات في صفة الأخبار وأقسام الجرح والتعديل".<sup>2</sup>

ومما يدخل في هذا النوع تعبيرهم عن المصطلحات أنها من استعمالات المتقدمين من الحفاظ أو النقاد، كما ذكر ذلك الحافظ ابن رجب الحنبلي (ت795هـ)، حيث قال: "كان القدماء كثيرًا ما يقولون عن فلان ويريدون الحكاية عن قصته، والتحديث عن شأنه، لا يقصدون الرواية عنه". وقال أيضًا: "والحفاظ كثيرًا ما يذكرون مثل هذا، ويعدُّونه اختلافًا في إرسال الحديث واتصاله، وهو موجود كثيرًا في كلام أحمد وأبي زرعة وأبي حاتم والدارقطني".<sup>4</sup>

والأمثلة على هذا كثيرة، أردت فقط التنبيه على أصالة المصطلحات الحديثية، وأنها وليدة استعمالات المحدّثين، وممارستهم النقدية، وأنها لم تصب بشائبة التأثر الكلامي والمنطقي، بل ظلَّت نائية عن ذلك كله؛ كالصحيح، والضعيف، والحسن، والإرسال، والإعضال، والموقوف، والمسلسل...إلخ.

وهكذا؛ فالمصطلح الحديثي "تحكم في وضعه الشرع والعمل، وليس له أيّ نموذج آخر

العدو:1

ینایر -مارس 2025

89

المنهج النقدي عند المحدّثين وعلاقته بالمناهج النقدية التاريخية، السلمى، عبد الرحمن فالح، مركز نماء للبحوث والدراسات، 2014م (ط1)، ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الكفاية في معرفة أصول علم الرواية، الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن على، تحقيق: ماهر ياسين الفحل، دار ابن الجوزي، الرياض، 1435هـ (ط2)، 114/1.

<sup>3</sup> شرح علل الترمذي، ابن رجب، زين الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد البغدادي الشهير، تحقيق: همام عبد الرحيم سعيد، مكتبة الرشد ناشرون، الرياض، 2001م (ط3)، 604/2.

<sup>4</sup> نفس المصدر، 604/2.

استقى منه مصطلحاته سوى اللغة العربية على أساس المناسبة الدلالية" $^{-1}$ 

وسأكتفي في هذا المقام بالتمثيل بالمصطلحات التاريخية، باعتبارها إحدى المكونات المهمة في النسق المصطلحي الحديثي، إذ المتأمل في المباحث المشكلة لعلوم الحديث، والناظر في المصطلحات المتعلقة بالتاريخ، وهذا راجع إلى طبيعة العلم نفسه؛ لأنّ عمل المحدّث والمصطلحات المتعلقة بالتاريخ، وهذا راجع إلى طبيعة العلم نفسه؛ لأنّ عمل المحدّث دائر على البحث في عوارض الرواة، سواء ما تعلق منها بالعدالة أو الضبط، ومنهما تشكّل علم قائم بنفسه، ألا وهو علم الجرح والتعديل، ولا شك أن تولج التاريخ في جناح الضبط أوثق؛ لأنه مرتبط بالأصالة بأعيان الرواة من حيث ولادتهم ووفياتهم، ومن حيث إثبات زمن رحلاتهم، ومن حيث سماعهم وتلقيهم، وأحسب أنّ هذا الأخير أكثر ما يفتقر إليه المحدث؛ لأنّ الكشف عن تدليس الرواة، ومعرفة من حدثوا به من الأحاديث المكذوبة، يتوقف على معرفة سنّ رحلتهم إلى من دلسوا عليهم، والزمن الذي تحملوا فيه، فبالتاريخ يتبين زيف ادعائهم، وينكشف بطلان عليهم، "ولهذه العلة قيد الناس مواليد الرواة، وتاريخ موتهم، فوجدت روايات لقوم عن شيوخ قصرت أسنانهم عن إدراكهم". 2

يقول الإمام النووي (ت676هـ): "التواريخ والوفيات: هو فنَّ مهم به يعرف اتصال الحديث وانقطاعه. وقد ادَّعى قوم الرواية عن قوم؛ فنظر في التاريخ، فظهر أنهم زعموا الرواية عنهم بعد وفاتهم بسنين".3

المجلد:14 \_\_\_\_ العرو:1 \_\_\_\_

\_\_\_\_

أ وضع المصطلح الحديثي وتفعيل المصطلح التراثي، عبد الرحمن العضراوي، مجلة دراسات مصطلحية، معهد الدراسات المصطلحية، فاس، العدد 4، سنة 1426هـ/2005م، ص88.

الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي، تحقيق: محمود الطحان، الرياض، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، 1983م، ص87.

التقريب والتيسير لمعرفة سنن البشير النذير في أصول الحديث، النووي، أبو زكريا يحيى بن شرف،
 تحقيق: محمد عثمان الخشت، بيروت، دار الكتاب العربي، 1985م (ط1)، ص117.

وممن عدَّه من عمد هذا العلم، وركائزه التي عليه يستند الإمام السخاوي (ت902هـ): "علم التاريخ فن من فنون الحديث النبوي". أ

ويقول أستاذنا الدكتور سعيد حليم: 2 "لقد وظّف علماء الحديث التاريخ في ضبط طبقات المحدّثين، وتاريخ التلقّي، والأخذ عن الشيوخ، ووظّفوه كذلك في المسموعات التي ألّفوها في التراجم والرجال، وكتب التاريخ". 3

لذلك كان التاريخ متولجًا في أنواع عديدة من أنواع علوم الحديث؛ كتدليس الشيوخ، "فإنّ للتاريخ أهمية قصوى في كشف بعض أنواعه؛ إذ قد نتأخر وفاة الشيخ بحيث يشاركه في السماع منه جماعة دونه، فيلجأ الراوي إلى تدليس اسم ذلك الشيخ- بقصد الإغراب- ولولا وقوفنا على التاريخ ما استطعنا".4

ومن الأنواع التي لها صلة بالتاريخ المتفق والمفترق في أسماء الرواة، وأنسابهم، وكناهم. قال الحافظ السخاوي (ت902هـ): "وكونه أحد الطرق التي يعلم بها الغلط في

2014م (ط1)، ص127.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

الإعلان بالتوبيخ لمن ذم أهل التوريخ، السخاوي، أبو الخير محمد بن عبد الرحمن، تحقيق: سالم بن غتر بن سالم الظفيري، الرياض، دار الصميعي للنشر والتوزيع، 2017م (ط1)، ص172.

الدكتور أبو أيوب سعيد بن محمد حليم من مواليد مدينة مكناس، سنة 1963م، بالمملكة المغربية، أستاذ التعليم العالي بالمدرسة العليا للأساتذة، تخصص علوم الحديث، وعلوم التدريس، جامعة سيدي محمد بن عبد الله، فاس، المغرب، وأستاذ زائر بجامعة محمد الخامس بأبو ظبي بالإمارات العربية المتحدة. له عدة مؤلفات ودراسات في المجال العلمي والتربوي.

مدخل إلى العلوم الشرعية، حليم، سعيد بن محمد، الرباط، دار الأمان، 2018م (ط1)، ص127.
 نقد الحديث بالعرض على الوقائع والمعلومات التاريخية، العكايلة، سلطان سند، عمان، دار الفتح،

يقول الإمام السخاوي: "وكون المروي من طريق بعض المختلطين من قديم حديثه أو ضده، وكون الراوي لم يلق من حدث عنه، إما لكونه كذب أو أرسل، وذلك ينشأ عنه معرفة ما في السند من انقطاع، أو عضل، أو تدليس، أو إرسال ظاهر أو خفي؛ للوقوف به على أن الراوي مثلا لم يعاصر من روى عنه، أو عاصره، ولكنه لم يلقه لكونهما من بلدين مختلفين، ولم يدخل أحدهما بلد الآخر، ولا التقيا في حج ونحوه، مع كونه ليس له منه إجازة". الإعلان بالتوبيخ لمن ذم أهل التوريخ، السخاوي، ص94.

المتفقين، بإضافة ما لواحد إلى آخر حيث يكون أحدهما ولد بعد موت الآخر، كأحمد بن زياد الهمداني المتوفى سنة سبع عشرة وثلاثمئة، حيث يوهم أنه أحمد بن نصر الداودي المتوفى سنة اثتنين وأربعمائة، ولذلك أمثلة كثيرة". أ

ومن أشد الأنواع احتياجًا إلى التاريخ، الكشف عن الأحاديث الموضوعة، قال سفيان الثوري (ت161هـ): "لما استعمل الرواة الكذب، استعملنا لهم التاريخ". وقد ذكر الخطيب البغدادي (ت463هـ) "أنّ أبا حسّان الزيادي قال: سمعت حسان بن زيد يقول: لم نستعن على الكذابين بمثل التاريخ، نقول للشيخ: سنة كم ولدت؟ فإذا أخبر بمولده عرفنا كذبه من صدقه". أ

ولم تقتصر أهمية التاريخ على مباحث السند فحسب؛ بل إنها امتدّت لتشمل مباحث المتن، وخاصة منها الناسخ والمنسوخ، قال الدكتور حليم: "اعتمد علماء الحديث على المنهج التاريخي في معرفة الناسخ والمنسوخ؛ لأنه علم يهتم بمعرفة المتقدم والمتأخر من الأحاديث التي يكون ظاهرها التعارض؛ فإن عدم معرفة التاريخ، اتجه علماء الحديث للترجيح بين هذه الأحاديث بحسب وجوه الترجيح المتعددة".4

ومن الأمثلة التي ساقها الإمام ابن الصلاح (ت643هـ)، يبين فيها أهمية التاريخ في معرفة الناسخ والمنسوخ، قوله: "ومنها: ما عرف بالتاريخ؛ كحديث شداد بن أوس وغيره أنّ رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: أفطر الحاجم والمحجوم"، وحديث ابن عباس: أنّ النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ احتجم وهو صائم، بين الشافعي أنّ الثاني ناسخ للأول، من حيث إنه روي في حديث شداد أنه كان مع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ زمان الفتح، فرأى رجلًا يحتجم في شهر رمضان، فقال: أفطر الحاجم والمحجوم، وروي في حديث ابن عباس:

المجلد:14 \_\_\_\_ العدو:1 \_\_\_\_\_ عناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الإعلان بالتوبيخ لمن ذم أهل التوريخ، السخاوي، ص99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، ص97.

 $<sup>^{8}</sup>$  الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، الخطيب البغدادي، ص $^{8}$ 

<sup>4</sup> المنهج في مباحث علوم الحديث، حليم، سعيد بن محمد، الرباط، دار الأمان، 2018م (ط1)، ص212.

أنه احتجم وهو محرم صائم. فبان بذلك: أنّ الأول كان زمن الفتح في سنة ثمان، والثاني في حجة الوداع في سنة عشر". أ

لقد ارتبط التاريخ عند المحدّثين بفنّ مهم، لا يستغني الناظر في علوم الحديث عنه، ولا يغفل عنه في ممارسة للعملية النقدية، وهو علم الطبقات، فهو مرتبط الصلة بالتاريخ، حتى عدّه الحافظ ابن الصلاح (ت643هـ) من المهمات التي افتضح بسبب الجهل بها غير واحد من المصنفين وغيرهم. فقال: "والباحث الناظر في هذا الفن يحتاج إلى معرفة المواليد والوفيات، ومن أخذوا عنه ومن أخذ عنهم، ونحو ذلك".2

وهكذا نجد أنّ كل ما له علاقة بإثبات تواريخ الرواة من حيث الولاة والوفاة والتحمل والأداء والرحلة والسماع عن المشايخ، فإنه يشمله التاريخ، فيدخل في ذلك نوع معرفة الأكابر عن الأصاغر، ونوع المدبج ورواية الأقران والتدليس والإرسال، ومن ذلك ما جاء به تصريحًا من الإمام ابن الصلاح، كتصرفه في النوع السادس والأربعين الذي وسمه بقوله: "معرفة من اشترك في الرواية عنه راويان متقدم ومتأخر تباين وقت وفياتهما تباينًا شديدًا فحصل بينهما أمد بعيد، وإن كان المتأخر منهما غير معدود من معاصري الأول وذوي طبقته".3

والأمثلة التي اختص بها التاريخ، وكانت لها صلة بباقي أنواع علوم الحديث كثيرة، وما استشهدت به أحسبه مغن عن استقصاء ما كان من جنسه؛ لأنّ القصد من إيراده تبيان رافد من الروافد التي استمد منها المحدثون، وأثّرت في تشكل مباحثه، واستتمام نسقه المصطلحي.

المجلد:14 العدود: 93 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> علوم الحديث، لابن الصلاح، ص278.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، ص399.

<sup>3</sup> نفس المصدر، ص317.

ينظر: الإعلان بالتوبيخ لمن ذم أهل التوريخ للحافظ لسخاوي، فقد أورد أمثلة كثيرة، وشواهد عديدة،
 تبين أهمية التاريخ في مباشرة العملية النقدية، وتصحيح الأحاديث وتضعيفها.

إنّ التوسع في إعمال التاريخ لدى المحدّثين، أسهم في ظهور المنهج التاريخي الذي تميز به المحدّثون عن غيرهم من العلماء؛ لأنّ خصائص العلم، وطبيعته المعرفية مؤثرة في تولد المناهج وإعمالها، فمن المناهج مَنْ اشتركت العلوم كلها في اعتماده؛ كالمنهج الاستقرائي، والمنهج المقارن، وإن كانت العلوم مشتركة في استثمارها؛ لأنها تصطبغ بخصائص ذلك العلم. فالمنهج الاستقرائي؛ من حيث القواعد، والآليات، والضوابط مشترك بين العلوم الشرعية؛ إلا أنه يختلف باختلاف خصائص العلم وطبيعته. وهناك مناهج استقل بإعمالها، والتوسع في استثمارها علم دون آخر، وذلك كالمنهج التاريخي فإنه مما تميزت به علوم الحديث عن غيرها؛ لأنّ علوم الحديث متعلقة بالنقل والتوثيق، وهذه مهام لا يقوى على حمل أعبائها غير الرواة، والرواة تعترضهم عوارض كثيرة، مؤثرة في حفظهم وضبطهم وسماعهم...إلخ، فلا أعون على التحقق من السماع، والكشف عن تدليس المدلسين، وكذب الوضاعين من إعمال التاريخ، فكان التأريخ إذن مرتبطًا بمقصد حفظ السنة، وضبط أحوال الراوي من حيث التحمل والأداء.

وللتنبيه فإنّ التاريخ عند المحدّثين، مغاير للتاريخ عند غيرهم؛ لأنّ التاريخ عند أهل الحديث ارتبط أصالة بحفظ السنة، وصيانتها من الضياع، وضبط أحوال ناقليها، أما غيرهم فقد كانوا عالة على المنهج النقدي الحديثي، وتاريخهم ارتبط بالوثائق التي يكون الدارس فيها خارج موضوع الدراسة، وهذا وجه من أوجه الميز والافتراق في إعمال المنهج التاريخي، فالتاريخ عند المحدّثين يعدّ جزءًا من عمليتهم النقدية، لا يستطيع الانفكاك عنه، ولا يقوى على التصحيح والتضعيف، وتمييز المقبول من المردود إلا بإعمال أدواته، أما غيرهم فهم على عكس ذلك تمامًا.

يقول الدكتور عبد الرحمن السلمي: "منهج المحدّثين منهج خاص بتاريخ السنة لا علاقة له بالتواريخ الأخرى، فالمحدّثون تميز تاريخهم بخصوصيته، وتميزوا هم بتوفير الأدوات المناسبة لنقده، ولم يكتفوا بتحديدها واختيارها، وهذا سبق وتميز، لم يصل إليه المنهج الاستردادي،

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

الذي يتوجه إلى رسم الخطوط العريضة، لنقد جميع التواريخ على اختلاف طبيعتها [...] فنهج المحدّثين مصمم بتفصيل تخصصي مناسب للتاريخ الذي بحث فيه". أ

إنّ الشاهد من سوق هذا الكلام، تبيان أوجه الأصالة والتميز في إعمال التاريخ، والمنهج التاريخي لدى المحدّثين، ومما يشهد لصحة هذا الأمر، أنّ الإمام السخاوي عندما عرف التاريخ في كتابه الحافل الإعلان بالتوبيخ لمن ذمّ أهل التوريخ، عرفه بما ينضبط للمنهج الحديثي، فقال: "التاريخ: التعريف بالوقت الذي تضبط به الأحوال من مولد الرواة، والأئمة، ووفاة، وصحة، وعقل، وبدن، ورحلة، وحج، وحفظ، وضبط، وتوثيق وتجريح، وما أشبه هذا؛ مما مرجعه الفحص عن أحوالهم في ابتدائهم وحالهم واستقبالهم [...] والحاصل أنه فن يبحث فيه عن وقائع الزمان من حيثية التعيين والتوقيت". 2

وفي الختام فإننا نخلص إلى أنّ المصطلحات الحديثية ظلّت نائية عن المد الكلامي والمنطقي، والدليل الذي يعزّز ذلك، أننا لا نجد مصطلحات ذات صلة بهذين العلمين، مما يدلّ على أنّ علوم الحديث لم نتأثر بهما؛ لأنّ طبيعة هذا العلم، فرضت مناعة تامة أمام كل ما هو غريب عن وظائف اشتغال المحدث، وحصانة قوية أمام كل ما لا يجري على منهجهم النقدي، ولم تنفتح في استمدادها إلا على العلوم التي تعين على تحقيق وظائفه، والمتمثلة أصالة في تمييز المقبول من المردود.

#### المبحث الثاني: مصطلحات ذات مصدر أصولي وفقهى

إنَّ المستقري لكتاب معرفة أنواع علم الحديث للإمام ابن الصلاح (ت643هـ) يلحظ حضور المادة الأصولية، وإن لم تكن بذلك الحجم الذي عليه حال المصطلحات الحديثية الأصيلة، وتوارد بعض المصطلحات الأصولية داخل الحقل الحديثي ليس أمرًا مستنكرًا على إطلاقه، ولا معيبًا على عمومه؛ لأنّ علم الحديث ظهرت قواعده

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

المنهج النقدي عند المحدثين وعلاقته بالمناهج النقدية التاريخية، السلمي، ص96.

<sup>2</sup> الإعلان بالتوبيخ لمن ذم أهل التوريخ، السخاوي، ص91-92.

أول ما ظهرت في رحم علم الأصول، والقصد هنا منصب على رسالة الإمام الشافعي (ت204هـ)، باعتبار أنّ علم الأصول يبحث في السنة النبوية باعتبارها مصدرًا للاحتجاج، وعلوم الحديث تأثرت بعلم الأصول من خلال نافذتين اثنتين:

الأولى: طبيعة نشأة علوم الحديث، حيث ظهرت أول ما ظهرت داخل علم الأصول. والثانية: الخلفية الأصولية والفقهية لأرباب التدوين، أ ذلك أنّ غالب مَنْ صنّف في علوم الحديث كانت لهم مشاركات في الفقه أو الأصول، مما عسر معه الانفكاك عن هذه الخلفية في بحث مسائل علوم الحديث. هذا الأمر أثر في خلط طريقة المحدثين بطريقة الفقهاء والأصوليين، فجاءت في بعض الأحيان نائية عن المنهج الأصيل الذي عليه أئمة النقد، ويظهر هذا خاصة في مسألة زيادة الثقة التي رجح فيها الخطيب البغدادي (ت643هـ)، منهج الأصوليين الذين قبلوها بإطلاق. أ

يقول أستاذنا الدكتور فاروق حمادة في التنبيه على هذا التأثر الحديثي بعلم الأصول: "نظرًا لمشاركة المتأخرين في علوم شتى فقد شيب علم الحديث ومصطلحه وشروحه، والتأليف فيه بمصطلحات العلوم الأخرى ومعارفها، مما أضعف دلالته على مضامينه، وكبر تلقيه على طالبيه، وامتزج بعلم أصول الدين وأصول الفقه وعلوم أخرى".3

وهذا الكلام من أستاذنا فاروق حمادة وإن كان فيه نصيب من الصحة إلا أنّ التهويل من امتزاج علوم الحديث بغيرها فيه من المبالغة ما لا يخفى على القارئ لكتب المصطلح، ويشهد لذلك ادعاؤه امتزاجها بعلم أصول الدين، فهذا مستبعد ولا

-

مدخل إلى العلوم الشرعية، سعيد حليم، ص $^{1}$ 10.

<sup>2</sup> قال الخطيب البغدادي: "إن الزيادة مقبولة على كل الوجوه ومعمول بها؛ إذا كان راويها عدلًا حافظًا ومتقنًا ضابطًا". الكفاية في معرفة أصول علم الرواية، الخطيب البغدادي، 25/2. وينظر تعقب الإمام البندادي، 638/2.

تطور دراسات السنة النبوية ونهضتها المعاصرة وآفاقها، حمادة، فاروق، جائزة دبي الدولية للقرآن الكريم، 2009م (ط1)، ص 151-167.

يوافق عليه الدكتور فاروق؛ أما تأثرها ببعض المصطلحات الأصولية والفقهية، فهذا معاين، وسنورد من المثل ما يشهد لصحته بحول الله تعالى، لكن الذي أردت التنبيه عليه، هو أنّ تأثير علماء الأصول، أو تأثر بعض المحدثين بالخلفية الأصولية لم يكن محمودًا على إطلاقه، بل كان هذا التأثر مسهمًا في انطمار حقائق بعض المصطلحات الحديثية بما يخالف وظائف علوم الحديث، وبما يناقض المنهج النقدي الذي كان عليه فرسان هذا العلم. قال الإمام ابن رجب الحنبلي (ت795هه) في انتقاده للإمام الخطيب البغدادي (ت463هه): "إنّ الخطيب تناقض، فذكر في كتاب الكفاية المناس مذاهب في اختلاف الرواة في إرسال الحديث ووصله، كلها لا تعرف عن أحد من متقدمي الحفاظ؛ إنما هي مأخوذة من كتب المتكلمين يقصد الأصوليين، ثم أحد من متقدمي الحفاظ؛ إنما هي مأخوذة من كتب المتكلمين يقصد الأصوليين، ثم وهذا يخالف تصرفه في كتاب تمييز المزيد وقد عاب تصرفه في كتاب تمييز المزيد بعض محدّثي الفقهاء، وطمع لموافقته لهم في كتاب الكفاية". أ

والإمام ابن الصلاح (ت643هـ) نفسه تبع الخطيب البغدادي في هذه المسألة، ولم يتعقبه بالنقد والاستدراك، مما جعل الإمام الصنعاني (ت1182هـ) ينتقده في ذلك بقوله: "إنّ ابن الصلاح خلط هنا طريقة المحدّثين بطريقة الأصوليين؛ فإن للحذاق من المحدّثين في هذه المسألة نظرًا لم يحكه، وهو الذي لا ينبغي أن يعدل عنه، وذلك أنهم لا يحكمون فيها بحكم مطرد، وإنما يديرون ذلك على القرائن". 2

فهذا الذي نقلته هنا وجه من أوجه تأثر المحدّثين بالأصوليين، والحقيقة أنّ المحدّثين وإن أكثروا النقل عن الأصوليين، إلا أنّ ذلك لم يحصل إلا من باب الإخبار والنقل، ولم يرجحوا مذهب الأصوليين إلا في مواضع قليلة، أو لم تكن سوى اختيارات فردية لبعض

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> شرح علل الترمذي، ابن رجب الحنبلي، 638/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار، الصنعاني، محمد بن إسماعيل، تحقيق: صلاح عويضة، بيروت، دار الكتب العلمية، 1997م (ط1)، 308/1.

علماء التدوين، وقد أحصينا هذه الأنواع فوجدناها متمثلة في المباحث الآتية:

- أُولًا: مسألة زيادة الثقة.
- ثانيًا: تقسيم الأخبار إلى قطعي وظني.
  - ثالثًا: المتواتر بمعناه الأصولي.

أما في غير هذه المواضع؛ فاستمداد علماء الحديث من علم الأصول كان مجمودًا؛ بل ضرورة اقتضتها طبيعة النظر في المتون؛ بمعنى أنّ المسائل التي استمدها المحدّثون من الأصوليين؛ سواء ما تعلق منها بالجانب المعرفي أو الجانب المنجي، فغالبها راجع إلى المتن لا إلى الإسناد؛ لأنّ الإسناد خصيصة تميز بهما المحدّثون، ولم يشاركهم غيرهم في التدقيق فيها، أما المتن؛ فهو محل النظر الجمعي المشترك بين المحدثين وغيرهم، لذلك كانت حاجة علوم الحديث إلى علم الأصول ماسة في درس بعض ما يتعلق بها، فكان الاستمداد من هذه الزاوية مفيدًا ومجمودًا.

وبالرجوع إلى المسائل التي تأثر بها المحدّثون بما لا يجري على المنهج النقدي الأصيل للنقاد، فهي محصورة فيما ذكرته سالفًا، وقد نبّهت على مسألة زيادة الثقة. أما المسألة الثانية المتعلقة بتقسيم الأخبار إلى قطعي وظني؛ فهو تقسيم أصولي صرف، لا علاقة له بمنهج المحدّثين؛ لأنّ المحدّث لا يبحث في القطع والظن، وإنما نظره مسلّط على البحث في الأخبار من حيث القبول والرد. ولما نبّهنا في مطلع هذا البحث على ضرورة استصحاب الوظائف الناظمة لطبيعة اشتغال المحدث وغيره، كان القصد من ذلك تحرير محل النزاع بالاحتكام إليها، وجعلها معايير في الإدخال والإخراج؛ إدخال ما يوافق وظائف المحدّثين، وإخراج ما لا يجري على صنعتهم.

فتقسيم الأخبار إلى قطعي وظني "ليس على صناعة المحدّثين وطريقتهم، وهو إن ذكره الخطيب فإنما أخذه عن الأصوليين، والمنزع الكلامي فيه واضح، ومداره على مسألة القطع والظن، وهي مدار علم أصول الفقه نفسه، وليس كذلك علم الحديث، ومن ثم

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

وقع الخلاف الشديد حول إفادة خبر الواحد العلم، فهو إنما طرأ على مباحث المحدَّثين لاحقًا بأثر من علمي الأصول والكلام". أ

فالتقسيم الذي صدر به الإمام الخطيب البغدادي (ت463هـ) كفايته ليس منهجًا أصيلًا للمحدّثين، <sup>2</sup> بل هو مما تأثّر به من علماء الأصول، الذين دأبوا على تقسيم الأخبار إلى القسمة الثلاثية المعروفة، <sup>3</sup> ولهم في ذلك أغراض لا شأن لصناعة المحدّث بها.

فالشاهد أنّ هذا التقسيم أجنبي عن المحدّثين، وإنما أقحمه بعض علماء الحديث تأثرًا بالمنهج الأصولي؛ <sup>4</sup> فالأصوليون لما جعلوا أخبار الآحاد ظنية، والعام قطعي، كان القطع في حد ذاته بيانًا فلا يحتاج إلى مخصص؛ لأنّ تخصيصه تعطيل لشمول العام لكل أفراده، فضلًا عن كون خبر الآحاد ظني الثبوت فلا يخصص قطعي الدلالة والثبوت، بظني الثبوت. <sup>5</sup> وأنت ترى معي كيف أنّ المنزع الأصولي مستول على تفاصيل هذه المسألة؛ "فنظر الأصولي قائم على ترتيب درجات القطع والظن، ولهذا قسم الأخبار إلى ما يقطع بصدقه، وما يقطع بكذبه، وما لا يقطع بصدقه ولا كذبه

<sup>1</sup> قبول الحديث: دراسة في مناهج المحدثين والأصوليين، الخطيب، معتز، عمان، أروقة للدراسات والنشر، 2017م (ط1)، ص42.

<sup>2</sup> الكفاية في معرفة أصول الرواية، الخطيب البغدادي، 108/1.

نظر: المستصفى، الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد، تحقيق: سليمان الأشقر، بيروت، مؤسسة الرسالة ناشرون، 2012م (ط1)، 251/1-264، والإحكام في أصول الأحكام، الآمدي، سيف الدين على بن محمد، بيروت، دار ابن حزم، 2008م (ط1)، ص184-185.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> قال الدكتور معتز الخطيب: "ففيما يخص الخطيب، فإن مسلكه ذلك مسلك فقهي لا حديثي، وقد نقل في مواضيع عديدة عن الفقهاء والأصوليين، بل إن نصه نص أصولي يجب فهمه في ضوء تقسيم الخطيب، الذي نقله عن الأصوليين إلى ما يعلم صحته ويعلم فساده، وما لا سبيل إلى العلم بكونه على واحد من الأمرين دون الآخر". رد الحديث من جهة المتن، الخطيب، معتز، بيروت، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، 2011م (ط1)، ص103-103.

القواطع في أصول الفقه، السمعاني، أبو المظفر منصور بن محمد، تحقيق: صالح سهيل، عمان، دار الفاروق، 2011م (ط1)، 554-555.

وهي الأخبار التي يتداولها أهل الحديث، أو قسمها إلى متواتر وآحاد، وهو تقسيم أصولي مشى عليه متأخرو المحدّثين فيما بعد، مع إقرارهم بأنّ المتواتر ليس من مباحث المحدّثين ولا يجري على أصولهم وصناعتهم". أ

وإنما نبّهت عليه من باب التعريف بروافد الاستمداد التي تأثر بها علماء الحديث من علماء الأصول.

ومن المسائل الأصولية التي أقحمها الإمام الخطيب البغدادي، وليست من صنيع المحدّثين في صدر ولا ورد، مسألة عرض الحديث على العقل والقرآن، ولا شك أنّ هذا مسلك ناء عن صناعة المحدثين؛ الذين يعتبرون الحديث أصلًا في ذاته، فإذا ثبت لم يحتج أن يعرض على غيره من المصادر، ولكنه مزلق صار عليه الخطيب تأثرًا بالمنهج الأصولي، فقال: "ولا يقبل خبر الواحد في منافاة حكم العقل، وحكم القرآن الثابت المحكم، والسنة المعلومة، والفعل الجاري مجرى السنة، وكل دليل مقطوع به، وإنما يقبل به فيما لا يقطع به مما يجوز ورود التعبد به، كالأحكام". 2

وهذا الذي قرّره الخطيب هنا، لا يوافق عليه؛ لأنه لم ينقل عن الأئمة المتقدمين أنهم جعلوا من مقاييس قبول الأحاديث وردها ما أثبته الخطيب؛ "لأنّ المحدّث يعتقد جازمًا أنه لا يوجد متن مناقض للقرآن من كل وجه، ثم يكون له يعد ذلك إسناد صحيح، فلا بد من خلل في إسناده، ولذلك يبحث عن مصدر الخلل ليحكم بناء عليه". فأ ذهب إليه الإمام الخطيب البغدادي (ت463هـ)، يخالف صنيع المحدّثين، وهو يغاير ما قرّره الإمام الشافعي (ت204هـ) في رسالته، ذلك أنه عدّ الحديث حجة بنفسه إذا ثبتت صحته، من ذلك قوله: "فلا يجوز عندي عن عالم أن يثبت خبر واحد

المجلد:14 العدود: 100 عدود: 100 يناير -مارس 2025

رد الحديث من جهة المتن، معتز الخطيب، ص103.

<sup>2</sup> الكفاية في معرَّفة أصول علم الرواية، الخطيب البغدادي، 258/2.

<sup>3</sup> رد الحديث من جهة المتن، معتز الخطيب، ص214.

كثيرًا، ويحلُّ به، ويحرم، ويرد مثله إلا من جهة:

- أن يكون عنده حديث يخالفه.
- أو يكون ما سمع ومن سمع منه أوثق عنده ممن حدَّثه خلافه.
  - أو يكون من حدَّثه ليس بحافظ.
  - أو يكون متهمًا عنده، أو يتهم من فوقه ممن حدَّثه.
- أو يكون الحديث محتملًا معنيين، فيتأول فيذهب إلى أحدهما دون الآخر". أ

فنحن نرى أنّ الإمام الشافعي لم يجعل ضمن المقاييس التي يرد بها الحديث ما ذهب إليها الخطيب البغدادي، بل إنه اتبع في نصّه السالف علماء الأصول، الذين وضعوا مقاييس زائدة على ما عليه المحققون من أرباب الصناعة الحديثية.

قال أبو الحسن بن الحصار الأندلسي (ت611هـ): "قد يعلم الفقيه صحة الحديث بموافقة الأصول، أو آية من كتاب الله تعالى؛ فيحمله ذلك على قبول الحديث والعمل به، واعتقاد صحته. وإذا لم يكن في سنده كذاب، فلا بأس بإطلاق القول بصحته إذا وافق كتاب الله تعالى، وسائر أصول الشريعة".2

فالمآخذ أصولية إذن، يجدها الناظر في كتب الأصول، ولم أجد في حدود ما اطلعت عليه أنّ الحديث إذا ثبت، يعرضه المحدّث على هذه المقاييس التي ذكرها الأصوليون، وذكرها الخطيب تبعًا لهم، بل النصوص شاهدة على خلاف هذا، وبراءة المنهج النقدى للأئمة الحديث منه.

الرسالة، الشافعي، محمد بن إدريس، تحقيق: أحمد محمد شاكر، القاهرة، مكتبة دار التراث، 2005م
 (ط3)، ص458.

النكت على ابن الصلاح، الزركشي، بدر الدين محمد بن بهادر، تحقيق: زين العابدين بلافريج، الرياض، دار أضواء السلف، 2008م، 2002-108.

وما أجمع رد الإمام السمعاني (ت489هـ) الذي يعدّ من أفراد علماء الأصول الذين التصروا لمنهج أهل الحديث، وردّ ما هم عليه من المقاييس التي تعدّ فرضية لا وجود لها في الممارسة النقدية للمحدّثين، قال: "لأنّ الحديث إذا ثبت صار أصلًا في نفسه، إلا أنه ربما لا يكون له من حيث المعنى نظير في سائر أصول الشرع، وعدم النظير لا يبطل حكم الشيء وإنما يبطله عدم الدليل، وإنما صارت الأصول أصولًا لقيام الدلالة على صحتها وثبوتها، فإذا ثبت الخبر صار أصلًا مثل سائر الأصول، ولو وجب تركه بسائر الأصول لوجب ترك سائر الأصول لوجب ترك سائر الأصول لوجب ترك سائر الأصول لوجب ترك سائر الأصول لوجب المناز الأصول لوجب الله المناز الأصول المناز الأصول المناز الأصول لوجب الله المناز الأصول لوجب الله المناز الأصول لوجب المناز الأصول لوجب المناز الأصول لوجب الله المناز الأصول لوجب المناز الأصول لوجب الله المناز الأصول لوجب الله المناز الأصول لوجب الله المناز الأصول لوجب الله المناز الأصول لوجب المناز الأصول لوجب الله المناز الأصول لوبه المناز المناز الأمول لوبه المناز الأبيان المناز الأبير المناز الأبير المناز الأبير المناز المنا

وقال في موضع آخر: "فإنا بحمد الله تعالى لم نجد خبرا صحيحا يخالف الكتاب، بل الكتاب، بل الكتاب والسنة متوافقان متعاضدان".<sup>2</sup>

قلت: وهذه مسألة متشعبة، تحتاج تفصيلًا يرفع ما احتف بها من لبس، وما اكتنفها من غموض، وغرضي من سوقها أن أبيّن تأثر كتب المصطلح بالمد الأصولي، وطبيعة الاستمداد من منهج المحدّثين، وكيف تسلل إلى الكتابات الحديثية.

وأما المسألة الأخيرة؛ فهي أيضًا من مآخذ الأصوليين التي هجرت، واستنبت في علم الحديثي، ودرسها المحدّثون من باب التأثر بالخلفية الأصولية، وإلا فإنها لا تجري على منهج المحدّثين، ولا هي محققة لوظائف؛ لأنه سبق أن بيّنت أنّ وظيفة المحدّث الأصيلة، هي تمييز المقبول من المردود، والمتواتر بالمعنى الأصولي لا يدخل تحت هذه الوظيفة.

وأنبه في سياق بحث تأثر كتب المصطلح بمبحث المتواتر على أمر في غاية الأهمية، وهو أنّ المحدّثين يدرسون المتواتر، ولكن بمعنى يخالف المتواتر عند الأصوليين، فالمتواتر عندهم بمعنى الشهرة والاستفاضة التي لا يمكن معها دفع الخبر ورده، وهكذا فإنّ المحدّثين قد يتواتر عندهم ما لا يتواتر عند غيرهم، لكن المتواتر الوارد في كتب

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

 $<sup>^{1}</sup>$  القواطع في أصول الفقه، السمعاني، 558/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، 572/2.

المصطلح، وخاصة في الكفاية للخطيب البغدادي والذي تبعه عليه ابن الصلاح في مقدمته، هو المتواتر بالمعنى الأصولي، وهذا تشهد له النصوص الواردة في هذه الكتب.

قال الإمام ابن الصلاح (ت 643هـ): "من المشهور: المتواتر الذي يذكره أهل الفقه وأصوله. وأهل الحديث لا يذكرونه باسمه الخاص المشعر بمعناه الخاص، وإن كان الحافظ الخطيب قد ذكره، ففي كلامه ما يشعر بأنه اتبع فيه غير أهل الحديث، ولعل ذلك لكونه لا تشمله صناعتهم، ولا يكاد يوجد في رواياتهم [...] ومن سئل عن إبراز مثال لذلك فيما يروى من الحديث أعياه تطلبه".

فهذا النص واضح الدلالة على أنّ المتواتر الذي ذكره الخطيب (ت463هـ) ومن تبعه لا يجري على صناعة المحدّثين، ولا هو مما يدخل في وظائفهم، والدليل على ذلك أنّ الخطيب ذكره في سياق تقسيم الأخبار، ونحن أثبتنا أنّ تقسيم الأخبار عند الأصوليين يروم القطع والظن، وذلك خارج عن منهج المحدّثين، فجاء المتواتر تبعًا لذلك بعيدًا عن منهجهم، ومن جهة أخرى لو كان المتواتر بالمعنى الذي ذكره الخطيب مما يعرفه المحدّثون لما عزّ وجود مثال له، ولما أعياهم تطلب شاهد يبين حقيقته، كما هو صنيعهم مع باقي المصطلحات الحديثية، وتصريح ابن الصلاح بتأثر الخطيب بالأصوليين في إدخال المتواتر مغن عن تكلف البحث عن القرائن.

وفي كلام الإمام ابن الصلاح (ت643هـ) ومضة مهمة شاهدة لصحة ما صدرت به كلامي عن المتواتر، وهي أنّ المحدثين يبحثون في المتواتر لكن ليس بالمعنى الحاص الذي عليه علماء الأصول، وذلك مستل من قوله: "وأهل الحديث لا يذكرونه باسمه الحاص المشعر بمعناه الحاص". ولذلك أهل الحديث يجعلون بعض الأحاديث متواترة وإن كانت في أصلها غريبة؛ كحديث "إنما الأعمال بالنيات".

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> علوم الحديث، ابن الصلاح، ص267-268.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر، ص267.

وإذا طلبنا شاهدًا يرفع اللبس والغموض، نقلنا نص الحافظ العراقي (ت806هـ): "قد اعترض عليه بأنه قد ذكره أبو عبد الله الحاكم، وأبو محمد بن حزم، وأبو عمر ابن عبد البر، وغيرهم من أهل الحديث.

والجواب عن المصنف أنه إنما نفي عن أهل الحديث ذكره باسمه الخاص المشعر بمعناه الخاص، وهؤلاء المذكورون لم يقع في كلامهم التعبير عنه بما فسّره به الأصوليون، وإنما يقع في كلامهم أنه تواتر عنه كذا وكذا، أو أنّ الحديث الفلاني متواتر، وكقول ابن عبد البر في حديث المسح على الخفين أنه استفاض وتواتر، وقد يريدون بالتواتر: الاشتهار لا المعنى الذي فسّره به الأصوليون والله أعلم". أ

وخلاصة الكلام أنّ المتواتر بالمعنى الذي ذكره الخطيب البغدادي (ت463هـ)، وتبعه عليه غيره، ليس من منهج المحدّثين، ولا هو مما يدخل في صناعة الإسناد، كما صرّح بذلك ابن أبي الدم الهمذاني الحموي (ت642هـ) بقوله: "اعلم أنّ الخبر المتواتر إنما ذكره الأصوليون دون المحدّثين، خلا الخطيب البغدادي، فإنه ذكره تبعًا للمذكورين، وإنما لم يذكره المحدثون؛ لأنه لا يكاد يوجد في روايتهم ولا يدخل في صناعتهم". 2

وقال الحافظ ابن حجر (ت852هـ): "إنما أبهمت شروط المتواتر في الأصل؛ لأنه على هذه الكيفية ليس من مباحث علم الإسناد؛ إذ علم الإسناد يبحث فيه عن صحة الحديث أو ضعفه؛ ليعمل به أو يترك من حيث صفات الرجال، وصيغ الأداء، والمتواتر لا يبحث عن رجاله، بل يجل العمل به من غير بحث". 3

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

التقييد والإيضاح لما أطلق وأغلق من كتاب ابن الصلاح، العراقي، زين الدين عبد الرحيم بن
 الحسين، تحقيق: أسامة خياط، بيروت، دار البشائر الإسلامية، 2014م (ط1)، 776/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لقط اللآلئ المتناثرة في الأحاديث المتواترة، مرتضى الزبيدي، تحقيق: عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، 1985م (ط1)، ص17.

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر، ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي العسقلاني، تحقيق: محمد مرابي، دمشق، دار ابن كثير، 2017م (ط3)، ص80-81.

فوجز الكلام أنّ المتواتر الذي ذكره الخطيب البغدادي (ت463هـ) ومن تبعه، تبيّن بتصريح علماء الحديث أنفسهم أنه لا يجري على صناعة الإسناد، وليست له صلة بالمنهج النقدي لدى المحدّثين. أما المتواتر بمعناه الحديثي؛ فلا يشترطون فيه ما اشترطه الأصوليون، بل منهجهم في دراسته مغاير لما عليه علماء الأصول، وهو ما أفاده الشيخ ابن تيمية (ت728هـ) بقوله: "علماء الحديث يتواتر عندهم ما لا يتواتر عند غيرهم؛ لكونهم سمعوا ما لم يسمع غيرهم، وعلموا من أحوال النبي ما لم يعلم غيرهم". أ

ومما استمدّه المحدّثون من الأصوليين منهج دفع التعارض بين المتون، ويدخل في ذلك: الناسخ والمنسوخ، ومختلف الحديث، ومشكل الحديث.

والمتأمل يلحظ أنها أنواع كلها متعلقة بالمتن من جهة، ومتعلقة بباب كبير من أبواب أصول الفقه، وهو التعارض والترجيح، فهذه أنواع لها صلة وطيدة بعلم أصول الفقه؛ لأنها تمدّ المحدّث بالمنهج الذي يدفع به هذا التعارض.

أما الناسخ والمنسوخ؛ فقد عرفه ابن الصلاح (ت643هـ) بقوله: "هو عبارة عن رفع الشارع حكمًا منه متقدمًا بحكم منه متأخر".<sup>2</sup>

ولولا ما دوّنه الشافعي (ت204هـ) في رسالته ما عرف المحدّثون منهج رفع التعارض، ومعرفة الناسخ والمنسوخ، فقد سأل الإمام أحمد (ت241هـ) الإمام محمد بن مسلم بن وارة (ت265هـ): "كتبت كتب الشافعي؟ فقال: لا. قال: فرطت، ما علمنا المجمل من المفسّر ولا ناسخ حديث رسول الله من منسوخه حتى جالسنا الشافعي". 3

ولهذا كان منهج دفع التعارض مما تميز به الأصوليون عن المحدّثين، فكانت الحاجة

أمجموعة الفتاوى، ابن تيمية، أبو العباس أحمد بن عبد الحليم، جمع وترتيب: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، أشرف على الطباعة المكتب التعليمي السعودي المغربي، الرباط، مكتبة المعارف، 42/18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> علوم الحديث، ابن الصلاح، ص277.

<sup>3</sup> نفس المصدر، ص277.

ماسة إلى استلهام هذا المنهج في دفع تعارض المتون واختلافها. وإنما قلت المتون دون الأسانيد؛ لأنّ ما استمدّه المحدّثون من الأصوليين إنما انصب على المشترك الجمعي بينهما، ألا وهو المتن.

والذي يؤكد هذا الذي ذهبت إليه، الوقوف عند السبب الدافع للإمام ابن مهدي (ت198هه) إلى طلب تأليف الرسالة من الإمام الشافعي (ت204هه)، وخلاصته المناسبة له في هذا المقام، أنّ الأحاديث عندما جمعت، وتم تدوينها وتوثيقها، حصل تعارض بين بعضها يحتاج المحدث معه إلى رفعه، فلم يجدوا بين أيديهم وقتئذ منهجًا يدفعون به هذا التعارض، ويزيلون به تلك الإشكالات؛ لأن صناعة المحدّث مدارها على الجمع والتوثيق والنقد، وتمييز المقبول من المردود. أما رفع التعارض، والجمع بين الأدلة؛ فيحتاج قدرًا زائدًا على تلك العمليات النقدية كلها، وهي مفتقرة إلى تدخل عمل الأصولي، فلم يجد الإمام ابن مهدي من هو أقدر على القيام بذلك من الإمام الشافعي، لما اجتمعت فيه من مقومات العبقرية، ومؤهلات النبوغ العلمي، فطلب منه تأليف الرسالة لهذا الغرض. أ

المجلد:14 — العدو:1 — العدو:1 — يناير -مارس 2025

لقد كان للإمام الشافعي فضل كبير في تأسيس قواعد الفهم، وأصول الاستنباط، التي دفعت إشكالات تعارض السنة، ونسخها، وبيان درجة دلالتها...إلخ، والمتأمل في نص رسالة الإمام ابن مهدي (ت198هـ)، والجامع للقرائن المحتفة ببواعث رسلها للإمام الشافعي، يترجح لديه أن الإشكال الذي دفعه إلى ذلك أصالة هو الإشكال الفهمي، المتمثل في تعارض نصوص السنة، وبيان قواعد معرفة النسخ.

يقول الدكتور فريد الأنصاري (ت1430هـ): "إن المشكلة التي اعترضت ابن مهدي هي مشكلة فهم بالدرجة الأولى؛ فهم معاني الشريعة مما تعلق بدلالة القرآن، ومشكلة النسخ الراجعة إلى تعارض النصوص في مقتضياتها الدلالية، ثم بالدرجة الثانية قضية الاستدلال، وحجية بعض الأدلة". المصطلح الأصولي عند الشاطي، الأنصاري، فريد بن الحسن، القاهرة، دار السلام، 2010م (ط1)، ص140.

ولذلك لا يصح القول: إن الباعث الذي حفز همة الإمام ابن مهدي (ت198هـ) على طلب تأليف الرسالة هو مشكل التأصيل لقواعد الحديث، فهذا مستبعد، تأباه القرائ، ويدفعه سياق طلبه؛ لأن ابن مهدي إمام من أيمة النقد، وعَلم من أعلام الجرح والتعديل، يبعد جدا أن يكون إشكال التأصيل والتنظير لقواعد علوم الحديث دافعا له إلى طلب تأليف الرسالة؛ إذ لا حاجة له إلى صوغها نظريًا؛ لأنه يمارسها تطبيقيًا، ويخبرها تدقيقًا وتفصيلًا.

قال العلامة أحمد شاكر (ت1377هـ): "كان يفصل الشافعي للناس طرق فهم الكتاب على ما عرف من بيان العرب وفصاحتهم، وكيف يدلّهم على الناسخ والمنسوخ من الكتاب والسنة، وعلى الجمع بين ما ظاهره التعارض فيهما أو في أحدهما، حتى سمّاه أهل مكة ناصر الحديث". أ

وقال في موضع آخر: "كتب عبد الرحمن بن مهدي إلى الشافعي، وهو شابّ، أن يضع له كتابًا فيه معاني القرآن، ويجمع قبول الأخبار فيه، وحجة الإجماع، وبيان الناسخ والمنسوخ من القرآن والسنة: فوضع له كتاب الرسالة".2

لذلك اندرج هذا النوع بالأصالة تحت أبواب أصول الفقه، كما صرّح بذلك غير واحد من علماء الحديث، منهم الإمام ابن كثير (ت774هـ) في اختصار علوم الحديث، قال في نوع الناسخ والمنسوخ: "وهذا الفن ليس من خصائص هذا الكتاب، بل هو بأصول الفقه أشبه".3

فهو مرتبط بعلوم الحديث من جهة الإثبات؛ أي: إنّ إثبات نسبة الحديث إلى النبي صَالَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ متعلق نظر وبحث الحديثي، ومرتبط بأصول الفقه من جهة الافتقار إلى قواعد رفع التعارض، ودفع الاختلاف بين الأحاديث، فهو نوع تتجاذبه جهتان اثنتان، وهو بأصول الفقه ألصق؛ لأنّ دفع التعارض يهدف إلى تحقيق شرط العمل والاحتجاج، ولا شك أنّ الوظيفة الاستنباطية؛ أي استنباط الحكم الصالح للعمل، داخلة ضمن وظائف الأصولي لا المحدّث، والذي يؤكد هذه الخلاصة، ما ذكره الإمام ابن الأثير (ت606هـ) في قوله: "الناسخ والمنسوخ- وإن تعلقت بعلم الحديث- فإنّ المحدّث لا يفتقر إليها؛ لأنّ ذلك من وظيفة الفقيه؛ لأنه

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> مقدمة تحقيق أحمد شاكر للرسالة، ص6.

<sup>2</sup> مقدمة تحقيق أحمد شاكر للرسالة، ص10.

<sup>3</sup> اختصار علوم الحديث، ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر، بيروت، دار الكتب العلمية (ط2)، ص169.

يستنبط الأحكام من الأحاديث، فيحتاج إلى معرفة المتواتر، والآحاد، والناسخ، والمنسوخ. فأما المحدّث؛ فوظيفته أن ينقل، ويروي ما سمعه من الأحاديث كما سمعه، فإن تصدَّى لما وراءه، فزيادة في الفضل، وكمال في الاختيار". أ

فقوله: "وان تعلقت بعلم الحديث، فإنَّ المحدَّث لا يفتقر إليها"؛ فمعناه أنه لا يفتقر إليها في مباشرته للعملية النقدية، وفي تصحيحه وتضعيفه؛ لأنَّ الناسخ والمنسوخ لا يبحث فيه إلا بعد إثبات صحة الأحاديث، واثبات نسبتها إلى رسول الله صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، والا فإنه لا ناسخ ولا منسوخ؛ بل محكم لا تعارض فيه، ووجه إفادة المحدثين من الأصوليين في هذا النوع، هو إثبات العمل؛ لأنَّ ثبوت الحديث لا يستلزم العمل به؛ لوجود عارض التعارض، فإن رفع التعارض، وجمع بين الحديثين من غير تعسف ولا تكلف فذلك مختلف الحديث وان لم يمكن الجمع، انتقل إلى البحث في الناسخ والمنسوخ. فالقاسم المشترك بين المحدّثين والأصوليين في هذا النوع الحديثي هو إفادة العمل؛ لذلك قال ابن الصلاح (ت643هـ): "أن يظهر كون أحدهما ناسخًا والآخر منسوخًا، فيعمل بالناسخ ويترك المنسوخ". 2 وأما الأصولي؛ فمحلّ نظره كذلك، كما أفاده الإمام الغزالي (ت505هـ) في قوله: "بل نعني بالمقبول ما يجب العمل به، وبالمردود: ما لا تكليف علينا في العمل به". ٥

فتوارد الأصولي والمحدّث في هذا النوع على نفس المحل، وهو أنَّ الرد في هذه الحالة عند كلا الفريقين ليس لعلة قادحة في السند، ولا لضعف في المتن، بل لعدم توفر شروط العمل؛ فاقتضى واقع الحال دفع هذا التعارض، ليلا يتوقف العمل والتكليف بالحديث. وهذه النتيجة ألفيت لها شاهدًا قويًا عند الإمام الخطيب البغدادي (ت463هـ) في

العدو:1 108 -يناير -مارس 2025

أ جامع الأصول في أحاديث الرسول، ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط وآخرون، دمشق، دار ابن كثير، 2016م (ط3)، 6/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> علوم الحديث، ابن الصلاح، ص286.

<sup>3</sup> المستصفى، الغزالي، 290/1.

الباب الأخير من الكفاية الذي وسمه: القول في تعارض الأخبار وما يصح التعارض فيه وما لا يصح، حيث قال: "فكل خبرين علم أنّ النبي صَالَاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمْ تكلم بهما، فلا يصح دخول التعارض فيهما على وجه، وإن كان ظاهرهما متعارضين؛ لأنّ معنى التعارض بين الخبرين والقرآن من أمر ونهي وغير ذلك أن يكون موجب أحدهما منافيا لموجب الآخر، وذلك يبطل التكليف إن كان أمرًا ونهيًا وإباحة وحظرًا". صحيح أنّ المحدّث متى ثبت عنده الحديث، فإنه لا يزيد على ذلك شيئًا؛ بمعنى أنه ليس من مقاييسه النقدية إذا ثبتت عنده الراوية بشروطها المعروفة عرضها على القرآن أو العقل أو عمل الصحابي، أو غير ذلك مما توسع فيه الأصوليون، بما لا يجري على المنهج النقدي الأصيل للمحدّثين، إلا أنه قد نثبت للمحدّث الرواية من غير إعلال، وتعرض له غائلة التعارض، فيحتاج إلى دفع هذا التعارض، فيلجأ إلى الناسخ والمنسوخ، ولما كانت قواعد رفع هذا التعارض، ودفع التوقف عن العمل بالحديث مفتقرة إلى عمل الأصولي، كان استمداد المحدّث من علم الأصول أمرًا محمودًا، بل واجبًا مطلوبًا.

قال الدكتور لطفي الزغير: "الناسخ والمنسوخ، ليس من العلوم الخاصة بالحديث، وإنما له ارتباط بالقرآن، وأصول الفقه أيضًا".3

ومما يتعلق برفع التعارض بين المتون مختلف الحديث ومشكل الحديث، وهو نوع لا يتمكن منه إلا من جمع بين الصناعتين: الحديثية والفقهية، كما أفاد ذلك الإمام ابن الصلاح (ت643هـ) بقوله: "وإنما يكمل للقيام به [=أي مختلف الحديث] الأئمة الجامعون بين صناعتي الحديث والفقه، الغواصون على المعاني الدقيقة".4

<sup>1</sup> الكفاية في معرفة أصول علم الرواية، الخطيب البغدادي، 260/2.

<sup>2</sup> قال الإمام أحمد بن حنبل: "إذا كان الخبر عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صحيحا ونقله الثقات فهو سنة ويجب العمل به على من عقله وبلغه، ولا يلتف إلى غيره من رأي ولا قياس". العدة في أصول الفقه، أبو يعلى، محمد بن الحسين الفراء، تحقيق: أحمد المباركي، 1990م (ط2)، 859/3.

<sup>3</sup> التعارض في الحديث، الزغير، لطفي بن محمد، الرياض، العبيكان، 2008م (ط1)، ص145.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> علوم الحديث، ابن الصلاح، ص284.

وقال بدر الدين بن جماعة (ت733هـ): "إنما يكبل للقيام به الأئمة من أهل الحديث والفقه والأصول الغواصون على المعاني". أ

وما قلته قبل يستصحب على هذا النوع؛ لأنَّ استنباط المعانى، ودفع التعارض ورفعه قدر زائد على وظيفة المحدث، وهو خارج عن دائرة اشتغاله، لذلك كانت قواعد دفع الاختلاف مقرّرة في الأصول، ولا أدلّ على ذلك من السبق الزمني للإمام الشافعي (ت204هـ) في التأليف في هذا النوع، لأنَّ جمع بين الصناعتين: الحديثية والفقهية الأصولية، فحاز بذلك منهج دفع الإيراد عن الأحاديث.

يقول الدكتور لطفي الزغير: "تأثر بعض المحدّثين بالمباحث الأصولية للتعارض فنقلوها في تعريف مختلف الحديث؛ فللتعارض علاقة لصيقة بعلوم أخرى غير حديثية، وهذه العلاقة قد تتخذ منحى التأصيل والتقعيد، فيكون التعارض مبحثًا مهمًا من مباحث هذا العلم".

وهكذا نجد طبيعة الوظائف محددًا لأوجه إفادة المحدثين من الأصوليين؛ "فالأصولي يبحث في درجة القطع والظن التي تلحق بالحديث، كما يبحث في محال الخبر؛ لأنه يرتّب الاستدلال بالمحل على درجة القطع والظن، ويبحث علاقة الخبر بباقي الأدلة، فلم يكتف بالإسناد، ولا بحث عن الشاهد باصطلاح المحدثين، بل نظر إلى موضوع متن الحديث نفسه، ووازن بينه وبين باقي النصوص والأدلة، ولهذا كان مختلف الحديث، وناسخ الحديث ومنسوخه ليسا من مباحث علوم الحديث، بل من مباحث الأصوليين".<sup>3</sup>

والغاية من اعتناء المحدثين بمختلف الحديث، هو رفع التعارض عن الأحاديث، ودفع

آگعدو:1 -يناير -مارس 2025

المنهل الروي في مختصر علوم الحديث النبوي، ابن جماعة، بدر الدين أبو عبد الله الكناني، تحقيق: محى الدين رمضان، دمشق، دار الفكر، 1986م (ط2)، ص60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> التعارض في الحديث، الزغير، ص146-147.

<sup>3</sup> رد الحديث من جهة المتن: دراسة في مناهج المحدثين والأصوليين، معتز الخطيب، ص30.

ما يوهم بينها من الاختلاف، حتى لا يتعطل العمل بها، وهو ما أفاده ابن الحنبلي (ت971هه) بقوله: "الأصح أن مختلف الحديث؛ إنما هو الحديثان المقبولان المتعارضان في المعنى ظاهرًا مطلقًا، وأن يطلب التاريخ أولًا، فإن لم يوجد طلب الجمع، فإن لم يمكن ترك العمل بهما". فالذي نريد إثباته ختامًا، أن نبين أن منهج دفع التعارض، وباب الترجيحات أفاده المحدّثون من الأصوليين أصالة، والسبب في ذلك راجع إلى طبيعة وظائف كل منهما، فالأصولي يبحث في السنة في نسقها التشريعي العام، ويبحث في العوارض التي تحول دون تحقيق وظيفة الحجية والاستدلال به، فاحتيج بالتبع إلى رفع هذا التعارض حتى تكون السنة مصدرًا صالحًا للتشريع، فلم يجد المحدّثون بدًا من الاستعانة بالمنهج الأصولي في دفع التعارض، ورفع الاختلاف بين الأحاديث، ليلا يوهم أنّ الأحاديث بينها تناقض، وحتى لا يظن من لا حظ له من النظر، أنّ السنة متناقضة، وهذا ما حاول الإمام ابن قتيبة (ت276هـ) دفعه في كتابه القيم تأويل مختلف الحديث.

الخاتمة: إنّ ولادة علوم الحديث في رحم علم الأصول، جعل بعض القضايا والمسائل نتسلل إلى كتب المحدثين للإفادة منها، إما من حيث المادة، أو من حيث المنهج، = [الاستمداد المعرفي، والاستمداد المنهجي]، والمعيار الذي يستطيع الناظر التمييز به بين ما هو حديثي، وبين ما هو أصولي، أو فقهي أو غير ذلك، هو الاحتكام إلى الوظائف التي نشأ كل علم لتحقيقها. ودراسة الاستمداد في معزل عن استصحابها، لا يعطي الباحث التصور الكامل، والفهم الدقيق لهذه المسائل التي نتوقف ضرورة على جعل الوظائف ماثلة في كل المحطات التي ندرس فيها علاقة علم الحديث بغيره، سواء تعلق الأمر بالاستمداد، أو التكامل، أو الأصول المعرفية والمنهجية...إلخ.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

أ قفو الأثر صفوة علم الأثر، ابن الحنبلي، محمد بن إبراهيم التاذقي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، حلب، مكتبة المطبوعات الإسلامية، 1408ه (ط2)، ص66.

## مجلة العنب س · س · س · س علوم الحديث: مصادر الاستمداد وروافد التأثر

ونحسب أنّ ما ذكرناه يكفي في درك أوجه إفادة المحدّثين من الأصوليين، والمواضع التي تأثرت بها المباحث الحديثية بعلم أصول الفقه إما من حيث المادة أو المنهج، ولم يكن غرضنا في ذلك التفصيل؛ لأنّ المقصود هو التنبيه على هذه الأمور التي تعدّ شرطًا في استنطاق النظر، وركاً في فهم ماهية العلم، وأساسًا لا يستغني التائق إلى استنطاق الخصائص المنهجية والمعرفية لعلوم الحديث عن استحضاره واستصحابه. والله أعلم.

## قائمة المصادر والمراجع

- 1. الإحكام في أصول الأحكام، الآمدي، سيف الدين علي بن محمد، بيروت، دار ابن حزم، 2008م (ط1).
- 2. اختصار علوم الحديث، ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر، بيروت، دار الكتب العلمية (ط2).
- 3. الإعلان بالتوبيخ لمن ذم أهل التوريخ، السخاوي، أبو الخير محمد بن عبد الرحمن، تحقيق: سالم بن غتر بن سالم الظفيري، الرياض، دار الصميعي للنشر والتوزيع، 2017م (ط1).
- 4. تطور دراسات السنة النبوية ونهضتها المعاصرة وآفاقها، حمادة، فاروق، جائزة دبي الدولية للقرآن الكريم، 2009م (ط1).
- التعارض في الحديث، الزغير، لطفى بن محمد، الرياض، العبيكان، 2008م (ط1).
- التقريب والتيسير لمعرفة سنن البشير النذير في أصول الحديث، النووي، أبو زكريا
   يحيى بن شرف، تحقيق: محمد عثمان الخشت، بيروت، دار الكتاب العربي،
   1985م (ط1).
- 7. التقييد والإيضاح لما أطلق وأغلق من كتاب ابن الصلاح، العراقي، زين الدين عبد الرحيم بن الحسين، تحقيق: أسامة خياط، بيروت، دار البشائر الإسلامية، 2014م (ط1).
- 8. توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار، الصنعاني، محمد بن إسماعيل، تحقيق:
   صلاح عويضة، بيروت، دار الكتب العلمية، 1997م (ط1).
- 9. جامع الأصول في أحاديث الرسول صَلَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ، ابن الأثير، مجد الدين أبو
   السعادات المبارك بن محمد، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط وآخرون، دمشق،

- دار ابن كثير، 2016م (ط3).
- 10. الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي، تحقيق: محمود الطحان، الرياض، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، 1983م.
- 11. رد الحديث من جهة المتن، الخطيب، معتز، بيروت، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، 2011م (ط1).
- 12. الرسالة، الشافعي، محمد بن إدريس، تحقيق: أحمد محمد شاكر، القاهرة، مكتبة دار التراث، 2005م (ط3).
- 13. شرح علل الترمذي، ابن رجب، زين الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد البغدادي الشهير، تحقيق: همام عبد الرحيم سعيد، مكتبة الرشد ناشرون، الرياض، 2001م (ط3).
- 14. العدة في أصول الفقه، أبو يعلى، محمد بن الحسين الفراء، تحقيق: أحمد المباركي، 1990م (ط2).
- 15. علوم الحديث، ابن صلاح، أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمن الشهرزوري، تحقيق: نور الدين عتر، دار الفكر المعاصر، بيروت، 1986م.
- 16. قبول الحديث: دراسة في مناهج المحدثين والأصوليين، الخطيب، معتز، عمان، أروقة للدراسات والنشر، 2017م (ط1).
- 17. قفو الأثر صفوة علم الأثر، ابن الحنبلي، محمد بن إبراهيم التاذقي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، حلب، مكتبة المطبوعات الإسلامية، 1408هـ (ط2).
- 18. قواطع في أصول الفقه، السمعاني، أبو المظفر منصور بن محمد، تحقيق: صالح سهيل، عمان، دار الفاروق، 2011م (ط1).
- 19. الكفاية في معرفة أصول علم الرواية، الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي، تحقيق: ماهر ياسين الفحل، دار ابن الجوزي، الرياض، 1435هـ (ط2).

- 20. لقط اللآلئ المتناثرة في الأحاديث المتواترة، مرتضى الزبيدي، تحقيق: عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، 1985م (ط1).
- 21. مجموعة الفتاوى، ابن تيمية، أبو العباس أحمد بن عبد الحليم، جمع وترتيب: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، أشرف على الطباعة المكتب التعليمي السعودي المغربي، الرباط، مكتبة المعارف.
- 22. المدخل إلى العلوم الشرعية، حليم، سعيد بن محمد، الرباط، دار الأمان، 2018م (ط1).
- 23. المستصفى، الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد، تحقيق: سليمان الأشقر، بيروت، مؤسسة الرسالة ناشرون، 2012م (ط1).
- 24. المنهج النقدي عند المحدثين وعلاقته بالمناهج النقدية التاريخية، السلمي، عبد الرحمن فالح، مركز نماء للبحوث والدراسات، 2014م (ط1).
- 25. المنهج في مباحث علوم الحديث، حليم، سعيد بن محمد، الرباط، دار الأمان، 2018م (ط1).
- 26. المنهل الروي في مختصر علوم الحديث النبوي، ابن جماعة، بدر الدين أبو عبد الله الكاني، تحقيق: محى الدين رمضان، دمشق، دار الفكر، 1986م (ط2).
- 27. نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر، ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي العسقلاني، تحقيق: محمد مرابي، دمشق، دار ابن كثير، 2017م (ط3).
- 28. نقد الحديث بالعرض على الوقائع والمعلومات التاريخية، العكايلة، سلطان سند، عمان، دار الفتح، 2014م (ط1).
- 29. النكت على ابن الصلاح، الزركشي، بدر الدين محمد بن بهادر، تحقيق: زين العابدين بلافريج، الرياض، دار أضواء السلف، 2008م.
- 30. وضع المصطلح الحديثي وتفعيل المصطلح التراثي، عبد الرحمن العضراوي، مجلة دراسات مصطلحية، فاس، العدد 4، سنة 1426هـ-2005م.

ISSN: 2321-7928

# تطور الخُمُّس في الفكر الاثني عشري، ومستنده العقدي - د: موسى بن محمد آل هجاد الزهراني<sup>1</sup>

## ملخص البحث

وضع الاثنى عشرية نصوصًا جعلت الخمس عقيدة يكفر من لم يلتزم به. ويدافع علماؤهم عن هذا الخمس؛ كي يبقى المذهب حيًا قويًا. وقد تطوّرت قضية الخمس حتى بلغت الطور الأخير وهو وجوب إعطاء الخمس إلى الفقهاء لكي يقسموه. وهم متحيرون غاية التحير في النصوص التي تثبت عكس ما يذهبون إليه فيوجّهونها توجيهًا متناقضًا. وهناك دعوات معاصرة تطالب بإعادة النظر في هذه القضية، مما يدلّ على استشعارهم أنّ ما يفتريه علماء الملل عباد الخمس على النبي صَمَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَالله رَضَّالِيَّهُ عَنْهُمْ كل هذا كذب وافتراء.

الكلمات المفتاحية: الاثني عشرية- الخمس- الشيعة- التطور.

مبررات وأهداف البحث: من أهم المبررات التي دعتني لهذا البحث هو الاستغلال الواقع على الشرائح العريضة من أتباع الفكر الشيعي الإمامي الاثني عشري، من خلال اختراع نصوص عقدية ترهب المتلقي، وتجعله ينصاع لآثارها، ومن ثم اعتقاد وجوب دفع خمس الأموال إلى المراجع الدينية، وأصحاب النفوذ الديني، وفي حقيقة الأمر لولا الخمس لما قامت لهذا الفكر قائمة عبر التاريخ، وفي كل حقبة تظهر نصوص جديدة تضمن بقاءه، وتنبئ عن تطوره.

### المقدّمة

الحمد لله رب العالمين ، وصلَّى الله وسلَّم وبارك على نبيَّنا محمد وآله الطيَّبين الطاهرين،

أ رئيس قسم الشريعة، أستاذ العقيدة والأديان المساعد، كلية الشريعة والقانون، جامعة الإمام عبد
 الرحمن بن فيصل

وصحبه الأخيار. وبعدُ:

فإنّ من الظواهر التي تلوح للمتتبع لتاريخ المذهب الإمامي؛ ظاهرة التطور المستمر، فالمذهب مرّ بمراحل عدة حتى تكامل في شكله الحالي، وهو مع ذلك لا يزال مرشّحًا لتقبل أفكار وتطورات أخرى تخرج بصيغ كثيرة من أبرزها التأويلات الجديدة لبعض النصوص القديمة. 1

وقد انفرد الفكر الاثني عشري عن باقي فرق المسلمين بقضايا أصبحت ركائز يقوم عليها الفكر، ويتراوح من لم يعمل بها عندهم بين الكفر والفسق في معتقدهم. وفي هذا البحث نظرة سريعة إلى تطوّر قضية مهمة، أصبحت عقيدة بعد أن كانت من القضايا الفقهية في فكر الاثني عشرية، وهي: الخمس ومستنده العقدي في المذهب الاثني عشري.

وقد جعلت البحث في مقدمة، ومبحثين، ثم الخاتمة.

وأسأل الله تعالى التوفيق، وأن يردّ المسلمين إليه ردًا جميلًا.

## المبحث الأول

## الخمس في الفكر الشيعي الاثني عشري

يعرف الشيعة الاثني عشرية الخمس بأنه (اسمُّ لحقٍّ في المال يجبُ للحجة عليه السلام وقبيله) 2 ويعتقدون أنّ (الخمس فريضة) 3 ويفرضه شيوخهم على عامتهم 4 ويحكمون

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

`

أعلام التصحيح والاعتدال في صفوف الإمامية، ص 37. د. خالد بن محمد البديوي. ط1.
 1427هـ/2006م.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كتاب الخمس، ص 21. الشيخ مرتضى الأنصاري. تحقيق: لجنة التحقيق. ط1. جمادى الأولى1415هـ مؤسسة الهادي. قم. كتاب الخمس، ص 25. السيد عبد الكريم آل السيد علي خان المدني. دار الزهراء للطباعة والتوزيع والنشر. بيروت -لبنان.

وسائل الشيعة، 483/9، محمد بن الحسن الحر العاملي. تحقيق: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث. ط2. 1414هـ ومن لا يحضره الفقيه. الشيخ الصدوق، 41/2 لحقيق: على أكبر الغفاري. مؤسسة النشر الإسلامي.

لنظر: الخمس فريضة شرعية، ص 34. الشيخ جعفرالسبحاني دار مشعر .طهران. إيران. ط1. 1429هـ. والخمس عند الشيعة الإمامية وجذوره العقدية. د. ناصر القفاري. مركز التأصيل للدراسات والبحوث. ط1. 1437هـ/2016م.

على مانعه بالكفر، ويوجبون دخوله في النار مخلدًا فيها. أ

وقد جعلوا الخمس مرتبطًا بأئمتهم، أو من ينوب عنهم من الفقهاء، وتوسّعوا فيما يجب فيه الخمس، وتشدّدوا في إيجابه، فجعلوا منع الدرهم أو أقل ظلمًا لآل البيت واغتصابًا لحقهم، ويكفرون من يستحل ذلك، وهذه الأموال (وطّدت أركان المذهب الشيعي، وعمّقت نسبة الخمس التي يدفعها المؤمن الشيعي من استقلالية مؤسّسة الفقهاء الدينية، ورفدتها بمدد أمام السلطات السياسية، أو الزمنية، بحسب المصطلحات الشيعية). (ولولا هذه الأموال لما ظلّ الخلاف قائمًا بين الجعفرية وسائر الأمة الإسلامية إلى هذا الحد، فكثير من فقهائهم يحرصون على إذكاء هذا الخلاف حرصهم على هذه الأموال). الخلاف حرصهم على هذه الأموال).

وهذا الثراء الفاحش الذي يتقلب فيه سادتهم وكبراؤهم إنما هو أثر من آثار هذا الخمس الذي قصموا به ظهور البسطاء من الشيعة، يقول السيد: حسين الموسوي: (ولو كنت أريد شيئًا من متاع الحياة الدنيا فإنّ المتعة والخمس كفيلان بتحقيق ذلك لي، كما يفعل الآخرون حتى صاروا هم أثرياء البلد وبعضهم يركب أفضل أنواع السيارات بأحدث موديلاتها، ولكني والحمد لله أعرضت عن هذا كله منذ أن عرفت الحقيقة، وأنا الآن أكسب رزقي ورزق عائلتي بالأعمال التجارية الشريفة). ومسألة وجوب

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> كتاب الخمس، ص 12. مرتضى الحائري. تحقيق :محمد حسين أمر اللهي. مؤسسة النشر الإسلامي. 1431هـ.

انظر: أثر الإمامة في الفقة الجعفري، ص 391. دكتور: على أحمد السالوس. نشر وتوزيع دار الثقافة. قطر. الدوحة. ط1. 1405هـ/1985م. ومع الاثني عشرية في الأصول والفروع، ص 1028، وأصول مذهب الشيعة، 1239/3.

<sup>3</sup> حدائق الأحزان، ص 91. وانظر: الفكر السياسي الإيراني بين الإصلاحيين والمحافظين، ص 38. أنور قاسم الخضري. ضمن: الأمة في مواجهة مشاريع التفتيت. البيان. الإصدار السابع1431هـ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> هذا قول الدكتور: على السالوس في : أثر الإمامة في الفقه الجعفري، ص 408. نشر وتوزيع دار الثقافة. قطر. الدوحة. ط1. 1405هـ/1985م.

لله ثم للتاريخ، ص 9. حسين الموسوي. كشف الأسرار وتبرئة الأئمة الأطهار، دار آل عمران. القاهرة. ط1 2008م.

دفع خمس أرباح المكاسب، والتجارات، والصناعات، والزراعات، وغيرها من المكاسب، هي من المسائل التي اختص بها فقه المذهب الإمامي الاثني عشري، وفارق بها سائرُ المذاهب الإسلامية، حتى الشيعية منها كالزيدية والإسماعيلية، وهي مسألةً هامةُ وذات آثار كبيرة، وقد اختلفت فيها أنظار الإمامية منذ القديم. <sup>1</sup>

وفي دراسة قام به الباحث في الشؤون الشيعية الاثني عشرية الدكتور العراقي: طه الدليمي، بيّن الحقائق المثيرة حول مسألة الخمس؛ مما يستدعي أن يعيد العقلاء من الشيعة الاثنى عشرية النظر مرة أخرى في هذا السحت الذي يأكلونه من أموال الناس باسم الأئمة، ومن هذا الحقائق:

الحقيقة الأولى: أنَّ أداء الشيعة خمسَ المكاسب إلى الفقيه؛ لا يستند إلى أيِّ دليل، ولا أصلَ له بتاتًا؛ في أي مصدر من المصادر الحديثية الشيعية المعتمدة.<sup>2</sup>

الحقيقة الثانية: أنَّ كثيرًا من النصوص الواردة عن الأئمة؛ تسقط (الخمس) عن الشيعة، وتبيحه لهم، خصوصًا في زمن الغيبة، إلى حين ظهور المهدي المنتظر.3

الحقيقة الثالثة: أنَّ هذه النصوص تجعل حكمَ أداء الخمس للإمام ذاته، وفي حالة حضوره؛ الاستحبابُ أو التخييرُ بين الأداء وتركه، وليس الوجوب. 4

الحقيقة الرابعة: أنَّ أحدًا من علماء المذهب الأقدمين الذين عليهم قام المذهب وتكوّن، كالشيخ المفيد (ت:413هـ) أو السيد المرتضي علم الهدى (ت: 436هـ)،

العدو:1 119 تيناير -مارس 2025

النظر: مقدمة: بحث عميق في مسألة الخُمس في الكتاب والسنة، ص 3. حيدر على قلمداران القُمَّى. (1332-1441هـ= 1913-1989م) ترجمه إلى العربية: سعد رستم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: مختصر كتاب: الخمس بين الحقيقة الضائعة والأوهام الشائعة، ص 7. الدكتور: طه حامد الدليمي. ط1. 2007م. وقد نشر الأصل باسم مستعار، بعنوان: الخمس بين الفريضة الشرعية والضريبة المالية. تأليف: علاء عباس الموسوي. 1419هـ/1998م.

<sup>3</sup> انظر: الخمس بين الحقيقة الضائعة والأوهام الشائعة، ص 8.

<sup>4</sup> انظر: المصدر نفسه، ص 8.

# 

أو شيخ الطائفة أبي جعفر الطوسي (ت: 460هـ)، وغيرهم؛ لم يذكر قط مسألة إعطاء الخمس إلى الفقهاء، بل ربما لم تخطر لهم على بال. أ

الحقيقة الخامسة: .. مع أنَّ الخمس- حسب النظرية الإمامية- هو حق الإمام إلا أنَّ حكم أدائه إليه في كثير من الروايات المعتبرة الاستحبابُ وليس الوجوب؛ فكيف ارتقت درجة أدائه إلى الفقيه، فصار حكمه واجباً؟!، في حين أنَّ الفتوى التي أدخلت الفقيهُ في الموضوع إنما أدخلته بقياسات واجتهادات، غايتُها أن تجعل منه نائبًا أو وكيلًا عن صاحب الحق؛ (الإمام) لا أكثر. فكيفَ تغير الحكمُ وارتفع من درجة الاستحباب إلى الوجوب، مع أنَّ المنطق يقضي في أن يكون- في أحسن أحواله- مشتركًا بينهما، أي: مستحبًا، مع الالتفات إلى الفارق الكبير بين الفقيه والإمام المعصوم، في الدرجة والمنزلة، فكان المفترض أن يُنزل الحكم من الاستحباب إلى الإباحة، وهذا هو الذي جاء به كثيرٌ من النصوص عن الأئمة، وقال به كثير من الفقهاء، والمقصود بالإباحة هنا أنَّ صاحبَ المال يُباح له التصرف بماله؛ دون أن يُطالب بأداء خُمُسَه إلى أي جهة كانت.2

الحقيقة السادسة: أنَّ نظرية الخمس في أصل تكوينها تجعل للإمام نفسه نصفَ الخمس، وهو حقُ الله تعالى، ورسوله صلَّى الله عليه وسلَّم وذي القربى، أما النصفُ الآخر فهو لليتامى والمساكين وابن السبيل من بني هاشم، يُعطى له- أي الإمام-: ليفرقه فيهم لا ليأخذه لنفسه، إلا أنَّ الواقع المشاهَد أنَّ الفقيه يأخذ الخمس كله دون مراعاة هذه القسمة، فكيف؟! هل يباح للفقيه من الحقوق ما لا يباح للإمام ذاته؟! أم ماذا؟. 3

الحقيقة السابعة: أنَّ نظرية الخمس في شكلها الأخير تقسم الخمس نصفين، نصف للفقيه؛ باعتباره نائبًا عن الإمام، ونصف لفقراء بني هاشم؛ (يتاماهم ومساكينهم

120 تيناير -مارس 2025

انظر: المصدر نفسه، ص 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: الخمس بين الفريضة الشرعية والضريبة المالية، ص 6.

<sup>3</sup> انظر: المصدر نفسه، ص 6٠.

وأبناء سبيلهم)، أ وليس للغني ذكرُ فيها، وإذن فليس للأغنياء الذين ينتسبون إلى أهل البيت نصيبُ فيه؛ لأنهم ليسوا من صنف الفقهاء ولا من صنف الفقراء، فما يفعله هؤلاء من أخذ الأموال باسم الخمس بحجة النسب باطلٌ لا يسنده دليل.

وهذه الحقيقة مجهولة من قبل عامة الشيعة، ممن يقوم بدفع (الخمس) إليهم؛ إذ يدفعون تلك الأموال لكل من يدعى النسبة إلى آل البيت، دون النظر إلى كونه غنيًا أم فقيرًا ۗ الحقيقة الثامنة: وهنا نصل إلى القول بأنَّ القول بأنَّ إخراج (الخمس) وإعطاءه إلى الفقهاء لا يستند إلى أي نصَّ عن أي إمامٍ معصومٍ، وإنما هو فتوى مختلفَ فيها لبعض- وليس جميع- الفقهاء المتأخرين- وليس المتقدمين-.

وقد اختلف الفقهاء فيها وفي تفصيلاتها كثيرًا، من فقيه إلى فقيه، ومن زمان إلى زمان، وظلت هذه الفتوى تعانى من النقص ومن إجراءات التحوير والتطوير جيلًا بعد جيل، وقرنًا بعد قرن، دون أن تستقر على صورة نهائية وإلى اليوم!! مما يجعل كل عارف بهذه الحقائق على يقين من عدم استناد هذه الفتوى إلى دليل.<sup>3</sup>

وقد تذمر بعض علماء الشيعة الكبار؛ الذين سلكوا مسار التصحيح، من واقع الخمس المزري عندهم، أمثال السيد: حسين الموسوي الذي أوضح في بحثه عن أطوار الخمس؛ أنَّ القول المعول عليه عند قدماء الشيعة والمتأخرين منهم، هو القول بإباحة الخمس للشيعة، وإعفائهم من دفعه، وهو قول مشتهر عند كل المجتهدين المتقدمين منهم والمتأخرين، وقد جرى العمل عليه إلى أوائل القرن الرابع عشر؛ فضلًا عن كونه مما وردت النصوص بإباحته، فكيف يمكن والحال هذه دفع الخمس إلى الفقهاء والمجتهدين؟، مع أنَّ الأئمة، سلام الله عليهم، رفضوا الخمس وأرجعوه إلى أصحابه

121 تيناير -مارس 2025

الأصول من الكافي، 540/1. أبو جعفر محمد بن يعقوب الكليني .تعليق: على أكبر الغفاري. طهران. ط3. 1388ه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: الخمس بين الفريضة الشرعية والضريبة المالية، ص 7.

<sup>3</sup> انظر: المصدر نفسه، ص 7.

وأعفوهم من دفعه، أيكون الفقهاء والمجتهدون أفضل من الأئمة؛ سلام الله عليهم؟! أ وهكذا الدكتور المفكر: موسى الموسوى، الذي أبطل استدلال الشيعة بآية الأنفال على شرعية الخمس عندهم، وهي قوله تعالى: "وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَتَامَىٰ وَٱلْمَسَاكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ وَمَآ أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ ٱلْفُرْقَانِ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِّ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞" (سورة الأنفال: 41)

فيرى الدكتور الموسوي أنَّ تفسير الغنيمة بالأرباح من الأمور التي لا توجد إلا عند فقهاء الشيعة، فالآية صريحة وواضحةً بأنّ الخمس شرعت غنائم الحرب، وليس في أرباح المكاسب، وأظهر دليلٍ قاطعٍ على أنَّ الخمس لم يشرع في أرباح المكاسب هو سيرة النبي الكريم صلَّى الله عليه وسلَّم، وسيرة الخلفاء من بعده بما فيهم الإمام على، وحتى سيرة أئمة الشيعة حيث؛ لم يذكر أرباب السِيَر الذين كتبوا سيرة النبي الكريم صلَّى الله عليه وسلَّم يرسلهم؛ لاستخراج الزكاة من أموال المسلمين، وهكذا فإنَّ الذين أرّخوا حياة الخلفاء الراشدين بما فيهم الإمام علي لم يذكروا قط أنَّ أحدًا منهم كان يطالب الناس بخمس الأرباح، أو أنهم أرسلوا جباة لأخذ الخمس.

ويردُّ الدكتور الموسوي على الذين يستدلون بفعل الإمام على على شرعية ما يذهبون إليه، بأنَّ الإمام على كانت حياته معروفة في الكوفة، ولم يحدث قطَّ أنه بعث الجباة إلى أسواق الكوفة؛ ليأخذوا الخمس من الناس، أو أنه طلب من عماله في أرجاء البلاد الإسلامية الواسعة التي كانت تحت إمرته أن يأخذوا الخمس من الناس، ويرسلوها إلى بيت المال في الكوفة، كما أنّ مؤرخي حياة الأئمة لم يذكروا قط أنّ الأئمة كانوا يطالبون الناس بالخمس، أو أنّ أحدًا قدّم إليهم مالًا بهذا الاسم.3

العدو:1 122 تینایر -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لله ثم للتاريخ، ص 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: الشيعة والتصحيح، ص 66. دون دار نشر. 1408هـ/1988م.

انظر: الشيعة والتصحيح، ص 67.

## المبحث الثاني

## السياق التاريخي لظهور قضية الخمس

متى ظهرت قضية الخمس في الفكر الاثني عشري؟ وما العوامل التي ساعدت على ذلك؟. قد يكون لهذا الاعتقاد أصول نصرانية كنسية أو هو على الأقل يشبه ما عند النصارى، فهذه الضرائب التي يفرضها شيوخ الروافض على أتباعهم باسم الدين تذكر بصنيع رجال الدين النصارى، وتسلطهم على الناس في القرون الوسطى في التاريخ الأوروبي، حين فرضوا عليهم الإتاوات والعشور، يقول "ويلز": "فرضت- يعني الكنيسة- ضريبة العشور على رعاياها، وهي لم تدع لهذا الأمر بوصفه عملًا من أعمال الإحسان والبربل طالبت به كتى". أ

يقول المفكّر الشيعي الدكتور: موسى الموسوي: (هذه البدعة ظهرت في المجتمع الشيعي، في أواخر القرن الخامس الهجري، فمنذ الغيبة الكبرى إلى أواخر القرن الخامس، لا نجد في الخامس الهجري، فمنذ الغيبة الكبرى إلى أواخر القرن الخامس، لا نجد في الكتب الفقهية الشيعية بابًا للخمس، أو إشارةً إلى شمول الخمس في الغنائم والأرباح معًا، وهذا: محمد بن الحسن الطوسي، من أكابر فقهاء الشيعة في أوائل القرن الخامس، ويعتبر مؤسّس الحوزة الدينية في النجف؛ لم يذكر في كتبه الفقهية إلّا وذكرها في تآليفه الضخمة). 2

وبيّن أنه لا يمكن تطبيق نظرية الخمس إلّا تحت التهديد والوعيد، يقول: (لقد سنّت هذه السنة السيئة في عصر كانت فيه الخلافة العباسية، والسلطة الحاكمة، لا تعتقد بشرعية مذهب أهل البيت، وبالنتيجة لا تعترف بفقهائهم لكي تخصص لهم مرتباتٍ يعيشون منها، كما كانت الحالة بالنسبة لسائر فقهاء المذاهب الأخرى، ولم

<sup>1</sup> الخمس عند الشيعة الإمامية، ص 45، نقلًا عن: معالم تاريخ الإنسانية، 895/3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: الشيعة والتصحيح، ص 67.

تكن الشيعة حتى ذلك التاريخ متماسكة بالمعنى المذهبي؛ حتى تقوم بإعالة فقهائما، فكان تفسيرُ الغنيمة بالأرباح خير ضمان لمعالجة العجز المالي، الذي كان يقلق حياة فقهاء الشيعة، وطلاب العلوم الدينية، ففي العراق وهو المهد الأول للشيعة توجد حتى اليوم أملاك وبنايات وأراضي، وقفت في القرن الخامس الهجري على الأمور الخيرية للشيعة، وبعد أن أُسست هذه البدعة أُضيفت إليها أحكام مشددة بلكي تحمل الشيعة على التمسك بها وعلى تنفيذها، ولم يكن من بُدَّ في حمل الشيعة على قبول إعطاء الخمس، وهو الأمر الذي ليس من السهل على أحد أن يرتضيه إلّا بالوعيد، فدفعه الضرائب في أي عصر ومصر، وفي أي مجتمع، مهما كان شأنه من الثقافة والديمقراطية والحرية بيواجهه امتعاض من الناس، وبما أن فقهاء الشيعة لم الثقافة والديمقراطية والحرية بيواجهه امتعاض من الناس، وبما أن فقهاء الشيعة لم تكن لهم السلطة لكي يرضخوا العامة على استخراج الخمس من أرباح مكاسبهم طوعًا ورغبة ، فلذلك أضافوا إليها أحكامًا مشددة ب منها الدخول الأبدي في نار جهنم لمن ورغبة ، فلذلك أضافوا إليها أحكامًا مشددة به منها الدخول الأبدي في نار جهنم لمن من ماله، أو الجلوس على مائدته ، وهكذا دواليك). المنه من الها و الجلوس على مائدته ، وهكذا دواليك). المن من ماله، أو الجلوس على مائدته ، وهكذا دواليك). المن من من الها و المهوس على مائدته ، وهكذا دواليك). المن من من الها و المهوس على مائدته ، وهكذا دواليك) . المنه من من الها و المهوس على مائدته ، وهكذا دواليك) . المنه من منه المنه أو الجلوس على مائدته ، وهكذا دواليك ) . المنه من من الها و المهوس على مائدته ، وهكذا دواليك ) . المنه من من المنه أو الجلوس على مائدته ، وهكذا دواليك ) . السير من من المنه أو الجلوس على مائدته ، وهكذا دواليك ) . المنه من أو المهوس الذي لم يستخرج الخمس من من من المنه أو المهوس الذي المؤلفة والمهوس الذي المؤلفة والمؤلفة والمؤ

## المبحث الثالث

## أطوار نظرية الخمس

هذه النظرية مرّت بأطوار كثيرة، حتى وصلت إلى الحال التي عليها الاثنا عشرية اليوم. وقد رصد الأستاذ الشيعي أحمد الكاتب آفاق هذه التطورات للخمس، فيقول: لقد كانت نظرية: (التقية والانتظار) تقول: إنّ الخمس من حق الإمام المعصوم، وأنه في عصر غيبة الإمام المهدي مباح للشيعة، وقد تمّ الانسحاب من هذه النظرية في هذا الجال في وقت مبكر، ولكن خطوة خطوة.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

<sup>1</sup> انظر: الشيعة والتصحيح، ص 67-68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تطور الفكر السياسي الشيعي من الشورى إلى ولاية الفقيه، ص 351. أحمد الكاتب. الدار العربية للعلوم. بيروت. دار الشورى لندن. ط3. 1426هـ/2005م.

الخطوة الأولى: هي القول بوجوب الخمس في عصر الغيبة، مع القول بدفنة أو الاحتفاظ به حتى ظهور المهدي، أو الإيصاء به بعد الموت من واحد إلى واحد، حتى يوم الظهور، أ ويلاحظ أنَّ الجديد في الأمر؛ هو انتقال حكم الخمس من الإباحة إلى الوجوب، دون القول بصرفه إلى أحدٍ لا فقيه ولا غيره، وإنما يُعزل حقُّ الإمام الغائب ليدفن أو يوصى به، وهذا لم يكن معروفًا من قبل. أ

الخطوة الثانية: إيداعه عند أمين من إخوانه المؤمنين، دون اشتراط كونه فقيهًا. 3

الخطوة الثالثة: إيداعه عند أمين من فقهاء المذهب، على سبيل الاستحباب والأولى. وينبغي أن يلاحظ هنا أنّ القضية قضية إيداع لا أكثر، أي: أنّ الفقيه لا يحق له التصرف فيه، وإنما يحتفظ به إلى حين ظهور الإمام، ما عدا نصيب الأصناف الثلاثة، فإنه يتولى عملية قسمته فيهم لا أكثر، لا سيما إذا كان المالك لا يحسن القسمة. 5

الخطوة الرابعة: فبعد أن كان إيداعه عند الفقيه على سبيل الاستحباب؛ جاءت الخطوة الرابعة لتنقله إلى الوجوب.<sup>6</sup>

الخطوة الخامسة: جواز أو وجوب إعطاء الخمس إلى الفقهاء لكي يقسموه. ٦

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تطور الفكر السياسي الشيعي، ص 351.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الخمس بين الفريضة الشرعية والضريبة المالية، ص 21.

انظر: مجمع الفائدة والبرهان، 355/4. المقدس الأردبيلي. مجمع الفائدة والبرهان في شرح إرشاد الأذهان. صححه: الحاج آغا مجتبى العراقي، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية في قم.

انظر: الوسيلة، ص 682. ابن حمزة الطوسي. تحقيق: الشيخ محمد الحسون. إشراف: السيد محمود المرعشى. مطبعة الخيام –قم. منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشى النحفى. ط1. 1408هـ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الخمس بين الفريضة الشرعية والضريبة المالية، ص 21.

 $<sup>^{6}</sup>$  انظر: تطور الفكر السياسي الشيعي، ص $^{352}$ 

أنظر: تطور الفكر السياسي الشيعي، ص 352. والخمس بين الفريضة الشرعية والضريبة المالية، ص 21. وانظر: مستمسك العروة، 548/9. السيد محسن الحكيم. منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشى النحفى -قم- إيران. 1404هـ. مطبعة الآداب-النجف -1390هـ-1970م.

ثم قال الأستاذ: أحمد الكاتب: (ولم يترسخ هذا القول بقوة في أوساط فقهاء الشيعة، وقد جاء عالم كبير هو الشهيد الأول، بعد ذلك بحوالي قرن، وتردد فيه فقال بالتخيير بين القولين، القديم: الدفن والإيصاء، والجديد: الصرف، واستقرب في: (الدروس الشرعية) صرف نصيبي الأصناف عليهم، والتخيير في نصيب الإمام بين الدفن والإيصاء، وصلة الأصناف مع الأعوام بإذن نائب الغيبة، وهو الفقيه العدل الإمامي الجامع لصفات الفتوى، ولم يحكم بالوجوب، بل حكم بالتخيير، مع تقديم حكم الدفن والإيصاء، وقد أكد قوله هذا في: (البيان) فأجاز صرف العلماء لسهم الإمام).

وقال: (وكذلك فعل المحقق الكركي  $^2$  الذي استقدمته الدولة الصفوية التي قامت في بلاد فارس في القرن العاشر الهجري، وظلّ على الرأي القديم الذي يقول بالتخيير بين صرف سهم الإمام المهدي، أو حفظه إلى حين ظهوره).  $^3$ 

وظلّت هذه الفتوى تترد في أوساط الفقهاء عدة قرون، وظلت أقوالهم مضطربة ومختلفة إلى اليوم، حتى إنّ السيّد محسن الحكيم - المتوفى في أواخر القرن الرابع عشر الهجري - استشكل التصرف في سهم الإمام زمن الغيبة ثم استثنى بعد ذلك ما إذا أحرز رضاه عليه السلام - أي: الإمام الغائب - بصرفه في بعض الجهات التي يعلم رضاه بصرفه (فيها)، ولم يشترط مراجعة الحاكم الشرعي - أي: الفقيه -، أي: إنه لم يوجب على المقلّد إذا أحرز رضا الإمام إعطاء همسه إلى الفقيه، بل

المجلد:14 العدو:1 126 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تطور الفكر السياسي الشيعي، ص 353.

<sup>2</sup> على بن عبد العالي الكركي العاملي (940هـ/1534م) أبرز فقهاء الإمامية، وأهمهم تاريخيًا في العصر الصفوي، وقد دعاه الشاه إسماعيل إلى إيران؛ من لبنان؛ من أجل نشر مذهب الإمامية. انظر: حياة المحقق الكركي وآثاره)، 106/2. محمد الحسون. منشورات الاحتجاج، مطبعة نگارش. طهران. إيران. ط1. 1423هـ

 $<sup>^{3}</sup>$  تطور الفكر السياسي الشيعي، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> انظر: مستمسك العروة، 584/9.

يستطيع أن يتولاه بنفسه.<sup>1</sup>

وخلاصة ما تقدّم: أنَّ نظرية إعطاء الخمس إلى الفقيه جاءت متأخرة ولم تكن معروفة عند المتقدمين، إلا أنّ بعض المتأخرين قالوا بها، وقد احتاروا في الذريعة أو المسوغ الشرعي الذي يبيح لهم ذلك. فمنهم من قال بإحراز رضا الإمام وذلك بصرفه في الوجوه الشرعية، أو بنية التصدق عنه، ومنهم من عكس هذا القول تمامًا فسلب من الإمام الغائب حقه من الخمس، وجعل علة استحقاقه له القيام بواجبات الإمامة وبما أنّ الإمام غائب عن القيام بهذه الواجبات، فليس له شيء من الخمس وإنما الذي يستحقه القائم مقامه وهو الفقيه، وذلك بموجب فتاوى معينة.

وفتوى إعطاء الخمس للفقيه إنما قال بها بعض الفقهاء المتأخرين دون المتقدمين وأنّ هذه الفتوى تمتاز بما يلي:

- 1. مختلف فيها ولا إجماع عليها.
- عدم اعتمادها على أي نص عن الأئمة المعصومين عندهم، أو القرآن الكريم، أو السنة النبوية المطهرة.
- 3. اضطراب أقوال الفقهاء الذين اعتمدوها، وحيرتها، وتددها، وتناقضها فيما بينها في أقوال الفقيه نفسه، ومن فقيه إلى فقيه، ومن زمان إلى زمان.
  - 4. والأهم من ذلك كلَّه تناقضُها التام مع الأقوال الواردة عن الأئمة المعصومين.
- عدم إمكانية تطبيقها على الواقع، فهي خيرُ مثال يمكن أن يُضرب على تناقض النظرية مع التطبيق.<sup>3</sup>

\_

انخمس بين الفريضة الشرعية والضريبة المالية، ص 22. والخمس بين الحقيقة الضائعة والأوهام الشائعة، ص 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: الخمس بين الفريضة الشرعية، ص 23.

<sup>3</sup> الخمس بين الفريضة الشرعية، ص 79. والخمس بين الحقيقة الضائعة، ص 70-71.

## المبحث الرابع

## مطالبات شيعية معاصرة في إعادة النظر في موضوع الخمس

بدأت المطالبات الشيعية الواعية لإعادة النظر في قضية الخمس تظهر على الواقع بجرأة، فمن قبل نادى المفكر الدكتور: موسى الموسوي بالتحرر من عبودية المجتهدين الشيعة، الذين يأكلون أموال الناس بالباطل، ولولا ذلك لما كانت لهم زعامة، (وهذا الخمس يعطى إلى المجتهد مع تقبيل يده، والجلوس أمامه جلسة العبد). أ

وتعالث صيحات الموسوي: (وكم أتمنى أن يترفع الفقهاء والمجتهدون عن أموال الشيعة، ولا يرتضون لأنفسهم أن يكونوا عالة عليهم، بذريعة ما أنزل الله بها من سلطان، إن بعض علماء الشيعة يدافع عن أخذهم الخمس من أموال الشيعة، بأنها أموال تصرف على المدارس الدينية والحوزات العلمية، والشؤون المذهبية الأخرى، ولكن المناقشة ليست في أنّ تلك الأموال تصرف كيف ولماذا؟! بل المناقشة أصولية وواقعية ومذهبية، وهي أنّ تلك الأموال تؤخذ زورًا وبطلانًا من الناس، وحتى إذا صرفت في سبيل الله فإنها غيرُ شرعية لا يجوز التصرف فيها، لقد كان باستطاعة فقهاء الشيعة أن يبنوا أنفسهم على الاكتفاء الذاتي، وأن يكون الفقيه معتمدًا على نفسه، شأنه أرباب الصناعات الأخرى، كما أنّ باستطاعتهم الحصول على أموال، لتنمية العلم والعلماء، ولكن باسم التبرعات والهبات، لا باسم الواجب الشرعي وأوامر السماء). ومن القصص المحزنة التي أوردها الدكتور موسى الموسوي: (وعندما أكتب هذه ومن القصص المحزنة التي أوردها الدكتور موسى الموسوي: (وعندما أكتب هذه السطور أعرف مجتهدًا من مجتهدي الشيعة لا زال على قيد الحياة، وقد ادّخر من الخمس ما يجعله زميلًا لقارون! الغابر، أو القوارين المعاصرين، وهناك مجتهد شيعيًّ في إيران

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

المتآمرون على المسلمين الشيعة من معاوية إلى ولاية الفقيه، ص 169. د. موسى الموسوي. تصدير
 المفكر الإسلامي أ. د: إبراهيم بسيوني. مكتبة مدبولي. القاهرة. ط2. 1996م.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الشيعة والتصحيح، ص 68.

"قتل قبل سنوات معدودة كان قد أودع باسمه في المصارف مبلغًا يعادل عشرين مليون دولار أخذها من الناس طوعًا أو كرهًا باسم الخمس والحقوق الشرعية وبعد التي واللتيا ومحاكمات كثيرة؛ استطاعت الحكومة الإيرانية وضع اليد على تلك الأموال؛ كي لا يقتسمها الورثة فيما بينهم، هذه صورة محزنة من آثار بدعة الخمس التي تبنّاها فقهاء الشيعة، إنّ الزعامات المذهبية الشيعية استطاعت البقاء مستقلة عن السلطات الحاكمة حتى في البلاد الشيعية بسبب هذا الرصيد الذي لا ينضب فما دامت الزعامة المذهبية الشيعية ترى نفسها شريكة مع القواعد الشيعية في أرباح مكاسبها في أي زمان ومكان، فإنّ الاستقرار الفكري لا يجد إلى المجتمع الشيعي سبيلًا، والسببُ واضحُ ومعروف؛ لأنّ هذه الزعامات بسبب هذه الميزانيات الضخمة، التي لا يحتاج الحصول عليها إلى الجباة وعمال الضرائب، بل تأتيها طائعة مخلصةً، استطاعت أن تجعل من زعامة الشيعة صرحًا سياسيًا يحرّك الشيعة في الاتجاه الذي تريد، فلذلك نرى أنّ تلك الزعامات استخدمت الشيعة في كثير من أغراضها السياسية والاجتماعية عبر التاريخ). ا

وطالب أيضًا الأستاذ: أحمد الكاتب بضرورة إعادة النظر بجدية في هذه المسألة: (لا بد من مراجعة حكم (الخمس) الذي اعتاد (مراجع الدين) جبايته من الشيعة منذ قرون؛ لافتقاده للأساس الشرعي الإسلامي والشيعي، فهو لم يذكر في القرآن الكريم إلا في حالة الغنائم الحربية).<sup>2</sup>

ويقول أحمد الكاتب، في نهاية كلامه عن نظرة فقهاء الشيعة للخمس، واضطرابهم: (من الواضح أنّ كلَّ تلك الأقوال تطورت مع تطور حكم الخمس نفسه من الإباحة إلى الوجوب، ونشوء نظرية "المرجعية الدينية"، على أساس "النيابة العامة" أو "ولاية الفقيه"، ولكن بعد تطوّر الفكر السياسي الشيعي الحديث إلى مستوى الدولة، والنظام

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 68.

التشيع السياسي والتشيع الديني، ص 440.  $^2$ 

# 

الديمقراطي، لم تعد هناك حاجة لقيام "مراجع الدين" أو الفقهاء للإشراف على جباية الخمس وتوزيعه بين الناس، ولا يوجد أساسٌ شرعيُّ إسلاميُّ أو شيعيُّ لذلك القول، الذي برز في القرون الأخيرة عند الشيعة، فضلًا عن عدم ثبوت الحكم بوجوب الخمس في الأموال العامة (سوى غنائم الحرب) من الأساس).1

صيحات شيعية حديثة: وجَّه مثقفون شيعة نداءً إلى رجال الدين الذين يتصرفون بأموال الخمس في مدينة القطيف السعودية (شرق المملكة العربية السعودية)، طالبوهم فيه بالكشف عن الأوجه التي تصرف فيها تلك الأموال، وقال خمسةً من الشباب بينهم شابةً، وصفوا أنفسهم بالغيارى على شعبهم ووطنهم: (نطالب علماء الدين الغيارى والمشايخ المحترمين وطلبة العلم المتنورين بأن يتقوا الله في أموال الشعب، وأن يحسنوا صرفها وإنفاقها).2

واقترح مطلقو النداء تشكيل لجنة شعبية، تكون مهمتها صرفَ أموال الخمس واستثمارها في مماريع إنتاجية يستفيد منه المجتمع، وكذلك في محاربة العنوسة وفي دعم العائلات الفقيرة، والطلبة والطالبات وعلاج الحالات المرضية المستعصية وإيجاد برامج لذوي الاحتياجات الخاصة.3

وفي العراق أيضًا نتوالى الدعوات لمعرفة كيفية صرف السيد السيستاني<sup>4</sup> أموال

المجلد:14 العدو:1 130 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تطور الفكر السياسي الشيعي، ص 353. التشيع السياسي والتشيع الديني، ص 445. أحمد الكاتب، مؤسسة الانتشار العربي. بيروت. ط1. 2009م.

<sup>2</sup> مطالبة الشيعة. بتاريخ: 2008/10/9م: موقع: (آفاق)

آية الله العظمى السيد علي الحسيني السيستاني. ولد عام (1349هـ) في المشهد الرضوي. وفي عام 1413هـ عندما توفي السيد الخوئي تولى السيتاني المرجعية الدينية في النجف، ولايزال. انظر سيرته على موقعه الرسمى: (http://www.sistani.org).

<sup>4</sup> انظر ما يتعلق بوكيل السيستاني: فرقد القزويني (-http://www.dd) والآخر: مناف الناجي: (sunnah.net/news/view/action/view/id/4186) الناجي: (http://www.dd-sunnah.net/records/view/action/view/id/2846)..

المسلمين الشيعة من الخمس، مع توالي فضائح وكلائه المتتابعة. أ

يقول السيد: حسين الموسوي: (لقد بدأ التنافس بين السادة والمجتهدين للحصول على الخمس، ولهذا بدأ كل منهم بتخفيض نسبة الخمس المأخوذة من الناس حتى يتوافد الناس إليه أكثر من غيره فابتكروا أساليب شيطانية، فقد جاء رجل إلى السيد علي السيستاني فقال له:

إنّ الحقوق- الخمس- المترتبة على خمسة ملايين، وأنا أريد أن أدفع نصف هذا المبلغ أي أريد أن أدفع مليونين ونصف فقط، فقال له السيد السيستاني: هات المليونين والنصف، فدفعها إليه الرجل، فأخذها منه السيستاني، ثم قال له السيستاني: قد وهبتها لك- أي ارجع المبلغ إلى الرجل- فأخذ الرجل المبلغ، ثم قال له السيستاني: ما دفع المبلغ لي مرة ثانية، فدفعه الرجل إليه، فقال له السيستاني: صار الآن مجموع ما دفعته إلي من الخمس خمسة ملايين فقد برأت ذمتك من الحقوق، فلما رأى السادة الآخرون ذلك، قاموا هم أيضًا بتخفيض نسبة الخمس واستخدموا الطريقة ذاتها بل ابتكروا طرقًا أخرى حتى يتحول الناس إليهم، وصارت منافسة (شريفة!) بين السادة المحصول على الخمس، وصارت نسبة الخمس أشبه بالمناقصة وكثير من الأغنياء قام بدفع الخمس لمن يأخذ نسبة أقل، ولما رأى زعيم الحوزة أنّ المنافسة على الخمس صارت شديدة، وأنّ نسبة ما يرده هو من الخمس صارت قليلة، أصدر فتواه بعدم معدودة وله حصة الأسد أو لوكلائه الذين وزعهم في المناطق، وبعد استلامه هذه معدودة وله حصة الأسد أو لوكلائه الذين وزعهم في المناطق، وبعد استلامه هذه الأموال، يقوم بتحويلها إلى ذهب بسبب وضع العملة العراقية الحالية، حيث يملك الآن غرفتين مملوءتين بالذهب).

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الشيعة والتصحيح، ص 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لله ثم للتاريخ، ص 78.

ونشر موقع (العربية نت) خبرًا بعنوان: (اتهام إمام أكبر شيعي في أمريكا باختلاس أموال الخمس) تفاصيل هذا الاختلاس: (أُلصِقت نسخُ من بيان صادر عن تجمّع الشباب المسلم على الزجاج الأمامي لعدد من السيارات المتوقفة أمام المركز الإسلامي (الشيعي) في مدينة ديربورن بولاية ميتشيغان الأسبوع الماضي يحمل توقيع "تجمع الشباب المسلم" في ديربورن، يهاجم صراحةً السيد حسن القزويني إمام "المركز الإسلامي " بتهمة الاستيلاء على مبلغ من المال يقدر بـ500 ألف دولار، جُمع عن طريق تبرعات أبناء الجالية العربية وتم تحويلها إلى مؤسسة والد القزويني في ولاية كاليفورنيا، بحسب نسخة من البيان. جاء هذا بعيد تجمّع الجالية في مجلس عزاء رمزي للمرجع الديني السيد محمد حسين فضل الله، حيث فوجئ الجمع أثناء خروجهم بوجود نسخ من البيان ملصقة على زجاج سياراتهم الأمامية، وشدد البيان على ضرورة إرسال الأموال فورًا إلى مكتب السيد (فضل الله) أو إعادة المبلغ إلى (صندوق الخمس) في المركز الإسلامي بعد أن اتهم القزويني بعينه، وطالب البيان السيد القزويني بالامتناع عن التشكيك في كل من يذهب إلى بيت الله الحرام وزعمه بطلان الحجة إذا كانوا من مقلدى العلامة (الراحل) فضل الله). السيد القزويني بالامتناع عن التشكيك في كل من يذهب إلى بيت الله الحرام

والسيد القزويني لا يتنصل من هذه التهمة على حد قوله؛ لأنّه يساعد أطفال لبنان والعراق، وأنه رأى بأمّ عينه الفقر والمجاعة!: (وقال السيد القزويني بشأن ما جاء في البيان "إنّ هنالك تحريفًا كبيرًا للوقائع في البيان، فالمبلغ الذي أرسلته لمبرة الإمام الصادق لا يتعدى ربع ما يتحدثون عنه، وعلى أية حال هذه تهمة لا أتنصل منها ولا أرى فيها عيبًا. وللأسف هنالك من يلعب على الوتر العنصري بين أطفال لبنان والعراق، وأنا رأيت بأمّ عيني الفقر والمجاعة في العراق والحاجة إلى المساعدة"). 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر: موقع العربية نت. الأحد 1431/8/13هـ - 25 يوليو2010م.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> موقع العربية نت. 13-8-1431هـ -25يوليو2010م.

ونختم هذا المطلب، بنصيحة الشاعر الشيعي العراقي: أحمد الصافي النجفي السيد حسين الموسوي؛ بألا يأكل الخمس؛ لأنه سحت، يقول السيد: الموسوي: (لا يفوتني أن أذكر قولي صديقي المفضال الشاعر البارع المجيد أحمد الصافي النجفي رحمه الله، والذي تعرفت عليه بعد حصولي على درجة الاجتهاد فصرنا صديقين حميمين، رغم فارق السن بيني وبينه، إذ كان يكبرني بنحو ثلاثين سنة أو أكثر عندما قال لي: ولدي حسين، لا تدنس نفسك بالخمس فإنه سحت، وناقشني في موضوع الخمس حتى أقنعني بحرمته، ثم ذكر لي أبياتًا كان قد نظمها بهذا الخصوص احتفظت بها في محفظة ذكرياتي وأنقلها للقراء الكرام بنصها قال رحمه الله:

عجبت لقوم شحدُهم باسم دينهم وكيف يسوغُ الشَّحدُ للرجل الشَّهم؟ لئن كان تحصيلُ العلوم مُسوِعًا لذاك فإن الجهلَ خيرُ من العلم وهل كان في عهدِ النبيّ عصابةً يعيشون من مال الأنام بذا الاسم أتانا بها أبناءُ ساسان حرفةً ولم تكُ في أبناء يعربَ من قدم) لئن أوجب الله الزكاة فلم تكن لتُعطى بذُلٍّ بل لتُؤخذَ بالرغم وخلاصة هذا البحث: أنّ هناك نصوصًا من كتبهم المعتمدة عندهم تقيم الحجة عليهم. وخلاصة هذا البحث: أنّ هناك نصوصًا من كتبهم المعتمدة عندهم تقيم الحجة عليهم. و

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

أحمد الصافي النجفي (1897-1977م) شاعر عراقي كبير، ولد سنة 1897م في مدينة النجف بالعراق، لأب من أسرة حجازية الأصل وأم لبنانية من مدينة صور. لجأ إلى طهران بعد الثورة، واستقر فيها وتعلم اللغة الفرنسية، ترجم إلى اللغة العربية رباعيات الشاعر الفارسي عمر الخيام. ثم عاد أحمد الصافي النجفي خلسة إلى العراق، اعتقل مراراً، وتشرد حوالي خمسة وأربعين عاماً، أصدر حوالي سبعة عشر ديواناً من الشعر، مات في السابع والعشرين من شهر يونية (حزيران) سنة 1977م وهو في الثمانين من عمرة، وصدرت بعد رحيله مجموعته الشعرية "قصائدي الأخيرة" التي تضم آخر ما كتب من قصائد. انظر: (موسوعة أعلام الفكر العربي، 52/2. جودة سعيد السحار، مكتبة مصر، القاهرة، 2002م).

² لله ثم للتاريخ، ص 85.

 $<sup>^{5}</sup>$  الخمس عند الشيعة الأمامية، ص  $^{5}$ 

فقد جاء في كتبهم ما يكشف كذبهم، أو يضعهم في تناقضٍ في مسألة الخمس؛ والتناقض علامة فساد المذهب. جاء في مصادرهم المعتمدة: عن سماعة عن أبي عبد الله وأبي الحسن قال: "سألت أحدهما عن الخمس؟ فقال: ليس الخمس إلا في الغنائم". أوعن الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ قوله: "ليَّسَ الخُمُسُ إِلَّا فِي الْغَنَائِمُ خَاصَّةً". أوعن الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ قوله: "ليَّسَ الخُمُسُ إِلَّا فِي الْغَنَائِمُ خَاصَّةً". أو عن الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ قوله: "ليَّسَ الخُمُسُ إِلَّا فِي الْغَنَائِمُ خَاصَّةً".

وقد تحيروا بهذه النصوص وحاولوا الإجابة عنها، فجاءت إجاباتهم متكلفة غير سديدة. قال صاحب الوسائل تعقيبا على النص السابق: (المراد ليس الخمس الواجب بظاهر القرآن إلا في الغنائم فإن وجوبه فيما سواها إنما ثبت بالسنة). \* هذا جوابه، ويبدو أنه أدرك ما فيه من ضعف ظاهر؛ إذ ليس في اللفظ إشارة أو دلالة على هذا الاحتمال، فهو من جنس تأويلات الباطنية، ولذلك حاول أن يجد مخرجًا آخر. فقال: (يمكن أن يراد بالغنائم غنا جميع الأصناف التي يجب فيها الخمس). 5

وهذا أيضًا كسابقه، إذ معنى الغنائم، حتى في مصطلحاتهم هي ما يغنمه المسلمون في الجهاد ولذلك سلك طريقًا آخر، فقال: (يمكن أن يكون الحصر إضافيًا بالنسبة إلى الأنواع التي لا يجب فيها الخمس). وهذا أيضًا لا يسعفه لأنهم يعممون الخمس في أنواع المكاسب. فأنت ترى في هذه الإجابات التردد والتكلف. 7

قال الدكتور الشيعي موسى الموسوي: (وعلى الشيعة أن تعلم علم اليقين أنَّ الخمس في

<sup>1</sup> تفسير العياشي، 66/2. محمد بن مسعود السمرقندي العياشي. مؤسسة الأعلمي. بيروت- لبنان. 1411هـ/1991م.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> من لا يحضره الفقيه، 13/1. وسائل الشيعة، 338/4. مختلف الشيعة، العلامة الحلي، 314/3 قم، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، 1413هـ.

<sup>3</sup> انظر: الخمس عند الشيعة الإمامية، ص 53.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> وسائل الشيعة، 338/4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، 4/338.

<sup>6</sup> المصدر نفسه، 338/4.

أنظر: الخمس عند الشيعة الإمامية، ص 53.

## 

أرباح المكاسب بدعة ابتدعها الفقهاء).1

إذن كلّ هذا تحايل من علمائهم لأخذ أموال العامة بالباطل تحت ذريعة الخمس الذي ينسبونه إلى رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَاللَّ يِنته رَضَيْلِيَهُ عَثْمُ فَهِم أَحق بهذه الآية: "يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُواْ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْأَحْبَارِ وَٱلرُّهْبَانِ لَيَأْكُونَ أَمُولَ ٱلنَّاسِ بِٱلْبَطِلِ "يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُواْ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْأَحْبَارِ وَٱلرُّهْبَانِ لَيَأْكُونَ أَمُولَ ٱلنَّاسِ بِٱلْبَطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَصُنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَة وَلا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيَصُدُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُونَ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَكُنْ وَالله تعالى أعلم.

### خلاصة البحث

- 1. انفرد الشيعة الاثني عشرية بموضوع الخمس، وصنعوا روايات تعضد ما ذهبوا إليه، ووسعوها عبر التاريخ؛ حتى أصبح عقيدة، يكفر من لم يلتزم به.
  - 2. يدافع علماؤهم عن هذا الخمس؛ كي يبقى المذهب حيًا قويًا.
- بخلاف أهل السنة؛ فإن علماء الشيعة الاثني عشرية وملاليهم يأخذون أموال الفقراء وينهكونهم، وأهل السنة يعملون بأمر الله تعالى في أداء الزكاة إلى فقراء المسلمين.
- 4. تطوّرت قضية الخمس حتى بلغت الطور الأخير: من القول بوجوب الخمس في عصر الغيبة، مع القول بدفنة أو الاحتفاظ به حتى ظهور المهدي. وهذا يبين انتقال حكم الخمس من الإباحة إلى الوجوب، دون القول بصرفه إلى أحد لا فقيه ولا غيره، وإنما يُعزل حتَّ الإمام الغائب ليدفن أو يوصى به، وهذا لم يكن معروفاً من قبل.
  - 5. ثم انتقلوا إلى إيداعه عند أمين من إخوانه المؤمنين، دون اشتراط كونه فقيهًا.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

-

<sup>1</sup> يا شيعة العالم استيقظوا، ص 67. د. موسى الموسوي. دون دار نشر. ولا تاريخ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة التوبة: 34-35

# 

- 6. ثم إيداعه عند أمين من فقهاء المذهب، على سبيل الاستحباب والأولى، وهي قضية إيداع لا أكثر، أي: أنّ الفقيه لا يحق له التصرف فيه، وإنما يحتفظ به إلى حين ظهور الإمام.
  - 7. ثم انتقلوا من الاستحباب إلى الوجوب.
- وجاءت الخطوة الأعلى على جواز أو وجوب إعطاء الخمس إلى الفقهاء لكي يقسموه.
- وهكذا يتبين لنا سقوط هذه العقيدة التي أنكهت الشيعة العوام، على مدى قرون.
- 10. نثمن الدعوات المخلصة لإبطال هذا المعتقد الذي استغله علماء الاثني عشرية لتثبيت دعائم هذا المذهب.

## فهرس المصادر والمراجع

- 1. أثر الإمامة في الفقه الجعفري. دكتور: علي أحمد السالوس. نشر وتوزيع دار الثقافة. قطر. الدوحة. ط1. 1405هـ/1985م.
  - 2. أصول مذهب الشيعة. د. ناصر القفاري. دار الرضا. مصر. ط3. 1418 هـ.
- 3. الأصول من الكافي. أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني الرازي. علّق عليه على أكبر الغفاري. طهران. ط3. 1388هـ.
- 4. أعلام التصحيح والاعتدال في صفوف الإمامية. د. خالد بن محمد البديوي.
   ط1. 1427هـ/2006م.
  - بحث عميق في مسألة الخمس في الكتاب والسنة.
- 6. التشيع السياسي والتشيع الديني. أحمد الكاتب، مؤسسة الانتشار العربي.
   بيروت. ط1. 2009م.
- 7. تطور الفكر السياسي الشيعي من الشورى إلى ولاية الفقيه. أحمد الكاتب. الدار العربية للعلوم. بيروت. دار الشورى لندن. ط3. 1426هـ/2005م.
- 8. تفسير العياشي. محمد بن مسعود السمرقندي العياشي. مؤسسة الأعلمي. بيروت-لبنان.1411هـ/1991م.
- 9. حدائق الأحزان إيران وولاية الفقيه. الدكتور: مصطفى اللباد. دار الشروق.
   القاهرة ط3. 2008م.
- 10. حياة المحقق الكركي وآثاره. محمد الحسون. منشورات الاحتجاج، مطبعة نگارش. طهران. إيران. ط1. 1423هـ
- 11. حيدر علي قلمداران القُمَّيِّ. (1332-1441هـ= 1913-1989م) ترجمه إلى العربية: سعد رستم.

- 12. الخمس عند الشيعة الإمامية وجذوره العقدية. د. ناصر القفاري. مركز التأصيل للدراسات والبحوث. ط1. 1437هـ/2016م.
- 13. الخمس فريضة شرعية. الشيخ جعفر السبحاني دار مشعر. طهران. إيران. ط1. 1429هـ.
  - 14. الشيعة والتصحيح. د.موسى الموسوي دون دار نشر. 1408هـ/1988م.
- 15. الفكر السياسي الإيراني بين الإصلاحيين والمحافظين. أنور قاسم الخضري. ضمن: الأمة في مواجهة مشاريع التفتيت. البيان. الإصدار السابع 1431هـ
- 16. كتاب الخمس. السيد عبد الكريم آل السيد علي خان المدني. دار الزهراء للطباعة والتوزيع والنشر. بيروت- لبنان. د.ت.
- 17. كتاب الخمس، الشيخ مرتضى الأنصاري، تحقيق: لجنة التحقيق، مؤسسة الهادي، قم، ط1، جمادى الأولى 1415هـ
- 18. كتاب الخمس، مرتضى الحائري، تحقيق: محمد حسين أمر اللهي، مؤسسة النشر الإسلامي، 1431هـ.
- 19. لله ثم للتاريخ حسين الموسوي. كشف الأسرار وتبرئة الأئمة الأطهار، دار آل عمران. القاهرة. ط.1 2008م.
- 20. المتآمرون على المسلمين الشيعة من معاوية إلى ولاية الفقيه. د. موسى الموسوي. تصدير المفكر الإسلامي أ. د: إبراهيم بسيوني. مكتبة مدبولي. القاهرة. ط2. 1996م.
- 21. مجمع الفائدة والبرهان. المقدس الأردبيلي. مجمع الفائدة والبرهان في شرح إرشاد الأذهان. صححه: الحاج آغا مجتبى العراقي، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية في قم. د.ت.
- 22. مختصر كتاب: الخمس بين الحقيقة الضائعة والأوهام الشائعة. الدكتور: طه حامد الدليمي. ط1. 2007م. وقد نشر الأصل باسم مستعار، بعنوان: الخمس بين الفريضة الشرعية والضريبة المالية. علاء عباس الموسوى. 1419هـ/1998م.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

- 23. مختلف الشيعة، العلامة الحلي. قم، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، 1413هـ.
- 24. مستمسك العروة. السيد محسن الحكيم. منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النحفى -قم- إيران. 1404هـ. مطبعة الآداب-النجف. 1390هـ/1970م.
- 25. مع الاثنى عشرية في الأصول والفروع. د. علي السالوس. ط7، دار الفضيلة بالرياض، دار الثقافة بقطر، مكتبة دار القرآن بمصر. 1427هـ -2006م
- 26. من لا يحضره الفقيه. الشيخ الصدوق. تحقيق: علي أكبر الغفاري. مؤسسة النشر الإسلامي.
- 27. وسائل الشيعة. محمد بن الحسن الحر العاملي. تحقيق: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث. ط2. 1414هـ
- 28. الوسيلة، ابن حمزة الطوسي، تحقيق: الشيخ محمد الحسون، إشراف: السيد محمود المرعشي، مطبعة الخيام- قم، منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النحفي، ط1، 1408هـ
  - 29. يا شيعة العالم استيقظوا. د. موسى الموسوي. دون دار نشر. ولا تاريخ.

ISSN: 2321-7928

# تأثير ابن تيمية في الفقه المعاصر: دراسة منهجية - د. منى فاروق محمد أحمد موسى<sup>1</sup> المُلخَّص

تهدف هذه الدراسة إلى تحليل تأثير منهج ابن تيمية الفقهي على الفقه الإسلامي المعاصر، مع التركيز على كيفية تطبيق آرائه واجتهاداته في القضايا المستجدة. تعتمد الدراسة على المنهج الوصفي التحليلي، وقد ركز البحث على أمثلة من القضايا الفقهية التي تأثّرت باجتهادات ابن تيمية، ومنها الطلاق المعلّق. وتكييف النصوص الشرعية لمواجهة القضايا الاجتماعية والاقتصادية المعاصرة.

خلصت الدراسة إلى أنّ ابن تيمية قدّم نموذجًا مَرِنًا للاجتهاد الفقهي، وبرز تأثيره في صياغة التشريعات والقوانين المتعلقة بالأحوال الشخصية والمعاملات الاقتصادية في عدد من الدول الإسلامية.

الكلمات المفتاحية: منهج، ابن تيمية، الفقه المعاصر

### المقدّمة

يُعدّ ابن تيمية من أبرز الشخصيات المؤثرة في تاريخ الفقه الإسلامي، حيث تميّز بفكره المستقل واجتهاده المستند إلى النصوص الشرعية ومقاصد الشريعة، مما جعله من المجدّدين الذين تجاوز تأثيرهم عصرهم ليصل إلى الفقه المعاصر، ولا تزال آراؤه تُناقش في القضايا الفقهية مثل الطلاق والجهاد والعقائد، وقد أثّرت في تشكيل الفتاوى والاجتهادات الحديثة، يهدف هذا البحث إلى تحليل منهجه الفقهي ودراسة تأثيره في تطوير الفقه الإسلامي، مع تسليط الضوء على مرونته في تقديم حلول شرعية

<sup>1</sup> دكتوراه الشريعة، تخصص فقه وأصوله- كلية الشريعة والدراسات الإسلامية- جامعة قطر

## مجلة العنب بسن منهجية المعاصر: دراسة منهجية

تلبّي احتياجات المجتمع وتحافظ على أصالة الشريعة.

إشكاليّة البحث وأسئلته: تدور إشكالية البحث حول دراسة منهج ابن تيمية وأثره في الفقه المعاصر.

السؤال الرئيسي: كيف أسهم منهج ابن تيمية الفقهي في استنباط أحكام واختيارات فقهية مؤثرة ومستدامة في الفقه الإسلامي المعاصر؟

## الأسئلة الفرعية:

- 1. ما الأسس التي بني عليها منهجه الفقهي؟
- 2. كيف ساهم منهج ابن تيميه الفقهي في فقه المعاصرين، واجتهاداتهم؟
- كيف تأقلم منهجه مع تحديات العصر وأثره في الفتاوى والاجتهادات،
   والقضايا المعاصرة؟

أهمية البحث: تكمن أهمية البحث في دراسة تأثير ابن تيمية على الفقه المعاصر بصفته أحد أبرز المجددين في الفكر الإسلامي، حيث أعاد توجيه الفقه نحو النصوص الشرعية مع تعزيز الاجتهاد المستقل بعيدًا عن التقليد. ويستكشف البحث تطبيق منهجه في الفتاوى الحديثة، خاصة في قضايا معاصرة معقدة مثل الطلاق والبدع والمعاملات، موضعًا دوره في تطوير الفقه الإسلامي لمواجهة التحديات الراهنة.

### أهداف البحث:

- توضيح أسس منهج ابن تيمية الفقهي ومذهبه، ومرتبته الاجتهادية.
  - 2. دراسة تأثير منهجه على اجتهادات الفقهاء المعاصرين.
- تحليل دور منهج ابن تيمية في معالجة القضايا المعاصرة الفقهية والمصلحية.
- استعراض نماذج من انفراداته الفقهية وتأثيرها في مسائل حديثة مثل الطلاق

حدود البحث: سيقتصر البحث على دراسة تأثير ابن تيمية في الفقه المعاصر، من خلال تحليل منهجه في القضايا الفقهية، مع التركيز على بعض المسائل البارزة مثل فتوى الطلاق.

منهج البحث: اعتمدت الدراسة على المنهج الوصفي التحليلي لتوضيح تأثير ابن تيمية في الفقه المعاصر، من خلال تحليل معاييره الفقهية، ومعالم اجتهاده، واختياراته، وآرائه الفقهية مقارنة بآراء الفقهاء الآخرين لفهم أسباب انفراده الفقهي، وتقييم تأثير اجتهاداته على الأجيال اللاحقة، تضمن التحليل دراسة تطبيقية لبعض المسائل الحديثة مثل فتوى الطلاق.

### الدراسات السابقة والإضافة العلمية:

1. الفريوائي: عبد الرحمن بن عبد الجبار، "منهج شيخ الإسلام في النقد"، الجامعة السلفية- دار التأليف والترجمة، العدد: 3، مجلد: 1، مايو 1988م.

هذه الدراسة توفّر تحليلًا لمنهج ابن تيمية في النقد الحديثي وكيفية تعامله مع الأحاديث الصحيحة والضعيفة، بما في ذلك أساليب الجرح والتعديل، ومنهجه في النقد العلمي، مركزة على التزامه بالقرآن والسنة كمصادر رئيسية في إصدار الأحكام، مع تجاهل الموروث الفكري الذي يتعارض مع النصوص الشرعية، استعرضت الدراسة منهجه الدقيق في التعامل مع الأحاديث الصحيحة والضعيفة، واعتماده قواعد الجرح والتعديل لتصحيح الروايات، مما يعكس صرامته وشموليته في علوم الحديث، كما أبرزت قدرته على المزج بين النقل والعقل لتحقيق مقاصد الشريعة، مع التركيز على تفنيد التأويلات الفلسفية التي تخالف النصوص، وأكدت الدراسة تأثيره العميق في النقد الحديثي من خلال تقديم قواعد علمية أصبحت أساسًا لجهود العلماء اللاحقين، تميز منهجه بالمرونة والتجديد، مما جعله نموذجًا نقديًا متكاملًا يمكن تطبيقه على القضايا الفقهية والنقدية الحديثة.

الإضافة العلمية: رَكَر بحث الفريوائي على منهج ابن تيمية في النقد، خصوصًا تعامله مع النصوص الحديثية وأصول النقد الحديثي، بينما سيضيف بحث "تأثير ابن تيمية في الفقه المعاصر" أبعادًا تحليلية وتطبيقية جديدة نتعلق بتأثير اجتهادات ابن تيمية في معالجة القضايا الفقهية الحديثة، مثل الطلاق المعلق، المعاملات المالية، والتشريعات القانونية، واستكشاف دور ابن تيمية في صياغة فتاوى معاصرة؛ مما يُبرز استدامة منهجه وتأثيره في معالجة التحديات الراهنة، وهي جوانب لم يركز عليها بحث الفريوائي بشكل مباشر.

 العمرو: محمد عودة العمايده، أحمد: محمد سر الختم محمد، "الفقه الاقتصادي عند الشيخ ابن تيميه"، رسالة دكتوراه، جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، أم درمان، 2000م.

هذه الدراسة رسالة دكتوراه، تركز على تحليل الجوانب الاقتصادية عند ابن تيمية، وتستكشف مساهمات ابن تيمية في مجال الفقه الاقتصادي، مركزةً على الجوانب الاقتصادية في المسائل الفقهية التي بحثها ابن تيميه، وكيفية تطبيقه لأصول الفقه الإسلامي في تحليل وحل المشكلات الاقتصادية، نتناول الرسالة موضوعات مثل العقود الاستثمارية، التسعير، والائتمان، مع التركيز على الضوابط الفقهية التي استخدمها ابن تيمية لمعالجة هذه القضايا لتقديم رؤى اقتصادية يمكن أن تساهم في فهم وتطوير الاقتصاد الإسلامي المعاصر.

الإضافة العلمية: بحث "تأثير ابن تيمية في الفقه المعاصر: دراسة منهجية" يُقدَّم معالجة لتطبيق منهج ابن تيمية في القضايا الفقهية المعاصرة، متميّزًا عن الدراسات السابقة التي ركّزت على جوانب جزئية كالنقد، أو الفقه الاقتصادي. كما يضيف البحث إطارًا منهجيًا لتحليل تأثير ابن تيمية، مستعرضًا قدرته على الموازنة بين النصوص الشرعية والمقاصد العامة، وكيفية استثماره في معالجة قضايا حديثة لدعم الاجتهاد المعاصر.

أصور: محمد خالد عبد العزيز، "تجديد أصول الفقه وملامحه عند ابن تيميه"،

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

مجلة جامعة الملك سعود، العدد 1، مجلد 19، 2006م.

تُحلّل الدراسة منهج ابن تيمية في تجديد أصول الفقه، مُظهرةً تفاعله مع معطيات زمانه، وإسهامه في تقديم حلول عملية للمسائل الفقهية المعاصرة، ركزت على ملامح تجديده، كاعتماد الكتاب والسنة كأساس، وتخليص أصول الفقه من المباحث الدخيلة، تعزيز علم المقاصد تأصيلًا وتطبيقًا، وربط الأصول بالفروع لتحقيق الاستنباط الشرعى بفعالية.

الإضافة العلمية: تُبرز هذه الدراسة منهج ابن تيمية في تفسير النصوص الشرعية ومقاربته الفقهية بشكل يسمح بتجديد فهم وتطبيق الشريعة بما يواكب التحديات المعاصرة. من خلال توفير الأسس النظرية لاستنباط الأحكام الفقهية في مواجهة القضايا الجديدة والمعقدة التي تظهر في السياق المعاصر.

4. الكرعاوي: هادي عباس، "منهج الاستنباط الفقهي عند ابن تيميه: دراسة مقارنة"،
 بجلة الكلية الإسلامية الجامعة، الجامعة الإسلامية، العدد 57، 2020م.

الدراسة تناولت "منهج الاستنباط الفقهي عند ابن تيمية: دراسة مقارنة" كانت تهدف إلى تحليل منهج ابن تيمية في الاستنباط الفقهي من خلال استعراض الأصول التي اعتمد عليها في إصدار الفتاوى، أظهرت الدراسة أن ابن تيمية قد تبنى منهجًا مختلفًا عن المدرسة الحنبلية التقليدية، حيث اعتمد على النصوص الشرعية بصورة دقيقة ومباشرة، مما جعله يخالف العديد من العلماء في عصره، ويقع في إشكالات أدّت إلى حبسه. كما تناولت الدراسة منهجه الفقهي الفريد الذي أثر بشكل كبير في الفقه المعاصر.

الإضافة العلمية: بينما ركزت الدراسة السابقة على منهج ابن تيمية في الاستنباط ومقارنته مع المنهج الحنبلي، فإنّ بحث "تأثير ابن تيمية في الفقه المعاصر" سيضيف جوانب أوسع نتعلق بتأثير هذا المنهج على الفقه المعاصر، وتشكيل الفتاوى الحديثة والتحديات التي واجهتها في القضايا المعاصرة مثل الطلاق.

5. العمري: عبد الرحمن بن غرمان، "مسألة الحلف بالطلاق عند ابن تيمية وأثرها في القضاء والإفتاء المعاصر: دراسة فقهية تاريخية"، مجلة الجمعية الفقهية السعودية، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، العدد 63، 2023م.

نتناول الدراسة، كيفية تعامل ابن تيمية مع مسألة الحلف بالطلاق وتأثير آرائه على الفقه والإفتاء المعاصرين. تقدّم الدراسة تحليلًا للمناقشات الفقهية حول هذا الموضوع وكيفية استقبال واعتماد هذه الاختيارات في الأنظمة القانونية الحديثة للأحوال الشخصية في البلدان العربية، مما يؤكد على تأثير واستمرارية منهج ابن تيمية، وتوصل إلى نتائج، من أهمها: أنّ الطلاق لا يقع عند الحنث إذا لم يقصد إيقاع الطلاق، وفيها كفارة يمين، وإنّ قول ابن تيميه هذا لاقى قبولًا في أكثر قوانين الأحوال الشخصية في البلاد العربية، وعند أكثر علمائه.

الإضافة العلمية للدراسة: الإضافة لبحث "تأثير ابن تيمية في الفقه المعاصر: دراسة منهجية"، هي: تقديم إطار منهجي لتحليل تأثير ابن تيمية، مع التركيز على تطبيق منهجه في معالجة القضايا الفقهية الحديثة، بينما ركزت الدراسات السابقة، مثل دراسة العمري، على مسألة تعامل ابن تيمية مع مسألة الحلف بالطلاق، وهي مسألة محددة، بالإضافة إلى ذلك، يُبرز البحث الجديد العلاقة بين منهج ابن تيمية والمقاصد الشرعية في تقديم فتاوى مرنة وفعّالة تلائم التحولات الاجتماعية والاقتصادية الراهنة، مما يعزز فهمنا لكيفية تكييف الشريعة الإسلامية لمتطلبات العصر.

هيكل البحث: ويتضمَّن: المقدَّمة ومدخل تمهيدي وثلاثة مباحث، وخاتمة.

المدخل التمهيدي: ترجمة علمية لابن تيمية في ضوء خصائص عصره وإسهاماته الفقهية

- أولًا: حياة ابن تيمية العلمية والشخصية.
- ثانيًا: البيئة العلمية والسياسية في عصره.

## محلة العنصر: دراسة منهجية مصرية المعاصر: دراسة منهجية المعاصر: دراسة منهجية

## المبحث الأول: منهج ابن تيمية الفقهي ومذهبه

- المطلب الأول: أسس منهج ابن تيمية الفقهي.
- المطلب الثاني: انتماء ابن تيمية الفقهي ومرتبته الاجتهادية.

المبحث الثاني: تأثير ابن تيمية الفقهي في الفقه المعاصر.

- المطلب الأول: التأثير الفكري لمنهج ابن تيمية.
- المطلب الثاني: تقييم تكييف منهج ابن تيميه واستمراره مع التحديات الفقهية المعاصرة. المبحث الثالث: نماذج من المسائل الفقهية المعاصرة المعتمدة لمنهج ابن تيميه.
  - المطلب الأول: نماذج معتمدة لاجتهاد ابن تيميه في المسائل الفقهية المعاصرة.
    - المطلب الثاني: تحليل وتقييم تكييف منهج ابن تيميه في الفقه المعاصر.

الخاتمة: أهم النتائج والتوصيات

#### المدخل التمهيدي

#### ترجمة علمية لابن تيمية في ضوء خصائص عصره وإسهاماته الفقهية

تعتبر شخصية ابن تيمية من أبرز الشخصيات العلمية في تاريخ الفقه الإسلامي، حيث أغنى هذا العالم الفقه الإسلامي بأسلوب اجتهادي فريد ومتجدد، وترك بصمة واضحة على مدار العصور في تشكيل الفكر الإسلامي. إنّ دراسة مسيرة ابن تيمية نتطلب النظر في نشأته، مسيرته العلمية، مكانته ضمن بيئته العلمية والسياسية، وأثره العميق على تلاميذه وأجيال الفقهاء من بعده.

أُولًا: حياة ابن تيمية العلمية والشخصية:¹ ابن تيمية، أحمد تقي الدين أبو العباس، وُلد في

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

ينظر: أبو زهرة: محمد بن أحمد، ابن تيمية- حياته وعصره- آراؤه وفقهه، (القاهرة: دار الفكر العربي،
 د.ط، 1991م)، ص 17-42، عقيلي: إبراهيم، تكامل المنهج المعرفي عند ابن تيمية، تقديم: د. طه جابر العلواني، (فيرجينيا: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط1، 1994م)، ص83-88.

حران عام 661 هـ (1263م) في أسرة علمية بارزة، حيث تأثر منذ صغره بوالده العالم البارز. انتقل إلى دمشق في السادسة عشرة من عمره هربًا من الاجتياح المغولي، وهناك بدأ مسيرته العلمية المميزة، ليبرز في التفسير، الحديث، الفقه، والعقيدة.

تميّز بشجاعة فكرية واستقلالية في آرائه، حيث رفض التقليد الجامد للمذاهب ودعا إلى الاجتهاد المباشر من النصوص الشرعية. كان يتبع منهجًا تحليليًا عميقًا في استنباط الأحكام، معتمدًا على القرآن والسنة، مما جعله من أبرز المجدّدين في الفقه الإسلامي وأكسبه لقب "شيخ الإسلام".

ثانيًا: البيئة العلمية والسياسية في عصره: عاصر ابن تيمية حقبة تاريخية مليئة بالأزمات السياسية والدينية، أبرزها الاجتياح المغولي الذي خلَّف دمارًا واسعًا في العالم الإسلامي. أثرت هذه الظروف في توجهاته الفكرية، حيث ركَّز على تأكيد الجهاد كواجب شرعى لحماية الأمة، وأفتى بوجوب التصدى للعدوان، معتبرًا ذلك جزءًا من دور العلماء في تحقيق استقرار المجتمع. أسهمت هذه التحديات في صياغة اجتهاداته العملية التي تعكس وعيه بواقع عصره. ومن الناحية العلمية، كانت دمشق، حيث استقر ابن تيمية، مركزًا رئيسيًا للعلم والتعلم، واحتضنت تنوعًا مذهبيًا وفكريًا واسعًا. أتاح له هذا التنوع الاطلاع على المذاهب الحنفية والشافعية والمالكية والحنبلية، بالإضافة إلى التيارات الصوفية والفلسفية. هذا التفاعل شكّل شخصيته النقدية التي تميل إلى رفض الممارسات الصوفية والفلسفية المخالفة للشريعة، مما أكسبه تميزًا فكريًا واستقلالية منهجية. اعتمد ابن تيمية في رؤيته على الشريعة كمصدر مكتمل يغني عن الفلسفات الوافدة، ما جعله يحظى باحترام كبير بين تلاميذه، مثل ابن القيم الجوزية، الذي تابع مسيرة أستاذه في تعزيز الفقه الإسلامي بمرونة وتجديد. أثَّر ابن تيمية بعمق في تلاميذه وفي الأجيال اللاحقة، حيث أسَّس مدرسة فكرية تجمع بين النصوص والمقاصد، مما منح منهجه حضورًا بارزًا في الفقه الإسلامي المعاصر. واستمر تأثير ابن تيمية في معالجة القضايا الفقهية الحديثة، إذ استند العلماء إلى منهجه في تطوير اجتهادات نتناسب مع

عناير -مارس 2025 مارس 2025 عناير -مارس 2025

متغيرات العصر. تميزت اجتهاداته برؤية مقاصدية ومنهج فقهي مرن يستجيب لحاجات المجتمع، مما جعله مرجعًا فكريًا مستدامًا في مسار التجديد الإسلامي.

# المبحث الأول: منهج ابن تيمية الفقهي ومذهبه المطلب الأول: أسس منهج ابن تيمية الفقهي

أبرز ما يميز منهج ابن تيمية الفقهي هو الجمع بين الالتزام الحرفي بالنصوص الشرعية وبين إدراك مقاصد الشريعة العامة، ما جعله يطور إطارًا فقهيًا يجمع بين الاستنباط الدقيق والمرونة في مواجهة القضايا المستجدة. وقد استفاد ابن تيمية بشكل كبير من دراسته الشاملة للمذهب الحنبلي، أ ما مكّنه من الاطلاع الواسع على السنة الصحيحة وأقوال السلف من الصحابة والتابعين والأئمة المجتهدين. "كانت دراسة ابن تيمية للمذهب الحنبلي فقهًا وعقيدة مفيدة له، بحيث مكّنته من الاطلاع الواسع على السنة الصحيحة وأقوال السلف من الصحابة والتابعين والأئمة المجتهدين، كما مكّنته من التصور الصحيح للمنهج السلفي في فهم روح الإسلام باطنًا وظاهرًا، مضمونًا وشكلاً، فانتهى إلى الاقتناع بسداد المنهج السلفي باعتبار إنه لا يتناقض مع صحيح النقل ولا مع صريح العقل، ولا يلجأ إلى التعسف في التأويل ومصادمة العرف اللغوى. ولقد سار في بحثه على أساس قواعد هذا المنهج ولم يحد عنها، وهذا الفهم العميق أتاح له التبحر في المنهج السلفي وتطبيقه في إدراك الإسلام بصورة شاملة، باطنًا وظاهرًا، من حيث المضمون والشكل. توصَّل ابن تيمية إلى الاقتناع بأنَّ المنهج السلفي يتسم بالاتساق مع النصوص الشرعية الصحيحة والعقل الصريح، دون الحاجة إلى التأويل التعسفي، أو الخروج عن المعاني اللغوية المألوفة"، 2 اعتمد ابن تيمية في منهجه الفقهي على مجموعة من القواعد الأساسية التي شكَّلت دعائم تفكيره واجتهاداته، منها:

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

-

<sup>1</sup> ينظر: أبو زهرة، ابن تيمية: حياته وعصره-آراؤه الفقهية، ص 350- 353.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عقيلي، تكامل المنهج المعرفي عند ابن تيمية، ص 101.

- الاعتداد بنصوص الوحي من القرآن والسنة، والاعتماد المباشر عليها: اعتمد ابن تيمية في اجتهاداته على القرآن والسنة كمصادر تشريعية أصيلة، وكان حريصًا على استنباط الأحكام منها، مع مراعاة شروط صحة النص والاحتجاج به، مؤكدًا أنّ العودة إلى النصوص توفّر الحماية من الانحرافات الفكرية والتأويلات البعيدة، على سبيل المثال، في قضية الطلاق بالثلاث، رأى ابن تيمية أنّ الطلاق بلفظ الثلاث يحسب طلقة واحدة فقط، مشددًا على استناده في هذا الحكم إلى النصوص الشرعية ودراسته للعواقب الاجتماعية المحتملة، مؤكدًا على أهمية الالتزام بالنصوص مع مراعاة التطبيق الواقعي.
- منهج ابن تيميه في التأويل: يرى ابن تيمية أنّ التأويل الصحيح للنصوص الشرعية يجب أن يكون ملتزمًا بالشروط التي تحقق مراد الشارع كما قُصد في سياقه الأصلي، ويجب تجنب التأويلات التي تخرج الألفاظ عن معانها المعروفة، أو تحملها دلالات غريبة. ويرفض أي تأويل لا يستند إلى دليل شرعي قوي، ويفضل الالتزام بالمعاني الظاهرة للنصوص مع مراعاة السياق الحيط بها. كما ينتقد ابن تيمية التأويلات التي لا نتقيد بتفسير اللفظ وفق معناه الأصلي في اللغة والسياق الذي ورد فيه، معتبرًا إياها غير مقبولة من الناحية الشرعية والعقلية. ويشير إلى أنّ فهم النصوص يختلف باختلاف السياق والقيود المتعلقة بها، ويجب تفسير اللفظ بناءً على ما تدلّ عليه النصوص الموازية والمبينة، مع الالتزام بتفسير النصوص بعضها ببعض بدلًا من الاعتماد على الرأي المجرد. وأيضًا يشدّد ابن تيمية على أنّ تفسير النصوص يجب أن يعتمد على الدلالات اللغوية والسياقية لتحقيق المعنى الصحيح، ويجب استنباط على الدلالات اللغوية والسياقية لتحقيق المعنى الصحيح، ويجب استنباط الأحكام من خلال القرآن والسنة، بعيدًا عن التأويلات المجردة التي تفتقر إلى

المجلد:14 - العدو:1 - عارس 2025

<sup>1</sup> ينظر: عقيلي، تكامل المنهج المعرفي عند ابن تيمية، ص 172- 174.

الأدلة الشرعية والنقلية الواضحة. وشدّد على أنّ النصوص الشرعية الصحيحة لا يمكن أن نتعارض مع العقل السليم، "العقل الصريح إنما يوافق ما أثبته الرسول، وليس بين المعقول الصريح والمنقول الصحيح تناقض أصلًا".1

دعوة الاجتهاد ورفض التعصب المذهبي: انتقد ابن تيمية التعصب المذهبي، قال رحمه الله لما سئل عن التعصب لمذهب معين، "ولا يجب على أحد من المسلمين التزام مذهب شخص معين غير الرسول صلَّى الله عليه وسلَّم في كل ما يوجبه ويخبر به بل كل أحد من الناس يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله صلَّى الله عليه وسلّم"، <sup>2</sup> وشُجّع على الاجتهاد الفقهي لمن يمتلك أدوات الاجتهاد، حيث رأى أنَّ الفقيه يجب أن يمتلك القدرة على الاجتهاد بناءً على النصوص، متمسكًا بفكرة أنَّ الجمود الفقهي يمنع الفقه من التكيف مع المستجدات، ونعبر عن قناعات ابن تيمية رحمه الله ورأيه في اختيارات المذاهب الفقهية، بقوله: "وأما قول القائل: لا أتقيد بأحد هؤلاء الأئمة الأربعة. إن أراد أنه لا يتقيد بواحد بعينه دون الباقين فقد أحسن؛ بل هو الصواب من القولين. وإن أراد: أنى لا أتقيد بها كلها، بل أخالفها فهو مخطئ في الغالب قطعًا؛ إذ الحق لا يخرج عن هذه الأربعة في عامة الشريعة؛ ولكن تنازع الناس: هل يخرج عنها في بعض المسائل؟ على قولين. وقد بسطنا ذلك في موضع آخر. وكثيرًا ما يترجح قول من الأقوال يظن الظانَّ أنه خارج عنها ويكون داخلًا فيها. لكن لا ريب أنَّ الله لم يأمر الأمة بإتباع أربعة أشخاص دون غيرهم. هذا لا يقوله عالم؛ وإنما هذا كما يقال: أحاديث البخاري ومسلم؛ فإنَّ الأحاديث التي رواها الشيخان

المجلد:14 العدو:1 150 يناير -مارس 2025

\_

ابن تيمية: تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، مجموعة الرسائل والمسائل، تحقيق: محمد رشيد
 رضا، (د.م: لجنة التراث العربي، د.ط، د.ت)، 200/1.

ابن تيمية، تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، مجموع الفتاوى، (السعودية: مجمع الملك فهد، د.ط. 2004م)، 209/20.

فصحّحاها قد صحّحها من الأئمة ما شاء الله؛ فالأخذ بها لأنها قد صحت؛ لا لأنها قول شخص بعينه..". 1

- مراعاة مقاصد الشريعة: مما يستنبط من منهج ابن تيمية أنّ الشريعة تهدف إلى تحقيق مصالح العباد في الدين والدنيا، وأنّ الأحكام الشرعية يجب أن تخدم الضروريات الخمس: حفظ الدين، والنفس، والعقل، والنسل، والمال. وفي هذا السياق، كان ابن تيمية يشدّد على ضرورة تحقيق العدالة، ويعتبر أنّ الفقيه يجب أن يكون مدركًا لأثر أحكامه على المجتمع، قال رحمه الله: "وانظر في عموم كلام الله عزّ وجلّ ورسوله لفظًا ومعنى حتى تعطيه حقه، وأحسن ما تستدل به على معناه: آثار الصحابة الذين كانوا أعلم بمقاصده فإنّ ضبط ذلك يوجب توافق أصول الشريعة وجريها على الأصول الثابتة المذكورة في قوله تعالى: "يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعُرُوفِ وَيَنْهَنْهُمْ عَنِ ٱلمُنكرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ التُوجِهِ في آرائه حول المعاملات المالية، حيث يدعو إلى مراعاة مصلحة الأفراد التوجه في آرائه حول المعاملات المالية، حيث يدعو إلى مراعاة مصلحة الأفراد والمجتمع في ظل المتغيرات الاقتصادية والسياسية، يقول رحمه الله: "ومعلوم أنّ الشريعة جاءت بتحصيل المصالح وتحميلها وتعطيل المفاسد وتقليلها وأمرنا بتقديم خير الخيرين بتفويت أدناهما وبدفع شر الشرين باحتمال أدناهما". ق
- 5. فهم النصوص بما يتناسب مع مقاصد الشريعة: لم يكن ابن تيمية يعتمد التفسير الظاهري فقط، بل كان يسعى لفهم النصوص في ضوء المقاصد الشاملة للشريعة. مثال على ذلك هو موقفه من بعض المسائل الخلافية مثل الحكم على أهل البدع،

المجلد:14 العدو:1 151 يناير -مارس 2025

\_

ابن تيمية: تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، المستدرك على مجموع الفتاوى، (د.م: د.ط، ط1، 1418هـ)، 250/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن تيمية، مجموع الفتاوى، 87-86/29.

<sup>3</sup> المرجع السابق، 234/30.

حيث شدّد على مراعاة العدل والتعامل بالحسنى، داعيًا إلى عدم الاقتصار على الأحكام الحادة دون النظر إلى السياق وأهداف الإصلاح. كما يظهر مرونة ابن تيمية في تفسيراته في قضايا الطهارة والصلاة، حيث كان يأخذ في الاعتبار ظروف الناس ويسمح ببعض الرخص التي يراها مستندة إلى روح الشريعة وسماحتها.

### المطلب الثاني: انتماء ابن تيمية الفقهي ومرتبته الاجتهادية

رغم أنّ ابن تيمية ينتمي إلى المذهب الحنبلي، إلا أنّ اجتهاداته تجاوزت أحيانًا هذا الانتماء، حيث تبنى مواقف فقهية مستقلة بناءً على دراسته للنصوص الأصلية وفهمه للمقاصد الشرعية. ولم تكن استقلاليته مجرد توجه عارض، بل كانت جزءًا أساسيًا من منهجه الفقهي، حيث يرى أنّ الفقيه لا يجب أن يتقيد بمذهب معين إذا كان هناك دليل صريح يخالف ذلك.

- 1. الاجتهاد والاستقلال عن المذهب: لم يلتزم ابن تيمية بتبني آراء الحنابلة إذا رأى أنّ اجتهاده الشخصي يستند إلى دليل أقوى، "وأنّ تقديره للمذهب الحنبلي ليس من قبيل التعصب، بل هو من قبيل النزعة السلفية فيه، وهي التي اختارها ابن تيمية منهاج علمه كله"، أمما جعله يتمتع بمكانة فقهية عالية كأحد المجتهدين المطلقين، على سبيل المثال، في مسألة الطلاق بالثلاث، خالف الحنابلة عندما رأى أنّ النصوص الشرعية والتأمل المقاصدي يقضيان بأنّ هذا الطلاق يُحسب طلقة واحدة، وليس ثلاثًا، مستشهدًا بتعاليم النبي صَيَّاللَّهُ عَلَيْدُوسَكُم وتوجيهاته في تسهيل التعامل مع القضايا الأسرية،
- 2. مرتبته الاجتهادية وتأثيره في الأجيال اللاحقة: نظرًا لاستقلاليته ورؤيته الشمولية للنصوص والمقاصد، يُعتبر ابن تيمية من المجتهدين الذين بلغوا مرتبة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أبو زهرة، ابن تيمية: حياته وعصره- وآراؤه الفقهية، ص 354.

الاجتهاد المطلق، أما يعني أنه كان يستنبط الأحكام الشرعية مباشرة من النصوص دون التقيد بمذهب واحد. هذا المستوى من الاجتهاد انعكس على فتاواه التي شكّلت تحولًا نوعيًا في الفقه، حيث تبنى تلاميذه، ومنهم ابن القيم الجوزية، أو منهجه القائم على التوفيق بين النصوص والمقاصد، ما جعل آرائه مرجعًا رئيسيًا في الفقه الإسلامي الحديث والمعاصر.

3. أثره على تلاميذه والفكر الفقهي: ترك ابن تيمية إرثاً علمياً أثر بعمق في الفقهاء من بعده، حيث أسس مدرسة فكرية نتبنى الاجتهاد وتحقيق المقاصد، وقد تبنى تلاميذه، مثل ابن القيم الجوزية، هذا النهج ووسعوه ليشمل قضايا جديدة ظهرت في عصور لاحقة، ما جعله منهجًا حيًا يتكيف مع تغيرات العصر واحتياجات المجتمع، على سبيل المثال، توسع ابن القيم في تطوير نظريات ابن تيمية حول المعاملات المالية والعدالة الاجتماعية، مؤكدًا على أنّ الفقه يجب أن يكون دافعًا لتحقيق المصلحة العامة، وأنّ الاجتهاد أمر أساسي لتطور المجتمع، يمثل نقطة تحول في الفقه الإسلامي، حيث أسس لمنظومة فقهية تجمع بين الاعتماد الصارم على النصوص الشرعية والمراعاة الدقيقة للمقاصد، واجتهاداته، التي اعتمدت على النصوص مع فهم السياقات والتوجيهات الشرعية الكبرى، لم تكن مجرد اجتهادات فردية، بل أسست

المرجع السابق، ص 449، "مارس الاجتهاد بما يناسب أصول المذهب وبدون خروجه عنه في أغلب الأحيان. هناك ثلاثة آراء حول مرتبته في الاجتهاد: الأول أنه مجتهد مطلق، والثاني أنه فقيه داخل المذهب الحنبلي، والثالث يرى أنه مجتهد منتسب، حيث أجرى اجتهاداته بناءً على أصول المذهب مع مرونة في بعض المسائل".

ينظر: ابن حجر: شهاب الدين أحمد بن علي بن محمد بن أحمد، الدرر الكامنة في أعيان المئة الثانية، (الهند: دائرة المعارف العثمانية، ط2، 1972م)، 137/5- 140، ابن كثير: عماد الدين إسماعيل بن عمر، البداية والنهاية، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، (الرياض: دار هجر، ط1، 1997م)، 523/18- 523/18.

مدرسة فقهية تمتاز بالمرونة والقدرة على الاستجابة لتغيرات العصر، ليصبح بذلك مرجعًا مستدامًا للفكر الإسلامي المتجدد.

# المبحث الثاني: تأثير ابن تيمية الفقهي في الفقه المعاصر المطلب الأول: التأثير الفكري لمنهج ابن تيمية أ

أسّس ابن تيمية منهجًا فقهيًا اعتمد على النصوص والمقاصد الشريعة، مما أعطى فكره مرونة وقدرة على التكيف مع مختلف الأزمان. كان تركيزه على اجتناب التقليد المذهبي الصارم وأخذ النصوص القرآنية والحديثية كأساس للاجتهاد، مما جعل فكره محل تأثير واسع على العديد من المدارس الفكرية والفقهية، ويظهر هذا التأثير بوضوح من خلال المدارس السلفية والمدرسة الحنبلية، حيث تبنّت هذه المدارس رؤيته حول الاعتماد على النصوص، وأهمية مراعاة المقاصد الشرعية في تطبيق الأحكام، معتبرةً إياه مصدرًا للإلهام في الفقه الحديث والمعاصر.

- 1. الاعتماد على المقاصد الشرعية: ابن تيمية كان من أوائل العلماء الذين شدّدوا على أنّ الشريعة تهدف إلى تحقيق مصالح الناس وحمايتهم، بناءً على ذلك، كانت آراؤه تتجاوز أحيانًا حدود المذاهب التقليدية، خاصة عندما رأى أنّ بعض الأحكام تحتاج إلى مرونة أكبر لتلبية متطلبات المجتمع، في الفقه المعاصر، نجد أنّ هذا التوجه أصبح حجر الأساس في صياغة الفتاوى التي تراعي مصلحة الأفراد والمجتمع، خصوصًا في ظل تطور القضايا الاجتماعية والاقتصادية.
- 2. الاستقلال الفكري والاجتهادي: لابن تيمية رؤية واضحة بأنّ الفقيه يجب أن يكون مستقلًا في آرائه واجتهاداته، وهو ما انعكس في الفقه المعاصر، حيث بدأ الفقهاء ينادون بتبني الاجتهاد الحر الذي لا يلتزم بآراء محددة، بل يراعي

ينظر: ابن الوردي: عمر بن مظفر بن عمر بن محمد ابن أبي الفوارس، تاريخ ابن الوردي، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1996م)، 279/2-280.

مصالح المجتمع والمقاصد الشرعية العامة. هذه النزعة نحو الاستقلال في الاجتهاد أصبحت شائعة في القضايا المعاصرة، خاصة تلك التي نتطلب آراء فقهية جديدة ثتناسب مع متغيرات الزمان والمكان.

المطلب الثاني: تقييم تكييف منهج ابن تيمية واستمراره مع التحديات الفقهية المعاصرة أسهم منهج ابن تيمية في تقديم حلول فقهية ملائمة للتحديات الفقهية المعاصرة، حيث أظهر مرونة كبيرة في استيعاب القضايا المستحدثة التي لم تكن موجودة في زمنه، وهو ما جعله مؤسسًا لمدرسة فكرية تعتمد على تطوير الفقه الإسلامي وفقًا للمتغيرات.

التطبيق في قضايا الطلاق والزواج: تبنى ابن تيمية رأيًا مميزًا في مسألة الطلاق بالثلاث، أمخالفًا الرأي التقليدي في المذهب الحنبلي الذي يذهب إلى احتساب الطلاق بلفظ الثلاث في مجلس واحد كطلاق ثلاث، حيث رأى أنّ هذا الطلاق يقع طلقة واحدة فقط، استند ابن تيمية في فتواه إلى نصوص الكتاب والسنة وإلى أقوال بعض الصحابة والتابعين، معتبرًا أنّ هذا الموقف ينسجم مع مقاصد الشريعة في تحقيق الاستقرار الأسري ومنع التعسف في استخدام حق الطلاق. كما رأى أنّ رؤيته هذه نتفق مع التيسير على الناس وتقديم حلول فقهية مرنة تُراعي احتياجات المجتمع، مما جعل فتواه أكثر ملاءمة للواقع الاجتماعي والاقتصادي الذي يتطلب معالجة حكيمة لقضايا الزواج والطلاق. وأوضح ابن القيم- تلميذ ابن تيمية- في "إعلام الموقعين" أنّ دعوى الإجماع في هذه المسألة غير دقيقة، حيث ذكر أنّ القول بعدم وقوع الثلاث إلا واحدة كان رأيًا لبعض الصحابة مثل ابن عباس، والزبير بن العوام، وعبد الرحمن بن عوف، ورُوي عن على بن أبي طالب وعبد الله بن مسعود بأسانيد معتبرة، كما

ابن تيمية، مجموع الفتاوى، 81/33، ابن القيم: محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1991م)، 33/3-38

استمر هذا الرأي بين التابعين كعكرمة وطاووس، وتابعيهم مثل محمد بن إسحاق، ثم وصل إلى أتباعهم كداود بن علي وأصحابه.

الخلفية التشريعية لرأي عمر بن الخطاب: بين ابن القيم أنّ هذا الرأي كان هو المعمول به في عهد النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وخلافة أبي بكر وسنوات من خلافة عمر بن الخطاب، ثم رأى عمر رضي الله عنه إيقاع الثلاث دفعة واحدة كعقوبة اجتماعية لردع الناس عن الاستهانة بالطلاق، "ولكن رأى أمير المؤمنين عمررضي الله عنه- أنّ الناس قد استهانوا بأمر الطلاق، وكثر منهم إيقاعه جملة واحدة، فرأى من المصلحة عقوبتهم بإمضائه عليهم"، أومع ذلك، أكد ابن تيمية أنّ هذا التغيير في الفتوى كان مرتبطًا بظرف زمني وسياسة اجتماعية ولم يُقصد به إبطال النصوص الشرعية التي تحكم بصحة وقوع الثلاث واحدة.

مقاصد الشريعة في الفتوى: رأى ابن تيمية أنّ الطلاق بلفظ الثلاث على خلاف ما شرعه الله، وأنّ الشريعة قصدت أن يكون الطلاق مفرقًا على مراحل لمنح الأطراف فرصة للمراجعة والتريث. وبالتالي، فإن جمع الثلاث دفعة واحدة يُعدّ تعديًا على حدود الله. ومع ذلك، أقر ابن تيمية بأنّ سياسة عمر رضي الله عنه في إيقاع الثلاث دفعة واحدة كانت مناسبة لزمانه، لكنها ليست نصًا شرعيًا ملزمًا في كل العصور.

استناد ابن تيمية إلى النصوص والأقوال المعتبرة: اعتمد ابن تيمية في فتواه على الحديث المروي عن ابن عباس رضي الله عنه: إذا قال: "أنت طالق ثلاثًا بفم واحد فهي واحدة"، 2 وهو حديث اعتبره حجة قوية في هذه المسألة. كما أكد أنّ إلزام الناس

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

ابن القيم، إعلام الموقعين عن رب العالمين، 35/3.

أخرجه أبو داود، في سنن أبي داود، كتاب الطلاق، باب نسخ المراجعة بعد التطليقات الثلاث،
 260/2، الرقم 2197، صححه الألباني، وقال صحيح.

بوقوع الثلاث دفعة واحدة يتعارض مع النصوص التي تدعو إلى التيسير وعدم التعسير، مثل قول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "تلعب بكتاب الله وأنا بين أظهركم".

أهمية الرأي الفقهي لابن تيمية: فتوى ابن تيمية لم تكن مجرد رأي شخصي، بل استندت إلى أصول شرعية راسخة وأقوال السلف الصالح. كما أنها شكّلت إطارًا فقهيًا مرنًا استفاد منه الفقهاء المعاصرون في صياغة قوانين الأحوال الشخصية في بعض الدول، التي أخذت برأي ابن تيمية لتيسير النزاعات الزوجية وتحقيق الاستقرار الأسري.

- 2. المعاملات المالية: أكّد ابن تيمية أنّ الشريعة تسعى لتيسير المعاملات وتحقيق مصالح الناس، معتبرًا أنّ الأصل في العادات الإباحة، وأنّ التعاقد يتم بأيّ وسيلة واضحة يفهمها الطرفان. التعاملات بالمعاطاة، من العقود تعتمد على القصد والعرف السائد أكثر من التزامها بصيغ محددة. بالاستقراء في فتاوى ابن تيمية في المعاملات، نجد أنه بحث في العقود، مشيرًا إلى ثلاثة آراء رئيسية حول انعقادها: 1
- العقود لا تصح إلا بالصيغة (الإيجاب والقبول)؛ هذا الرأي يعتمد على أهمية اللفظ كوسيلة لضمان التراضي، مستندًا إلى آيات مثل: "إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَدرَةً عَن تَرَاضِ مِّنكُمُّ" [سورة النساء: 29].
- 2. يمكن أن تنعقد بالأفعال في بعض المعاملات الشائعة، كالمعاطاة في البيع والهدية والإجارة، لتسهيل التعاملات اليومية.
- العقود تنعقد بأيّ دلالة على المقصود (قول أو فعل)، ما دام يعبر عن نية الطرفين. هذا الرأى يُراعى العرف والاصطلاحات المحلية المختلفة.
- 3. تطبيقات في الفقه المعاصر: اعتمد الفقهاء على منهجه في مواجهة تحديات

<sup>1</sup> ينظر: ابن تيمية، مجموع الفتاوى، 29/29- 36.

التأمين والمعاملات البنكية والاستثمارات، الذي يوازن بين النصوص والمقاصد الشرعية، لإصدار فتاوى مرنة. واستندوا إلى رؤيته في تحقيق العدالة وحفظ الأموال، مع مراعاة أخلاقيات الشريعة، لتقديم حلول تتماشى مع متطلبات العصر.

التأثير في تكييف القضايا المعاصرة: بفضل منهجه الذي يمزج بين النصوص والمقاصد، أصبح تأثير ابن تيمية واضحًا في التعامل مع القضايا الحديثة، مثل قضايا الذكاء الاصطناعي، والبيئة، وحقوق الإنسان، منهجه يدعو إلى تكييف النصوص مع الحاجات المجتمعية، أما يسمح للفقهاء باستنباط أحكام تناسب قضايا العصر، ويمنح الفقه مرونة تمكّنه من الاستمرار والتطور، هذه الفتاوى تستند إلى نظرياته حول الاجتهاد المقاصدي، مما يجعل منهجه متجددًا وقادرًا على الاستجابة للتحديات المختلفة.

المبحث الثالث: نماذج من المسائل الفقهية المعاصرة المعتمدة على منهج ابن تيمية المطلب الأول: نماذج معتمدة لاجتهاد ابن تيمية في المسائل الفقهية المعاصرة

يمثّل منهج ابن تيمية أحد أهم الأسس التي يعتمد عليها الفقه المعاصر في استنباط الأحكام الفقهية، خاصة فيما يتعلق بالقضايا المستحدثة. وإعادة النظر في عدة مسائل فقهية معاصرة، ومن أهم النماذج التي استند فيها الفقهاء إلى اجتهادات ابن تيمية نذكر ما يلى:

مسألة الطلاق المعلق، وتصويرها كالآتي: هو تعليق وقوع الطلاق على شرط مستقبلي، كأن يقول الزوج لزوجته: "إن ذهبتِ إلى مكان معين فأنتِ طالق"، أو "إن فعلتِ كذا فأنتِ طالق"، وهو من القضايا الفقهية التي أثارت نقاشًا واسعًا..

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عقيل، تكامل المنهج الفقهي عن ابن تيميه

# مجات النفقه المعاصر: دراسة منهجية صحيلة في الفقه المعاصر: دراسة منهجية

رأى الجمهور: اتفق جمهور الفقهاء من الحنفية، أ والمالكية، 2 والشافعية، 3 والحنابلة، 4 على أنَّ الطلاق المعلَّق يتحقق بوقوع الشرط المعلق عليه، ولا تحله الكفارة. وبناءً على ذلك، فإنَّ الحالف إما أن يفي بما علَّق عليه الطلاق، فيبرُّ بقسمه، أو أن يحنث، فيقع الطلاق وفقًا للصفة التي ورد بها التعليق.

رأي ابن تيمية: تميز ابن تيمية في تناوله لقضية الطلاق المعلّق بمنهج اجتهادي فريد،5 يقوم على مراعاة مقاصد الشريعة والتفريق بين النية والقصد في التلفظ بالطلاق. كان رأيه مختلفًا عن جمهور الفقهاء من حيث ربط الحكم بتحقيق الشرط بناءً على الغرض من التعليق. يمكن تفصيل رأيه على النحو الآتي:

تصنيف الطلاق المعلِّق وفقًا لابن تيمية:

أ. التعليق بقصد وقوع الطلاق: إذا كان الزوج يقصد بتعليقه إيقاع الطلاق عند تحقق الشرط، مثل قوله: "إن فعلتِ كذا فأنت طالق"، فإنّ الطلاق يقع بمجرد تحقق الشرط. يرى ابن تبيية أنّ هذا النوع من الطلاق يتوافق مع نية الزوج الصريحة، وبالتالي يُحكم بوقوعه استنادًا إلى وضوح القصد.

<sup>1</sup> ينظر: السرخسي: محمد بن أحمد بن أبي سهل شمس الأئمة، المبسوط للسرخسي، (مصر: مطبعة السعادة، د.ط، د.ت)، 98-97/6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: ابن عبد البر: يوسف ابن عبد الله بن محمد، الكافى، تحقيق: محمد محمد أحيد ولد مديك الموريتاني، (الرياض، مكتبة الرياض الحديثة، ط2، 1980م)، 582-582.

نظر: النووي: محى الدين يحى بن شرف، روضة الطالبين وعمدة المفتين، تحقيق: زهير الشاويش، (بيروت: المكتب الإسلامي، ط3، 1991م)، 8/80-115، ينظر: الشربيني: شمس الدين محمد بن محمد الخطيب، مغنى المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، تحقيق: على محمد معوض، عادل أحمد عبد الموجود، (د.م، دار الكتب العلمية، ط1، 1994م)، 335-335.

<sup>4</sup> ينظر: ابن قدامة: موفق الدين عبد هللا بن أحمد بن محمد الجماعيلي المقدسي، المغني، تحقيق: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، د. عبد الفتاح محمد الحلو، (الرياض: دار عالم الكتب للطباعة والنشر، ط3، 1997م)، 7/333-353.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: ابن تيمية، مجموع الفتاوى، 267/35- 270.

ب. التعليق بقصد التهديد، أو المنع (نذر اللجاج والغضب): إذا كان الهدف من التعليق هو التهديد أو الزجر أو الحتّ على فعل معين، مثل قول الزوج: "إن خرجتِ من البيت فأنت طالق"، دون نية حقيقية لإيقاع الطلاق، فإنّ الطلاق لا يقع، ويُعتبر هذا النوع من التعليق نوعًا من نذر اللجاج والغضب، ويُعامل كيمين تجب فيه الكفارة بدلًا من وقوع الطلاق.

### 2. الأدلة التي استند إليها ابن تيمية:

أ. من القرآن الكريم: قوله تعالى: "قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيْمَـٰنِكُمْ " [سورة التحريم: 2]، استدل ابن تيمية بأنّ تعليق الطلاق في سياق التهديد أو التأكيد يدخل ضمن الأيمان التي يمكن التكفير عنها بكفارة.

قوله تعالى: " وَلَا تَجْعَلُواْ ٱللَّهَ عُرْضَةَ لِأَيْمَنِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَّقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ" [سورة البقرة: 224]، أشار إلى أنّ الحلف بالطلاق بغرض المنع أو التأكيد يجب ألا يُخذ ذريعة لتعطيل الخير والبر، ويمكن التكفير عنه دون وقوع الآثار المترتبة عليه.

ب. من السنة النبوية: حديث أبي هريرة رضي الله عنه، قال رسول الله صَالَلَمُعُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ:
"من حلف على يمين فرأى خير غيرها خيرًا منها فليأت الذي هو خير وليكفر عنه يمينه"، أ اعتبر ابن تيمية أنّ التعليق في هذه الحالات يدخل في حكم اليمين، وبالتالي تجب فيه الكفارة بدلًا من تنفيذ الشرط المعلق.

استدل أيضًا بحديث النبي صَلَّاتَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى"، 2 حيث يرى أنّ الطلاق المعلّق لا يقع إلا إذا كانت نية الزوج إنهاء الزواج فعلًا.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

أخرجه أبو داود، في سنن أبي داود، كتاب الأيمان والنذور، باب النذر في قطيعة الرحم، 228/3،
 الرقم 3274، المحدث: الألباني، وقال: حسن إلا قوله: "ومن حلف ...."فهو منكر.

² أخرجُه البخاري في صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب ما جاء في أن الأعمال بالنيات، 20/1، الرقم 54.

ج. من أقوال الصحابة والتابعين: نقل عن ابن عباس وطاووس، وغيرهما، أنهم اعتبروا الطلاق المعلق بغرض التهديد ليس طلاقًا حقيقيًا، بل يُعامل كيمين تجب فيه الكفارة.

أشار إلى اختلاف العلماء من التابعين ومن بعدهم حول وقوع الطلاق المعلّق، مشيرًا إلى أنّ هذا النوع من الحلف لم يكن شائعًا في زمن الصحابة، مما يبرز الحاجة إلى النظر في مقاصد الشريعة.

د. الاعتبار العقلي والمصلحي: أكّد ابن تيمية أنّ إلزام الزوج بإيقاع الطلاق في كل الحالات قد يؤدي إلى تفكك الأسرة وزيادة الضرر. ورأى أنّ معاملة هذا النوع من الطلاق كيمين يُكفّر عنه يحقق مقاصد الشريعة في حماية الأسرة واستقرارها. وهذا ما قام به عمر بن الخطاب من الاعتبار المصلحي في جعل الطلاق ثلاثاً بلفظ واحد، أورد ابن القيم (ت: 751هه)، في كتابه، حيث تناول مسألة الطلاق بلفظ الثلاث برؤية تحليلية تستند إلى الكتاب والسنة والإجماع القديم، أمشيراً إلى أنّ هذا القول لم يأت بعده إجماع يبطله. ومع ذلك، اتخذ الخليفة عمر بن الخطاب- رضي الله عنه- قراراً باعتماد وقوع الطلاق الثلاث بلفظ واحد كواقع فعلي، وذلك استجابةً لتغير أحوال الناس في زمانه، حيث لوحظ أنهم استهانوا بأمر الطلاق وكثر تسرعهم في إيقاعه بصورة مخالفة لما شرعه الله. رأى عمر أنّ من المصلحة في عصره إلزام الناس بإيقاع الطلاق الثلاث عقوبة لمم وردعاً عن الاستهانة به، ليعلموا أنّ جمع الثلاث دفعة واحدة يؤدي إلى بينونة الزوجة، وأنها لا تحل له حتى تنكح زوجًا غيره نكاح رغبة لا نكاح تحليل.

تطور الفتوى استجابة لتغير الزمان: أوضح ابن القيم أنّ ما كان عليه الناس في عهد النبي صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلِمً وأبي بكر الصديق- رضي الله عنه- وصدرًا من خلافة عمر كان أقرب للتقوى والاستقامة، حيث كانوا يتقون الله في أمر الطلاق ويلتزمون بما

المجلد:14 العدو:1 161 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> ينظر: ابن القيم، إعلام الموقعين عن رب العالمين، 33/3-39.

شرعه. لكن عندما تهاون الناس في هذا الأمر وابتعدوا عن تقوى الله، ألزمهم عمر بن الخطاب بما اختاروه لأنفسهم من التشديد والتعقيد، لأنّ الله شرع الطلاق بمرونة وتدرج، ولم يشرعه دفعة واحدة. وأشار ابن القيم إلى أنّ مَنْ يجمع الثلاث دفعة واحدة فقد تعدّى حدود الله وظلم نفسه، مستعجلًا في أمر جعله الله يسيرًا، ولكن هذا التغيير في الفتوى كان نتيجة للتغير الاجتماعي، ورغبة عمر في ضبط الأمور وردع الناس عن الاستهتار بأحكام الطلاق، مما يعكس مرونة التشريع الإسلامي في التعامل مع تغير الأحوال لتحقيق المصلحة العامة، ومناسبة الزمان والمكان لتحقيق الاستقرار والالتزام بأحكام الله.

### 3. أثر رأي ابن تبمية على الفقه المعاصر:

أ. تبني رأيه في المحاكم الشرعية: تأثرت العديد من المحاكم الشرعية في الدول الإسلامية بفتوى ابن تيمية، أخاصةً في الحالات التي يظهر فيها أنّ التعليق كان بغرض الحث، أو المنع، وليس الطلاق الفعلي. أصبحت المحاكم تنظر في نية الزوج عند النطق بالطلاق المعلق، مما أضاف مرونة إلى معالجة القضايا الزوجية.

ب. تخفيف حالات الطلاق الناتجة عن التسرع: رأي ابن تيمية ساهم في تقليل الطلاق الناتج عن التسرع، معززًا استقرار الأسرة. حيث يقع الطلاق عند قصد الإيقاع، ولا يقع عند قصد التهديد أو المنع مع وجوب الكفارة، مما يعكس مرونة الشريعة في حماية الأسرة ومراعاة مقاصدها.

### المطلب الثاني: تحليل وتقييم تكييف منهج ابن تيمية في الفقه المعاصر

يتمتع منهج ابن تيمية بقدرة كبيرة على التكيف مع متغيرات العصر، حيث يوفّر إطارًا فقهيًا مرنًا وقويًا يمكن الاعتماد عليه في استنباط الأحكام للمسائل المستحدثة، مع

يناير -مارس 2025 للجلر:14

أ بوابة الميزان، قانون رقم (22) لسنة 2006 بإصدار قانون الأسرة القطري.

الالتزام بمقاصد الشريعة. وقد أثبت هذا المنهج نجاحه في تكييف النصوص الشرعية لمواجهة القضايا المعاصرة.

- أ. مراعاة السياق في تفسير النصوص: يُعدّ منهج ابن تيمية نموذجًا للتيسير في التعامل مع النصوص، حيث يرى أنّ النصوص يجب أن تفهم في سياقها الزمني والمكاني وأن تُوجه لتحقيق المصالح الشرعية. قال رحمه الله: "ومن استقرأ الشريعة في مواردها ومصادرها وجدها مبنية على قوله تعالى: "فَمَنِ اَضُطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلاّ إِثْمَ عَلَيْةً" [سورة البقرة: 173]"، اعتمد الفقهاء في القضايا المعاصرة على التيسير لتطوير أحكام فقهية جديدة تلائم الواقع المتغير، مثل قوانين حماية المستهلك في المعاملات التجارية، حيث استندت الفتاوى إلى مقاصد الشريعة في تحقيق العدل ومنع الاستغلال، وهو توجه ينعكس من منهج ابن تيمية في ضرورة تحقيق التوازن بين النصوص والمصلحة.
- ب. التركيز على المقاصد الشرعية: أسّس ابن تيمية لاجتهاد فقهي يعتمد على المقاصد، حيث كان يرى أنّ الشريعة تهدف إلى تحقيق المصالح العامة ودفع المضار. هذه الفكرة سمحت للفقهاء المعاصرين بمعالجة قضايا جديدة، مثل حماية البيئة وحقوق الإنسان، من خلال ربط الأحكام الفقهية بالمقاصد الشرعية الكبرى مثل حفظ النفس وحفظ المال. وقد أثبت منهج ابن تيمية جدواه في تطبيق المبادئ الشرعية بطريقة تحقق التوازن بين المصالح الفردية والمصلحة العامة.
- ت. التكييف مع التطورات الاقتصادية والاجتماعية: تمكن الفقهاء من تكييف اجتهادات ابن تيمية لتلائم التغيرات الاقتصادية والاجتماعية. على سبيل المثال، في مسألة التعاملات المصرفية الإسلامية، اعتمدوا على رؤيته حول منع

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

ابن تيمية: تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، القواعد النورانية الفقهية، (السعودية: دار
 ابن الجوزى، ط1، 1422هـ)، ص 205.

الاستغلال وتحقيق العدالة، حيث أعيد توظيف هذه المفاهيم لتطوير المعاملات المصرفية والمنتجات المالية التي تتماشى مع الشريعة وتحقق متطلبات العصر. وقد ساعدت هذه الاجتهادات في تعزيز المصارف الإسلامية كبديل عن النظام المالي الربوي التقليدي، مستفيدة من الأسس التي وضعها ابن تيمية.

ث. التعامل مع المستجدات التقنية والعلمية: مع تقدم التكنولوجيا وظهور قضايا مثل الذكاء الاصطناعي وأخلاقيات العلم، أصبح لمنهج ابن تيمية دور في توفير إطار فقهي يسمح بتقديم رؤى إسلامية تجاه هذه القضايا. اعتمد الفقهاء المعاصرون على مبادئ ابن تيمية في توجيه الأحكام بما يحقّق مصلحة الناس ويحفظ حقوقهم، مع الاستفادة من التطورات العلمية بما لا يتعارض مع القيم الإسلامية.

ساهمت اجتهادات ابن تيمية في توفير إطار فقهي مرن يستجيب لمتطلبات العصر، معتمدًا على تفسير النصوص في ضوء المقاصد الشرعية. وقد أتاح هذا المنهج للفقهاء المعاصرين تطوير فتاوى وأحكام تناسب القضايا المستجدة، مما يعزز مكانة الشريعة الإسلامية كمنظومة قانونية واجتماعية نتسم بالمرونة والقدرة على التكيف مع المتغيرات الزمنية.

الخاتمة: خلص هذا البحث إلى أنّ ابن تيمية قدّم منهجًا فقهياً فريدًا، يستند إلى التمسك بالنصوص الشرعية وتفعيل المقاصد في فهم الأحكام، مما جعله من أبرز المجتهدين الذين أثروا بعمق في مسار الفقه الإسلامي المعاصر، فيما يلي أهم النتائج والتوصيات: النتائج:

1. من خلال البحث وقفنا على أنّ ابن تيمية اختص ببعض الأسس، التي كانت معلمًا على منهجه، وهي: الاستناد إلى النصوص الشرعية ومقاصدها في تحقيق المصالح ودفع المفاسد، موازنًا بين النصوص والمصلحة، مع مرونة في تكييف الأحكام وفق القصد والمستجدات؛ لتخفيف الضرر وتحقيق المصلحة العامة. هذا

المنهج التوفيقي جعل منه مرجعًا مؤثرًا في صياغة اجتهادات فقهية حديثة تراعي التغيرات الزمانية والمكانية.

- 2. أثّر منهج ابن تبيية الفقهي بشكل كبير في تطوير الفقه المعاصر، حيث أسهمت اجتهاداته، مثل آرائه حول الطلاق المعلق والمعاملات المالية، في تأسيس نظام فقهى حديث مكّن الفقهاء من التعامل بفعالية مع القضايا المستجدة.
- 3. امتد تأثير ابن تيمية إلى التشريعات والقوانين الحديثة، خاصة في قوانين الأحوال الشخصية والمعاملات المصرفية، مما عرّز مرونة الشريعة.
- 4. مكّن منهج ابن تيمية الفقهاء المعاصرين من دعم الاجتهاد المعاصر، وذلك، بتقديم حلول فقهية جديدة، مستندة إلى النصوص والمقاصد، لمواجهة تحديات مثل حقوق الإنسان والبيئة والاقتصاد.

#### التوصيات:

- البحث في تطبيقات منهج ابن تيمية في القضايا المعاصرة كالمعاملات المالية والقانون الأسرى.
  - 2. إدراج منهجه كأنموذج للاجتهاد الفقهي في مناهج الدراسات الإسلامية.
- تشجيع الاجتهاد المقاصدي لتحقيق التوازن بين النصوص الشرعية ومتغيرات العصر.

## قائمة المصادر والمراجع

- 1. ابن القيم: محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد شمس الدين، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1991م).
- 2. ابن الوردي: عمر بن مظفر بن عمر بن محمد ابن أبي الفوارس، تاريخ ابن الوردي، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1996م).
- 3. ابن تيمية: تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، القواعد النورانية الفقهية، (السعودية: دار ابن الجوزى، ط1، 1422هـ).
- 4. ابن تيمية: تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، المستدرك على مجموع الفتاوى، (د.م: د.ط، ط1، 1418هـ).
- ابن تيمية: تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، مجموعة الرسائل والمسائل، تحقيق: محمد رشيد رضا، (د.م: لجنة التراث العربي، د.ط، د.ت).
- 6. ابن تيمية، تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، مجموع الفتاوى،
   (السعودية: مجمع الملك فهد، د.ط، 2004م).
- 7. ابن حجر: شهاب الدين أحمد بن علي بن محمد بن أحمد، الدرر الكامنة في أعيان المئة الثانية، (الهند: دائرة المعارف العثمانية، ط2، 1972م).
- 8. ابن عبد البر: يوسف ابن عبد الله بن محمد، الكافي، تحقيق: محمد محمد أحيد ولد مديك الموريتاني، (الرياض، مكتبة الرياض الحديثة، ط2، 1980م).
- 9. ابن قدامة: موفق الدين عبد هللا بن أحمد بن محمد الجماعيلي المقدسي، المغني، تحقيق: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، د. عبد الفتاح محمد الحلو، (الرياض: دار عالم الكتب للطباعة والنشر، ط3، 1997م).

- 10. ابن قدامة: موفق الدين عبد هللا بن أحمد بن محمد المقدسي، الكافي في فقه الإمام أحمد، (د.م: دار الكتب العلمية، ط1، 1994م).
- 11. ابن كثير: عماد الدين إسماعيل بن عمر، البداية والنهاية، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، (الرياض: دار هجر، ط1، 1997م).
- 12. أبو داود: سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو السجستاني، سنن أبي داود، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، (بيروت: المكتبة العصرية، د.ط، د.ت).
- 13. أبو زهرة: محمد بن أحمد، ابن تيمية- حياته وعصره- آراؤه وفقهه، (القاهرة: دار الفكر العربي، د.ط، 1991م).
- 14. البخاري: محمد بن إسماعيل أبو عبد الله الجعفي، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وسننه وأيامه، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، (د.م، دار طوق النجاة، ط1، 1422هـ).
  - 15. بوابة الميزان، قانون رقم (22) لسنة 2006 بإصدار قانون الأسرة القطري.
- 16. السرخسي: محمد بن أحمد بن أبي سهل شمس الأئمة، المبسوط للسرخسي، (مصر: مطبعة السعادة، د.ط، د.ت).
- 17. الشربيني: شمس الدين محمد بن محمد الخطيب، مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، تحقيق: علي محمد معوض، عادل أحمد عبد الموجود، (د.م، دار الكتب العلمية، ط1، 1994م).
- 18. عقيلي: إبراهيم، تكامل المنهج المعرفي عند ابن تيمية، تقديم: د. طه جابر العلواني، (فيرجينيا: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط1، 1994م).
- 19. النووي: محيي الدين يحيى بن شرف، روضة الطالبين وعمدة المفتين، تحقيق: زهير الشاويش، (بيروت: المكتب الإسلامي، ط3، 1991م).

ISSN: 2321-7928

تحقيق: الأستاذ الدُّكتور الزُّبير بن محمَّد أَيُّوب عمر<sup>1</sup> ملخَّص البحث

عنوان البحث: ((العُبَابُ الزَّاخِرُ واللَّبَابُ الفَاخِرُ) تَأْلِيْفُ: الحَسَنِ بنِ مُحَمَّدِ الصَّغَانِيِّ (ت: 650هـ)، باب العين، من بداية فصل الواو إلى نهاية فصل الياء -دِرَاسَةً وَتَحْقِيقًا -.

اسم الباحث: الزُّبير بن محمَّد أيُّوب عمر.

هدف الرِّسالة: خدمة التُّراث المعجميّ العربيّ.

يتكوَّن البحث من مقدِّمةٍ، وقسمين:

أحدهما للدِّراسة، والآخر للتَّحقيق، ثمَّ ثبت المصادر والمراجع.

المقدِّمة: فيها أهبِّيَّة الموضوع، وقيمته العلميَّة، وأسباب اختياره، والدِّراسات السَّابقة، وخطَّة البحث، والمنهج المتَّبع في التَّحقيق.

القسم الأول: الدِّراسة، (الصَّغانيُّ، وكتابه العباب)، وفيه فصلان:

الفصل الأوَّل: (الصَّغانيُّ، حياته وآثاره)، وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأوَّل: اسمه، ونسبه، وكنيته.

المجلد:14 العدود: 168 يناير -مارس 2025

أستاذ اللُّغويَّات في كليَّة اللُّغة العربيَّة والدِّراسات الإنسانيَّة بالجامعة الإسلاميَّة بالمدينة المنوَّرة،
 المملكة العربيَّة السُّعوديّة

المبحث الثَّاني: مولده، ونشأته، ووفاته.

المبحث الثَّالث: شيوخه، وتلاميذه.

المبحث الرَّابع: آثاره العلميَّة.

المبحث الخامس: مكانته العلميَّة، وثناء العلماء عليه.

الفصل الثَّاني: كتاب (العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر)؛ وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأوَّل: تحقيق عنوان الكتاب، وتوثيق نسبته إلى المؤلِّف.

المبحث الثَّاني: منهج الصَّغانيِّ في (العباب).

المبحث الثَّالث: مصادره.

المبحث الرَّابع: شواهده.

المبحث الخامس: وصف النُّسخة الخطِّيَّة، ونماذج منها.

القسم الثَّاني: النَّصُّ المُحَقَّق: باب العين، من بداية فصل الواو إلى نهاية فصل الياء.

وأخيرًا ثبت المصادر والمراجع.

#### المقدِّمة

الحمد لله وحده، والصَّلاة والسَّلام على مَن لا نبيَّ بعده، أمَّا بعد:

فهذا تحقيقُ جزءٍ مِّن معجم: (العُباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر)، تأليف: الحسن بن محمَّدٍ الصَّغانيِّ المتوفَّى سنة 650هـ، باب العين، من بداية فصل الواو إلى نهاية فصل الياء- دراسةً وتحقيقًا.

وهو الجزء المتبقّي من هذا المعجم الضَّخم؛ الَّذي بدأ مشروع تحقيقه من قسمنا المبارك؛ قبل سنواتٍ عديدةٍ؛ من طلَّاب مرحلة الدُّكتوراه، وتمَّ- بحمد الله وتوفيقه- مناقشته في

المجلد:14 العدو:1 (169 يناير -مارس 2025

## مجلة العني المارية المارية المارية المارية واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

اثنتين وعشرين أطروحةً علميَّةً، وبرفقه خطَّة البحث، والمنهج المُعتمد في التَّحقيق.

أُولًا: أَهْمِيَّة المُوضُوع: يعدُّ معجم (العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر)؛ من أكبر مصنَّفات الصَّغانيِّ، وأهمِّها، وأوسعها، كما يعدُّ مصدرًا مُهمًّا لمن جاء بعده؛ إذ اعتمد عليه جمعً مِّن العلماء، منهم: الفيروزآبادي في معجمه (القاموس المحيط)، أ والزَّبيديُّ في معجمه (تاج العروس من جواهر القاموس)، والحافظ ابن حجرٍ في كتابه (فتح الباري). 3

وقد تعطَّر ذكر الصَّغانيِّ بثناء العلماء عليه قديمًا وحديثًا ثناءً عاطرًا؛ مشيدين بقيمته العلميَّة؛ فقيل عنه: "إنَّ أعظم كتابٍ أُلِّف في اللَّغة بعد عصر الصِّحاح؛ كتاب المحكم والمحيط الأعظم، ثمَّ كتاب العُباب للإمام رضيّ الدِّين الصَّغانيِّ".4

ومَّمَا قيل عنه- أيضًا: "ليس لدينا من نعوِّل عليه في اللَّغةِ العربيَّةِ الصحيحةِ غير الإمام الصَّاغانيِّ؛ ذلك الَّذي نضج علمُهُ، وجمعَ شواردَ اللَّغةِ وفرائدها؛ لأنَّه كان في القرن السَّابع الَّذي لم يؤلِّف في اللَّغةِ أحدُّ مِّثله ولا مَن جاء مِن بعده؛ وهذا هو السَّبب الَّذي من أجله نعتقد أنَّه لا أنفع ولا أصلح من نشر العُباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر...".5

ثانيًا: أسباب اختياره: يمكن بيان دوافعي لاختيار المشاركة في تحقيق هذا المعجم في النّقاط الآتية:

1-كون معجم (العباب الزَّاخر)؛ من أهمِّ المعجمات اللَّغُويَّة، ومن أكبر مصنَّفات السَّغانيِّ، ويعدُّ مصدرًا مُّهَّا لمن جاء بعده؛ فكثرت موادُّه وألفاظه الَّتي حوت جميع موادِّ صحاح الجوهريِّ، والتَّكلة، والذَّيل، والصِّلة، ومحكم أبن سيده؛ إضافةً إلى موادَّ

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> ينظر: مقدِّمة القاموس المحيط (26، 27).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: تاجُ العروس (39/1، 40)، فقد ذكر العباب في أكثر من 120 موضعًا.

<sup>3</sup> ينظر: فتح الباري (51/1، 109، 331/11). 3

<sup>4</sup> المزهر، للسُّيوطيِّ (76/1)، وينظر: تاج العروس للزَّبيديِّ (40/1).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: بحوثُ وتَحقيقاتُ، لعبد العزيز الميمنيّ (485/2).

### محالة الماب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

أُخرَ، وشواهدَ شعريَّةٍ متنوِّعةٍ.

2-الإسهام في خدمة لغة القرآن الكريم؛ بإخراج أحد أهم معجمات العربيَّة، والسَّعي والمشاركة في تحقيقه؛ والرَّغبة الملحَّة في خدمة التُّراث، والمشاركة في إحياء ذخائره الَّتي لا تزال مخطوطةً؛ لاسَّما أنَّه الجزء المتبقّي من هذا المعجم الضَّخم؛ الَّذي بدأ مشروع تحقيقه من قسمنا المبارك؛ قبل سنواتٍ عديدةٍ؛ من طلَّاب مرحلة الدُّكتوراه، وتمَّ- بحمد الله وتوفيقه- مناقشتها في اثنتين وعشرين أطروحةً علميَّةً.

3-إضافة شيءٍ مِّن تراث علمائنا الأجلَّاء إلى المكتبة المعجميَّة اللَّغويَّة العربيَّة؛ ليكون في متناول يد القارئ والباحث؛ فتحقيق الجزء المتبقِّي من هذا السِّفر العظيم؛ إبرازً لجهد الصَّغانيِّ، وإحياءً له؛ لتتحقَّقَ الفائدة المرجوَّة من تأليفه.

4-غزارة المادَّة العلميَّة وثراؤها في هذا الكتاب، وكثرة شواهده على اختلافها، وجمع مصنّفه للآراء المختلفة.

5-محاولة العيش مع كتب علمائنا، والنَّهل من معينهم الصَّافي؛ وذلك بقراءة كتبهم
 وتحقيقها والإفادة منها.

ثالثًا: الدِّراسات السَّابقة: لم يقم أحدُّ بتحقيق الجزء الَّذي سأقوم بتحقيقه، وهو الجزء المتبقّي من مشروع قسم اللُّغويَّات- كما أسلفت، وقد سبقني إلى تحقيق المعجم؛ دراساتُ سابقةُ تناولته تحقيقًا أو دراسةً؛ تفصيلها كالآتي:

الأُوَّل: الدِّراسات الَّتي قامت حوله؛ وهي كالتَّالي:

- (1) بحوثٌ وتحقيقاتُ لعبد العزيز الميمنيّ؛ وهي دراسةُ حول هذا المعجم. أ
- (2) العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر، عليّ الفقيه حسن، وهي دراسةً حول هذا المعجم. 2

منشورٌ في مجلّة مجمع اللُّغة العربيّة بدمشق، العدد: 1، رجب، (1380هـ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> منشورً في مجلَّة مجمع اللُّغة العربيَّة بدمشق، العدد: 4، ربيع الآخر، (1381هـ).

- (3) ملحوظاتً على العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر، لهاشم طه شلاش. أ
- (4) الفروق الدِّلالية في معجم العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر، للباحثة زينب علاوة. 2
- (5) الظَّواهر اللُّغويَّة في العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر للصَّغانيِّ، لثامر سليمان عبد الله العواودة.3

## والثَّاني: تحقيقاتُ لبعض أجزائه، وهي على النَّحو الآتي:

- (1) العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: فير محمَّد حسن (حرف الهمزة). 4-
- (2) العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: محمَّد حسن آل ياسين حروف (الهمزة، والسَّين، والطَّاء، والغين، والفاء).5
- (3) العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: مجدي النَّجديِّ عبد الرَّزَّاق السيد، من مادَّة (صلخ) إلى مادة (سعد).6
- (4) مشروع قسم اللَّغويَّات المبارك في تحقيق هذا المعجم الضَّخم، وقد تمَّ تحقيقه في 22 أطروحةً علميَّةً؛ تبقَّى منه الجزء الَّذي سأقوم بتحقيقه.

أ منشورٌ في مجلّة المجمع العلميّ العراقيّ، العدد 2، شوال، (1405هـ).

<sup>2</sup> رسالة ماجستير من كليَّةً الآدابُ واللَّغات، جامعة مُحَّد خيضْر، بسكرة بالجزائر، سنة (1435-1436هـ)، وهو بحثُّ يقع في حدود (67) صحيفةً.

٥ رسالةٌ مَّقدَّمةٌ لنيل درجة الدَّكتوراه بجامعة مؤته سنة (2015م).

مطبوعات المجمع العلمي العراقي (1978م). ما قام بتحقيقه الدُّكتور فير العالم الباكستاني المتوفَى (1420هـ)، ولم يكمل نشره، جاء به الدُّكتور أحمد خان من باكستان إلى السُّعوديَّة في اثني عشر مجلَّدًا، ثمَّ تولَّاه الدُّكتور: تركي العتيبي بالتَّحقيق والمقابلة، وأنهى العمل في خمسة عشر مجلَّدًا، نشره مركز البحوث والتواصل.

أمنشورات وزاره الثّقافة والإعلام ببغداد (1980م). وقد اختار المحقّق هذه الأحرف دون غيرها؛ لأنّه وجدها مكتوبةً بخطّ المؤلّف.

وسالة الدُّكتوراه في قسم أصول اللُّغة بكلِيَّة اللَّغة العربيَّة بجامعة الأزهر بالزَّقازيق، نوقشت بتاريخ: (1438/1/24هـ).

وهذا المشروع على النَّحو الآتي:

1- العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: محمَّد بن حبيبٍ التَّرجميِّ، باب الباء من بداية فصل الممزة إلى نهاية فصل الصَّاد.¹

2- العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: أحمد بن محمد الرُّشيديِّ، باب الباء
 من بداية فصل الضَّاد إلى نهاية فصل الياء.

3- العباب الزّاخر واللّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: فائز بن عبد الله العمريّ، باب التَّاء من بداية فصل الهمزة إلى نهاية فصل الياء من باب الثَّاء.

4- العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: جابر بن محمَّدٍ شراحيليّ، باب الجيم
 من بداية فصل الهمزة إلى نهاية فصل الياء.

5-العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: حمد بن عبيدٍ الرُّشيديِّ، باب الحاء
 من بداية فصل الهمزة إلى نهاية فصل الكاف.

6-العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: يسير بن يوسف، باب الحاء من بداية فصل اللَّام إلى نهاية فصل الثَّاء من باب الدَّال.

7-العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: سليمان بن إبراهيم النَّملة، باب الدَّال من بداية فصل الجيم إلى نهاية فصل الطَّاء.

8-العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: أسامة بن حسين جبرتي، باب الدَّال من بداية فصل العين إلى نهاية فصل الياء.

9-العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: سعود بن سعد العتيبيِّ، باب الرَّاء من بداية فصل الهمزة إلى نهاية فصل الحاء.

المجلد:14 العرو:1 حارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> من الرَّقم (4) إلى الرَّقم (23) رسائل الدُّكتوراه في قسم اللُّغويَّات بالجامعة الإسلاميَّة بالمدينة النَّبويَّة.

## وجاته المانية المانية بيانية بيانية المانية ا

- 10-العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: مُمَّد بن عبده الحامظيِّ، باب الرَّاء من بداية فصل الخاء إلى نهاية فصل الشِّين.
- 11- العباب الزَّاخِر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: عماد بن محمَّد حلبيّ، باب الرَّاء من بداية فصل الصَّاد إلى نهاية فصل الغين.
- 12- العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: مخلف بن كنعان الشَّمري باب الرَّاء من بداية فصل الفاء إلى نهاية فصل النُّون.
- 13- العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: ماجد بن مبروك الجهنيِّ، باب الرَّاء من بداية فصل الواو إلى نهاية باب الزَّاى.
- 14- العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: مرزوق بن غالي الحسينيّ، باب الشَّين من بداية فصل الهمزة إلى نهاية فصل العين من باب الصَّاد.
- 15- العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: علي حسن عبد، باب الصَّاد من بداية فصل الغين إلى نهاية فصل الياء من باب الضَّاد.
- 16-العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: ياسر بن عبد العزيز السَّلميِّ، باب الظَّاء من بداية فصل الهمزة إلى نهاية فصل الرَّاء من باب العين.
- 17-العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: أحمد بن سعيد المالكيِّ، باب العين من بداية فصل الزَّاي إلى نهاية فصل القاف.
- 18-العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: كويتيم ميرزو، باب القاف من بداية فصل الهَمزة إلى نهاية فصل الصَّاد.
- 19- العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: أحمد ناهض سلمي، باب الكاف من بدية فصل الدَّال إلى نهاية فصل الجيم من باب اللَّام.

## و البياب الفاخر الحسن بن محمد الصغاني — · — · — العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

20- العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: عبدالرَّحمن بن بخيت العمريِّ، باب اللَّام من بداية فصل الحاء إلى نهاية فصل الظَّاء.

21- العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، باب الذَّال كاملاً، بحثُ علميُّ منشورٌ للتَّرقية؛ للأَستاذ الدُّكتور: حسن بن عبدالمنعم العوفيّ.

22- العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تحقيق الدُّكتور: إسحاق حسين روبلي، باب اللَّام من بداية فصل العين إلى مادة (بكم) من باب الميم، وهو آخر المخطوط.

وبقي من أجزاء العباب ممَّا لم يحقَّق تحقيقًا علميًا؛ باب القاف من بداية فصل الضَّاد إلى نهاية فصل الخاء من باب الكاف، وهو بحثُ تعثَّر في تحقيقه باحثه: عبد الله عثمان المهديُّ، ولم يقدّمه للمناقشة.

#### خطَّة البحث:

يتكوَّن البحث من مقدِّمةٍ وقسمين: أحدهما للدِّراسة، والآخر للتَّحقيق، ثُمَّ ثبتُ المصادر والمراجع، وتفصيلُ ذلك ما يلي:

#### المقدّمة:

وتشمل: أهميَّة الموضوع، وأسباب اختياره، والدِّراسات السَّابقة، وخطَّة البحث، والمنهج المعتمدَ في التَّحقيق.

## القسم الأوَّل: الدِّراسة:

الصَّغانيُّ، وكتابه: (العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر)؛ وفيه مبحثان:

المبحث الأُوَّل: الصَّغانيُ: حياته وآثاره؛ وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأوَّل: اسمه ونسبه وكنيته.

المطلب الثَّاني: مولده ونشأته ووفاته.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

المطلب الثَّالث: شيوخه وتلاميذه.

المطلب الرَّابع: آثاره العلميَّة.

المطلب الخامس: مكانته العلميَّة، وثناء العلماء عليه.

المبحث الثَّاني: العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر؛ وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأوَّل: تحقيق عنوان الكتاب، وتوثيق نسبته إلى المؤلَّف.

المطلب الثَّاني: منهج الصَّغاني في العباب.

المطلب الثَّالث: مصادره.

المطلب الرَّابع: شواهده.

المطلب الخامس: وصف النُّسخ الخطِّيَّة، ونماذج منها.

القسم الثَّاني: النَّصُّ المحقَّق

باب العين: من بداية فصل الواو إلى نهاية فصل الياء.

ثبت المصادر والمراجع

فهرس محتوى البحث

# منهج التّحقيق:

سأقوم بتحقيق الجزء المخصَّص من معجم (العباب)؛ وفق الخطوات العلميَّة المتَّبعة الآتية:

أ- الاعتماد في التَّحقيق على نسخة (أيا صوفيا) في تركيا؛ لأَنَّها هي النَّسخة الكاملة، أمَّا بقيَّة النُّسخ؛ فيُستأنس بها مع كونها غير كاملة.

ب- نسخ الكتاب وفق القواعد الإملائيَّة الحديثة، مع مراعاة علامات التَّرقيم، وضبط جميع الكلمات ضبطًا كاملًا.

ج- ما جزمت بخطئه في الأصل؛ صوّبته، ووضعته بين قوسين هكذا ( ) في المتن، مع الإشارة إلى ذلك في الحاشية.

د- إكمالُ السَّقط الَّذي يظهر لي في نسخة (أيا صوفيا)- إن وجد-؛ من النَّسخ الأخرى المتاحة، وممَّن نقل عنه الصَّغانيُّ، ووضعِهِ بين قوسين معكوفين هكذا [] في المتن، مع الإشارة إليه في الحاشية.

ه- وضع خط مائل هكذا/ للدّلالة على بداية أول اللّوحة، ووضع رقمها على الجانب
 الأيسر من الصّحيفة برمز (أ) لوجهها الأيمن، و(ب) لوجهها الأيسر.

و- عزو الآيات القرآنيَّة إلى سورها، مع بيان رقمها، وكتابتها بالرَّسم العثمانيِّ.

ز- توثيق القراءات القرآنيَّة من كتب القراءات، أو مظانِّها.

ح- تخريج الأحاديث النَّبويَّة الشَّريفة من مصادرها، أو مظانِّها، مع بيان درجة الحديث.

ط- توثيق الشُّواهد الشِّعريَّة من مصادرها أو مظانِّها، مع ذكر البحر، وشرح غريبها بإيجازٍ.

ي-توثيق الأقوال والأمثال العربيَّة من كتبها المعتمدة في ذلك، أو مظانِّها.

ك-توثيق المسائل النَّحويَّة والصَّرفيَّة واللُّغويَّة من مصادرها، أو مظانِّها.

ل- نسبة اللُّغات إلى قبائلها، وشرح غريب الأماكن، والبلدان، والمواضع، والنَّبات.

م-ترجمة الأعلام في النَّصِّ الحُقَّق بإيجازٍ.

ن- الاكتفاء بثبت المصادر والمراجع في آخر البحث، مع فهرس محتوى البحث؛ وفق ما ذكر في خطَّة البحث.

والله أسأل القبول في القول والعمل، وأن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، وهو الموفّق، والهادي إلى سواء السَّبيل.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

القسم الأُوَّل (قسم الدِّراسة)

وفيه مبحثان:

المبحث الأوَّل: الصَّغانيُّ حياته وآثاره

المبحث الثَّاني: العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر

# المبحث الأوَّل: الصَّغانيُّ حياته وآثاره

المطلب الأوَّل: اسمه، ونسبه، وكنيته: أ هُو: الإِمَامُ العَلَّامة المحدَّث الفقيه اللَّغويُّ، أبو البركات، الملقَّبُ برضيِّ الدِّين، والمكنَّى بأبي الفضائل، الحسن بن محمَّد بن الحسن بن حيدر بن عليِّ بن إسماعيل، القرشيِّ، العدويِّ، العمريِّ، الصَّغانيِّ، الهنديِّ، اللَّهُوريِّ المُولِد، البغداديِّ الوفاةِ، المكيِّ المَلحَدِ، الحنفيِّ المَذهبِ.

المجلد:14 العرو:1 178 يناير -مارس 2025

ا ينظر ترجمته في: معجم الأدباء (1015/3)، ومجمع الآداب في معجم الألقاب (489/6-489)، والعبر في خبر من غبر (265/3)، وتاريخ الإسلام (636/14)، والوافي بالوفيات (150/12)، ومرآة الجنان وعبرة اليقظان (94/4)، والجواهر المضية في طبقات الحنفية (201/1)، ومسالك الأبصار في ممالك الأمصار (676/5)، والبلغة في تراجم أثمَّة النَّحو واللُغة (117)، والعقد التَّمين في تاريخ البلد الأمين (176/4)، والنَّجوم الزَّاهرة في ملوك مصر والقاهرة (26/7)، وشدرات الدَّهب في أخبار من ذهب (431/7)، وديوان الإسلام (205/3-206)، والإعلام بمن في تاريخ الهند من الأعلام (91/1)، ومعجم المطبوعات العربيَّة والمعربة (2708-206)، وهديَّة العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنِّفين (28/1)، ومعجم المؤلفين (279/3).

أنسبةً إلى مكان مولده أوْهُور، ضبطها ياقوت الحموي بفتح أوَّله وسكون ثانيه، والهاء، وآخره راء، وقال: "والمشهور من اسم هذا البلد لهاور: وهي مدينة عظيمةً مشهورةً في بلاد الهند". وهي الآن ثاني أكبر مدينة في باكستان، وتقع شمال الشرقي منها، وهي عاصمة ولاية البنجاب، كما كانت عاصمة تاريخيَّة وثقافيةً للبلاد، وتعرف باسم لاهور، وجاءت في كتب التَّراجم بالصِّيغتين: "لُوهُور" و"لاهُور"، وعليه اختلفت النِّسبة إليها. ينظر: معجم البلدان (26/5-27)، ومراصد الاطلاع علي أسماء الأمكنة والبقاع (1212)، ورحلة ابن بطوطة (93/5)، وموسوعة المدن العربية والإسلاميَّة (297)،

والعدويُّ نسبةً إلى عديِّ بن كعب بن لُؤيِّ، وهو من أجداد عمر بن الخطَّاب- رضي الله عنه- والصَّغانيُّ ينتسب إليه. أ

والصَّغانيُّ: نسبة إلى مدينة صغانيان، وهي ولاية عظيمة بما وراء النَّهر، متَّصلة الأعمال بترمذ، ويقال- أيضًا- في نسبته: الصَّاغانيُّ بالألف، وهذه النِّسبة تلتبس بالنِّسبة إلى صاغاًن وهي قرية بمرو، والنِّسبة إليها صاغانيُّ، وهما موضعان مختلفان، والأولى التَّفريق بينهما تبعًا لاختلاف المدينتين ولرفع اللَّبس، وأن يقال في النِّسبة إلى صغانيان: صغانيُّ، وفي النِّسبة إلى صاغان: صاغانيُّ، وكان الإمام الصَّغانيُّ- رحمه الله تعالى- يكتب اسمه بدون ألف إلَّا في قوله:

فَقُلتُ: يَا دَهْرُ سَالْمِنِي مُسَالَمَةً فَإِنَّنِي عُمَرِيَّ ثُمُّ صَاعَانِي فَقُلتُ: يَا دَهْرُ سَالْمِنِي مُسَالَمَةً وَمَدَّ ضَبْعِي ونَاغَانِي وَصَاعَانِي وَالْعَانِي وَصَاعَانِي وَمَدَّ ضَبْعِي ونَاغَانِي وَصَاعَانِي وَصَاعَانِي وَصَاعَانِي وَصَاعَانِي وَصَاعَانِي وَصَاعَانِي وَصَاعَانِي وَقَد احتجَ القاضي مجد الدِّين أبوطاهرٍ محمَّد بن يعقوب الشِّيرازيُّ بهذين البيتين على

قال الفيروزآبادي: "وصَغانيانُ: كُورَةً عَظيمَةً بما وراءَ النَّهْرِ، ويُنْسَبُ إليها الإِمامُ الحَافِظُ في اللَّغَةِ، الحِسنُ بنُ محمدِ بنِ الحسنِ".<sup>6</sup>

وقَالَ الزَّبِيدِيُّ: "وصَغانِيَانُ: كُورَةً عظيمةً بِمَا وراءَ النَّهْرِ، ويُنْسَبُ إِلَيْهَا الإِمامُ الحافِظُ فِي علْمِ اللَّغَةِ الفَقِيهُ المحدِّثُ الرَّحَّالُ أَبُو الفَضَائِل رَضِي الدِّيْن الحَسَنُ بنُ محمدِ بنِ الحَسَنِ

صحَّة إثبات الألف في النِّسبة إلى صغانيان.5

المجلد:14 العدو:1 179 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: ثغر عدن (85).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: معجم البلدان (144/2)، وحدود العالم من المشرق إلى المغرب (129).

<sup>3</sup> ينظر: المصادر السَّابقة، وتاج العروس (صغن) 309/35.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: ثغر عدن (90). -

<sup>5</sup> ينظر: المصدر السّابق.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> القاموس المحيط (صغن) (1210).

# و البياب الفاخر للحسن بن محمد الصفاني — . — . — العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصفاني

بنِ حَيْدَر بنِ عليَ القُرشِيُّ العَدَوِيُّ العمريُّ الحَنْفُيُّ".1

وقَالَ- أَيْضًا-: "والنَّسْبَةُ صَغانِيٌّ وصَاغانِيٌّ، وَالَّذِي رَأَيْتُهُ فِي العُبَابِ والتَّكْلِةِ يكْتُبُ بنفْسِه لِنَفْسِهِ يَقُولُ مُحَمَّدُ بنُ الحَسَنِ الصَّغانيُّ، من غيرِ أَلفِ".²

ويقول الدكتور فير محمَّد حسن: "وقد اغترَّ بعضهم بقول الصَّغانيِّ: فإنَّني عمريٌّ ثمَّ صاغانيُّ"، فقال بجواز هذه النِّسبة، ولا يكون في هذا حَجَّةُ لمن أجاز نسبة الصَّغانيِّ بالألف؛ لأنَّه اضطُرَّ إليهما لأجل الوزن والقافية، والوزن أن يقول: الصَّاغانيُّ بالألف بدل الصَّغانيِّ بغير الألف، والشَّاعر يجوز له ما لا يجوز للنَّاثر".3

وأمَّا ما كتب (الصَّاغانيُّ) بالألف على غلاف المجلَّد الأوَّل من مخطوط العباب-نسخة (أيا صوفيا)- فلعلَّه من زيادات النُّسَّاخ؛ لأنَّه يخالف ما في العباب، سواءً في المقدّمة، أو في ثنايا الكتاب.

وكان قد تسمَّى نفسه بالملتجي إلى حرم الله؛ لمجاورته الحرم سنين عديدةً.4

المطلب الثَّاني: مولده، ونشأته، ووفاته: اختلف في تاريخ مولد الإمام الصَّغانيِّ- رحمه الله-قيل: ولد الصَّغانيُّ يوم الخميس، العاشر من شهر صفر، سنة (577هـ)، بمدينة لاهور في إقليم بنجاب، وقيل: سنة (555هـ)، وقيل: سنة (579هـ)، وقيل: سنة (557هـ).

قال الحافظ الدِّمياطيُّ: "سألت شيخنا عن مولده غير مرَّةٍ، فقال لي: ولدت بلاهور، يوم الخميس، عاشر صفر، سنة سبع وسبعين وخمسمائةٍ".<sup>5</sup>

ونقل الزَّبيديُّ عن الذَّهبيِّ: أنه ولِدَ بمدِينَةِ لاهُور سنة خمسٍ وخمسين وخمسمائةٍ.٥

المجلد:14 العدو:1 180 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تاج العروس (صغن) (307/35).

<sup>2</sup> المصدر السَّابق.

نظر: مقدَّمة محقَّق حرف الهمزة من (العباب)، د. فير محمَّد حسن (4).

 <sup>4</sup> ينظر: تاريخ ثغر عدن (85).

<sup>5</sup> مقدَّمة محقَّق حرف الهمزة من (العباب)، د. فير (5).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: تاج العروس (صغن) (308/35).

## مجلة العنب س · ص · ص · ص العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

وقال عبد الحيِّ الطَّالبِيُّ: "ولد بمدينة لاهور في خامس عشر من صفر سنة سبعٍ وخمسين وخمسمائة في أيام خسرو ملك بن خسروشاه الغزنويِّ". والأُوَّل هو الرَّاجِم من ذلك؛ لأَنَّه أكثر مصادر التَّراجم عليه.

نشأ الإمام الصَّغانيُّ- رحمه الله في كنف والده بمدينة غزنة 2 الَّتي اشتهرت بالعلم والعلماء آنذك، وكانت مرتعًا خصبًا لروَّاد العلوم، ومركزًا من مراكز الحضارة والثَّقافة، وقال ياقوت الحموي: "وقد نسب إلى هذه المدينة من لا يعدُّ ولا يحصى من العلماء، وما زالت آهلة بأهل الدِّين ولزوم طريق أهل الشَّريعة والسَّلف الصَّالح". 3

ولَّمَا طالت صحبته بالمسجد الجامع بغزنة، واتَّسعت ثروته العلميَّة والأدبيَّة؛ أحسَّ برغبةٍ

المجلد:14 — العدو:1 — العدو:1

<sup>1</sup> نزهة الخواطر وبهجة المسامع والنَّواظر (91/1).

<sup>2</sup> هي مدينة عظيمة وولاية واسعة في طرف خراسان، ونُسبَ إليها الكثير من العلماء. ينظر: معجم البلدان (201/4).

<sup>3</sup> معجم البلدان (201/4).

<sup>4</sup> العبابُ الزَّاخر، رسالةً علميَّةً بتحقيق الدُّكتور: سعود بن سعدِ العتيبيِّ (حصر) (510).

في ورود مناهل العلم في البلدان الأخرى، فنهض إلى الرِّحلة في سبيل العلم على عادة العلماء، ومضى يضرب في الأرض ويطوف في البلاد يأخذ عن العلماء ويأخذون عنه في مكَّة، وجدَّة، وعدن، وزبيد، واليمن، والهند، وبغداد، ومقديشو، وكانت سوق العلم بهذه البلاد قائمةً، ومدارسها متعدِّدةً، والعلماء فيها متوافرون، كما سيأتي في رحلاته- إن شاء الله تعالى.

وفي آخر حياته استقرَّ في بغداد، مشتغلًا بالتَّدريس والتَّأليف، حتَّى وافته المنيَّة في ليلة الجمعة، التَّاسع عشر من شعبان سنة (650هـ)، على أشهر الأقوال الواردة في ذلك، وعليه أكثر أهل التَّاريخ والتَّراجم، وهو ما دَوَّنه تلميذه الحافظ الدِّمياطيُّ في آخر كتاب المرتجل للصَّغانيِّ، وذَكر أنَّه قرأه عليه "في مجلسين: آخرهما يوم الأربعاء سابع عشر من شعبان من سنة خمسين وستِّمَائةٍ، بالحريم الطَّاهريِّ، غربيِ مدينة السَّلام ببغداد......2

وكان قد أوصى أن يُحمل إلى مكَّة فَيُدفَن بها بجوار الفُضيلِ بنِ عِيَاضٍ، فَنُقِلَ إِليهَا وَدُفِنَ بها، قَالَ تَلميذُه المحدَّث الإمام الدِّمياطيُّ: "تُوفِيَّ فِي تَاسِعَ عَشَرَ شَعْبَان، سَنَة نَمْسِيْنَ وَسِتِّ مائَةٍ، وَحَضَرت دَفنه بدَاره بِالحرِيْم الطَّاهِرِيِّ، ثُمَّ نُقل بَعْد خُرُوْجِي مِن بَعْدَادَ إِلَى مَكَّةَ فَدُفِنَ بِهَا، كَانَ أُوصَى بِذَلِكَ، وَأَعَدَّ لَمِنْ يَحَمَله خَمْسِيْنَ دِيْنَارًا".3

وقيل: إنَّ نعشه قد تعوَّقَ في الطَّريقِ سنةً؛ لأنَّ الحُجَّاجَ رجَعُوا في تلك السَّنة عن الحَجِّ من بعض الطَّريق، فأودَعُوا تَابوتَه عند بعضِ العَربِ إلى قَابل.

وذكر ابن السَّاعي أنه ووصَّى أن يغسِّله شيخٌ كان عنده، وأن يَحمِلَ جنازتَه أولادُهُ،

م مجلد:<sub>14</sub> — العرو: 1 مجلد:<sub>14</sub> — العرو: 182 — يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> ينظر: مقدَّمة محقَّق كتاب الأضداد للمؤلِّف (13). ينظر: مقدَّمة محقَّق حرف الهمزة من (العباب)، د. فير (9).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سير أعلام النُبلاء (441/16).

³ الدُّرُّ الثَّينُ في أسماء المصنِّفين (346-347)، والبلغة في تراجم أثَمَّة النَّحو واللَّغة (117).

وتُجعل جنازتُه في قبلة جامع الحريم إلى أن تُصلَّى الجمعة، ثم يصلِّي ولده الأكبر، وتورد قبل رفعه مرثيَّة من نظمه عمِلَها قبل موته، فأورَدَهَا ابنُه بعد أن صلَّى عليه، فلنَّا تمَّم إيرادَهَا، رُفعَ وأُعِيدَ إلى دَارِهِ، فَدُفِنَ فِي الرَّملِ، ولمَّا تَوجَّه الحاجُّ فِي السَّنة المذكورة حُمِلَ مَعَهُم وَدُفِنَ بالمَعْلَاة، رحمَهُ اللهُ وإيَّانا. أ

#### المطلب الثَّالث: شيوخه، وتلامذته:

أُوَّلًا: شيوخه: تذكر مصادر التَّراجم أنَّ الإمام الصَّغانيَّ أخذ العلم- في أثناء طلبه للعلم- عن شيوخ كثيرين، وذلك خلال رحلاته وتجواله الكثيرة في البلدان، فقد رحل إلى الهند والسِّند وخراسان والعراق والحجاز واليمن وبغداد والصومال، فلا يمر ببلد إلَّا ويأخذ عن علمائها، ويسمع منهم، ولا شكَّ أنَّهم أكثر ممَّا حفظته لنا هذه التَّراجم، فمنهم:

1-إبراهيم بن أحمد بن أبي سالم القُرَيضيُّ، الفقيه الشَّافعيُّ، توفِي في بداية القرن السَّابع الهجريِّ، سمع منه الصَّغانيُّ الحديث باليمن.²

2-إبراهيم بن يعقوب الهرويُّ الحسناباذيّ،3 سمع منه الصَّغانيُّ بعدن.4

3-ثابت بن شرفٍ الأزجيُّ، توقِي سنة (619هـ)، قرأ عليه صحيح البخاريِّ في بغداد.<sup>5</sup>

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> الدُّرُّ النَّمين في أسماء المصبِّفين (346-347)، والبلغة في تراجم أئمَّة النَّحو واللُّغة (117).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تاريخ الإسلام (444/47)، والعقد الثَّمين (407/3).

ذَكذا ضبطه ابن الأثير- بفتح الحاء المهملة وسكون السِّين وبعدها النُّون ثُمَّ الألف ثُمَّ الباء الموحَّدة والألف وفي آخرها الذَّال المعجمة. ينظر: اللَّباب في تهذيب الأنساب (365/1)، والعقد الثَّمين (407/3): "الحسنابادي" بالدَّال، ولعلَّ الأوَّل أصحُّ من الثَّاني، والحسناباذي: نسبةُ إلى حسناباذ، وهي قريةُ من قرى أصبهان ينسب إليها جماعةُ مِّن أهل العلم. ينظر: معجم البلدان (259/2)، ومراصد الإطِّلاع (403/1).

 <sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: تاج التراجم (157).

أ ينظر: ذيل التَّقييد (512/1)، وتاج التَّراجم (157)، ومقدَّمة محقِّق العباب د. فير (18).

4-سعيد بن محمَّد بن سعيد بن الرَّزَّاز البغداديَّ، أبو منصورٍ، توقِيِّ في غزَّة سنة (616هـ)، سمع الصَّغانيُّ منه الحديث ببغداد.¹

5-سعد الدِّين خلف بن محمَّد الكرديُّ الحَسَنَاباذيُّ، القاضي، سمع منه بالهند.2

6-عبد العزيز بن أحمد النَّاقد، قرأ عليه الصَّغانيُّ صحيح البخاريّ. ٥

7-محمَّد بن أحمد بن محمد بن سليمان بن بطَّال، الإمام المشهور ببطَّال الرَّكبيِّ، توفِّي سنة (630هـ)، اجتمع بالإمام الصَّغانيِّ في عدن، فأخذ كلُّ مِّنهما عن الآخر.4

8- محمَّد بن الحسن الصَّغانيُّ، (والده)، فقد كان أبوه عالمًا فاضلًا، وكان يعلِّبه ويسأله المسائل اللُّغويَّة ويفسرِّها له؛ ليعلم مدى تفهُّمه لها، وذلك في بداية حياته. <sup>5</sup>

9-محمود بن أحمد بن محمود بن بختيار، الإمام الفقيه، أبو النَّنَاء الزِّنجانيُّ الشَّافعيُّ، توفِّي ببغداد سنة (656هـ)، لمَّا قدم الصَّغانيُّ بغداد التقى به وأخذ عنه.<sup>6</sup>

10-نصر بن أبي الفرح بن محمَّد بن علي بن الحُصْريُّ، البغداديُّ الحنبليُّ، أبو الفتوح، الإمام الحافظ المتقن شيخ الحرم، المتوفَّ سنة (618هـ)، سمع منه الصَّغانيُّ بمكَّة صحيح البخاريِّ، ومسند الشَّافعيِّ.<sup>7</sup>

11-نظام الدِّين محمَّد بن الحسن المرغينانيُّ، 8 سمع منه الصَّغانيُّ الفقه بالهند. 9

<sup>،</sup> ينظر: تاريخ الإسلام (636/14)، والعقد الثّمين (407/3)، وشذرات الذَّهب (432/7).  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المصدران الأولان، والوافي بالوفيات (151/12).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: ذيل التَّقييد (512/1).

<sup>4</sup> ينظر: تاريخ ثغر عدن (86)، وقلادة النَّحر (159/5).

<sup>5</sup> ينظر: مقدّمة العباب، ونزهة الخواطر (91/1).

نظر: سير أعلام النّبلاء (345/23)، وتاريخ الإسلام (848/14).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: العبر في خبر من غبر (265/3)، وتاج التَّراجم (157)، وشذرات الذَّهب (431/7).

أنسبةً إلى مرغينان؛ وهي بلدةً بما وراء النَّهر من أشهر البلاد من نواحي فرغانة، خرج منها جماعةً من الفضلاء. ينظر: معجم البلدان (108/5).

وينظر: الوافي بالوفيات (151/12)، والعقد الثمين (407/3)، وذيل التّقييد (512/1).

ثانيًا: تلامذته: تلمذ على يدي الإمام الصَّغانيِّ -رحمه الله تعالى- خَلقُ كثيرً، وانتفع بعلمه جمَّ غفيرً، فلا غرو في ذلك؛ فإنَّه كان يجول في الآفاق، وعلى سفر دائم في اللهد، وكان ينشر علمه في كلِّ البقاع الَّتي يمرُّ بها، حتَّى ذاعت صيته في الآفاق، فسار النَّاس إليه واستفادوا منه، وكثرت تلامذته في كثيرٍ من الأصقاع، وممَّا يدلُّ على كثرة تلامذته قوله- في مقدَّمة (العباب) بعد أن أورد عدَّة أمثلة ممَّا أخذه على الجوهريِّ في الصِّحاح: "وفي كتابه ما يشاكل ما ذكرت منيف على ألفي موضع، نبَّهت عليها كلِّها في كتابي: التَّكلة، ومجمع البحرين، وقد صحَّح نسخته وحشَّاها من قرأ عليَّ عليها المخذ، والسّند، والعراق". (1

وقد وصلت إلينا بعضُ أسماءِ مَن تلمذَ على يديه، ومنهم:

1-أبو إسحاق إبراهيم بن إدريس بن الحسن الأزديُّ السُردُدِيِّ، المتوفَّى لبضع وخمسين وستّمائة.²

2-أبو الحسن علىُّ بن أحمد بن الحسن الحرازيُّ، المتوفَّى سنة (658هـ).3

3-أبو الحسن عليُّ بن محمَّد بن عبد الصَّمد الدُّونيُّ، مجد الدِّين، من أفاضل الزَّمان وعلمائه وأدبائه.4

4-أبو السَّعادات محمَّد بن الحسن بن محمد بن حيدرٍ أُخذ والده منه.5

5-أبو البركات علاء الدِّين بن الحسن بن محمَّد بن حيدر بن إسماعيل.6

المجلد:14 كاوس 2025 يناير -مارس 2025

العباب الزَّاخر، نسخة أيا صوفيا، المقدَّمة، لوحة (4/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: تاريخ ثغر عدن (34).

<sup>3</sup> ينظر: المصدر السّابق.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: مجمع الآداب (475/4).

<sup>5</sup> ينظر: الجواهر المضيَّة في طبقات الحنفيَّة (45/2).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: تاريخ الإسلام (792/15).

- 6-أبو حمزة سليمان بن حمزة القاضي، المتوفَّى سنة (715هـ).1
- 7-أبو الرَّبيع سليمان بن بطَّال الرَّكبيُّ، المتوفَّى في القرن السَّابع الهجريِّ. 2
- 8-أبو طالب عليُّ بن أنجب، المعروف بابن السَّاعي، المتوفَّى سنة (674هـ).3
- 9-أبو عبد الله الصَّالحيُّ محمَّد، المعروف بمحمودِ الأعسر، المتوفَّى سنة (714هـ).4
  - 10-أبو عبد الله محمَّد، المشهور بابن البديع البغداديِّ، المتوفَّى سنة (656هـ).5
- 11-أبو الفضل محمَّد بن يحيي بن صدقة البغداديُّ الكاتب، المتوفَّى سنة (671هـ).6
  - 12-أبو الفضل محمَّد بن الوزير مؤيِّد الدِّين العلقميُّ، المتوفَّى سنة (657هـ).7
- 13-أبو الفضائل عبد الرَّزَّاق بن أحمد الشَّيبانيُّ، ابن الفوطيّ، المتوفَّى سنة (723هـ).8
  - 14-أبو محمِّد عبد القاهر بن محمَّد بن عليّ، موفِّق الدِّين، المتوفَّى سنة (656هـ).9
    - 15-أحمد بن علىّ السردُدِيُّ الفقيه.10
  - 16-رضي الدِّين سليمان بن يوسف الملِيانيَّة، كان حيًّا حتَّى سنة (637هـ).11

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

ينظر: الوافي بالوفيات (228/15)، والعقد الثمين (179/4).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تاریخ ثغرِ عدن (86).

<sup>3</sup> ينظر: الدُّرِّ الثَّينُ (344).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: الدُّرر الكامنة (372/5).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: مجمع الآداب (467/1).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: مجمع الآداب (534/4).

<sup>7</sup> ينظر: المصدر السَّابق.

 <sup>8</sup> ينظر: تاريخ علماء المستنصريّة (295).

و ينظر: ذيل طبقات الحنابلة (40/4-44).

<sup>10</sup> لم أقف له على ترجمة في المُصادر الَّتي رَجعت إليها. ينظر: تاريخ ثغر عدن (86).

<sup>11</sup> ينظر: توضيح المشتبه (257/8).

## و البياب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني - . — . — العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

- 17-صالح بن عبد الله، المعروف بابن الصَّبَّاغ، المتوفَّى سنة (727هـ).
- 18- عبد المؤمن بن خلف بن شرف الدِّمياطيُّ، المتوفَّى سنة (705هـ).2
- 19- علىُّ بن محمَّد بن عبيد الله بن بهرام البغداديُّ، المتوفَّى سنة (694هـ).3
- 20- غياث البِّين عبد الكريم بن أحمد بن طاووس، المتوفَّى سنة (693هـ).4
  - 21- مُحَمَّد بن أحمد بن الحسن الواسطيُّ المحدِّث كمال الدين. 5
  - 22- محمَّد بن أبي بكر بن محمد التَّيميُّ الفارسيُّ، المتوفَّى سنة (676هـ).6
- 23- محمود بن أبي الخير البلخيُّ، الإمام العالم المحدِّث، المتوفَّى سنة (686هـ).
  - 24- محمود بن عمر الهرويُّ، القاضي نظام الدِّين، المتوفَّى سنة (677هـ).8
  - 25- منصور بن حسن بن منصور بن إبراهيم الفُرْسِيُّ، المتوفَّى سنة (700هـ).

المطلب الرَّابع: آثاره العلميَّة: لقد ترك الإمام الصَّغانيُّ- رحمه الله- لطلبة العلم كتبًا كثيرةً في صنوف شتَّى؛ من علوم القران والحديث والفقه وعلوم اللُّغة وغريبها، ولا عجب فقد عاش حياته منقطعًا للعلم وأهله، فكان ذا قلم سيَّال، وفكرٍ ثاقبٍ لما حصَّله من شيوخه، فانفجرت معارفه عن غررٍ من التَّصانيف، ودررٍ من التَّاليف، وبدائع من الفوائد، حتَّى اشتهر ذكرها، وذاع صيتها، وكثر تداولها، وعمَّ نفعها، فمنها ما هو

ينظر: غاية النّهاية في طبقات القرّاء (302/1)، والدّرر الكامنة (201/2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: فوات الوفيات (409/2)، والوافي بالوفيات (159/19)، ونزهة الخواطر (92/1).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: تاريخ الإسلام (792/15).

<sup>4</sup> ينظر: روضات الجنَّاتُ في أحوالُ العلماء والسَّادات (95-96).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: مجمع الآداب (220/4).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: تاريخ ثغر عدن (240).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: رجال السِّند والهند إلى القرن السَّابع (100).

 <sup>8</sup> ينظر: تاريخ الإسلام (354/15)، ونزهة الخواطر (92/1).

مطبوعً، ومنها ما هو مخطوطً، ومنها ما هو مفقودً لم يصل إلينا إلَّا اسمه، وفي التالي أكتفى بسرد مؤلفاته في اللغة فقط:

1-أسماء الأسد، قال السَّاعي تلميذ المصنِّف: "وكتاب أسماء الأسد قرأته عليه". أقال الصَّغانيُّ- رحمه الله-: "قال ابن خالويه في كتاب (ليس): ليس أحدُّ ذكر في أسماء الأسد إلَّا ما أثبتُه في كتاب (الأسد) خمسمائة اسم، قال الصَّغانيُّ- مؤلِّف هذا الكتاب رحمه الله تعالى- قد أَلَّقتُ مختصرًا في أسماء الأسد يحتوي على أوفى من سبعمائة اسمٍ ولا فحر، والحمد لله على منحه الجِسَام، وعلى رسله وأنبيائه\_ أفضل السَّلام". 2

2- أسماء الخمر، وأسماء الحيَّة، وأسماء الرِّياح،³ هذه الرَّسائل الثَّلاث ضمن مجموعةً بمكتبة السُّليمانيَّة شهيد على بتركيا تحت رقم: (2917).

3- أسماء الذِّئب، ⁴ طبع مع مقامات الحنفي وابن ناقيا بمطبعة أحمد كامل بإسطنبول (1330هـ)، وطبع- أيضًا- بالقاهرة سنة (1913م).

4- أسماء العادة في أسماء الغادة، <sup>5</sup> وهو مطبوعٌ في مجلَّة المجمع العلميِّ بغداد (1400هـ)، بتحقيق هلال ناجى.

5-تعزيز بيتيَ الحريري، ۚ قال الصَّفديُّ: "رَأَيْته بِخَطِّهِ فِي دمشق وَرَأَيْت بِخَطِّهِ تعزيز

سِمْ لَ سِمَةً تَعْسُنُ آثَارُها واشكُرْ لمَنْ أعطى ولوْ سِمسِمَهُ والمَكْرُ مَهُما اسطَعْتَ لا تَأْتِهِ لتَقْتَنِي السَّوْدَدَ والمُكرَمَهُ مَامات الحريري (499).

المجلد:14 العرو:1 188 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> ينظر: الدُّرُّ الثَّمين في أسماء المصنِّفين (345).

² العباب الزَّاخر، رسَّالةً علميَّةً بتحقيق الدُّكتور: عماد بن محمَّدِ حلبي (طثر) (113-114).

<sup>3</sup> مقدَّمة محقِّق العباب د. فير (35).

<sup>4</sup> ينظر: هديَّةُ العارفين (281/1)، والجواهر المضيَّة (84/2)، وتاخ ثغر عدن (86).

أن ينظر: تاريخ الإسلام للذَّهبي (636/14)، وتاج التَّراجم (156)، وبغية الوعاة (250/1).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> بيتا الحريريّ هما:

بَيْتِي الحريريِّ من نظمه وَرَأَيْت فِي بعض أبياته كسراً وزحافًا غير جَائزِ وَلَكِن خطًّ جَيِّدٌ مُحَرَّر الضَّبْط"، أَ حقَّقه: أحمد خان في مجلَّة مجمع اللَّغة العربيَّة بدمشق 1979م، وحقَّقه- أيضًا- : هلال ناجي في مجلَّة المجمع العلميِّ العراقيِّ بغداد 1980م.

6-تكملة العزيزيّ، وهو كتابُّ في الأدب،² ولعلَّه مفقودً.

7-التَّذكرة الفاخرة.3

8-التَّراكيب، ويسمَّى تراكيب لغات العرب، <sup>4</sup> ولعلَّه من الكتب المفقودة.

9-التَّكَمَلة والذَّيل والصِّلة، لكتاب تاج اللُّغة وصِحاح العربيَّة.5

01-حاشيةً على الصِّحاح للجوهريِّ، يقول- رحمه الله- في مقدَّمة العباب: "وقد صحَّحت نسخةً من الصِّحاح وحشَّيتها بخطي بمدينة السَّلام- حماها الله تعالى- للخزانة الميمونة المعمورة الوزيريَّة المؤيَّدة- زاد الله صاحبها من الارتقاء في درج الجلال، ووقاه وذرِّيَّة عين الكال-، فمن رام مصداق ما ذكرت فليقرَّ عينَه بإرادتها فيها، وليرتع في رياض فرائدها وفوائد حواشيها".6

11-شرح أبيات المفصَّل، ۗ ولعلَّه مفقودٌ.

12- شرح القلادة السِّمطيَّة في توشيح الدُّرَيدِيَّةِ، حقَّقه الدُّكتور: سامي مكِّي العاني، وهلال ناجي، مطبعة العاني، بغداد (1975م).

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: الوافي بالوفيات (151/12).

<sup>2</sup> ينظر: معجّم الأدباء (1015/3)، والمنهل الصَّافي والمستوفي بعد الوافي (121/5).

نظر: معجم المؤلّفين (279/3).

لينظر: تاريخ الإسلام للذَّهبي (636/14)، والوافي بالوفيات (151/12)، وبغية الوعاة (250/1).

<sup>5</sup> بتحقيق جمعٍ من الأساتذة، مطبوعٌ مِّن مجمع اللُّغة العربيَّة بالقاهرة، دار الكتب: 1974م.

نظر: مخطوط مقدَّمة العباب الزَّاخر للصَّغاني نسخة آيا صوفيا المجلَّد الأَوَّل.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: الوافى بالوفيات (151/12)، وتاريخ تُغر عدن (86).

13-شرح مقصورة ابن دريد.

14-الشَّوارد في اللَّغة، ويسمَّى- أيضًا- (النَّوادر في اللَّغة)، حقَّقه: مصطفى حجازي، الهيئة العامَّة لشئون المطابع الأميريَّة، القاهرة، الطَّبعة الأولى: (1403هـ)، وحقَّقه-أيضًا-: عدنان عبد الرَّحمن الدَّوريُّ، مطبعة المجمع العلميِّ العراقيِّ (1983م).

15-العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، وقد حُقِّقَ منه جُلُّ أبوابه، ومنها هذه الرِّسالة من (فصل العين من باب اللَّام إلى نهاية مادة (بكم) من باب الميم))، وسيأتي الحديث عنه- إن شاء الله تعالى.

16-العروض، أحقَّقه: عدنان عمر الخطيب، دار التَّقوى، دمشق (1428هـ).

17-فَعَالِ (المبنيُّ على الكسر)، قال الشَّيوطيُّ- رحمه الله- "أَلَّف فيه الصَّغانيُّ تأليفًا".

17-كتاب الانفعال،² ويسمَّى- أيضًا- انفعل، وهو مطبوعٌ بتحقيق الدُّكتور: أحمد خان، مجمع البحوث الاسلاميَّة، إسلام آباد (1976م).

18-كتاب التَّصريف.<sup>3</sup>

19-كتاب خلق الإنسان.<sup>4</sup>

20-كتاب فِعلان على وزن سيَّان.5

21- كتاب المفعول.<sup>6</sup>

المجلد:14 <u>190 يناير -مارس 2025</u> بخلانة 14 يناير -مارس 2025

-

<sup>1</sup> ينظر: تاريخ الإسلام للذَّهبيّ (636/14)، والجواهر المضيَّة (202/1).

<sup>2</sup> ينظر: تاريخ الإسلام للذَّهبيِّ (636/14)، والوافي بالوفيات (151/12)، وتاج التَّراجم (156).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: معجم الأدباء (5/5ً101)، والدُّرُّ الثَّين (345)، والوافي بالوفيات (150/12).

<sup>4</sup> ينظر: المزهر في علوم اللُّغة وأنواعها (247/1)، ومقدَّمة د. فير (36).

<sup>5</sup> ينظر: الجواهر المضيئة (202/1)، وتاج التَّراجم (156)، وبغية الوعاة (250/1).

نظر: العقد الثمين (177/4)، وتاج التراجم (156).

#### مجلة المهني المسته . . . . . . . . . . . . العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصفائي

22-كتاب يفعول، حقَّقه: حسن حسني عبد الوهَّاب، مطبعة العرب، تونس (1343هـ).

23-ما بنته العرب على فَعال، حقَّقه الدُّكتور: عزَّة حسن، مجمع اللَّغة العربيَّة بدمشق (1968م).

24-مجمع البحرين في اللَّغة، جمع فيه المؤلِّف بين الصِّحاح للجوهريِّ والتَّكلة له، ويقع في اثني عشر مجلَّدًا، وقد حقِّق في عدَّة رسائل جامعيَّةٍ في كلِيَّة اللَّغة العربيَّة في جامعة الأزهر.

25-نَقْعَة الصَّديان فيما جاء على وزن فعلان، حقَّقه الدُّكتور: علي حسن البوَّاب، مكتبة المعارف، الرَّياض (1982م).

26-كتاب الأضداد، حقَّقه الدُّكتور: أوغست هفنز ونشره في ملحق (ثلاثة كتبٍ في الأضداد) سنة (1912م)، مطبعة الكاثوليكيَّة بيروت. وحقَّقه- أيضًا-: محمَّد عبد القادر أحمد، مكتبة النَّهضة، القاهرة ( 1989م).

27- كتاب الافتعال.<sup>1</sup>

28-كتاب الأفعال.<sup>2</sup>

المطلب الخامس: مكانته العلميّة، وثناء العلماء عليه: كان الصَّغانيُّ- رحمه الله- عالمًا عاملاً وإمامًا بارعًا وعلمًا شاخًا متفنّنًا؛ من أكبر أئمَّة اللَّغة والنَّحو والأدب والفقه والحديث في عصره، فهو عالمُ شهيرُ لا يبارى، وبحرُّ لا يجارى، وكان وقورًا محترمًا، وكان من أعاجيب الزَّمان فطنةً وذكاءً، وهو صاحب مكانة علميّة رفيعة، ومنزلة سامية، ذاعت شهرته بين أهل العلم، فرحلوا إليه ونتلمّذ على يديه خلق كثيرُ من كار الأئمّة، قرّبه الخلفاء العبّاسيّون، وجعلوه

المجلد:14 العدو:1 191 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> ينظر: المنهل الصَّافي (122/5)، وكشف الظُّنون (1394/2)، ونزهة الخواطر (93/1).

<sup>2</sup> ينظر: الجواهر المضيَّة (202/1)، وهديَّة العارفين (281/1).

# و البياب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني - . — . — العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

سفيرًا بينهم وبين ملوك الهند، ولا عجب في ذلك فهو صاحب الآراء السَّديدة، والمصنَّفات العديدة الَّتي لم يزل العلماء يذكرونها ويتذاكرونها على تباعد الأزمان والأقطار، ويدلُّ على رفعة مكانته وعلوِّ شأنه وفضله وجلالة قدره في نفوس العلماء حديث المترجمين له.

قال عنه ياقوت الحمويُّ- وهو أوَّل من ترجم له: "وصنَّف كتابًا في اللَّغة سمَّاه «مجمع البحرين» جمع له فيه ما لم يجمع لأحدٍ من أهل هذا العلم، وله من الفضائل ما شاع وذاع وما نرى ذكر له شيءً في ذلك". أ

وقال عنه ابن السَّاعي: "كان خيِّرًا، حسن الطَّريقة، جميل الأمر، ظاهر النَّسك، وقورًا". <sup>2</sup> وقال عنه الإمام الحافظ الدِّمياطيُّ: "وكان شيخًا صالحًا صدوقًا صَمُوتًا عَن فضول الكلام، إمامًا فِي اللَّغة والفِقْه والحديث". <sup>3</sup>

وقال عنه الإمام الذَّهبيُّ: "كَانَ إِلَيْهِ المُنْتَهَى فِي مَعْرِفَةِ اللِّسَان العربيِّ". 4

وقال عنه أبو محمَّدٍ اليافعيُّ: "كان إليه المنتهى في معرفة اللَّغة، له مصنَّفاتُ كبارُ في ذلك، وله تبصرةً في الفقه والحديث، مع الدِّين والأمانة". 5

وقال عنه عبدالقادر الحنفيُّ: "كَانَ عَالمًا صَالحًا".

وقال عنه الفيروز آبادي: "كان إمامًا في اللُّغة والحديث والفقه، وكان حنفيًّا".7

عناير -مارس 2025 يناير -مارس 2025 يناير -مارس

 $<sup>\</sup>cdot (1016-1015/3)$  معجم الأدباء  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الدُّرُّ النَّمين في أسماء المصنّفين (15).

النّبالاء (283/23)، وسير أعلام النّبالاء (283/23).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سير أعلام النَّبلاء (283/23)، وتاريخ الإسلام (636/14).

<sup>5</sup> مرآة الجنان وعبرة اليقظان (94/4).

<sup>6</sup> الجواهر المضيئة في طبقات الحنفيَّة (202/1).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> البلغة في تراجم أئمّة النَّحو واللّغة (117).

وقال عنه بن قُطلُوبغا: "الإمام في كلِّ فنِّ". أ

وقال عنه جلال الدِّين السُّيوطيُّ: "حَامِل لِوَاء اللُّغَة فِي زَمَانه". 2

وقال عنه الزَّبيديُّ: "الإِمامُ الحافِظُ فِي علمِ اللُّغَةِ الفَقِيهُ المحدِّثُ الرَّحَّالُ"(3

وقال عنه عبد الحيِّ الطَّالبيُّ: "كان شيخًا صالحًا صموتًا عن فضول الكلام فقيهًا محدِّثًا للَّغويَّا، ذا مشاركة تامَّة في العلوم، سمع الحديث بمكَّة وعدن والهند من شيوخ كثيرين وأدرك الكبار، وجمع وصنَّف، ووثَّق وضعَّف، وسارت بتصانيفه الرُّكِان، وخضع لعلمه علماء الزَّمان".4

وقال عنه خير الدِّين الزِّركليُّ: "أعلم أهل عصره في اللُّغة، وكان فقيهًا محدِّثًا".5

ووصفه الدُّكتور: فير محمَّد حسن (ت 1420هـ) بقوله: "صاحب ذهنٍ وقَادٍ، وذاكرةٍ قويَّةٍ، وبصيرةٍ ثاقبةٍ، وعلمٍ حاوٍ لفنونٍ وآدابٍ شتَّى، وهذه الأمور قلَّما تجتمع لواحدٍ، وقد تصفَّح لتأليف كتاب العباب دواوين الشُّعراء وغيرها من الكتب الَّتي يبلغ عددها آلافًا كما ذكره في مقدَّمة العباب، ولا يستطيع مراجعتها إلَّا من أحاط علمه بمحتوياتها إحاطةً تامَّةً".

وهذه المنقولات الَّتي أدلى بها العلماء كلُّها دليلً على المكانة العلميَّة الَّتي وصل إليها الإمام الصَّغانيُّ- رحمه الله، وهي منزلةً أنزله الله العلماء العاملين، وكفى بها.

المجلم:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

ينظر: تاج التَّراجم (155).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بغية الوعاة (519/1).

<sup>3</sup> تاج العروس (صغن) (307/35).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نزهة الخواطر (92/1).

<sup>5</sup> الأعلام (214/2).

نظر: مقدَّمة محقَّق حرف الهمزة من العباب، د: فير (41-42).

المبحث الثانى:

# كتاب (العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر)

وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأوَّل: تحقيق عنوان الكتاب، وتوثيق نسبته إلى المؤلِّف: تمَّ التَّحقُّق من عُنوان الكتاب وتوثيق نسبته إلى مؤلِّفه من خلال النِّقاط التَّالية:

1-تصريح الصَّغانيِّ نفسه باسم كتابه في المقدَّمة، حيث قال: "وسمَّيته العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر". أ

2-ذكر الصَّغاني- رحمه الله- بعض كتبه الَّتي استقى منها مادَّته في (العباب) مثل (التَّكِلة)، و(مجمع البحرين).<sup>2</sup>

3-عنوان المخطوط، حيث كتب على غلاف الجزء الأوَّل (العباب الزَّاخر واللَّباب الفَاخر)، تأليف الشيخ الإمام الحسن بن محمَّد بن الحسن القرشيِّ العدويِّ العمريِّ الصَّاغانِّي اللَّغويِّ الحنفيِّ).

4-قال الصَّغانيُّ- رحمه الله- في مواضع كثيرةٍ مِّن المخطوط "قال الصَّغانيُّ مؤلِّف هذا الكَّاب". وقال الدُّكتور فير محمَّد: "لعلَّ ذلك للاحتراز من السَّرقة والانتحال". 4

5-الَّذين ترجموا للصَّغانيِّ نسبوا العباب إليه.<sup>5</sup>

6-توثيق العلماء الَّذين نقلوا عنه باسمه ونسبته للصَّغانيِّ عند النَّقل، كما ذكره ابن دقيقٍ

المجلد:14 كاول 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> ينظر: مخطوط مقدَّمة العباب الزَّاخر للصَّغانيّ (3/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المصدر السَّابق (4/ب).

<sup>3</sup> ينظر: النَّصُ المحقَّق (109،226،227، 241، 245، 261).

بنظر: مقدَّمة العباب للدُّكتور: فير (42).

ينظر: سير أعلام النُّبلاء (283/23)، والجواهر المضيئة (201/1)، والبلغة (117).

العيد بقوله: "قال الصَّغَانيُّ في العُباب الزَّاخر"، أ ورضيُّ الدين الاستراباذي بقوله: "قال الصَّغانيَّ في العباب"،² والآلوسيُّ بقوله: "قال الصَّغانيُّ في العباب".³

7-الَّذين ذكروا قيمة (العباب الزَّاخر واللُّباب الفاخر) نسبوه له.4

8-قول النَّاسخ إبراهيم الخضريِّ 5 في نهاية مادة (بكم)، وهو آخر ما وصل إليه الصَّغانيُّ- رحمه الله-: "وَلَمَّا بَلَغَ تَصْنِيْفُ هَذَا الكِّتَابِ، وَهُوَ (العُبَابُ الزَّاخِرُ وَاللُّبَابُ الفَاخِرُ) إِلَى هَذَا المُكَانِ، اخْتَرَمَتِ المَنيَّةُ مُصَنَّفَهُ الشَّيْخُ الأَجَلُّ الفَاضِلُ الزَّاهِدُ الأَمِيْنُ المُلْتَجِئُ إِلَى حَرَمِ اللهِ تَعَالَى: رَضِيُّ الدينِ الحَسَنُ بنُ مُحَمَّدِ بنُ الحَسَنِ الصَّاغَانِيَّ-تَغَمَّدُهُ اللَّهُ بِرَحْمَتِهِ- وَبَقِيَ الكِّكَابُ مَقْطُوعًا".٥

المطلب التَّاني: منهج الصَّغانيِّ في العباب: يظهر للنَّاظر في مقدِّمة العباب للصَّغانيِّ غرضه من تأليفه، وشيءٌ من منهجه فيه؛ إذ يقول:

"هذا كتَابُّ جمعتُ فيه ما تفرَّق في كتب اللُّغة المشهورة التَّصانيف المعتبرة المذكورة، وما بِلَغَني مَّا جمعه علماء هذا الشَّأن، والقدماء الَّذين شافهوا العرب العرباء، وساكنوها في داراتها، وسايروها في نقلها من موارد إلى موردٍ، ومن منهلِ إلى منهلٍ، ومن منتجعٍ إلى منتجع، ومن بعدهم ممَّن أدرك زمانهم، ولحق أوانهم، آتيًا على عامَّة ما نطقت به العرب، خلا ما ذهب منها بذهاب أهلها من المستعمل الحاضر، والشَّارد النَّادر، مُستَشهدًا على صحَّة ذلك بآي من الكتاب العزيز الَّذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وبغرائب أحاديث مَن هو بمعزِلٍ عن خطل القول وخلقه، فكلامه هو الحجَّة

التحدو:1 195 تيناير -مارس 2025

<sup>1</sup> شرح الإلمام بأحاديث الأحكام (424/3).

 $<sup>^{2}</sup>$  شرح شافية ابن الحاجب للرّضيّ  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> تفسير الألوسيّ (281/11).

<sup>4</sup> ينظر: القاموسُ المحيط (26)، والمزهر (76/1)، وتاريخ ثغر عدن (86).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لم أقف على ترجمته.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> العباب الزَّآخر، تحقيق الدُّكتور: إسحاق روبلي (بكم) (553).

## و البياب الفاخر الحسن بن محمد الصغاني — · — · — العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

القاطعة، والبيّنة السَّاطعة، وبغرائب أحاديث صحابته الأخيار، وتابعيهم الأحبار، وبكلام مَن له ذكرُ في حديث، أو قصة في خبر، وهو عويضٌ، وبالفصيح من الأشعار، والسَّائر من الأمثال، ذاكرًا أسامي خيل العرب، وسيوفها وبقاعها وأصقاعها وبرقها وداراتها وفرسانها وشعرائها، آتيًا بالأشعار على الصِّحِة، غيرَ مُحتلَّة ولا مُغيَّرة ولا مُداخلَة، مَعزُوَّا ما عزوتُ منها إلى قائلٍ، غيرَ مُقلِّد أحدًا من أربابِ التَّصانيف وأصحاب التَّاليف، ولكن مُراجعًا دَواوينَهم، مُعتمدًا أصحَّ الرِّواياتِ، مُختارًا أقوالَ المُتقنينَ الثِقات.

ومُوجِب ما ذَكرتُ أَنِّي رأيتُ فيما جَمَع مَن قَبلِي أطلقوا في أغلب ما أوردوا، وقالوا: "وفي الحديث"، غير مُبيِّني النَّبوِيِّ من الصَّحابي، والصَّحابيِّ من التَّابعيِّ، وربَّما أطلقوا لفظ الحديث على المَثل، ولفظ المَثل على الحديث، وربَّما قالوا: "وقولهم"، وهو من صحاح الأحاديث، وقد سردتُ الأحاديثَ الغريبةَ المعاني، المُشكلة الألفاظ تامَّةً مُستوفاةً، فإن كان في حديثٍ عِدَّةُ ألفاظ مُشكلةٍ أتيتُ به تامًّا، وفسَّرتُ كلَّ لفظة منها في بابها وتركيبا، وذكرتُ أَنَّ تمام الحديث مذكورً في تفسير كذا؛ لِيُعلمَ سياقُ الحديث، ويؤمنَ التَّكرار والإعادة". أ

ويمكن بيان منهج الصَّغاني في معجمه من خلال النِّقاط الآتية:

1-صدَّر كتابه بفصلين- كما قال في المقدَّمة: "الفصل الأوَّل: في معرفة أسامي جماعة مِّن أهل اللَّغة لا غنى لممارس هذا الكتاب وسائر كتب اللَّغة عن معرفتها؛ فإنَّ أهل اللَّغة ذكروا بعضهم بكاهم، وبعضهم بنسبهم، وبعضهم بحرفهم، وبلغ عددهم تسعةً وخمسين لغويَّا. والفصل الثَّاني: في أسامي كتبٍ حوى هذا الكتاب الَّتي أفاد منها وسردها في المقدَّمة".2

2-اتَّبع الصَّغانيُّ- في معجمه العباب- منهج الصِّحاح للجوهريّ، أو ما يسمَّى منهج

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

أخر مقدَّمة للصَّغاني (2/أ).

<sup>2</sup> نفس المصدرالسابق.

القافية؛ بحيث رتب المواد اللّغويّة فيه على ترتيب القافية، أي: جعل أواخر الكلمات أبوابًا وأوائلها فصولًا؛ وذلك باعتبار الحرف الأخير من الكلمة بعد تجريدها من الزّوائد؛ فقسّمها إلى ثمانية وعشرين بابًا، ولكلّ بابٍ عدد مّن الفصول على حسب حروف الهجاء وترتيبها؛ فأوّلها باب الهمزة وتحته فصل الهمزة، ثمّ باب الباء، ثمّ باب التّاء، إلى آخر حروف المعجم، حتى يختم بباب الياء، ولم يجعل لكلّ بابٍ ثمانية وعشرين فصلًا؛ لإهماله بعض الموادّ؛ فلم يتم من معجمه سوى ثلاثة وعشرين بابًا؛ لأنّه شرع في الباب الرّابع والعشرين، باب الميم، فلما بلغ منه فصل الباء عند مادة (بكم)، وافته المنيّة- رحمه الله رحمة واسعة وجعل الجنّة مثواه.

3- يحشد في الباب جميع الكلمات باعتبار الحرف الأخير، ثمَّ رتَّب داخل الفصل بالنَّظر إلى الحرف التَّاني ثمَّ التَّالث، فضلًا عن الكلمة أهي ثلاثيَّةً أم رباعيَّةً، فمثلًا في باب العين فصل الواو ذكر الموادَّ بهذه الطَّريقة: (وبع) (وجع) (ودع) (ورع) (ورع) (وسع) (وشع) (وضع) (وضع) (وفع) (وقع) (وقع) (وقع) (ولع) (ولع) إلخ.

4-يرتب الموادَّ المعجميَّة- داخل الفصل- ترتيبًا منهجيًّا واضعًا؛ فبدأ بالأفعال الثَّلاثيَّة المجرَّدة ومشتقَّاته، ثمَّ ثنَّاها بالأفعال المزيدة، وربط بين كلِّ فعل منه ومشتقَّاته، وذلك مثل قوله في تركيب (ورع): "وَوَرِعَ الرَّجُلُ- بِالْكَسْرِ- يَرِعُ وَرَعًا وَرِعَةً". وقوله: "وَوَرَعَ مِن كُذَا، أَيْ: تَحَرَّجَ". وقوله: "وَوَرَعَ مِن كُذَا، أَيْ: تَحَرَّجَ". وقوله: "وَالْمُوارَعَةُ: الْمُنَاطَقَةُ وَالْمُكَالَمَةُ". 4

5-يهتم كثيرًا بالرَّبط بين مسائل الكتاب وتراكيبه، فإن كان لها ارتباطُ بما ذكر سابقًا

المجلد:14 \_\_\_\_ العرو:1 \_\_\_\_ 197 \_\_\_\_ يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (ورع).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (ورع).

نظر: النَّصُّ المحقَّق مادّة (ورع).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (ورع).

## جِلَةِ اللهاب الفاخر للحسن بن محمد الصفاني \_\_\_ . \_\_ . \_\_ . \_\_ العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصفاني

أو بما سياتي لاحقًا أشار لذلك؛ كقوله في تركيب (هسع): "وَهَاسعُ وَهُسَعُ مِّثَالُ: صُرَدٍ، وَهُسَيْعٌ- مُصَغَّرًا- وَمِهْسَعُ- بِكَسْرِ المَيِمِ: أَبْنَاءُ الْهَمَيْسَعِ بْنِ حِمْيْرِ بْنِ سَبْأٍ.

وَقَالَ ابْنُ دُرَيْدٍ: قَدْ سَمَّتِ الْعَرَبُ هُسَعًا وَهَيْسُوعًا. قَالَ: وَهَذِهِ لُغَةً قَدِيمَةً لَايُعْرَفُ اشْتِقَاقُهَا. قَالَ: وَأَحْسَبُهَا عِبْرَانِيَّةً أَوْ سُرْيَانِيَّةً.

قَالَ الصَّغَانِيُّ مُؤَلِّفُ هَذَا الْكِتَابِ: ... وَهَذِهِ الْأَسْمَاءُ عَرَبِيَّةٌ حِمْيَرِيَّةٌ، وَاشْتِقَاقُهَا مِنْ: هَسَعَ: إِذَا أَسْرَعَ، وَقَدْ ذَكَرْنَاهُ. 1

6-عنى بالضِّبط عنايةً فائقةً؛ فتنوَّعت صور الضَّبط عنده على الأقسام التَّالية:

القسم الأوَّل: الضَّبط بالمثال؛ وهو ضبط الكلمة بمثيلاتها؛ وهو كثيرٌ جدًّا، فمن ذلك قوله في مادة (ودع): "وَالتَّدْعَةُ: مِثَالُ بُلْغَة، وَالتَّدَعَةُ: مِثَالُ تُؤَدَّةِ: الدَّعَةُ". وقوله في مادة (وقع): "وَيُقَالُ: كَوَيْتُهُ وَقَاعِ؛ مِثْلُ: قَطَامٍ. وَوَقَعْتُهُ: كَوَيْتُهُ وَقَاعِ". 3

القسم الثَّاني: الضَّبط بالوزن؛ وهو ضبط الكملة بميزانها الصَّرفيِّ، كما في قوله في مادة (وكعُ): "وَاتَّكَعَ الشَّيْءُ؛ أَي: اشْتَدَّ، وَوَزْنُهُ افْتَعَلَ، وَأَصْلُهُ: اوْتَكَعَ". 4

القسم الثَّالث: الضَّبط بالنَّصِّ على حركة الحرف؛ وهو كثيرٌ جِدًّا، فمن ذلك قوله في مادَّةُ (وقع): "وَالْوَقْعُ- بِسُكُونِ الْقَافِ-: الْمُكَانُ الْمُرْتَفَعُ مِنَ الْجِبَلِ، عَنْ أَبِي عَمْرِو. وَالْوَقَعُ- بِالتَّحْرِيكِ: الْحَفّا".5

القسم الرَّابع: الضَّبط بالنَّصِّ من دون تحديد الحرف؛ للعلم به، فمن ذلك قوله في مادَّة (وسع): "وَسِعَةُ الشَّيْءِ- بِالْكَسْرِ- يَسَعُهُ سَعَةً وَسِعَةً؛ كَعِدَة وَزِنَة". ٥ وقوله في مادَّة

\_العرو:1 198 -يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّقِ مادَّة (هسع).

<sup>2</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّقُ مادَّة ( ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: النَّصُّ المحقِّقُ مادَّة (وقع). <sup>4</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (وكع). <sup>5</sup> ينظر: النَّصُّ المحقِّق مادَّة (وقع).

منظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (وسع).

(وسع) أَيْضًا: "وَالْوَسْعُ وَالْوِسْعُ وَالْوِسْعُ- بِالْحَرَكَاتِ الثَّلَاثِ-: السَّعَةُ وَالْجَدَّةُ وَالطَّاقَةُ". أ

القسم الخامس: الضَّبط بالنَّصِّ على المعجمة والمهملة؛ وهذا قليلُّ، كما في قوله في مادة (هزنع): "اللَّيْثُ: الْهَزْنُوغُ- بِالزَّاي وَالْغَيْنِ- قَالَ: وَقَالَ آخَرُ: بِالْعَيْنِ؛ هُوَ أُصولُ نَبَاتِ يُشْبِهُ الطَّرْثُوثَ".2

القسم السَّادس: الضَّبط بالتَّحريك، وهو كثيرً جدًّا؛ فمن ذلك قوله في مادَّة (هكع): "الْهَكَعُ- بِالتَّحْرِيكِ: السَّعَالُ".3 وقوله في مادَّة (هرع): "وَالْهَرَعُ- بِالتَّحْرِيكِ، وَالْهُرَاعُ: مَشْيُّ فِي اصْطِرَابِ وَسُرْعَةِ".4

7-يبدأ في الشَّرح بالمعنى الأصليِّ قبل غيره؛ مبيِّنًا ذلك في الفعل المضارع والمصدر؛ وهذا ما يعمُّ في الكتاب كلُّه؛ وذلك كقوله في تركيب (وسع): "وَسَعَةُ الشَّيْءِ-بِالْكُسْرِ- يَسَعُهُ سَعَةً وَسِعَةً؛ كَعِدَةٍ وَزِنَة... وَالْوَاسِعُ: مِن صِفَاتِ اللهِ تَعَالَى الَّذِي وَسعَ رِزْقُهُ جَمِيعَ خَلْقِهِ، وَوَسِعَتْ رَحْمَتُهُ كُلَّ شَيْءٍ...وَالْوَسْعُ وَالْوْسْعُ وَالْوِسْعُ-بِالْحَرَكَاتِ الثَّلَاثِ-: السَّعَةُ وَالْجِدَّةُ وَالطَّاقَةُ...وَقَدْ وَسُعَ- بِالضَّمِّ- وَسَاعَةً وَسَعَةً... وَيَقَالَ: وَسَّعُتُ الشَّيْءِ فَالسَّعَ...وَتَوَسَّعُوا فِي الْمَجْلِسِ؛ أَيْ: تَفَسَّحُوا، وَاسْتُوسَعَ، أَي: الَّسَعَ؛ أَيْ: صَارَ وَاسِعًا...وَيُقَالُ: لِيَسَعْكَ بَيْتُكَ، مَعْنَاهُ: الْقَرَارُ فِيه. 5

8-يدعِّم شرحه للألفاظ بالقرآن الكريم والحديث الشَّريف وبمأثور كلام العرب، وفصيح الشعر، والأمثال، وأقوال العرب، كما منَّ معنا آنفًا في مقدِّمته.

9- يبدأ بشرح المفردات اللُّغويَّة- غالبًا- بأقوال أئمَّة اللُّغة والرُّواة الأعراب؛ كأبي

--- آلعرو:1 199 تيناير -مارس 2025

ينظر: النَّصُ المحقَّق مادة (وسع).
 ينظر: النَّصُ المحقَّق مادَّة (هزنع).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (هكع).

<sup>4</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (هرع).

<sup>5</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (وسع).

عمرِو، والأصمعيّ، وأبي زيدٍ، وابن الأعرابيّ، وابن دريدٍ، وابن عبَّادٍ، واللَّيث، وغيرهم، فمن ذلك قوله في مادَّة (وبع): "وَقَالَ أَبُو عَمْرِو: وَبَّعَ بِهَا تَوْبِيعًا: إِذَا حَبَقَ". أ وقوله في مادة (وجع): "وَقَالَ الْفَرَّاءُ: يُقَالُ لِلرَّجُلِ: وَجِعْتَ بَطْنَكَ؛ مِثْلُ: سَفِهْتَ رَأْيَكَ وَرَشِدْتَ أَمْرَكَ". 2 وقوله في مادة (وجع): "قَالَ الْجُمُحِيُّ: الْوَجْعَاءُ: ثُمَّالَةُ مِنَ الْأَزْدِ". 3

10-كان الصَّغانيُّ يهتمُّ ببيان اللُّغات الواردة في الكلمة؛ وذلك على النَّحو التَّالي:

1-تارةً يذكر الأوجه الواردة فيها فقط، كما في قوله في مادة (وجع): "وَوَجعَ فُلَانً يُوجَعُ وَيَيْجَعُ وَيَاجَعُ فَهُوَ وَجِعٌ، وَقَوْمٌ وَجِعُونَ وَوَجْعَى، مِثَالُ: مَرْضَى، وَوَجَاعَى وَنِسْوَةٌ وَجَاعَى- أَيْضًا- وَوَجِعَاتُ".4

2-وتارةً تجده ينصُّ على أنَّها لِغةً، كقوله في مادَّة (وضع): "وَقَالَ ابْنُ دُرَيدٍ: وَضعَ يَوْضَعُ، مِثَالُ: وَجِلَ يَوْجَلُ، لُغَةٌ فِيهِ". 5

3-وتارةً ينسب تلك اللُّغة إلى أصحابها، كقوله في مادَّة (وجع): "وَبَنُو أُسَدِ يَقُولُونَ: يِجَعُ- بِكَسْرِ الْيَاءِ- وَهُمْ لَا يَقُولُونَ: يِعْلَمُ؛ اسْتِثْقَالًا لِلْكَسْرَةِ عَلَى الْيَاءِ؛ فَلَمَّا اجْتَمَعَتِ الْيَاءَانِ قُوِيتًا، وَاحْتَمَلْتَا مَا [لَمْ] تَحْتَمِلْهُ الْمُفْرَدَةُ".6

11-يورد كلَّ ماله صلةً بالمادَّة من أعلامٍ، ونباتٍ، وحيوانٍ، وبقاعٍ، ومياهٍ، وغيرها، والأمثلة على ذلك كثيرةً جدًّا.

12-كان له اهتمامٌ بذكر ألقاب الأعلام ويبيِّن سبب ذلك، كما في قوله في مادة

1 ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (وبع). "

ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادة (وجع).
 ينظر: النَّصُ المحقَّق مادة (وجع).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادة (وجع).

<sup>5</sup> يَنظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (وضع).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (وجع).

(ودع): "وَذُو الْوَدَعَاتِ: هَبَنَّقَةُ، وَاسْمُهُ يَزِيدُ بْنُ تُرْوَانَ؛ أَحَدُ بَنِي قَيْسِ بْنِ تُعْلَبَةَ، يُضْرَبُ بِهِ الْمُثْلُ فِي الْحُقِ، فَيُقَالُ: أَحْمَقُ مِنْ هَبَنَّقَةَ، لُقِّبَ بِذَلكَ، لِأَنَّهُ جَعَلَ في عُنُقِهِ قِلَادَةً مِّنْ وَدَعٍ وَعِظَامٍ وَخَزَفٍ؛ وَهُوَ ذُو لِحْيَةٍ طَوِيلَةٍ". أ

13-استطراده في عرض بعض الموادّ، وهذا هو الغالب في منهجه، مثل ما ورد في تركيب مادة (وجع)، و(ودع)، و(وسع)، و(وضع)، و(وقع)، والاختصار في بعضها، وهذا قليلُ عنده، كما في مادة (هلمع) في قوله في مادة (هلمع): "الْهَلَمُّـعُ وَالْهُرَمُّعُ: السَّرِيعُ الْبُكَاءِ"؛ 2 حيث اكتفى بهذا الاختصار ولم يزد عليه.

14-إيراده القراءات؛ سواءً أكانت متواترةً أم شاذَّةً، فمن القراءات المتواترة، مثل قوله: "وَقَرَأً حَمْزُةُ وَالْكِسَائِيُّ وَخَلَفٌ: "وَاللَّيْسَعَ"- بِلاَمَيْنِ، وَقَرَأُ الْبَاقُونَ: "وَالْيَسَعَ"- ِلام وَاحِدَةٍ".3

ومن القراءات الشَّاذَّة؛ كما في قوله: "قَالَ الصَّغَانيُّ مُؤَلَّفُ هَٰذَا الْكَتَابِ: وَقَد اخْتَارَ النَّبِيَّ- صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- أَصْلَ هَذِهِ اللَّغَةِ فِيمَا رَوَى ابْنُ عَبَّاسٍ- رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا-عَنْهُ أَنَّهُ قَرَأُ: "مَا وَدَعَكَ" بِتَخْفِيفِ الدَّالِ". 4

15-إيراده الأحاديث؛ فتارةً مطوَّلًا، كقوله في تركيب(ودع): "وَقَالَ ابْنُ عُمَرَ-رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا-: "إِنَّ رَسُولَ اللهِ- صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- سَابَقَ بَيْنَ الْخَيْلِ الَّتِي أَضْمِرَتْ مِنَ الْحَقْيَاءِ، وَأَمَدُهَا ثَنِيَّةُ الْوَدَاعِ، وَسَابَقَ بَيْنَ الْخَيْلِ الَّتِي لَمْ تُضْمَرْ مِنَ الثَّنِيَّةِ إِلَى مَسْجِدِ بَنِي زُرَيْقِ ، وَكَانَ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ- رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا- مِمَّن سَابَقَ بِهَا".5

وتارةً يقتصر على موضع الشَّاهد فقط؛ كقوله في تركيب (وضع): "وَفِي الْحَدِيثِ:

201 تيناير -مارس 2025

أيض المحقق مادة (ودع).
 ينظر: النّص المحقق مادّة (هلمع).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (وسع).

<sup>4</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (ودع).

أ ينظر: النَّصُّ المحقّق مادّة (ودع).

#### -العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

"جئْتُ لِأُوَاضِعَكَ الرِّهَانَ".1

وتارةً لا يكذكر الحديث وإنما يقول قد كتب الحديث بتمامه؛ مثل قوله في تركيب (وجع): "وَقَدْ كُتِبَ الْحَدِيثُ بِتَمَامِهِ فِي تَرْكِيبِ(ق س ط". يَ

16-استشهاده كثيرًا بأقوال الصَّحابة والتَّابعين.

17-يكرِّر عبارته: "قَالَ الصَّغَانِيُّ مُؤَلِّفُ هَذَا الْكِتَابِ"؛ لِيميِّز كلامه من كلام غيره، وليسلم كتابه من الانتحال والسَّرقة، كما في قوله في مادة (يدع): "قَالَ الصَّغَانيُّ مُؤَلَّفُ هَذَا الْكِتَابِ: الصَّوَابُ: مَبْدُوعٌ -بِالْبَاءِ الْمُوَحَّدَةِ، وَكَذَلِكَ فِي الشِّعْرِ". وَقَد ذَكَرْتُهُ فِي تَرْكِيبِ (ي دع).3 وقد تكرَّر ذلك في الجزء الَّذي حقَّقته ثماني مرَّاتٍ.

19-ذكر الصَّغانيُّ- رحمه الله- ما شذَّ من الاستعمالات عن الدّلالة الاشتقاقية إن كان هناك شواذًّ بعد ذكر المعنى العامّ للجذر، فمن ذلك قوله في تركيب (هزع): "وَالتَّرْكِيبُ يَدُلُّ عَلَى وَحْشَةٍ وَعَلَى اضْطِرَابٍ وَكَسْرٍ، وَقَد شَنَّ عَنْ هَذَا التَّرْكِيبِ: الْأَهْزَعُ". 4 وقد ذكر ذلك في الجزء الذي حقَّقته في أربعة مواضع.

20-إحالته دلالة الكلمة بعضها إلى بعض إذا اتَّفقت في المعنى؛ فمن ذلك قوله في مادة ( يدع): "وَالْمَيِدَعُ وَالْمَيِدَعَةُ وَالْمِيدَاعَةُ: الثَّوْبُ الْمُبْتَذَلُ، وَاجْمَعُ: الْمَوَادِعَ. قَالَ الْكِسَائِيُّ: هِيَ الثِّيَابُ الْخُلُقَانُ الَّتِي تُبْتَذَكُ، مِثْلُ: الْمُعَاوِزِ". 5-

21-اهتمامه بتصويب التَّصحيف والتَّحريف، كقوله في مادَّة(هـ ج ع): "قَالَ الصَّغَانِيُّ مُؤَلِّفُ هَذَا الْكِتَابِ: هَذَا (هَجَاعِ) تَصْحِيفُ (هَجَاجِ)، وَكَذَلِكَ هُوَ فِي

\_العرو:1 202 يناير -مارس 2025

أيض المحقّق مادّة (وضع).
 ينظر: النّصُ المحقّق مادّة (وجع).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (يدع).

<sup>4</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (هزع).

أ ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (ودع).

## مجانة السن بن محمد الصفاني محمد الصفاني محمد الصفاني

الشِّعْرِ". 1 وقوله في مادة (هميع): "قَالَ الصَّغَانِيُّ مُؤَلِّفُ هَذَا الْكِتَابِ: كَلَاهُمَا تَصْحِيفُ، وَالصَّوَابُ بِالْمِمْيَغِ- بِالْمِيمِ قَبْلَ الْيَاءِ وَبِالْغَيْنِ الْمُعْجَمَةِ". 2-

22-ينبِّه أحيانًا على خطأ مَنْ سبقه مَّن ذكر الكلمة في غير موضعها، ويصحِّحه، كما في قوله في مادة (وزع): "وَذَكَرَ بَعْضُ مَن صَنَّفَ فِي اللَّغَةِ: أُوْزَعَتِ النَّاقَةُ بِبَوْلِهَا؛ أَيْ: رَمَتْ بِهِ رَمْيًا وَقَطَّعَتْهُ؛ وَهُوَ تَصْحِيفٌ، وَالصَّوَابُ: أَوْزَغَتْ -بالْغَيْنِ الْمُعْجَمَةِ".3

23-ينبِّه على بعض المسائل اللُّغويَّة؛ كالأضداد، والمولَّدة، ومن الأمثلة على ذلك قوله في مادة (ودع): "وَقَالَ الْكِسَائِيُّ: يُقَالُ: أَوْدَعْتُهُ مَالًا؛ أَيْ: دَفْعْتُهُ إِلَيْهِ؛ لِيكُونَ وَدِيعَةً عِندَهُ، وَأَوْدَعْتُهُ –أَيْضًا: إِذَا دَفَعَ إِلَيْكَ مَالًا يَكُونُ وَدِيعَةً عِندَكَ فَقَبِلْتَهَا؛ وَهُوَ منَ الْأَضْدَادِ".4

24-عني بنسبة الأبيات إلى قائليها في أغلب الأمر في المعجم.

25-ينبِّه على بعض المسائل النَّحويَّة والصَّرفيَّة المتعلِّقة بالكلمة، كقوله في مادة (وجع): "وَقَالَ الْفَرَّاءُ: يُقَالُ لِلرَّجُل: وَجِعْتَ بَطْنَكَ؛ مِثْلُ: سَفِهْتَ رَأَيْكَ وَرَشِدْتَ أَمْرَكَ. قَالَ: وَهَٰذَا مِنَ الْمَعْرِفَةِ الَّتِي هِيَ كَالنَّكِرَةِ؛ لِأَنَّ قَوْلُكَ: (بَطْنَكَ) مُفَسِّرٌ. وَكَذَلكَ: (غَبْنُتَ رَأَيْكَ)، وَالْأَصْلُ فِيهِ: وَجِعَ رَأْسُكَ، وَأَلِمَ بَطْنُكَ، وَسَفِهَ رَأَيْكَ وَنَفْسُكَ؛ فَلَمَّا حُوِّلَ الْفعْلُ خَرَجَ قَوْلُكَ: وَجِعْتَ بَطْنَكَ، وَمَا أَشْبَهُ مُفَسِّرًا. قَالَ: وَجَاءَ هَذَا نَادِرًا فِي أَحْرُفِ مَّعْدُودَةٍ".5 وقوله في مادة (وسع): "وَالْأَصْلُ فِي هَذَا: أَن تُدْخِلَ (فِي وَعَلَى وَاللَّامُ)؛ لِأَنَّ قَوْلَكَ: هَذَا الْوِعَاءُ يَسَعُ عِشْرِينَ كَيْلًا؛ مَّعْنَاهُ: يَسَعُ لِعَشْرَيْنَ كَيْلًا؛ أَيْ: يَتَسِعُ لِذَلِكَ".6

203 تيناير -مارس 2025

ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادّة (هجع).

ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (هميع).
 ينظر: النَّصُ المحقَّق مادَّة (وزع).

<sup>4</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (ودع).

<sup>5</sup> يُنظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (وجع).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (وسع).

29-ذكر أسماءٍ كثيرةٍ من الصَّحابة والتَّابعين والشُّعراء؛ لغزارة مادَّته وألفاظه.

30-أخذ كثيرًا من الجوهريّ وابن عبَّاد دون أن ينسبه إليهما، أو يصرِّح باسمهما، بخلاف من نقله عنهم من أصحاب المعاجم، والرُّواة اللُّغويّين، فكان ينسب إليهم ما نقله عنهم.

31-سمَّى ابن فارس الجذر بالأصول والمقاييس، فيقول مثلًا في جذر (ورع): "الْوَاوُ وَالرَّاءُ وَالْعَيْنُ: أَصْلُ صَحِيحُ يَدُلُّ عَلَى الْكَفِّ وَالاِنْقِبَاضِ". والصَّغانيُّ يسمِّيه بالتَّركيب، فيقول- مثلًا- في الجذر نفسه: "وَالتَّرْكِيبُ يَدُلُّ عَلَى الْكَفِّ وَالاِنْقِبَاضِ". وَالتَّرْكِيب، فيقول- مثلًا- في الجذر نفسه: "وَالتَّرْكِيبُ يَدُلُّ عَلَى الْكَفِّ وَالاِنْقِبَاضِ".

32-ختم كلَّ تركيبٍ- غالبًا- بذكر الدِّلالة الأصليَّة للتَّركيب في نهاية الجذر، وما شذَّ منها؛ معتمدًا في ذلك على ما ذكر ابن فارس في كتابه مقاييس اللَّغة، وإن لم ينبِّه على ذلك، بخلاف ابن فارس فإنَّه يذكره في بدايته.

المبحث الثّالث: مصادره: الإمام الصَّغاني- رحمه الله- إمامٌ بارزُ ضليعٌ متمكِّنُ، ملك من العربية ناصيتها، ويظهر ذلك من حشده لأقوال اللَّغويِّين والنَّحويِّين، وقد ألَّف هذا الكتّاب في آخر حياته للوزير مؤيِّد الدِّين ابن العلقميِّ الَّذي تولَّى الوزارة سنة اثنتين وأربعين وسيّمائة، بعد أن صنَّف في شتَّى العلوم، وقرأ على العلماء الأفذاذ، وطالع الكتب والدَّواويُن، وغزر علمه، ونضج فكره، وتفتَّق عقله، فجاء هذا الكتاب حافلًا بكثرة الموادِّ، وغزارة الألفاظ، والشَّواهد الشِّعريَّة، ويمكن أن نقسِم المصادر التَّي استقى منها الصَّغانيُّ مادَّة كتابه إلى أقسام:

القسم الأوَّل: الكتب الَّتي صرَّح بأسمائها مع أسماء مؤلِّفيها، وهي:

1-كتاب المُفْسَد من كلام العرب والمُزَالُ عن جهتِهِ لأبي حاتم. 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مقاييسِ اللَّغة (100/6).

<sup>2</sup> ينظر: النَّصُّ المحقُّق مادَّة (ورع).

<sup>3</sup> النَّصُّ المحقُّق (236).

2-جمهرة النَّسب لهشام بن محمد بن السائب الكلبي. أ

4- كتاب الأنواء للزجَّاج. <sup>2</sup>

5-كتاب الأنواء لابن قتيبة.<sup>3</sup>

القسم الثَّاني: كتابُّ واحدُّ ذكره، ولم ينصُّ على مؤلِّفه، وهو:

- ببن**قم**<sup>4</sup>

القسم الثَّالث: الكتب الَّتي ذكرها في مقدِّمته ولم يصرِّح بأسمائها- فيما وقفت عليه في الجزء المحقَّق عندي- عند نقله عنها، بل اكتفى بأسماء مؤلِّفيها، وهي:

1- جمهرة اللُّغة لابن دريدٍ، نقل عنه في أربعة وعشرين موضعًا.

2- تهذيب اللُّغة للأزهريّ في سبعة مواضع.

3- المحيط في اللُّغة لابن عبَّاد، في ثمانية وثلاثين موضعًا.

4- مقاييس اللُّغة لابن فارسِ في ثمانية مواضع.

5-كتاب الجيم لأبي عمرو الشَّيبانيِّ في تسعة عشر موضعًا.

6-غريب الحديث لإبراهيم الحربيّ، نقل عنه في موضع واحد.

7-كتاب الآفق لابن خالويه نقل عنه في موضعين.

8-كتاب اليواقيت لأبي عمر الزاهد نقل عنه في موضع واحد.

يناير -مارس 2025 \_\_\_\_\_\_\_ يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النَّصُّ المحقَّق (234).

<sup>2</sup> النَّصُّ المحقَّق (248).

<sup>3</sup> النَّصُّ المحقَّق (248).

<sup>4</sup> النَّصُّ المحقَّق (134).

القسم الرَّابع: الكتب الَّتي نقل عنها كثيرًا ولم يذكرها بأسمائها ولا بأسماء مؤلِّفيها في المقدّمة، ولا في ثنايا الكتاب، وهي:

1- تاج اللُّغة وصحاح العربيَّة للجوهريِّ.

2- معجم البلدان لياقوت الحمويّ.

3- كتاب العين للخليل بن أحمد الفراهيدي

4-ديوان الأدب للفارابيّ

5-المؤتلف والمختلف لمحمود النِّيسبافوريّ.

6-الفائق في غريب الحديث للزَّمخشريّ.

ولعلَّ السَّبب- في ذلك- يرجع إلى وفاته- رحمه الله- قبل أن يتمَّ كتابه ويراجع مصادره الَّتي أخذ منها.

القسم الخامس: الكتب الَّتي لم يصرِّح بها في مقدَّمته مع نقله عن بعضها؛ وهي تمثِّل جزءًا من مصادره، وذلك:

1- كتب التَّفسير وعلوم القران؛ ككتاب مجاز القران لأبي عبيدة، ومعاني القرآن للفرَّاء، ومعاني القرآن للفرَّاء، ومعاني القرآن للأخفش.

2- كتب الدَّواوين الشَّعراء؛ فقد كان يصرِّح كثيرًا بمطالعة دواوينهم عند حديثه عن الشَّواهد الشَّعريَّة، ونسبتها وما ورد فيها من الرّوايات.

3- كتبه الِّتي أَلَّفها قبل العباب، كالتَّكملة، والشَّوارد، ودر السَّحابة في بيان مواضع وفيات الصَّحابة، وغير ذلك من مصادره الَّتي لا يستعصى إيرادها في هذا الموضع.

كلُّ هذا يدلُّ على تنوُّع مصادر الصَّغاني- رحمه الله- وشموليتها، ولا يلزم مما ذكرنا أن تكون مصادره محصورةً فيما ذكر، لأنَّه لم يقل بذلك.

## و البياب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني - . — . — العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

المبحث الرَّابع: شواهده: عني الصَّغانيُّ- رحمه الله- في مقدَّمة كتابه بالشَّواهد عنايةً فائقةً، واهتمَّ بها أيَّما اهتمامٍ، واعتمد عليها، واستشهد بها فقال: "مستشهدًا على ذلك بآي مِّن الكتاب العزيز الَّذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وبغرائب أحاديثِ مَن هو بمعزلِ من خطل القول وخلفه، فكلامه هو الحجَّة القاطعة، والبينة السَّاطعة، وبغرائب أحاديث صحابته الأخيار، وتابعيهم الأخيار، وبكلام من له ذكرُّ في حديثٍ أو قصَّة في خبرٍ وهو عويصٌ، وبالفصيح من الأشعار، والسَّائر من الأمثال، آتيًا بالأشعار على الصِّحَّة غير مختلَّة ولا مغيَّرة ولا مداخلة، معزوًا ما عزوت منها إلى قائله، غير مقلّد أحدًا مِّن أرباب التَّصانيف وأصحاب التَّاليف، لكن مراجعًا دواوينهم، معتمدًا على أصِّ الرَّوايات مختارًا أقوال المتقنين الثِقات". أ

نلحظ من خلال هذه المقدَّمة فرط عنايته بالشَّواهد وإحساسه بأهميَّتها، وقد عني كثيرًا بتصحيح الشَّواهد لا الألفاظ؛ كما قال: "وموجب ما ذكرته أنِّي رأيت- فيما جمع من قبلي- أطلقوا في أغلب ما أوردوا، وربَّما أطلقوا لفظ الحديث على المثل، ولفظ المثل على الحديث، وربَّما قالوا: وقولهم، وهو من صحاح الأحاديث". وممَّا يلي عرض لهذه الشَّواهد:

1. القرآن الكريم: فالقرآن الكريم هو المصدر الأوَّل من مصادر الاستشهاد عند اللهُويِّين، وهو حَبَّةُ لاتضاهيها حَبَّةُ، ولم يزل العلماء -على اختلاف مذاهبهم- ينهلون من هذا المنهل الصَّافي، والصَّغانيُّ- كغيره من اللُّغويِّين في مسألة الاستشهاد بالقرآن الكريم، وقد كان منهجه في الكريم، ولايكاد يخلو جذرُ إلَّا وفيه شاهدُ من القرآن الكريم، وقد كان منهجه في استشهاده بآيات القرآن الكريم- أن يستشهد بالآيات على معاني الألفاظ، وهذا هو الغالب، فكان أحيانًا يقدِّم المعنى، ثمَّ يستشهد بالآية، وتارةً يقدِّم الآية ثمَّ يردفها بمعنى الغالب، فكان أحيانًا يقدِّم المعنى، ثمَّ يستشهد بالآية، وتارةً يقدِّم الآية ثمَّ يردفها بمعنى

العباب الزَّاخر مقدَّمة الصَّغاني (2/أ).

<sup>2</sup> المصدر السّابق.

الكلمة، وكان- أحيانًا- يستشهد بها على بنية الكلمة، وأحيانًا يكتفي بذكر موطن الشّاهد ولو كان جزءً من آية، وأحيانًا يذكر معنى الآية وأقوال العلماء في تفسيرها، وقد يورد تفسير الآيات المستشهد بها؛ لبيان وجه الاستشهاد من الآية، فكان يُصدِّرُ الآيات بقوله: "وَقَال جَلَّ ذَكره"، وبقوله: "وَقَال جَلَّ وَعَنَّ"، وبقوله: "وَقَال جَلَّ ذَكره"، وبقوله: "وَقَال جَلَّ وَعَنَّ"، وبقوله: "وَقَوْلِه تَعَالى"، فقد بلغ عدد الآيات القرانيَّة الَّتِي استشهد بها الصَّغاني في الجزء الَّذي حَقَّقته أربعة عشر موضعًا.

2. القراءات: اهم الصّغاني و رحمه الله بالقراءات القرآنية، وكان ملماً بها؛ يتبيّن ذلك من خلال ضبطه للقراءات بطرق مختلفة، وقد عني كثيراً بنسبة هذه القراءات إلى أصحابها، وفي بعض الأحيان ينص على أنها قراءة شاذة وقد يذكر أحياناً توجيها لبعض القراءات؛ فقد بلغت القراءات الّتي استشهد بها - في الجزء الّذي حقّقته - خمس قراءات، قد الأحاديث: استشهد الصّغاني و رحمه الله بالأحاديث في مواضع كثيرة من معجمه وبين ذلك في مقدّمته، ولاحظ على من سبقه عدم عنايتهم به، وخلطهم بين الحديث النّبوي والآثار الواردة من الصّحابة والتّابعين، ثم بين منهجه في الاستشهاد بالأحاديث، فقال: "وموجب ما ذكرته أنّي رأيت - فيما جمع من قبلي - أطلقوا في أغلب ما أوردوا، وربّما أطلقوا لفظ الحديث على المثل، ولفظ المثل على الحديث، وربّما قالوا: وقولهم، وهو من صحاح الأحاديث على المثل، ولفظ المثل على الحديث الجزء الذي حقّقته - نحوًا من سبع وأربعين حديثًا، ويمكن أن نبين منهجه في الاستشهاد بالأحاديث فيما يلى:

1- أنَّه يميِّز أحاديث النَّبِيِّ- صلَّى الله عليه وسلَّم-وغيره من الصَّحابة والتَّابعين، بقوله: "ومنه قول النَّبِيِّ- صَاََّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-:..."، "وفي الحديث ..."، "وفي حديث النَّبِيِّ-صَاَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-...".

2- ميَّز أحاديث الصَّحابة بتصريح أسمائهم؛ كقوله: "وَفِيْ حَدِيْثِ أَبِيْ بَكْرٍ- رضي الله

العباب الزَّاخر مقدَّمة الصَّغاني (2/أ).

عنه-". وقوله: "وَفِيْ حَدِيثِ عُمَرَ- رضي الله عنه-". وقوله: "وَفِيْ حَدِيثِ عُثْمَانَ- رضي الله عنه-". وقوله: "وَفِيْ حَدِيثِ عُلْمَانَ- رضي الله عنه-". وما أشبه ذلك.

3- كما ميَّز أحاديث التَّابعين بتصريح أسمائهم أيضًا، كقوله: طَوَمِنْهُ حَدِيثُ الحَسَنِ البَصْرِيِّ"، وما إلى ذلك.

4- أنه يصرِّح أحيانًا براوي الحديث؛ وهو الأغلب، وقد يغفل أحيانًا، ومن تصريحه قوله في مادة (ودع): "وَعَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ عَنِ النَّبِيِّ- صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: "مَنْ تَعَلَّقَ وَدَعَةً فَلَا وَدَعَ اللهُ لَهُ". أ

5- يستشهد بالحديث في أكثر من موضع بروايات مختلفة، وفي وروده في الموضع الأوَّل يذكره كاملًا، وفي المواضع الأخر يكتفي بالجزء الَّذي فيه الشَّاهد، ويقول: "فإن كان في الحديث عدَّة ألفاظ مشكلة أتيت به تامًّا وفسَّرت كلَّ لفظة منها في بابها وتركيبها، وذكرت أنَّ تمام الحديث مذكورٌ في تركيب كذا؛ ليعلم سياق الحديث، ويؤمن التَّكرار والإعادة".2

4-كلام العرب: استشهد الصَّغانيُّ بكلام العرب شعره ونثره في مواضع كثيرةٍ مِّن كَتَابه، وفيما يلي بيانُ لمنهجه في الاستشهاد بهما:

أ- إنّ المتأمِّل في الشِّعر في هذا الكتاب يدرك أنَّ الصَّغانيَّ قد أولى هذا الباب اهتمامًا كبيرًا، فلا تكاد تخلو صفحةً من بيت شعرٍ أو أكثر، لأنَّ المؤلِّف تغلب عليه الصَّنعة الأدبيَّة، وقدعني بالشَّواهد الشِّعريَّة وأكثر منها، وتربو هذه الشَّواهد الشِّعريَّة- في هذا الجزء الَّذي حقَّقته- على مائين وعشرةٍ، وهو في استشهاده بالشَّواهد الشِّعرية ينهج النَّهج الآتي:

1- إذا كان في البيت أكثر من روايةٍ فإنَّه يذكرها، بقوله: (ويروى) مثل قوله:

<sup>1</sup> ينظر: النَّصِّ المحقَّقِ مادَّةِ (ودع).

<sup>2</sup> العباب الزَّاخر مقدَّمة الصَّغانيِّ (1/2).

"أَمِنَ الْمَنُونِ وَرَيْبِهِ نَتُوجَعُ وَالدَّهْرُ لَيْسَ بِمُعْتِبِ مَّن يَجْزَعُ ويُرُونِي وَرَيْبِهَا".

2- يورد أحيانًا الشَّطر الَّذي فيه الشَّاهد فقط؛ كقوله: "وَأَنشَدَ فِي تَرْكِيبِ (ن ع ظ): وَابْتُلَّ مِنْهَا عِجَانُهَا".2

3- قد يورد بيتًا قبله أو بعده، كما في قوله:

"وَاسْتَهْبُعُ السَّائِقُ الْبَعِيرُ: حَمَّلَهُ عَلَى الْهَبْعِ

قَالَ عَمْرُو بْنُ جُمَيْل، وَيُقَالُ: ابْنُ جُمَيْل يَصِفُ جَمَلًا:

كَأَنَّ ضبعه أُوْبَ الْلَّلَاذ ذَرْعُ الْيُمَانينَ سَدَى الْمُشُواذ الْمُوَاهِقَ الْمُحَاذِي ره ره و يستهبع عَافيه سَهُوًا غَيْرَ مَا إِجْرَاذ".

4- يشرح- أحيانًا- بعض الألفاظ الغريبة في الأشعار، كقوله:

"وَكَانَ أَخُو الْوَجْعَاءِ لَوْلَا خُوَيْلِدٌ تَفَرَّعَنِي بِنَصْلِهِ غَيْرَ وَأَخُوهَا: صَاحِبُهَا. وَتَفَرَّعَنِي: عَلانِي بِنَصْلِ السَّيْفِ غَيْرَ مُقْتَصِدِ". 4 وَيُرْوَى: (وَرَيْبُمَا).

ر:14 — العرد: 1 — 210 -يناير -م<u>ارس 2025</u>

ينظر: النَّصُ المحقّق مادّة (وجع).
 ينظر: النَّصُ المحقّق مادّة (هقع).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (هبع).

<sup>4</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (وجع).

## **حِلَةِ النَّهَ اللَّهِ السَّابِ الفاخر للحسن بن محمد الصفاني**

- موافقته لمن قبله في نسبة الشَّاهد؛ وهذا هو الغالب في معجمه، وقد نقل كثيرًا من الشُّواهد الشِّعريَّة ووافق في نسبته أصحاب المعاجم.
- 6- مخالفته لمن سبقه في نسبة الشَّاهد، فينسبه لشاعرِ أخر غير الَّذي نسبوه له، كَقُولُه: "وَوَكَعْتُهُ الْحَيَّةُ: لَدَغَتْهُ. عَنْ أَبِي عُبَيْدٍ، قَالَ عُرْوَةُ بْنُ مُرَّةَ الْهُذَلِيَّ، وَيُرْوَى لِأَبِي ذُوَّيْبِ الْهُٰذَلِيِّ- أَيْضًا:
- وَرَمْيَ نِبَالٍ مِثْلَ وَكُعِ الْأَسَاوِدِ".1 وَدَافَعَ أُخْرَى الْقَوْم ضَرْبًا خَرَادِلَا
- 7- يذكر لقب الشَّاعر- أحيانًا- ثمَّ يردفه بتعريفِ موجزٍ، فيقول مثلًا: "وَالْمُتَنَجِّلُ الهُذَلَيُّ: وَاسْمُهُ: مَالِكِ بنُ عُوَيْمِرِ بنِ عُثْمَانَ بنِ حُبَيْشِ بنِ عَادِيَةَ بنِ صَعْصَعَةَ بنِ كَعْبِ بنِ طَابِخَةَ بنِ لِحْيَانَ بنِ هُذَيْلٍ، وَكُنْيَتُهُ أَبُو أُثَيِّلَةَ، شَاعِلًّ". 2
- ب: النَّثر: استشهد الصَّغانيُّ بمنثور كلام العرب؛ وهو يشمل الأمثال وأقوال العرب واللُّغات المرويَّة عن قبائل العرب، ويمكن أن نبيَّن منهجه في الاستشهاد بالمنثور من كلام العرب من خلال النِّقاط التَّالية:
- 8- لم يفرّق الصَّغانيُّ بين الأمثال وأقوال العرب ممَّا ليس في أمثالهم، فيقول مثلًا: "وَقَوْلُهُمْ: (دَعْ ذَا)؛ أَي: اتْرُكْهُ، وَأَصْلُهُ: وَدَعَ يَدَعُ". ويقول: "يَقُولُونَ: هِدَعْ هِدَعْ)".4 ويقول: "وَقَالَ أَبُو زَيْدِ: وَعْوَعَةُ: رَجُلٌ مِن بَنِي قَيْسٍ بْنِ حَنظَلَةَ، وَبِكِلَيْهِمَا فُسِّرَ الْمُثَلُ: (هَنَّا وَهَنَّا عَنْ جِمَالِ وَعْوَعَةَ".5

وقد بلغت الأمثال الَّتي استشهد بها- في الجزء الذي حقَّقته- ثمانية أمثالٍ.

\_\_ العرو:1 211 يناير -مارس 2025

لَّ ينظر: النَّصُ المحقَّق مادة (وكع). 2 ينظر: النَّصُ المحقَّق مادَّة (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق (ودع).

<sup>4</sup> ينظر: النَّصُّ المحقَّق مادَّة (هدع).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: النّص المحقّق مادّة (وعوع).

المطلب الخامس: وصف النُّسخ الخطِّيَّة: يوجد للكتاب المخطوط أربع نسخٍ؛ اعتمدتُ منها في الجزء الَّذي حقَّقته على نسختين هما:

1-نسخة مكتبة آيا صوفيا في أسطنبول بتركيا، وجعلتها الأصل.

2-نسخة مكتبة فاضل أحمد باشا، وجعلتها نسخة (ب).

وهذه النسخ على النحو التالي:

أُولًا: نسخة مكتبة آيا صوفيا:

هذه النُّسخة في مكتبة آيا صوفيا تحتوي على أربعة مجلَّداتِ:

الجَلَّد الأُوَّل: تحت رقم (4701)، ويحوي الأبواب الآتية: (باب الهمزة، وباب الباء، وباب التَّاء، وباب التَّاء، وباب الجيم، وباب الحاء، وباب الخاء، وباب الدَّال)، ومجموع لوحاته: (406) لوحةً، ولم ينصّ على اسم النَّاسخ، وتاريخ النَّسخ.

الجُمَّلُه الثَّاني: تحت رقم (4702)، ويحوي الأبواب الآتية: (باب الذَّال، وباب الرَّاء، وباب الزَّاي، وباب السِّين: من فصل الهمزة إلى فصل الحاء مادَّة: حيس)، ومجموع لوحاته: (282) لوحةً، ولم ينصّ على اسم النَّاسخ، وتاريخ النَّسخ.

المجلّد الثّالث: تحت رقم (4703)، ويحوي الأبواب الآتية: (باب السّين: تكلةً له وتبدأ من فصل الخاء إلى فصل الياء، وباب الشّين، وباب الصَّاد، وباب الضَّاد، وباب الطَّاء، وباب الظَّاء، وباب العين)، ومجموع لوحاته: (436) لوحةً، وقال ناسخه في الصفحة الأخيرة "تأليف الإمام العالم العلّامة والحبر الهُمام الفهَّامة الصَّغانيِّ- رحمه الله- ويليه الجزء الرَّابع على يد أفقر العباد إبراهيم الشَّافعي مذهبًا، الخُضيريِّ نسبةً، ولله الحمد والمنّة، والصّلاة على سيّدنا محمّد وآله الأطهار، وأصحابه الأخيار"، ولم يذكر تاريخ النّسخ.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

في مخطوطة نسخة آيا صوفيا الجزء الثّالث في الصَّفحة الأخيرة: (نسبةً بلدًا)؛ حيث جمع بينهما،
 فذفت الأخير منهما؛ لأنَّ مدلولهما واحدةً.

المجلّد الرّابع: تحت رقم (4704) ويحوي الأبواب الآتية: (باب الغين، وباب الفاء، وباب الفاء، وباب القاف، وباب الكاف، وباب اللام، وباب الميم: من فصل الهمزة إلى فصل الباء مادة: (بكم)، ومجموع لوحاته: (425) لوحةً، إلا لوحةً واحدةً سقطت بوجهيها، وقال ناسخه في الصَّفحة الأخيرة: "لما بلغ تصنيف هذا الكتاب- وهو العباب الزّاخر واللّباب الفاخر- إلى هذا المكان، اخترمت المنيّة مصنّفه الشّيخ الأجلُّ الفاضل الزّاهد الأمين الملتجئ إلى حرم الله تعالى: رضيُّ الدّين الحسن بن محمد بن الحسن الصَّغانيُّ- تغمّده الله برحمته- وبقي الكتاب مقطوعًا، والحمد لله وحده، وصلَّى الله على سيّدنا محمّد وعلى آله برحمته- وبقي الكتاب مقطوعًا، والحمد لله وحده، وصلَّى الله على سيّدنا محمّد وعلى آله العباد إلى عفو الله إبراهيم الخُضيري نسبةً، الشّافعيّ مذهبًا، سنة ألف ومائةٍ وأربعين".

ومجموع عدد لوحات هذه النَّسخة: (1549) لوحةً، من أوَّل الكتاب إلى مادَّة (بكم) وهو آخر ما كتبه الصَّغانيُّ.

وكُتبت هذه النَّسخة- آيا صوفيا- بخطِّ النَّسخ، وهي واضحة الخط، وقد كُتبت فصولها وأبوابها بمداد مُغاير اللَّون، حيث كُتبت باللَّون الأحمر، وبقيَّة المخطوط مكتوبً باللَّون الأسود، ومتوسَّط عدد الأسطر في كلِّ صفحة (41) سطرًا، ومتوسَّط عدد الكلمات في كل سطرٍ (15) كلمةً في المجلَّد الأوَّل والثَّاني، أمَّا في المجلَّد الثَّالث والرَّابع ففي كلِّ سطرٍ (12) كلمةً.

وليس فيها طمسً، ولا نقصً، فيما ظهر لي، وهذه النُّسخة تحتوي على بعض الحواشي الجانبيَّة، وهي معارَضةً ،أو خرمٍ.

وقد كُتب على غلاف المخطوط العبارات التَّالية: "الجزء الأول من العباب الزَّاخر واللَّباب الفاخر، تأليف الشَّيخ الإمام: الحسن بن محمَّد بن الحسن القرشيّ العدويّ

المجلم:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> ينظر: النَّصِّ المحقَّق مادَّة (همل).

العمريِّ الصَّاغانيِّ اللُّغويِّ الحنفيّ".

وبجانبه ختم مكتوبٌ فيه: "الحمد لله الَّذي هدانا لهذا وما كنَّا لنهتدي لولا أن هدانا الله" مُذيَّلٌ بتوقيع، وقد كتب تحت هذا الختم رقم ومكان الحفظ، اللّذان أسلفتهما آنفًا.

وكُتب في أسفل من ذلك العبارات التّالية "قد وقف هذه النُّسخة الجليلة سلطان الأعظم والخاقان المعظّم، مالك البرّين والبحرين، خادم الحرمين الشَّريفين السُّلطان ابن السُّلطان بن السلطان الغازي محمود خان وقفًا صحيحًا شرعيًّا لمن طالع وتحقَّق وتعلَّم واستنطق، أدام دولته الفيض المطلق، حرَّره الفقير أحمد شيخ زاده، المفتِّش بأوقاف الحرمين الشَّريفين، غفر الله لهما"، وتحته ختم صاحب الوقف.

ثانيًا: نسخة فاضل أحمد باشا في بكوبريلي بتركيا، وهي نسخةُ ناقصةُ وغير كاملةٍ، تقع في ثلاثة مجلَّداتٍ، وفيها تداخلُ بين الموادِّ واضطرابُ في ترتيب الموادِّ، وليسَ فيها آثار رطوبةِ ولا طمسِ.

وقد كتبت بخطِّ النَّسخ، وكتبت فيهاالفصول والموادُّ بمدادٍ أسود أكبر من بقيَّة ألفاظ المخطوط، وفيما يأتي بيانه:

#### -وصف هذه المجلَّدات:

المجلَّد الأوَّل: مصنَّفُ تحت رقم (1551)، ويحوي الأبواب:

باب الرَّاء، وباب الزَّاي، وباب السِّين: من فصل الهمزة إلى آخر فصل السِّين.

مجموع لوحاته (231) لوحةً، ومتوسَّط عدد الأسطر في الصَّحيفة الواحدة (25) سطرًا. ومتوسَّط عدد الكلمات في كلِّ سطرٍ (18) كلمةً، ومثبتُ في آخره اسم النَّاسِخ وهو: محمَّد بن عبيد الله الشِّرازيُّ، وتاريخ النَّسخ، وهو يوم الخميس السَّابع عشر من شهر ذي القعدة سنة ثمانٍ وأربعين وسِّمائةٍ، وقد كتب اسم المعجم ومؤلِّفه الصَّغانيِّ على غلاف الجملَّد الأوَّل.

# مجلة العنب س · ص · ص · ص العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

المجلَّد الثَّاني: مصنَّفُ تحت رقم (1552)، ويحوي الأبواب التَّالية:

باب الزَّاي، ومن منتصف فصل النَّون مادَّة (ن ق ز)، وباب السِّين، وباب الشِّين، وباب الشِّين، وباب الشِّين، وباب الشَّين، وباب الصَّاد: من بداية فصل الهمزة إلى فصل الدَّال مادَّة (دع ص).

مجموع لوحاته (201) لوحةً، ومتوسِّط عدد الأسطر في الصَّحيفة الواحدة (25) سطرًا، ومتوسَّط عدد الكلمات في كلِّ سطرٍ (18) كلمةً، ولم يذكر اسم النَّاسخ أو تاريخ النَّسخ.

المجلّد الثّالث: مصنّفُ تحت رقم (1553)، ولم يحو إلّا بابًا واحدًا، فيه نقصٌ من أوَّله وآخره، وهو بأب القاف ويبدأ من فصل الباء من منتصف مادة (ب ق ق)، وينتهى في فصل النُّون في منتصف مادة (ن هـ ق).

مجموع لوحاته (110) لوحات، ومتوسَّط عدد الأسطر في الصَّحيفة الواحدة (25) سطرًا، ومتوسَّط عدد الكلمات في كلِّ سطر (18) كلمةً، ولم يذكر النَّسخ، إلّا أنَّه في اللَّوحة (95/ب) آخر الجزء الخامس عشر، أشار النَّاسخ إلى أنَّه انتهى الفراغ من نسخه يوم الثُّلاثاء الموافق لثالث عشر من جمادى الأولى سنة 680هـ، ولم يكتب اسمه.

#### ثالثًا: (النُّسخة المغربيَّة):

وهي محفوظةً في الخزانة الملكيَّة في الرِّباط؛ وهي نسخةً مضبوطةً بالشِّكل وناقصةً جدًّا ومضطربةً ومتداخلةً، وفيها آثار أرضة، وقد كتبت بخطِّ مغربيّ إلى المجلَّد الرَّابع وبضع لوحاتٍ من المجلَّد الثَّالث؛ فقد كتبت بخطِّ النَّسخ، وتقع في أربعة مجلداتٍ تحت الرَّقم (2835)، وهو مكتوب على كلِّ المجلَّدات، ومختومة بختم مكتبة القصر الملكيّ، وفيما يأتي وصف هذه النَّسخة:

#### المجلدات:

المجلد الأول: وعدد لوحاته (201) وتوسَّط عدد الأسطر في الصَّحيفة الواحدة

# مجلة العني المارية المارية المارية المارية واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

(17) سطرًا، ومتوسَّط عدد الكلمات في كلّ سطرِ (11) كلمةً.

ويحتوي هذا المجلَّد على أجزاء من باب الجيم وباب الراء وباب الزَّاي وباب الضَّاد وباب الضَّاد، وفيها اضطرابُ واضحُ ونقصُ شديدُ.

وقد كتب على اللَّوحة الأولى منه "الثَّالث عشر من كتاب العباب الزاخر واللَّباب الفاخر تأليف الملتجئ إلى حرم الله تعالى الحسن بن محمد بن الحسن الصَّغانيِّ" وتحته ختم مكتبة القصر الملكيِّ، وفي اللَّوحة الأولى الختم المذكور فقط، ولم يذكر اسم النَّاسخ ولا تاريخ النَّسخ.

المجلّد الثّاني: عدد لوحاته (257) لوحةً، ومتوسَّط عدد الأسطر في الصَّحيفة الواحدة (17) سطرًا، ومتوسَّط عدد الكلمات في كلِّ سطر (11) كلمةً، وهي (67) لوحةً، منه من بداية المجلَّد آثار أرضة أتلفتْ معظمَ أجزاء الصَّحيفة.

ويحتوي هذا المجلَّد على أجزاءٍ من باب العين وباب الغين وجزءٍ من باب القاف، وفيها اضطرابُ في التَّرتيب وتداخلُ، وقد كتب على اللَّوحة الأولى "الرابع عشر من كتاب العباب..." ولم يذكر تاريخ النَّسخ ولا اسم النَّاسخ.

المجلد الثّالث: وعدد لوحاته (203) لوحات، ومتوسَّط عدد الأسطر في الصَّحيفة الواحدة (11) كلمةً، وفيها آثار أرضة بسيطة.

ويحوي هذا المجلَّد تتمَّة باب الفاء، وفيه سقطً، ثمَّ باب القاف حتى تركيب (خ وق)، وينتهي المجلد بقوله: "آخر المجلد الخامس عشر من كتاب ثمَّ بياض بقدر اسم الكتاب على يد مؤلِّفه... لخ".

وكتب على اللَّوحة الأولى اسم النَّاسخ (أبو عبد الله الكاتب) وكتب تحته (مؤلف هذا الكتاب هو الإمام حجَّة العرب أبو الفضل الحسن بن محمَّد بن الحسن بن إسماعيل

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

القرشيُّ العدويُّ العمريُّ الصَّغانيُّ اللَّغويُّ الحنفيُّ الفقيه...القائل (وذكر سبعةَ أبياتٍ) وتحتها ختم مكتبة القصر الملكي).

المجلَّد الرَّابع: وعدد لوحاته (140) لوحةً، وفي اللّوحة صفحةً واحدةً فقط ومتوسَّط عدد الأسطر فيها (17) سطرًا ومتوسَّط عدد الكلمات في كلّ سطرٍ (10) كلمات، وليس فيه آثار أرضة ولا رطوبة، وهو مكتوبُ بخطِّ النَّسخ المعتاد.

وفي هذا المجلَّد جزءً من باب العين فقط من تركيب (ب لع)، حتَّى تركيب (ط لع)، وفي هذا المجلَّد جزءً من تركيب (ط لع) مبتورةً، وهي آخر لوحاته، ولم يكتب اسم النَّاسخ ولا تاريخ النَّاسخ.

# رابعًا: النُّسخة المصريَّة تقع في (250) لوحةً

وهذه النُّسخة محفوظةً في دار الكتب المصريَّة بالقاهرة، وتقع في مجلَّد واحد؛ وهي نسخةً ناقصةً ومضطربةً في ترتيب موادِّها، وفيها سقطً، وعليها آثار بلل وطمس، محفوطةً تحت الرَّقم (56555)، ومنها مصوَّرةً في الجامعة الإسلاميَّة تحت الرَّقم (2766)، ورقم الحاسب (03/254).

تحتوي هذه النَّسخة على مقدِّمة العباب وباب الهمزة كاملًا وأربع لوحاتٍ من باب الباء فصل الهمزة: أبب، وأتب، وأثب، وأدب، وأرب).

كما تحتوي على جزء من باب الدَّال؛ يحتوي على فصل الهمزة والباء والتَّاء والثَّاء والجيم والحاء والخاء والخاء والخاء والزَّاء والزَّاي، والشِّين.

ومتوسَّط عدد الأسطر في كلِّ صفحة (17) سطرًا، ومتوسَّط عدد الكلمات (9) كلمات في كلِّ سطرٍ، وقد كتبت بخطِّ نسخٍ واضٍ باللّون الأسود، ولايعرف اسم ناسخها ولا تاريخ نسخها.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

صفحة الغلاف من المخطوط من نسخة آيا صوفيا



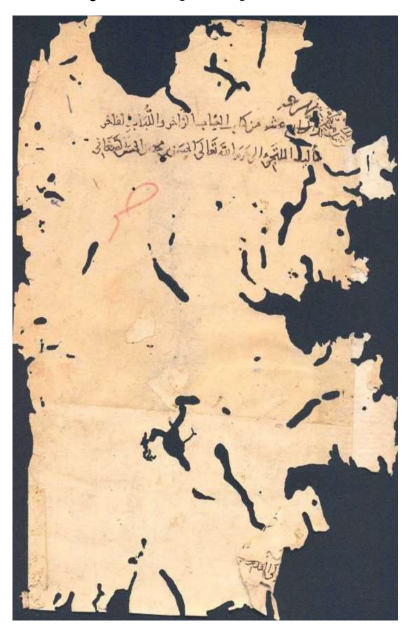
# اللَّوحة الأولى من الجزء المحقَّق من نسخة آيا صوفيا

519 ت عوالمي حين وجد نني ، وجعت بن الأم رام برية المساورة المساورة الموادرة المؤلون المؤلودة المؤلودة المؤلودة المؤلودة المؤلودة المؤلودة المؤلودة الم المؤلودة بنا المعرفة التي يكالنكري لأن فولك يُطلك يُعَنِّر وُلذك. رُاوَصُلُ فِيهِ وَلِيهِ مُرَالِسُكُ رَائِزِ مُلِكُلُ وَاسْفِهُ وَإِلَّانُ وَلَلَّمَا لِلْ وَ الفعالة عزج فولك وجح يُطِلِكُ وَمَالِسَمِينُ مُفْسِلُهِ الْمَالِيةِ وَلِيسَانِهِ وَلِيسَانِهِ وَسِيرٍ فِيلًا نادِ الله الحزائِ معدودة وقا حسس عَبْرُهُ إِلَّا لَعْضُولُ وَجَنْ يَطْلُ عامر ما أقاموا ٤ صدو مُلكُنيل والأسكل البيناعا م سلام المنظمات والشاع أيضاً موضية وتالي المنظمة والناع علاني المنظمة المنظمة المرتبة وتنويخ منعضة السفر لا إدقاك نا داران اجروب مدود و رواست عبر المناهد و دول المنافذ المدال المستورك المنافذ المدال المستورك المنافذ المدال ا وهذا توضيح المستورك المنافز المنافز الانكاب والوجيع المنافذ المنافز المنافز المنافز المنافذ المنافذ المنافذ المنافذ المنافذ المنافذ المنافذ المنافذ الوجيعا و وترامالت بالنافز المنافز كن في كرابت المستدل الوجيعا روه سه به الدوري المنظمة المن رُوُى بُوانِم كُنْرَق كِ السِّل العِللَّالِيم المُوانِينِ وَمِنْ العِلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ الدُّنُونِ وَثَرَيْهِ المِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْ المحرث وكاديم بم ينادهن هالك ، وُلاجِزُع مَنَّا لَمُنَابِ وَلُولُ الْوَجْعَتْ الْمُلَّالِينَ مِنْ الْمَالِمِينَّ الْمُوالاتِ الْوَدُولِيِّ الْمِنْ الْمُولَّةُ وَلِيهِ اللَّهِ حَجْدِ وَلِيسَ مُعْنِيْتِ مَنْ يَجْرَعُ وَيُولُونَ وَرَبِهِ أَوْلَلْهُ حَبِي اللَّهِ حَجْدِ وَلَدِينَ مُعْنِينًا اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّه والمُولِدُ ورَبِهِ أَوْلِلْهُ حَبْدِ اللّهِ عَلَيْهِ وَلَدُ يَكُونُ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ زيفن على بنوع متر على نبيع منهنا لذ مدخل ق التركيد الذعرى ت إذا خَبُق رُوْتِهَاعَدُ الصِينَ مَا يَتَعَرِّكُ مِن كِالْفُرْجِه رُوْمِعُال رويدره على الموادية أولينفخ وكجاعى أنفينا ووجعات ولينوا أسد يغولون ببيع بك الياوؤهم لايقولون بعيم استنفاكا للكسئة على الياوفلا الجنمعة اليال

اللوحة الأخيرة من الجزء المحقق من نسخة آيا صوفيا



صفحة الغلاف من لمخطوط من نسخة أحمد فاضل باشا



اللَّوحة الأولى من الجزء المحقَّق من نسخة أحمد فاضل باشا



اللَّوحة الأخيرة من الجزء المحقَّق من نسخة أحمد فاضل باشا



القسم الثَّاني (التَّحقيق) فَصْلُ الْوَاوِ

#### وبع:

الْوَبَّاعَةُ وَالْوَبَّاعَةُ وَالنَّبَّاعَةُ وَالنَّبّاعَةُ وَالنَّبْاعَةُ وَالنَّبْاعَةُ وَالنَّبْاعَةُ وَالنَّبْاعَةُ وَالنَّبْاعَةُ وَالنَّبْاعَةُ وَالنَّبَاعَةُ وَالنَّبْاعَةُ وَالْمَاعِمُ وَالْمَاعِمُ وَالْمَاعِمُ وَالْمَاعِلَةُ وَالنَّبْاعَةُ وَالنَّبْاعَةُ وَالنَّبْاعَةُ وَالْمَاعِمُ وَاللَّبْعَامُ وَالْمَاعِمُ وَالْمَاعِمُ وَالْمَاعِلَامُ وَالْمَاعِمُ وَالْمُعِلَّامِ وَالْمَاعِمُ وَالْمَاعِمُ وَالْمَاعِمُ وَالْمَاعِمُ وَلْمَاعِمُ وَالْمَاعِمُ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلَ وَالْمَاعِلَ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلَ مِلْمُ وَالْمَاعِلُومُ وَالْمَاعِلُومُ وَالْمَاعِلُومُ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلَ وَالْمَاعِلُومُ وَالْمَاعِلُومُ وَالْمَاعِلُومُ وَالْمَاعِلُومُ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلُومُ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلَامُ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلَامِ وَالْمَاعِلُومُ وَالْمَاعِلَامُ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمُعِلَّامِ وَالْمِلْمُ وَالْمُ وَوَبَّاعَةُ الصَّبِيِّ: مَا يَتَحَرَّكُ مِنْ يَافُوخِهِ. 3

وَوَبِعَانُ -بِكَسْرِ الْبَاءِ: مَوْضِعُ. 4

وَقَالَ أَبُو عَمْرِو: <sup>5</sup> وَبَّعَ بِهَا تَوْبِيعًا: إِذَا حَبَقَ.

الْوَجَعُ: الْمَرَضُ، وَاجْمَعُ: أَوْجَاعُ وَوِجَاعُ؛ كَجَبّلٍ وَأَجْبَالٍ وَجِبَالٍ، وَوَجِعَ فُلَانُ يُوجَعُ يَيْجِعُ وَيَاجَعُ فَهُوَ وَجِعُ، وَقَوْمٌ وَجِعُونَ وَوَجْعَى، مِثَالُ: مَرْضَى، وَوَجَاعَى وِنِسْوَةٌ وَجَاعَى- أَيْضًا- وَوَجِعَاتُ.<sup>6</sup>

فَوَكْدٍ إِنِّي النَّقْعَيْنِ مِنْ وَبِعَانِ

ينظر: لسان العرب 379/8 (و ب ع).

\_العرو:1 224 تيناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: الصِّحاح 1328/3 (وب غ) 1294/3 (و ب غ)، ولسان العرب 379/8 (وب ع)، والقاموس المحيط: 769 (و بع)، وتاج العروس 229/22 (ن بع).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: تهذيب اللّغة: 45/4 (و بع)، والصّحاح 1294/3 (و بع).

نظر: القاموس المحيط: 769 (و ب ع)، وتاج العروس 290/22 (و ب ع).

<sup>4</sup> هو اسم قرية على أكناف آرةً. وآرةُ: جبلُ بالحجاز بين مكَّة والمدينة. ينظر: مراصد الاطِّلاع (1424/3). وأنشد ابن مُنظور لأبي مُزَاحِمِ السَّعْدِيِّ: إِنَّ بِإِجْزَاعِ الْبَرِيْرَاءِ فَالْحَشَى

<sup>5</sup> هو إسحاق بن مرار الشَّيبانيُّ بُالولاء، أبو عمرو: لغويُّ أديبً. ومن تصانيفه: كتاب اللُّغات، وكتاب الخيل، والجيم، وغريب الحديث. توفِّي سَنة 206هـ. ينظر: وفيات الأعيان (65/1)، وميزان الاعتدال (373/3). و ينظر قوله في: اَلجِيم 258/3 (و ب ع).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: العين 186/2 (وج ع)، وتهذيب اللَّغة 34/3 (و ج ع).

### مجلة المهني المسته . . . . . . . . . . . . العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصفائي

وَبُنُو أَسَد يَقُولُونَ: بِيجِعُ- بِكَسْرِ الْيَاءِ- وَهُمْ لَا يَقُولُونَ: يِعْلَمُ؛ اسْتَثْقَالًا لِلْكَسْرَةِ عَلَى الْيَاءِ؛ فَلَمَّا اجْتَمَعَتِ الْيَاءَانِ قَوِيَتًا [419أ]، وَاحْتَمَلْتَا مَا تَحْتَمِلْهُ الْمُفْرَدَةُ. أَ لِمُتَمِّمِ بْنِ نُويْرَةَ الْيْرْبُوعِيِّ- رَضِيَ اللهُ عَنْهُ 2- عَلَى هَذِهِ اللَّغَةِ:

قَعِيدَكِ أَلَّا تُسْمِعِينِي مَلاَمَةً وَلَا تَنْكِي قَرْحَ الْفُؤَادِ فَيِيجَعَا<sup>3</sup> وَفُلَانُ يَوْجَعُ رَأْسَهُ: يَوْجَعُهُ رَأْسَهُ، وَفُلَانُ يَوْجَعُ رَأْسِي وَيَوْجَعُنِي رَأْسِي، وَلَا تَقُلْ: يُوجِعُنِي رَأْسِي- بِضَمِّ الْيَاءِ- وَالْعَامَّةُ (تَقُولُهُ). \* قَالَ الصِّمَّةُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الْقُشَيْرِيُّ: 5

تَلَقَّتَ نَعْوَ الْمَيِّ حَتَّى وَجَدْتُنِي وَجَدْتُنِي وَجِعْتُ مِنَ الْإِصْغَاءِ لِيتًا وَأَخْدَعَا<sup>6</sup> وَقَالَ اللَّيْثُ بَعْدَ ذِكْرِهِ هَذِهِ اللَّغَاتِ: وَكَذَلِكَ هَذِهِ اللَّغَةُ فِي كُلِّ كَلِمَةٍ جَرَتْ مَجْرَى: وَكَذَلِكَ هَذِهِ اللَّغَةُ فِي كُلِّ كَلِمَةٍ جَرَتْ مَجْرَى: وَجَعَ يَوْجَعُ، وَأَقْبُحُهَا: وَجَعَ يَجِعُ. 7

[وَقَالَ الْفَرَّاءُ: يُقَالُ لِلرَّجُلِ: وَجِعْتَ بَطْنَكَ؛ مِثْلُ: سَفِهْتَ رَأْيُكَ وَرَشِدْتَ أَمْرَكَ.8

المجلد:14 العدو:1 225 يناير -مارس 2025

•

<sup>1</sup> ينظر: الصِّحاح 1294/3-1295 (وجع).

قَالَ ابنَ برِّي: الأَصْل فِي: بِيجُعُ يُوْجِعُ؛ فلمَّا أرادوا قلب الواو ياءً كسروا الياء الَّتِي هي حرف المضارعة؛ لتنقلب الواو ياءً قلبًا صحيحًا. ينظِر: تاج العروس 291/22 (وجع).

متمِّم بن نويرة بن جمرة بن شداد اليربوعيُّ التَّميميُّ، شاعرُ فلَّ، صحابيُّ، اشتهر في الجاهليَّة والإسلام، وسكن المدينة في زمن عمر- رضي الله عنه. توفِي نحو سنة 30هـ. ينظر: الإصابة ت:7719، والموشّح (466)، والأعلام (274/5).

<sup>&</sup>lt;sup>(76/1)</sup> الطَّويل في ديُوان مالكِ ومتمِّم (115)، والمقتضب (331/2)، والكامل (76/1).

<sup>،</sup> ينظر: الصِّحاح 5/32/3 ( و ج عً )، ومُخْتار الصِّحاح 333 ( و ج ع).  $^4$ 

وفي (أ): (تقول) بدون الهاء .

أَ هُونَ الصَّمَّةُ بَنَ عَبِدَ اللهِ القُشيريُّ، شاعر غزلٍ بدويٌّ، كان يسكن بادية العراق، وانتقل إلى الشَّام، ثمَّ خرج إلى بلاد الدَّيلم، فمات في طبرستان نحو سنة 95هـ. ينظر: الأغاني (126/5)، والموشّع (113/3).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> البيت من الطَّويل في ديوانه (111)<sub>ي</sub>، وفي الصِّحاح 315/3 (وجع)، وصبح الأعشى (242/2).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> هكذا نقله الخليل بن أحمد الفراهيدي في: العين 186/2 (و ج ع)، ونقله عنه الأزهري في: الصِّحاح 1359/4 (و ج ع).

<sup>8</sup> معاني القرآن (188/1)، وأيضًا: تهذيب اللُّغة 34/3 (وجع)

# و البياب الفاخر الحين المرابع المراج العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصفاني المراج المر

قَالَ: وَهَذَا مِنَ الْمَعْرِفَةِ الَّتِي هِيَ كَالنَّكَرَةِ؛ لِأَنَّ قَوْلَكَ: (بَطْنَكَ) مُفَسِّرٌ، وَكَذَلِكَ: (غَبِنْتَ رَأْيُكَ)، وَالْأَصْلُ فِيهِ: وَجَعَ رَأْسُكَ، وَأَلِمَ بَطْنُكَ، وَسَفِهَ رَأْيُكَ وَنَفْسُكَ، فَلَمَّا حُوّلَ الْفَعْلُ خَرَجَ قَوْلُكَ: وَجِعْتَ بَطْنَكَ، وَمَا أَشْبَهُ مُفَسِّرًا. قَالَ: وَجَاءَ هَذَا نَادِرًا فِي أَحْرُفٍ مَعْدُودَةٍ. أَمُّرُ مَعْدُودَةٍ. أَمْرُ مُعَدُودَةٍ. أَمْرُ مُعَدُودَةٍ. أَمْرَ مَعْدُودَةٍ. أَنْ اللَّهُ مُفَسِّرًا لَكُ اللَّهُ مُعَدُودَةً إِنَّ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللللَّاللَّاللَّهُ اللَّا الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللّل

وَقَالَ غَيْرُهُ: 2 إِنَّمَا نَصَبُوا: (وَجِعْتَ بَطْنَكَ) بِنَزْعِ الْحَافِضِ مِنْهُ؛ كَأَنَّهُ قَالَ: وَجِعْتَ مِن بَطْنِكَ، وَقَالَ غَيْرُهُ: 2 إِنَّمَا نَصْرِيلِنَ، لِأَنَّ الْمُفَسِّرَاتِ لَاتَكُونُ إِلَّا نَكِرَاتٍ]. 3 وَهَذَا قَوْلُ الْبُصْرِيلِينَ؛ لِأَنَّ الْمُفَسِّرَاتِ لَاتَكُونُ إِلَّا نَكِرَاتٍ]. 3

وَالْوَجِيعُ: الْأَلِيمُ؛ أَيِ: الْمُوجِعُ؛ كَمَا أَنَّ الْأَلِيمَ بِمَعْنَى: الْمُؤْلِمِ. \* قَالَ الْمَرَّادُ بْنُ سَعِيدٍ الْفَقْعَسِيُّ: 5

وَقَدْ طَالَتْ بِكَ الْأَيَّامُ حَتَّى رَأَيْتُ الشَّرَّ وَالْحَدَثَ الْوَجِيعَا<sup>6</sup> وَالْحَدَثَ الْوَجِيعَا<sup>6</sup> وَالْوَجْعَاءُ: مَوْضِعً. <sup>7</sup> قَالَ أَبُو خِرَاشِ الْهُذَلِيُّ: <sup>8</sup>

وَكَانَ أَخُو الْوَجْعَاءِ لَوْلَا خُوَيْلِدٌ تَفَرَّعَنِي بِنَصْلِهِ غَيْرَ قَاصِدٍ 9

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

أ لم أجد هذا الكلام في: معاني القرآن، وإنمًا نقله الأزهـريُّ في: تهذيب اللَّغة 34/2 (وجع)، ولسان العرب 380/8 (وجع)، والفيُّوميُّ في المصباح المنير 648/3 (وجع).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مثل الأزهريّ.

ما بين المعقوفين وهو: (وقال الفرَّاء يقال) إلى قوله: (إلَّا نكراتٍ) بعد قوله الآتي: (أنَّها بوضعت) في نسخة (ب).

ينظر: تهذيب اللُّغة 34/2 (وجع) ولسان العرب 380/8 (وجع).

<sup>·</sup> ينظر: شمس العلوم (309/1)، وتاج العروس 292/22 (وجع). عنظر: شمس العلوم (309/1)،

أد المرَّار بن سعيد بن حبيب الفقعسيَّ، أبو حسَّانٍ: شاعرٌ إسلاميٌّ، من شعراء الدَّولة الأمويَّة. ينظر: الأعلام (199/7).

البيت من الوافر، في: تاج العروس 233/22 (و ج ع)، وليس في ديوانه.  $^6$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> لم أجد فيما بين يديّ من كتب البلدان والجغرافيا.

<sup>8</sup> هو خويلد بن مرَّة فارسٌ وشاعرٌ فحلٌ من شعراء المذكورين الفصحاء، مخضرمٌ، أدرك الجاهليَّة والإسلام فأسلم وحسن إسلامه، وعاش بعد النَّبي محمَّد- صلَّى الله عليه وسلَّم- فترةً. ومات في خلافة عمر بن الخطَّابِ- رضي الله عنه. ينظر: الأعلام (313/2).

و البيت من الطَّويل، وهو ليس لأبي خراش، وإنَّما هو لعروة بن مرَّة أخي أبي خراش، وقيل: هو لأبي ذؤيب، كا في: شرح أشعار الهذليَّين (663/1)، وفيه: (كاد) بدل (كان)، و(يفرعني) بدل (تفرعني).

#### - - العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغانى

وَأَخُوهَا: صَاحِبُهَا. وَتَفَرَّعَنِي: عَلَانِي بِنَصْلِ السَّيْفِ غَيْرَ مُقْتَصِدٍ. أ

وَقَالَ الْجُمُحِيُّ: 2 الْوَجْعَاءُ: ثُمَالَةُ مِنَ الْأَرْدِ. 3 وَالْوَجْعَاءُ: الدُّبُرُ. 4

قَالَ أَنْسُ ابْنُ مُدْرِكَةَ الْخُثْعَمِيُّ:5

وَإِذْ يُشَدُّ عَلَى وَجْعَائِهَا الثَّفَرُ٥ عَجِبْتُ لِلْمَرْءِ إِذْ نِيكَتْ حَلِيلَتُهُ وَيُرْوَى: (أَنِفْتُ)؛ 7 يَعْنِي: أَنَّهَا بُوضِعَتْ. 8

وَقَالَ الدِّينَوَرِيُّ: أُمُّ وَجِعِ الْكَبِدِ: بَقْلَةً مِنْ دِقِّ الْبَقْلِ تُحِبُّهَا الضَّأْنُ، لَهَا زَهْرَةً غَبْرَاءُ فِي بُرْعُمَةٍ مُّدَوَّرَةٍ، وَلَمَّا وَرَقُ صَغِيرٌ جِدًّا أَغْبَرُ، وَسُمِّيَتْ أُمَّ (وَجِعٍ) ۗ الْكَبِدِ؛ لِأَنَّهَا شِفَاءً مِنْ وَجِعِ الْكَبِدِ.10

آگعرو:1 227 -يناير -مارس 2025

أ ينظر: تاج العروس 293/22 (وجع).
 هو محمَّد بن سلَّام بن عبيد الله الجمحيَّ بالولاء، إمامٌ في الأدب. له كتبُ، منها: طبقات الشُّعراء الجاهليّين والإسلاميّين، وبيوتات العرب، وغريب القرآن. توفّي سنة 232هـ. ينظر:طبقات النَّحويّين واللُّغويِّين (197)، وبغية الوعاة (215/2).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: معجم قبائل العرب القديمة والحديثة (1346/3)، والقاموس المحيط 910/3 (وجع).

ينظر: تهذيب اللَّغة 34/3 (وجع).
 أنس بن مدركة بن كعب الخثعميُّ أبو سفيان: شاعرٌ وفارسٌ عربيٌّ عظيمٌ. كان سيِّد خثعم في الجاهلية وفارسها، أدرك الإسلام فأسلم، ثمَّ أقام بالكوفة وانحاز إلى علىّ بن أبي طالبٍ، فقتلُ في معركة صفّين سنة 37 هـ. ينظر: الإصابة (102/1)، والشّعروالشّعراء (35ُ7).

<sup>6</sup> البيت من َ الوافر في: تهذيب اللُّغة ،34/3 (وجع)، والصِّحاح 316/3 (وجع).

<sup>7</sup> هذه رواية الأزهريّ في تهذيب اللُّغة 34/3 (وجع).

<sup>«</sup> ينظر: الصِّحاح 5/3 (ودع)، ولسان العرب 380/8 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> في (أ): ُوجعاً،، والتَّصحيح من المحكم 760/6 (وجع).

<sup>10</sup> نقله ابن سيده في: المحكم والمحيط الأعظم (760/6) عن أبي حنيفة الدِّينوريّ (ك ب د)، ولم أطَّلع عليه في كتابه (النَّبات).

# و البياب الفاخر المارية المارية المارية المارية والماب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني المارية ا

وَالصَّفَرُ إِذَا عُضَّ بِالشُّرْسُوفِ؛ يُسْقَى الرَّجُلُ عَصِيرَهَا. 1

وَالْجِعَةُ: نَبِيذُ الشَّعيرِ؛ فَإِن كَانَتْ مِن بَابِ ثِقَةٍ وَجِدَةٍ وَزِنَةٍ وَعِدَةٍ<sup>، 2</sup> فَهَذَا مَوْضعُ ذِكْرِهَا.

وَالْإِ يَجَاعُ: الْإِيلَامُ. 3 قَالَ مُتَمِّمُ بْنُ نُويْرَةَ الْيَرْبُوعِيُّ- رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ-:

لَعَمْرِي وَمَا دَهْرِي بِتَأْبِينِ هَالِكٍ وَلَا جَزَعٍ مِثَّا أَصَابَ فَأَوْجَعَا<sup>4</sup> وَتَوَجَّعْتُ لِفُلَانٍ مِّنْ كَذَا، أَيْ: رَثَيْتُ لَهُ.<sup>5</sup>

قَالَ أَبُو ذُوَّيْبِ الْهُذَلِيُّ:6

أً مِنَ الْمَنُونِ وَرَيْبِهِ نَتُوَجَّعُ وَالدَّهْرُ لَيْسَ بِمُعْتِبٍ مَّنْ يَجْزَعُ<sup>7</sup> وَيُرْوَى: وَرَيْبِهَا(<sup>8)</sup>.

وَالتَّوَجُّعُ: التَّفَجُّعُ، وَقَدْ يَكُونُ بِمَعْنَى: التَّشَكِّي. 9

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: المخصَّص 261/3 (وجع)، وتاج العروس 293/22 (وجع).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> قال الجوهريُّ: ولست أدري مَا نقصانه؟ قالَ ابن برِّيِّ: الجعة لامها واوُّ مِّن: جَعُوْتُ؛ أَي: جَعُثُ كَأَمَّا سُمِّيَت بذلك؛ لكونها تَجَعُو النَّاس على شُربها؛ أَي: تَجْمعهم. وذكر الأَزهريُّ هذا الحرف في المعتلِّ لذلك. ينظر: الصِّحاح 1295/3 (ج ع و)، وتهذيب اللُّغة 245/2 (وج ع).

نظر: الصِّحاح 1863/5 (وجع)، والمحكم 200/1 (وجع)، ولسان العرب 266/8 (وجع).

للبيت من الطَّويل في ديوانه (106)، والكنز اللَّغويُّ في اللَّسن العربيِّ (8)، والزَّاهر في معاني
 كلمات النَّاس (135/1).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: العين 186/2 (و ج عٍ).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> هو: خويلد بن خالد بن محرّث، أبو ذؤيب، من بني هذيل، شاعرً فلً، مخضرمً، أدرك الجاهليّة والإسلام، وسكن المدينة، واشترك في الغزو والفتوح. توفّي نحو سنة 27هـ. ينظر: الأغاني (56/6)، والأعلام (235/2).

البیت من الکامل في دیوانه (47)، وبلا نسبة في: مقاییس اللّغة 464/2 (و ج ع)، والمخصّص 71/2 (و ج ع).

<sup>8</sup> ينظر: ديوانه (47).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ينظر: لسان العرب 22/12 (وجع).

#### ودع:

الْوَدْعَةُ وَالْوَدَعَةُ- بِسُكُونِ الدَّالِ وَحَرَكَتِهَا- وَاجْمَعُ: وَدَعَاتً؛ وَهِيَ مَنَاقِفُ صِغَارً تَخْرُجُ مِنَ الْبَحْرِ؛ وَهِيَ خَرَزً بِيضً نَتَفَاوَتُ فِي الصِّغَرِ وَالْكِبَرِ. ۚ وَقَالَ اللَّيْثُ: تُزَيَّنُ بِهَا الْعَثَاكِلُ؛ ۚ وَهِيَ ۚ بَيْضَاءُ؛ فِي بُطُونِهَا شَقٌّ كَشَقِّ النَّوَاةِ؛ وَهِيَ جَوْفَاءُ تَكُونُ فِي جَوْفِهَا دُودَةً؛ كَلُحْمَة.2

وَزَادَ إِبْرَاهِيمُ الْحَرْبِيُّ- رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى-:3 تُعَلَّقُ مِنَ الْعَيْنِ.4

وَعَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ<sup>5</sup> عَنِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ-: "مَنْ تَعَلَّقَ وَدَعَةً فَلَا وَدَعَ [419/ب] اللهُ لَهُ". 6 قَالَ عَقِيلُ بْنُ عُلَّفَةَ الْمُرِّيُّ: 7

وَلَا أَلْقِي لِذِي الْوَدَعَاتِ سَوْطِي أُلَاعِبُهُ أُرِيدُ8 وَيْرُوَى: وَرِيبَتُهُ وَغِرَّتُهُ.9

آگعرو:1 229 تيناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: العين 222/2 (ودع)، والصِّحاح 1295/3 (و د ع).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: تهذيب اللّغة 87/3 (و د ع).

³ هو: الشَّيخ، أبو إسحاق إبراهيم بن إسحاقِ البغداديُّ، الحربيُّ، صنَّف (غريب الحديث)، وكتبًا كثيرةً، توقّي سنة 285هـ. ينظر: سير أعلام النّبلاء (356/13).

لغظر: غريب الحديث 254/2 (ودع).
 عقبة بن عامر بن عبس بن مالك الجهنيُّ: أميرُ من الصَّحابة. كان رديف النَّبيّ- صلَّى الله عليه وسلَّم-وشهد صفِّين مع معاوية، وكان شجاعاً فقيهًا شاعرًا قارئًا، وهو أحد مَن جمع اَلقرآن، توفّي سنة 58هـ. ينظر: جمهرة الأنساب (416)، وحلية الأولياء (8/2).

<sup>6</sup> رواه أحمد في مسنده (322/28) رقم: 17404، وقال محقِّقه: عبد الله بن عبد المحسن التَّركيُّ:

<sup>ً - &</sup>quot; <sup>7</sup> عقيل بن عُلَفة بن الحارث بن معاوية، اليربوعيُّ المرِّيُّ، أبو العُميس: شاعرٌّ مجيدٌ مقلٌّ، مِّن شعراء الدُّولة الأمويَّة. توفّي سنة نحو 100هـ. ينظر: الأغاني (81/11)، ورغبة الآمل (173/3).

<sup>8</sup> البيت من الوافر؛ وهو في : عقيل بن علفة المرِّيّ: سيرته وشعره (72)، وسمط اللِّإلي (185)، وخزانة الأدب (16/4).

و ينظر: عقيل بن علَّفة المرَّى: سيرته وشعره (72).

### مجلة المهني المسته . . . . . . . . . . . . العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصفائي

وَقَالَ أَبُو دَاوُدٍ يَزِيدُ بْنُ مُعَاوِيَةَ بْنَ عَمْرٍو الرُّؤَاسِيُّ: 1

السِّنَّ مِن جَلْفَزِيزٍ عَوزَمِ خَلَقِ وَالْعَقْلُ عَقْلُ صَبِيٍّ يَمْرُثُ الْوَدَعَهُ 2 وَوَالْمِ وَالْعَقْلُ عَقْلُ صَبِيٍّ يَمْرُثُ الْوَدَعَهُ 2 وَوَالْمَ فَوَالَ ذُو الرِّمَّةِ: 3

كَأَنَّ أَدْمَانَهَا وَالشَّمْسُ جَانِحَةٌ وَدْعٌ بِأَرْجَائِهَا فَضَّ وَمَنظُ ومُ  $^4$  وَقَالَ عَدِيُّ بْنُ زَيْدِ الْعِبَادِيُّ $^{(5)}$ :

كَلَّا يَمِينًا بِذَاتِ الْوَدْعِ لَوْ حَدَثَتْ فِيكُمْ وَقَابَلَ قَبْرُ الْمَاجِدِ (الزَّارَا)  $^{6}$  وَقَالَ ابْنُ الْكَلْمِيِّ: يُرِيدُ- بِذَاتِ الْوَدْعِ- سَفِينَةَ نُوحٍ  $^{7}$ - صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ- يَحْلِفُ بِهَا. وَقَالَ أَبُو نَصْرٍ: ﴿ هِيَ الْكَعْبَةُ بِلَأَنَّهُ كَانَ يُعَلَّقُ عَلَيْهَا فِي سُتُورِهَا الْوَدَعُ. ﴿ وَيُقَالُ: هِي الْأَوْثَانُ.  $^{10}$  وَقَالَ أَبُو نَصْرٍ: ﴿ هِيَ الْكَعْبَةُ بِهِ الْمُعْدُ يَزِيدُ بِنُ ثُرُوانَ ﴾ أَحَدُ بَنِي قَيْسٍ بْنِ ثَعْلَبَةَ ، يُضْرَبُ بِهِ الْمُثَلُ فِي الْمُثَلُ مِنْ هَبَنَّقَةً ،  $^{11}$  الْمَثَلُ فِي الْمُقَلِ فَي عُنُقِهِ قِلَادَةً الْمَثَلُ فِي عَنْقِهِ قِلَادَةً الْمَثَلُ فِي الْمُثَلِ فِي عَنْقِهِ قِلَادَةً اللّهَ الْمُؤْتِ ، فِي عَنْقِهِ فِلاَدَةً اللّهُ مَعْلَ فِي عَنْقِهِ قِلَادَةً اللّهُ الْمُؤْتِ ، فَيْقَالُ: أَحْمَقُ مِنْ هَبَنَّقَةً ،  $^{11}$  الْقِبَ بِذِلْكَ ، لِأَنَّهُ جَعَلَ فِي عَنْقِهِ قِلَادَةً

المجلم:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

أ لم أقف على ترجمة له وافية.

<sup>2</sup> البيت من البسيطُ؛ وهو بلًا نسبةٍ في: الجمهرة 285/2 (ودع)؛ واللِّسان 258/4 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> هو: غيلان بن عقبة بن نهيس بن مسعود العدوي، ذو الرَّمَّة، شَاعر، من فول الطَّبقة الثَّانية في عصره. أكثر شعره تشبيب وبكاء أطلال. توقِي سنة 117هـ. ينظر: وفيات الأعيان (404/1)، والمؤشّخ (170)، والأعلام (124/5).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> البيتِ من البسيط في ديوانه (254/2)، وأساس البلاغة 26/2 (ودع)، تاج العروس 22/ 295 (ودع).

أعدي بن زيد بن حمّاد بن زيد العبادي ، وهو أحد شعراء العصر الجاهلي البارزين، عاش في النصف الثّاني من القرن السَّادس الميلادي ومات في سجنه، وكان ذلك قبيل انتهاء القرن السَّادس الميلادي-على الأرجح. ينظر: الأغاني (145/3-150).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> في الأصَل: (الزَّادا) والمثبت من الدِّيوان.

البيت من البسيط في ديوانه (53)، والحيّم 332/2 (ودع)، ولسان العرب 387/8 (ودع).

<sup>7</sup> لم أجد قوله في: جمهرَة أنساب العرب، وإنَّما ذكره ابن منظورِ في: لسان العرب (258/5).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> هو أبو نصرٍ الجوِهريّ صاحب الصِّحاح. <sup>ً</sup>

و ينظر: تهذيب اللُّغة 88/3 (ودع)، والصِّحاح 1872/5 (ودع)، ولسان العرب 387/8 (ودع).

<sup>10</sup> ينظر: المصادر السَّابقة.

<sup>11</sup> ينظر: الكني والأسماء للدُّولابيّ (1108/3).

مِّنْ وَدَعٍ وَعِظَامٍ وَخَرَفٍ؛ وَهُوَ ذُو لِحْيَةً طَوِيلَةٍ؛ فَسُئِلَ عَن ذَلِكَ، فَقَالَ: أَعْرِفُ بِهَا نَفْسِي؛ لِئَلَّا أَضِلَّ؛ فَبَاتً ذَاتَ لَيْلَةٍ فَأَخَذَ أَخُوهُ قِلَادَتَهُ فَتَقَلَّدَهَا؛ لَقَلَّا أَصْبَحَ وَرَأَى الْقِلَادَةَ فِي عُنُقِ أَخِيهِ، قَالَ: يَا أَخِي، أَنتَ أَنَا، فَمَنْ أَنَا ؟²

قَالَ الْفُرَزْدَقُ يَهْجُو جَرِيرًا:

ْفَلُوْ كَانَ ذَا الْوَدْعِ بْنِ ثَرْوَانَ لَالْتَوَتْ بِهِ كَفَّهُ أَعْنِي يَزِيدَ الْهَبَنَّقَا3

وَوَدَّعْتُ فُلَانًا تَوْدِيعًا، مِن وَدَاعِ السَّلَامِ. 4

وَالْوَدْعُ: الْقَبْرُ أَوِ الْحَظِيرَةُ تُجْعَلُ حَوْلَ الْقَبْرِ. 5

وَقَالَ ابْنُ عَبَّادٍ: الْوَدْعُ وَالْوَدَعُ: الْيَرْبُوعُ. وَالدَّعَةُ: الْخَفْضُ، وَالْهَاءُ عِوَضٌ مِنَ الْوَاوِ. ٥ قَالَ لَبِيدً - رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ:

# يَا رُبَّ هَيْجًا هِيَ خَيْرٌ مِّن دَعَهُ ۗ

وَقَالَ آخَرُ:

لَا يَمْنَعْنَّكَ خَفْضَ الْعَيْشِ مِن دِعَةً نُزُوعُ نَفْسٍ إِلَى أَهْلٍ وَأَوْطَانِ اللَّهَ يَلُوّ بِكُلِّ بِلَادٍ إِنْ حَلَلْتَ بِهَا أَهْلًا بِأَهْلٍ وَجِيرَانًا بِجِيرَانِ \* تَقُولُ مِنْهُ: وَدُعَ الرَّجُلُ فَهُوَ وَدِيعٌ ، أَيْ: سَاكِنُ ، وَوَادِعُ- أَيْضًا- مِثْلُ: حَمُضَ فَهُوَ تَقُولُ مِنْهُ: وَدُعُ- أَيْضًا- مِثْلُ: حَمُضَ فَهُو

المجلد:14 \_\_\_\_ العرو:1 \_\_\_\_ العرو:1 \_\_\_\_ يناير -مارس 2025

أ في (أ): (فتقلَّد بها)، والمثبت من: ثمار القلوب في المضاف والمنسوب (143).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: ثمار القلوب في المضاف والمنسوب (143)، وأخبار الحمقى والمغفَّاين (43/1).

 $<sup>^{2}</sup>$  البيت من الطُّويل في ديوانه (215)، وتاج العروس 296/22 (ودع).

<sup>4</sup> ينظر: بصائر ذِوي التَّمييز في لطائف الكتاب العزيز 186/5 (ودع).

<sup>5</sup> ينظر: مجمل اللُّغة 1/920 (ودع).

<sup>6</sup> ينظر: المحيط فِي اللُّغة 115/1 (ودع)، وبصائر ذوي الثَّمييز 186/2 (ودع).

 <sup>&</sup>lt;sup>7</sup> البيت من الرّجز في ديوانه (92)، والعين 223/2 (ودع)، وبلا نسبة في: همع الهوامع (430/2).
 <sup>8</sup> البيتان من البسيط لصريع الغواني في: شرح ديوانه (154)، وبصائر دوي التّميز 186/2 (ودع).

# و البياب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني — · — · — العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

حَامِضُ، يُقَالُ: نَالَ فُلَانُ الْمُكَارِمَ وَادِعًا؛ مِنْ غَيْرِ كُلْفَةٍ وَمَشَقَّةٍ. ۚ وَوَدُعُ يَوْدُعُ؛ كَكَرُمَ يَكْرُمُ. وَقَوْلُهُمْ: عَلَيْكَ بِالْمَوْدُوعِ؛ أَيْ: بِالسَّكِينَةِ وَالْوَقَارِ، وَلَا يُقَالُ مِنْهُ: وَدَعَهُ؛ كَمَا لَا يُقَالُ مِنَ الْمَيْسُورِ وَالْمَعْسُورِ: يَسَرَهُ وَعَسَرَهُ. ۚ كَا

وَالْوَدِيعَةُ: وَاحِدَةُ الْوَدَائِعِ. 3 قَالَ لَبِيدً- رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

 $\tilde{e}$  وَمَا الْمَالُ وَالْأَهْلُونَ إِلَّا وَدِيعَةً وَلَابُدَّ يَوْمًا أَن تُرَدَّ الْوَدَائِعُ

وَفِي كِتَابِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: "لَكُمْ"، يَا بَنِي نَهْدٍ وَدَائعُ الشِّرْكِ". 5

وَالْوَدَائِعُ: الْعُهُودُ جَمْعُ: وَدِيعٍ، يُقَالُ: أَعْطَيْتُهُ وَدِيعًا؛ وَهُوَ مِن: تَوَادَعَ الْفَرِيقَانِ: إِذَا تَعَاهَدَا عَلَى تَرْكِ الْقِتَالِ، وَكَانَ اسْمُ ذَلِكَ الْعَهِدِ وَدِيعًا. 6

وَفَرَسُ وَدِيعٌ وَمَودُوعٌ مِنَ: الدَّعَةِ.<sup>7</sup> قَالَ مُتَمِّمُ بْنُ نُويْرَةَ الْيَرْبُوعِيُّ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ-يَصفُ نَاقَةً:

قَاظَتْ أَثَالَ إِلَى الْمَلَا وَتَرَبَّعَتْ بِالْخُرْنِ عَازِبَةً تُسَنَّ وَتُودَعُ. 8 وَالتَّدْعَةُ: مِثَالُ بُلْغَةِ، وَالتَّدْعَةُ: مِثَالُ تُؤَدّة: الدَّعَةُ. 9

وَالْمِيدَعُ وَالْمِيدَعَةُ وَالْمِيدَاعَةُ: التَّوْبُ الْمُبْتَذَلُ، وَالْجَمْعُ: الْمَوَادِعَ.10 قَالَ الْكِسَائِيُّ:

عبد العرو:1 كورو:1 مارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

ينظر: بصائر ذوي التَّمييز 186/2 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الصِّحاح 1296/3 (ودع).

<sup>3</sup> نفسه**،** 

البيت من الطّويل في ديوانه (89)، وخزانة الأدب (117/5)، وتاج العروس 298/22 (ودع).

هذا كتابُ مِن النّبيِّ - صلّى الله عليه وسلّم- إلى طِهْفَةُ بن أبي (بيرٍ النّهْدِيّ. ينظر: تاريخ المدينة لابن شبة (564/2)، ومعجم الصّحابة لأبي نعيمٍ (1570/3).

منظر: ألفائق في غريب الحديث (280/2)، والنهاية في غريب الحديث (167/5).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: لسان العرب 382/8 (ودع)، وتاج العروُس 299/22 (ودع).

<sup>8</sup> البيت من البسيط في ديوانه (94)، وتهذيب اللُّغة 87/3 (ودع)، والمحكم 180/10 (ودع).

و ينظر: لسان العرب 381/8 (وودع). والدَّعَة: هي الرَّاحة.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ينظر: الغريب المصنَّف 430/2، وتهذيب اللَّغة 88/3 (ودع).

# و البياب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني — · — · — العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

هِيَ الثِّيَابُ الْخُلُقَانُ (الَّتِي) لَ تُبْتَذَلُ، مِثْلُ: الْمُعَاوِزِ. ۚ وَيُقَالُ: مَا لَهُ مِيدَعُ، أَيْ: مَا لَهُ مَن يَكْفِيهِ الْعَمَلَ فَيَدَعُهُ، أَيْ: يَصُونُهُ عَنْهُ، ۚ وَأَنشَــدَ أَبُو عَدْنَانَ ۖ [420]:

فِي الْكَفِّ مِنِّي عَجِلَاتُ أَرْبَعُ مُبْتَذِلَاتُ مَا لَهُنَّ مِيدَءُ وَقَالَ اللَّيْانِيُّ: أَيْ: يَصُونُهُنَّ عَنِ الْعَمَلِ، وَقَالَ اللَّيْانِيُّ: كَلَامٌ مِيدَءُ: إِذَا كَانَ كَلَامٌ مِيدَءُ: إِذَا كَانَ كَلَامًا يُحْتَشَمُ مِنْهُ وَلَا يُسْتَحْسَنُ. 7

وَالْأَوْدَعُ: مِنْ أَسْمَاءِ الْيَرْبُوعِ؛ كَالْوَدْعِ وَالْوَدَعِ.

وَقَالَ ابْنُ عَبَّادٍ: حَمَامٌ أَوْدَعُ: إِذَا كَانَ فِي حَوْصَلَتِهِ بَيَاضً. 9 وَالْوَدَاعُ -بِالْفَتْجِ: اسْمُ

مِنَ التَّوْدِيعِ، 10 قَالَ الْقُطَامِيُّ: 11

قِفِي قَبْلَ التَّفَرَّقِ يَا ضُبَاعًا وَلَا يَكُ مَوْقِفٌ مِّنكِ الْوَدَاعَا12

المجلد:14 العدو:1 233 عناير -مارس 2025

 $<sup>^{1}</sup>$  في الأصل  $( | \vec{k} : 2 )$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الصِّحاح 1296/3 (ودع)، وتاج العروس 301/22 (ودع).

نظر: تهذيبِ اللَّغة 89/3 (ودع)، ولسان العرب 383/8 (ودع).

 <sup>&</sup>lt;sup>4</sup> هو: عبد الرَّحن بن عبد الأُعلى بن سمعون أبو عدنان السِّلهيُّ كان عالمًا باللُّغة وشاعرًا، صنَّف في اللُّغة وغريب الحديث. ينظر: بغية الوعاة (80/2).

أ البيت من البسيط؛ وهو في لسان العرب 383/8 (ودع)، وتاج العروس 301/22 (ودع).

نظر: تهذیب اللَّغة 89/3 (ودع)، ولسان العرب 383/8 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: المصدران السَّابقان.

 <sup>«</sup> ينظر: العين 2/25/2 (ودع)، ومعجم ديوان الأدب 222/3 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ينظر: المحيط في اللّغة 116/1 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ينظر: الصِّحاح 1295/3 (ودع).

<sup>11</sup> هو: عميرَ بن شُييم بن عمروُ بن عبَّاد، أبو سعيد، التَّغلبيُّ الملقَّب بالقطاميِّ: شاعر غزل، فحلُّ، كان من نصارى تغلب في العراق، وأسلم. وجعله ابن سلَّام في الطَّبقة الثَّانية من الإسلاميِّين. توقِي سنة 130هـ. ينظر: معاهد التَّنصيص (180/1)، وطبقات الشَّعراء (121).

<sup>12</sup> البيت من الوافر، في ديوانه (31)، والكتاب (243/2)، وبلا نسبةٍ في: خزانة الأدب (285/9).

# مجلة العناب الماخر للحسن بن محمد الصغاني الراخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

أَرَادَ: وَلَايكُن مِّنكِ مَوْقِفَ الْوَدَاعِ، وَلَكِنْ لِيكُنْ مَوْقِفَ غِبْطَة وَإِقَامَةٍ؛ لِأَنَّ مَوْقِفَ الْوَدَاعِ يَكُونُ لِلْفِرَاقِ، وَيَكُونُ مُنَغِّصًا لِّنَا يَتْلُوهُ مِنَ التَّبَارِجِ وَالشَّوْقِ. أَ

وَثَنِيَّةُ الْوَدَاعِ: بِالْمَدَينَةِ- عَلَى ساكِنِيهَا السَّلَامُ- وَكَانَ مَنْ سَافَرَ مِنْهَا إِلَى مَكَّةَ- حَرَسَهَا اللهُ تَعَالَى- يُودَّعُ ثَمَّ، وَيُشَيَّعُ إِلَيْهَا.²

وَقَالَ ابْنُ عُمَرَ- رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا-: "إِنَّ رَسُولَ اللهِ- صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- سَابَقَ بَيْنَ الْخَيْلِ الَّتِي أُضْمِرَتْ مِنَ الْخَفْيَاءِ، وَأَمَدُهَا ثَنِيَّةُ الْوَدَاعِ، وَسَابَقَ بَيْنَ الْخَيْلِ الَّتِي لَمْ تُضْمَرْ مِنَ الثَّنَيَّةِ إِلَى مَسْجِدِ بَنِي زُرَيْقٍ، وَكَانَ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ- رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا- (مَّمَن) 3 سَابَقَ بِهَا". 4 وَوَدَاعَةُ: مِن خَنَالِيفِ الْيَمَنِ عَنْ يَمِينِ صَنْعَاءَ. 5

وَوَدَاعَةُ بْنُ عَمْرُو مِن بَنِي جُشَمِ بْنِ حَاشِدِ بْنِ جُشَمِ بْنِ خَيْرَانَ بْنِ نُوفِ بْنِ هَمْدَانَ، مِنْهُمْ الْأَجْدَعُ بْنُ مَالِكِ ابْنِ أُمَيَّةَ الْوَدَاعِيُّ. 6

َوْفِي "جَمْهَرَةِ النَّسَبِ" لِابْنِ الْكَلْبِيِّ<sup>(7</sup> وَادِعَةً. وَالْوَادِعِيُّ: أَدْرَكَ الْإِسْلَامَ، وَبقِيَ إِلَى زَمَانِ عُمَرَ- رَضِيَ اللهُ عَنْهُ.

وَالْوَدَاعَةُ: الدَّعَةَ.8

وَوَادِعُ: ابْنُ الْأَسْوِدِ الرَّاسِيِّ- بِتَقْدِيمِ الْأَلِفِ عَلَى الدَّالِ- مِنْ أَصْحَابِ الْحَدِيثِ، يَرْوِي عَنِ الشَّعْبِيّ. 9

أ ينظر: تهذيب اللُّغة 89/3 (ودع)، ولسان العرب 385/8 (ودع)،

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: معجم البلدان (86/2).

<sup>3</sup> في الأصل (فيمَن).

<sup>·</sup> روى البخاريُّ في صحيحه 31/4 باب السَّبق بين الخيل رقم: 420، ومسلمٌ في صحيحه 1491/3 رقم: 1870.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> معجم البلدان (365/5).

نظر: الأنساب للسَّمعاني (292/12)، رقم: 5150، واللَّباب في تهذيب الأنساب (355/3).

<sup>7</sup> لم أجد في الجمهرة، وإنَّماً ذكره السَّمعانيُّ في الأنساب (292/12)، ونقل عنه صاحب اللَّباب.

<sup>8</sup> ينظر: العين 313/5 (ودع)، ومجمل اللّغة 467/1 (ودع)، ولسان العرب 312/8 (ودع).

وينظر: الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف (298/7).

وَالْقَاضِي أَبُو مُسْلِمٍ وَادِعُ بْنُ عَبْدِ اللهِ ابْنِ أَخِي أَبِي الْعَلَاءِ أَحْمَدَ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ سُلَيْمَانَ الْمَعَرِّيُّ.1

وَقَوْلُهُمْ: دَعْ ذَا؛ أَيِ: اثْرُكُهُ، وَأَصْلُهُ: وَدَعَ يَدَعُ. 2 وَمِنْهُ قَوْلُ النَّبِيِّ- صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "دَعْ مَا يُرِيبُكَ إِلَى مَا لَا يُرِيبُكَ". 3 وَقَالَ عَمْرُو بْنُ مَعْدِيكِرِبَ- رَضِيَ اللهُ عَنْهُ: 4 وَسَلَّمَ: مَعْدِيكِرِبَ- رَضِيَ اللهُ عَنْهُ: 4 إِذَا لَمْ تَسْتَطِيعُ 5 إِذَا لَمْ تَسْتَطِيعُ 5 إِذَا لَمْ تَسْتَطِيعُ 5

ُ وَقَدْ أُمِيتَ مَاضِيهِ، لَا يُقَالُ: وَدَعَهُ، إِنَّمَا يُقَالُ: تَرَكَهُ، وَلَا وَادِعُ، وَلَكِنْ تارِكُ، ۚ وَرُبَّمَا

وقد أنكر شمرُ والمطرَّزيُّ والفيُّوميُّ في: التَّهذيب 139/3 (ودع) والمغرَّب (346/2) والمصباح 250/2 (ودع) أن يكون ماضي (يدع) ومصدره مماتين، وكلُّهم استظهروا بحديث الرَّسول- صلَّي الله عليه وسلَّم-: "لينتهينَّ أقوامُ عن ودعهم الجمعات، أو ليختمنَّ على قلوبهم"، والفيوميُّ والمطرَّزيُّ أيضًا بقراءة مجاهد وعروة ومقاتل وابن أبي عبلة ويزيد النَّحويِّ: "مَا وَدَعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى" بالتَّخفيف، وهي قراءة النَّبيِّ - صلَّى الله عليه وسِلَّم- وعروة في: المجتسب (364/2)، وشواذِّ القرآن (175).

وفي الحديث الَّشَريف: "إِنَّ شَرَّ النَّاسُ من ودعّه النَّاسَ اتِقَاءَ شَرَّه". قَالَ الْفَيُّومِيُّ: (ما هذه سبيله فيجوز القول بالإماتة). وينظر: الكتاب (25/1)، والأفعال للسَّرقسطيِّ (243/4)، والنَّهاية (11/15)، وجمهرة اللَّغة (667/2)، وتهذيب اللَّغة (11/15)، وسيبويه والقراءات (92-201)، وظاهرة الشُّذوذ في النَّحو العربيّ (368-371).

المجلد:14 العدو:1 235 يناير -مارس 2025

أ وكان مشهورًا بالكرم، مولده سنة إحدى وثلاثين وأربعمائة، وله رسائل حسنةً وشعرً بديعً. ينظر:
 خريدة القصر وجريدة العصر (39/2)، ومعجم الأدباء (300/1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الصِّحاح 1296/3 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أخرجه اَلتِّرمذيُّ في سننه (668/4)، رقم1524، وقال الألبانيُّ- رحمه الله: صحيحً.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> هو: عمرو بن مَعْدِيكِرِب بن عبد الله بن عمرو الزَّبيديَّ، وكان في الجاهليَّة صاحب غارات مشهورًا في العرب، وفد على المدينة سنة 9هـ، في عشرة من بني زبيد، فأسلم وأسلموا. توفِّي سنة 21هـ في معركة نهاوند. ينظر: معجم ما استعجم (305/1)، والشِّعر والشَّعراء (360/1).

رودع)، وشمس العلوم 4578/7 (ودع)، وألبيت من الوافر في ديوانه (145)، وشمس العلوم  $^{5}$ 

منظر: الكتاب لسيبويه (25/1)، والمنصف لابن جنّي (16).

وقال الخليل الفراهيديُّ: "والعرب قد أماتت المُصدر من: يذر، والفعل الماضي، واستعملته في الحاضر والأمر؛ فإذا أرادوا المصدر قالوا: ذره تركا، أي اتركه". ينظر: العين 196/8 (وذر).

جَاءَ فِي ضَرُورَةِ الشِّعْرِ: وَدَعَهُ، وَهُو مَوْدُوعٌ عَلَى أَصْلِهِ. قَالَ أَنْسُ بْنُ زُنَيمٍ: أ

غَالَهُ فِي الْوَعْدِ حَتَّى وَدَعَهُ<sup>2</sup> لَيْتَ شِعْرِي عَنْ خَلِيلِي مَا الَّذِي

قَالَ أَبُو حاتِمٍ فِي كِتَابِ "تَقْوِيمِ الْمُفْسَدِ وَالْمُزَالِ عَنْ جِهَتِهِ": "إِنَّ الرِّوَايَةَ: (في الْوَعْدِ)، وَمَن قَالَ: (فِي الْوُدِّ) فَقَدْ غَلِطَ. وَقَالَ: كَأَنَّهُ ۖ وَعَدَهُ شَيْئًا". ۚ وَقَالَ سُوَيْدُ بَٰنُ أَبِي كَاهِلِ الْيَشْكُرِيُّ<sup>6</sup> يَصِفُ نَفْسَهُ:

الْبِغْضَةَ عَنْ حَافِظُ الْعَقْلِ لِمَا كَانَ اسْتَمَعْ آبائه أُمَّ لَمْ يُظْفَرْ وَلَا عَجْزًا وَدَعْ مُسْعَاتُهُم فِي قُومِهِ وَيُرُونِي: (وَلَا شَيْئًا).8

وَقَالَ آخُرُ:

وَكَانَ مَا أَكْثَرُ نَفْعًا مِّنَ الَّذِي وَدَعُوا ٩

236 -يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> هو: أنس بن زنيم بن عمرو بن عبد الله، شاعرً، مِّن الصَّحابة، نشأ في الجاهيَّلة، ولمَّا ظهر الإسلام هجا النَّبيَّ- صَّلَّى الله عليه وسلَّم- فأهدر دمه، فأسلم يَومُ الفتح ومدح رَسُول الله بقصيدةٍ فعفا عنه. توقّي سنة 60هـ. ينظر: الإصابة (69/1)، وخزانة البغداديّ (297/3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البيت من الرّمل في: الخصائص (1/00/1)، والإنصافُ في مسائل الخلاف (397/2).

<sup>3</sup> لم أعثر على هذا التَّكَاب، وذكره الصَّغانيُّ بين مصادره الألف الَّتي اعتمدها في (التَّكِلة) وسمَّاه هكذا: (كتاب المفسد من كلام العرب والمزئال عن جهته) وبنفس التَّسمية ذكره في مقدَّمة (العباب).

<sup>4</sup> في الأصل (كأنه كان).

أينظر: الصِّحاح 1298/3 (ودع)، وتاج العروس 501/11 (ودع).
 سويد بن أبي كاهل بن حارثة، الدَّبيانيُّ الكانيُّ اليشكريُّ، أبو سعد، شاعرٌ، من مخضرمي الجاهليَّة . والإسلام، عدُّه ابن سلَّام في طبقة عنترة. توفّي سنة بعد 60هـ. ينظَر: الإصابة ت: 3716، والشِّعر والشَّعراء (160)، خزانةُ البغداديُّ (547/2).

<sup>7</sup> البيتان من الرَّمل، في ديوانه (32)، والحلل في شرح أبيات الجمل (30/1)، ولسان العرب 384/8 (ودع).

 <sup>8</sup> ينظر: شرح الشّافية للرّضي (52/4).

<sup>9</sup> البيت منِ المنسرِح في: إسفار الفصيح (569/1)، والإنصاف في مسائل الخلاف (397/2)، وشرح الشَّافية للرَّضي (52/4).

[وَقَالَ خُفَافُ بْنُ نَدْبَةَ:1

إِذَا مَا اسْتَحَمَّتْ أَرْضُهُ مِنْ سَمَائِهِ جَرَى فَهُوَ مَوْدُوعٌ وَوَاعِدُ مَصْدَقِ<sup>2</sup> أَيْ: مَتْرُوكُ؛ لَا يُضْرَبُ وَلَا يُزْجَرُ.<sup>3</sup>

قَالَ الصَّغَانِيُّ مُؤَلِّفُ هَذَا الْكِتَابِ- وَقَدِ اخْتَارَ النَّبِيُّ- صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ-: أَصْلُ هَذِهِ اللَّغَةِ فِيمَا رَوَى ابْنُ عَبَّاسٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا- عَنْهُ أَنَّهُ قَرَأً: "مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ اللَّهُ بَغْفَيفِ الدَّالِ.5

وَكَذَلِكَ قَرَأَ بِهَذِهِ الْقِرَاءَةِ عُرْوَةُ، <sup>6</sup> وَمُقَاتِلُ، <sup>7</sup> وَأَبُو حَيْوَةً، <sup>8</sup> وَأَبُو الْبَرَهْسَمِ، <sup>9</sup> وَابْنُ أَبِي عَبْلَةَ، <sup>10</sup>

المجلد:14 العدو:1 237 يناير -مارس 2025

أ هو: خفاف بن عمير السلمي شاعر فارس، من أغربة العرب، عاش زمنًا في الجاهليَّة، وأدرك الإسلام فأسلم، وشهد فتح مكَّة، وشهد حنينًا والطَّائف. توفِّي نحو سنة 20هـ. ينظر: الأغاني (133/16)، والمؤتلف والمختلف (108).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البيت من الطَّويل، في ديوانه (33)، والمخصَّصِ 132/5 (ودع)، وأساس البلاغة 344/2 (ودع).

نظر: الصّحاح 296/3 (ودع)، وشرح الشَّافية للرّضيّ (53/4)، وخزانة الأدب (472/6).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الضّحى: 3.

<sup>5</sup> ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذِّ القراءات (364/2).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> هو: عروة بن الزَّبير بن العوام بن خويلد الأسديُّ، أحد الفقهاء السَّبعة بالمدينة المنوَّرة، وأحد العلماء التَّابعين ت93هـ. ينظر: الطَّبقات الكبري (178/5)، ووفيات الأعيان (398/1).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> هو: مقاتل بن سليمان بن بشير الأزديَّ من أعلام المفسِّرين. من كتبه: التَّفسير الكبير، ونوادر التَّفسير، ومتشابه القرآن، والنَّاسخ والمنسوخ، والقراءات، والوجوه والنَّظائر. ينظر: وفيات الأعيان (112/2)، والأعلام (258/4).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> هُو أبو حيوة شريح بن يُزيد المقرئ الحميي الحضرمي الشَّامي، روى عَنْهُ ابنه وحكم بن المبارك، كناه الحكم، يَرْوِي عَنْ عمران بن بشيرٍ. توقي سنة 203هـ. ينظر: التَّاريخ الكبير (230/4)، والجرح والتَّعديل (334/4).

و هو: أبو البرهسم عمران بن عثمان الزّبيديُّ الشّاميُّ. له قراءةً شاذَّةً، فيها أشياء تستنكر. ينظر: ميزان الاعتدال (495/4).

<sup>10</sup> هو: أبو إسماعيل إبراهيم بن أبي عبلة شمر بن يقظان بن عامر العقيليُّ الشَّاميُّ التَّابعيُّ، روى الحديث والقراءة عن عددٍ من الصَّحابة؛ منهم أنس بن مالكٍ وابن عمر. توقِي سنة 152هـ. ينظر: تهذيب الكمال (141/2)، وغاية النّهاية (19/1).

وَيَزِيدُ [420/ب] النَّحْوِيُّ.1

وَقَالَ النَّبِيُّ- صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ: "لَيَنتَهِينَّ أَقْوَامٌ عَنْ وَدْعِهُمُ الْمُمُّعَاتِ، أَوْ لَيَخْتِمَنَّ اللهُ عَلَى قَلُوبِهُمْ، ثُمَّ لَيْكُونُنَّ مِنَ الْغَافِلِينَ". 2 وَقَوْلُ سُويِدِ بْنِ أَبِي كَاهِلِ الْيَشْكُرِيِّ:

أَرَّقَ الْعَيْنَ خَيَالٌ لَّمْ يَدَعْ مِنْ سُلَيْمَى فَفُوَّادِيِ مُنْتَزَعُ<sup>3</sup> أَيْ: لَمْ يَتَّدعْ، وَلَمْ يَقَرَّ وَلَمْ يَمْكُثْ.<sup>4</sup>

وَوَدْعَانُ: اسْمُ مَوْضِعٍ قُرْبَ يَنْبُعَ. 5 قَالَ الْعَجَّاجُ:

فِي بِيضِ وَدْعَانَ بَسَاطً سِيٌّ 6

وَوَدْعَانُ -أَيْضًا: مِنَ الْأَعْلَامِ 7

وَقَالَ ابْنُ بُزُرْجَ:<sup>8</sup> وَدَعَتُ الثَّوْبَ بِالثَّوْبِ، فَأَنَا أَدَعُهُ؛ أَيْ: صُنْتُهُ.<sup>9</sup>

وَرَوَى شَمِرُ عَن ثُمَارِبٍ: وَدَّعْتُ فُلَانًا وَدْعًا مِنْ وَدَاعِ السَّلَامِ.10

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

أ هو: أبو الحسن يزيد بن أبي سعيد النَّحويُّ المروزيُّ القرشيُّ بالولاء، من رواة الحديث وهو ثقةً، روى له البخاريُّ في (الأدب) والباقون سوى مسلم. توقي سنة 131هـ. ينظر: تهذيب الكمال (143/32)، والجرح والتَّعديل (270/9). تنظر القراءة في: شرح الرَّضي للشَّافية (51/4).

² رواه مسلمٌ في صحيحه (591/2)، رقم: 865، وأحمد في مسنده (37/4)، رقم: 2132.

 $<sup>^{6}</sup>$  البيت من الرّملِ في ديوانه (33)، ولسان العرب  $^{381/8}$  (ودع)، وتاج العروس  $^{22}$  (ودع).

 <sup>4</sup> ينظر: تهذيب اللّغة 89/3 (ودع).

<sup>5</sup> ينظر: معجم البلدان (369/5)، ومراصد الاطِّلاع على أسماء الأمكنة والبقاع (1430/3).

ودع). ولبيت من الِرّجز في ديوانه (45)، ولسان العرب 505/13 (ودع). والبيت من الِرّجز في ديوانه (45)،

مثل: أبو حيَّة الفزاريَّ ودعان بن محرز بن قيس بن ورد بن حذيفة بن بدرٍ. شاعرُ فارسُ. ينظر:
 المؤتلف والمختلف (130/1).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> هو عبد الرَّحن بن بررج اللُّغويُّ كان حافظًا للغريب والنَّوادر. صنَّف كتابًا فى النَّوادر. ينظر: إنباه الرُّواة (161/2)، وبغية الوعاة (299/2).

و ينظر: تهذيب اللَّغة 89/3 (ودع).

<sup>10</sup> نفسه 88/3 (ودع).

# مجلة العناب الماخر للحسن بن محمد الصغاني الراخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

وَمَوْدُوعٌ: فَرَسُ هَرِمٍ بْنِ ضَمْضَمَ الْمُرِّيِّ. ۚ قَالَتْ نَائِحَتُهُ:

يَا لَمْفَ نَفْسِي لَمْفَةَ الْمَفْجُوعِ أَن لَّا أَرَى هَرِمًا عَلَى مَوْدُوعِ مِنْ أَجْلِ سَيِّدِنَا وَمَصْرَعِ جَنْبِهِ عَلقَ الْفُؤَادُ بِحَنْظَلٍ مَصْدُوعٍ<sup>2</sup> وَمَوْدُوعُ - أَيْضًا: مِنْ أَعْلَامِ الْأُنَاسِيّ.<sup>3</sup>

وَقَالَ الْكِسَائِيُّ: يُقَالُ: أَوْدَعْتُهُ مَالًا؛ أَيْ: دَفَعْتُهُ إِلَيْهِ؛ لِيكُونَ وَدِيعَةً عِندَهُ، وَأَوْدَعْتُهُ-أَيْضًا: إِذَا دَفَعَ إِلَيْكَ مَالًا يَكُونُ وَدِيعَةً عِندَكَ فَقَبِلْتَهَا؛ وَهُوَ مِنَ الْأَضْدَادِ. 4

وَفَرَسُ مُّودَّعُ، مِثْلُ: مَوْدُوعٍ وَوَدِيعٍ. 5 قَالَ ذُو الْإِصْبَعِ الْعَدُوانِيُّ: 6

أَقْصِرُ مِن قَيْدِهِ وَأُودِعُهُ حَتَّى إِذَا السِّرْبُ رِيعَ أَوْ فَزِعَا ۗ وَالتَّوْدِيعُ عِندَ الرَّحِيلِ مَعْرُوفُ، وَهُو تَغْلِيفُ الْمُسَافِرِ النَّاسَ خَافِضِينَ وَادِعِينَ، وَهُمْ يُودِّعُونَهُ إِذَا سَافَرَ تَفَاؤُلًا بِالدَّعَةِ، الَّتِي يَصِيرُ إِلَيْهَا إِذَا قَفَلَ، أَيْ: يَتْرُكُونَهُ وَسَفَرَهُ. ﴿ قَالَ الْأَعْشَى:

وَدِّعْ هُرِيْرَةَ إِنَّ الرَّكْبَ مُرْتَحِلٌ وَهَلْ تُطِيقُ وَدَاعًا أَيَّهَا الرَّجُلُ 9

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: لسان العرب 288/8 (ودع).

² البيتان من الطُّويل في لسانِ العرب 388/8 (ودع)، وتاج العروس 306/22 (ودع).

<sup>3</sup> مثل: زهير بن عبد الله بن دبيَّة بن زيد بن عمروٍ بن مودوعٍ. ينظر: الإكمال فِي رفع الالتباس (256/2).

ينظر: الصّحاح 1296/3 (ودع)، ومجمل اللّغة 920/1 (ودع)، والمخصّص 175/4 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: لسان العرب 381/8 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> هو حُرثان بن محرِّث بن الحارث، أحد الشَّعراء والحكماء في العصر الجاهليّ، وسيّي ذا الإصبع؛ لأنَّه كان له إصبع زائد في رجله، وهو من المعمّرين؛ إذ تجاوز عمره المئة. توفّي نحو سنة 20 ق هـ. ينظر: الأغاني (89/3)، والشّعراء (270).

<sup>7</sup> البيت من المنسرح في: ديوانه (62)، وتهذيب اللُّغة 88/3، (ودع) ولسان العرب 383/8 (ودع).

<sup>8</sup> ينظر: القاموس المحيط: 769 (ودع)، وتاج العروس 296/22 (ودع).

و البيت من البسيط في ديوانه (54)، والزَّاهر في معاني كلمات النَّاس (102/1)، وتصحيح لسان العرب 119/1 (ودع).

# مجلة العنب بن محمد الصغاني — · — · — · — العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

وَقُوْلُ اللهِ تَعَالَى: "مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ٣٠، أَيْ: مَا تَرَكَكَ مُنذُ اخْتَارَكَ، وَلَا أَبْغَضَكَ مُنذُ أَحَبَّكَ. 2

وَتُوْدِيعُ الْفَحْلِ: اقْتِنَاؤُهُ لِلْفِحْلَةِ. 3

وَرَوَى أَبُو أُمَامَةَ 4- رَضِيَ اللهُ عَنْهَا- أَنَّ النَّبِيَّ- صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ- كَانَ إِذَا رَفَعَ مَائِدَتَهُ قَالَ: "الْحَمْدُ لِلَّهِ كَثِيرًا طَيِّبًا مُّبَارَكًا فِيهِ غَيْرَ مَكْفِيّ وَلَا مُودَّعٍ وَلا مُسْتَغْنَى عَنْهُ رَبَّنَا".5

وَتَوْدِيعُ الثَّوْبِ: أَن تَجْعَلَهُ فِي صِوَانٍ يَصُونُهُ.٥

وَرَجُلُ مُّتَّدِعُ؛ أَيْ: صَاحِبُ دَعَةٍ <sup>7</sup> وَقَوْلُ سُوَيْدِ بْنِ أَبِي كَاهِلِ الْيَشْكُرِيِّ<sup>8</sup> يَصِفُ ثَوْرًا وَحْشَيَّا:

ثُمَّ وَلَّى وَجِنَابَانِ لَهُ مِنْ غُبَارٍ أَكْدَرِيٍّ وَاتَّدَعْ<sup>9</sup> أَيْ: قَصَّرَ فِي عَدْوِهِ؛ وَذَلِكَ لِثِقَتِهِ بِعَدْوِهِ.<sup>10</sup>

المجلد:14 — العدو:1 — عارس 2025 \_\_\_\_\_\_يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> سورة الضُّحى: 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: تفسير الثَّعلبيِّ (224/10).

نظر: الصِّحاح 3/1295 (ودع)، ولسان العرب 8/88 (ودع).

<sup>4</sup> هُو: صُدَيُّ بن عِملاًن بن وهُبِ الباهليُّ، أبو أمامة، صحابيُّ كان مع عليٍّ- رضي الله عنه- في (صفّين) وسكن الشّام، فتوفّي في أرض حمص سنة 80هـ. له في الصَّحيحين 250 حديثًا. ينظر: تهذيب التَّهذيب (420/4)، وصفة الصَّفوة (308/1).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> رواه البخاريَّ في صحيحه (82/7)، برقم: 5458.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: الصِّحاح 1295/3 (ودع).

ينظر: العين 223/2 (ودع)، وتهذيب اللُّغة 87/3 (ودع)، والصِّحاح 1296/3 (ودع).

<sup>8</sup> هو: سويد بن أبي كاهل بن حارثة، الذَّبيانيُّ الكنانيُّ اليشكريُّ، شاعرٌ، مِّن مخضرمي الجاهليَّة والإسلام؛ عدَّه ابن سلَّام في طبقة عنترة. توفي بعد سنة 60هـ. ينظر: الشِّعر والشُّعراء (160)، وطبقات فحول الشُّعراء (128).

و البيت من الرَّمل في ديوانه (29)، وتاج العروس 307/22 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ينظر: تاج العروس 307/22 (ودع).

### مجلة المهني المسته . . . . . . . . . . . . العباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصفائي

وَاتَّدَعَ، أَيْ: تَقَارَّ. 1

وَقَالَ ابْنُ عَبَّادٍ: الْمُتَّدِعُ الَّذِي يَشْكُو عِضْوًا، وَسَائِرُهُ صَحِيحٌ.

وَاسْتُودَعْتُهُ وَدِيعَةً؛ أَيِ: اسْتَحْفَظْتُهُ إِيَّاهَا. قَالَ:

اسْتُودعَ الْعِلْمَ قِرْطَاسُ فَضَيَّعَهُ فَبِئْسَ مُسْتَوْدَعُ الْعِلْمِ الْقَرَاطِيسُ  $^{4}$  وَقَوْلُهُ تَعَالَى: "فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ أَّدَ أَيْ: مُسْتَوْدَعُ فِي الصَّلْبِ،  $^{6}$  وَقِيلَ: فِي الثَّرَى،  $^{7}$  وَالْمُسْتَوْدَعُ فِي قَوْلِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ- رَضِيَ اللهُ عَنْهُ-:

مِنْ قَبْلِهَا طِبْتَ فِي الظِّلَالِ وَفِي مُسْتَوْدَعٍ حَيْثُ يُخْصَفُ الْوَرَقُ<sup>8</sup> الْمَكَانُ الَّذِي جُعِلَ فِيهِ آدَمُ وَحَوَّاءُ -عَلَيْهِمَا السَّلَامُ- مِنَ الْجَنَّةِ وَاسْتُودِعَاهُ، وَقِيلَ: الرَّحمُ.<sup>9</sup>

وَقُولُهُ: يُغْصَفُ الْوَرَقُ، عُنِيَ بِهِ قَوْلُهُ تَعَالَى: "وَطَفِقَا يَغُصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلجُنَّةَ". 10 وَقَوْلُهُ: يُغْصَفُ الْوَرَقُ، عُنِيَ بِهِ قَوْلُهُ تَعَالَى: "وَطَفِقَا يَغُصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلجُنَّةَ". 10

كَأَنَّهَا أَمَّ سَاجِي الطَّرْفِ أَخْدَرَهَا مُسْتُودَعٌ نَمَرَ الْوَعْسَاءِ مَرْخُومُ ا

وينظر: الفائق في غريب الحديث (123/3).

المجلد:14 كاوس 2025 كارس 2025

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: القاموس المحيط: 770 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المحيط في اللَّغة 1/11 (ودع).

نظر: الصِّحاح 1296/3 (ودع)، والنِّهاية في غريب الحديث والأثر 168/5 (ودع).

البيت من البسيط في لسان العرب 8/386 (ودع) وتاج العروس 308/22 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الأنعام: 98.

هذا قول سعيد بن جبيرٍ. ينظر:تفسير ابن أبي حاتمٍ (1357/4)، وتفسير الثَّعلبيّ (173/4).  $^{6}$ 

<sup>7</sup> هذا قول مجاهدٍ. ينظر: تَفسير الثَّعلبيِّ (173/4).

<sup>8</sup> البيت من المنسّرح؛ وهو في: غريبِّ الحديث لابن قتيبة (359/1)، وتهذيب اللُّغة (257/14).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ينظر: الفائق في غريب الحديث (123/3)، والقاموس المحيط 770 (ودع).

<sup>10</sup> سورة الأعراف: 22.

#### محلية المهني س . س . س . سالعباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصفائي

أَيْ: يُوَارِي وَلَدَ هَذِهِ الظَّبْيَةِ الْجَمَّرُ. 2

وَقُولُ عَبْدَةً بْنِ الطَّبِيبِ الْعَبْشَمِيِّ:3

إِنَّ الْحَوَّادِثَ يَغْتَرِمْنَ وَإِنَّمَا عُمُرُ الْفَتَى فِي أَهْلِهِ مُسْتَوْدَعُ] 4 أَيْ: وَدِيعَةُ تُسْتَعْارُ وَتُسْتَرَدُّ. 5 أَيْ: وَدِيعَةُ تُسْتَعَارُ وَتُسْتَرَدُّ. 5

وَالْمُوادَعَةُ: الْمُصَالِحَةُ.6

وَوَادَعَ النَّبِيُّ- صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- أَهْلَ مَكَّةَ؛ أَيْ: صَالَحَهُمْ. ٦

وَالتَّوَادُعُ: التَّصَالُخُ<sup>8</sup> وَيُقَالُ: تُودِّعَ مِنِيٍّ- عَلَى مَا لَمْ يُسَمَّ فَاعِلُهُ- أَيْ: سُلَمٍ عَلَيَّ.<sup>9</sup>

وَأَمَّا حَدِيثُ النَّبِيِّ- صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسلَّرَ- "إِذَا رَأَيْتَ أُمَّتِي تَهَابُ الظَّالِمَ أَن تَقُولُ لَهُ: إِنَّكَ ظَالِمٌ فَقَدْ تُوُدِّعَ مِنْهُمْ" أَنَّ فَمَعْنَاهُ: اسْتُرِيحَ مِنْهُمْ، وَخُدِلُوا، وَخُلِّيَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَرْتَكِبُونَ مِنَ الْمَعَاصِي، وَهُوَ مِنَ الْمَجَازِ، لِأَنَّ الْمُعْتَنِيَ بِإِصْلَاحِ شَأْنِ الرَّجُلِ إِذَا أَيِسَ

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> البيت من البسيط في ديوانه (386)، وجمهرة اللُّغة 592/1 (ودع)، وأساس البلاغة 345/1 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: تاج العروس 309/22 (ودع).

<sup>3</sup> عبدة بن يزيد (الطَّبيب) بن عُمرو بن عليّ، من تميم: شاعرُ فلُ، مِّن مخضرمي الجاهليَّة والإسلام. شهد الفتوح، وقتال الفرس مع المثنَّى بن حارثة، والنُّعمان بن مقرن، بالمدائن وغيرها. وكانت له في ذلك آثارُ مشهودةً، وله فيها شعرُ. ينظر: الأغاني (163/18)، ومعاهد التَّنصيص (102/1).

ما بين المعقوفين وهو: (قال خفاف بن ندبة) إلى قوله: (في أهله مستودع) ساقط من (ب).
 والبيت من الكامل في ديوانه (30)، وتاج العروس 309/22 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: تاج العروس 309/22 (ودع).

<sup>6</sup> ينظر: معجم ديوان الأدب (278/3)، ومجمل اللُّغة 894/1 (ودع)، والفائق في غريب الحديث 50/4 (ودع).

<sup>7</sup> ينظر: النّهاية في غريب الحديث (167/5).

 <sup>8</sup> ينظر: العَين 2/224 (ودع)، ومعجم ديوان الأدب (288/3)، والمخصَّص 380/3 (ودع)

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ينظر: لسان العرب 385/8 (ودع)، وتاج العروس 310/22 (ودع).

<sup>10</sup> رواه أحمد في مسنده (86/6) رقم: 6521، وقال محقِّقوه: حديثُ صحيحُ.

# مجلة العناب الماخر للحسن بن محمد الصغاني الراخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصغاني

مِنْ إِصْلَاحِهِ تَرَكُهُ وَنَفَضَ يَدَهُ مِنْهُ، وَاسْتَرَاحَ مِن مُّعَانَاةِ النَّصَبِ فِي اسْتِصْلَاحِهِ. <sup>1</sup> وَيَجُوزُ أَن يَّكُونَ مِن قَوْلِهِمْ: تَوَدَّعْتُ الشَّيْءَ؛ أَيْ: صُنْتُهُ فِي مِيدَعٍ. <sup>2</sup> قَالَ الرَّاعِي: <sup>3</sup>

وَتَلْقَى جَارَنَا يُثْنِي عَلَيْنَا إِذَا مَا كَانَ يَوْمًا أَن يَبِينَا ثَنَاءٌ تُشْرِقُ الْأَحْسَابُ مِنْهُ بِهِ نَتَوَدَّعُ الْحَسَبَ الْمُصُونَا<sup>4</sup> وَيُرْوَى: الْأَعْرَاضُ.<sup>5</sup>

وَتُوَدَّعَ فُلَانً فُلَانًا: إِذَا (البَّذَلَةُ) ۚ فِي حَاجَتِهِ؛ فَكَأَنَّهُ مِنْ الْأَضْدَادِ. 7

وَالتَّرْكِيبُ يَدُلُّ عَلَى التَّرْكِ وَالتَّخْلِيَةِ.

#### وذع:

ابْنُ السِّكِّيتِ: وَذَعَ الْمَاءُ يَذَعُ، وَهَمَى يَهْمِي: إِذَا سَالَ. قَالَ: وَالْوَاذِعُ: الْمَعينُ. قَالَ: وَكُلُّ مَاءٍ جَرَى عَلَى صَفَاةٍ فَهُوَ وَاذِعُ. 9 قَالَ الْأَزْهَرِيُّ: هَذَا حَرْفُ مُنكِزُ، وَمَا رَأَيْتُهُ إِلَّا

المجلم:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: الفائق في غريب الحديث (50/4)، وتاج العروس 310/22 (ودع).

ينظر: الفائق في غريب الحديث (50/4)، والنِّهاية في غريب الحديث والأثر (166/5)، ولسان العرب 383/8 (ودع).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> هو: عبيد بن حصين بن معاوية بن جندل النُّيريُّ، شاعرٌ فلُّ، كان من جلَّة قومه، ولقِّب بالرِّاعي، لكثرة وصفه الإبل.عاصر جريرًا والفرزدُق. توقِي سنة 90هـ. ينظر: الأغاني (168/20)، وجمهرة أشعار العرب (172).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> البيتان من الوافر في ديوانه (275)، وأساس البلاغة 325/2 (ودع)، وتاج العروس 310/22 (ودع).

دل (الأحساب)، و(الأعراض) رواية تاج العروس 397/18 (ع ر ض).

في الأصل: (ابتدله) بالدَّال المهملة.

<sup>7</sup> ينظر: تهذيب اللُّغة 90/3 (ودع)، والقاموس المحيط 770 (ودع)،

 <sup>8</sup> ينظر: مقاييس اللَّغة 255/3 (ودع).

و ينظر: تهذيب اللَّغة 96/3 (ودع)، ولسان العرب 288/8 (ودع).

فِي (الْأَلْفَاظِ) لِابْنِ السِّكِيتِ، أَ وَلَا أُثْبِتُهُ، وَينْبَغِي أَن يُفَتَّشَ عَنْهُ. 2

#### ورع:

الْوَرَعُ: التَّقُوكِي. 3

وَوَرِعَ الرَّجُلُ- بِالْكَسْرِ- يَرِعُ وَرَعًا وَرِعَةً. ٩

وَيُقَالُ: فُلَانُّ سَيِّءُ الرِّعَةِ؛ أَيْ: قَلِيلُ الْوَرِعِ.5 وَقَالَ الْأَصْمَعِيُّ: الرِّعَةُ: الْهَدْيُ وَحُسْنُ الْهَيْئَةَ أَوْ سُوءُ الْهَيْئَة.6

وَفِي حَدِيثِ الْحَسَنِ الْبَصْرِيِّ: "أَنَّهُمُ ازْدَحَمُوا عَلَيْهِ فَرَأَى مِنْهُمْ رِعَةً سَيِّئَةً، فَقَالَ: اللَّهُمُّ إِلَّكَ هَذَا الْغُثَاءَ الَّذِي كُنَّا نُحُدِّثُ عَنْهُ، إِنْ أَجَبْنَاهُمْ لَمْ يَفْقَهُوا، وَإِن سَكَتْنَا عَنْهُمْ وُكِلْنَا إِلَى عِيِّ هَذَا الْغُثَاءَ الَّذِي كُنَّا غَنْهُمْ وَكَلْنَا إِلَى عَيِّ شَقَهُوا، وَإِن سَكَتْنَا عَنْهُمْ وَكَلْنَا إِلَى عِيِّ شَقَهُما اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

قَوْلُهُ: (إِلَيْكَ)؛ أَي: اقْبِضْنِي إِلَيْكَ، وَأَشْكُوَهُمْ إِلَيْكَ. 8

يْقَالُ: هُمْ قَوْمٌ حَسَنَةً رِعْتُهُم؛ أَيْ: شَأْنَهُمْ وَأَمْرُهُمْ وَأَدْبُهُمْ. وَ

المجلد:14 كاوس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> لم أعثر علي قوله في: الألفاظ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تَهذيب اللَّغة 6/3 (وذع)، ونقل عنه صاحب اللِّسان 388/8 (وذع)، وصاحب تاج العروس 313/22 (وذع).

³ ينظر: العين 242/2 (ورع)، والجراثيم 219/1 (ورع).

بنظر: العين 242/2 (ورع)، و تهذيب اللُّغة 112/3 (ورع)، ومختار الصّحاح 333 (ورع).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: الصِّحاح 1296/3 (ورع)، ولسان العرب 388/8 (ورع).

نظر: تهذیب اللَّغة 111/3 (ورع)، ولسان العرب 288/8 (ورع).

أخرجه الفسويُّ في تاريخه (45/2) باختلافٍ يسيرٍ، والخطَّابيُّ في غريب الحديث (97/2)، وابن
 الأثير في البّهاية 575/5 (ورع).

<sup>8</sup> ينظر: غريبُ الجديث للخطَّابِيُّ (97/3)، والفائق في غريب الحديث (56/4)

و ينظر: تهذيب اللَّغة 112/3 (ورع)، ولسان العرب (388/8).

#### محلية المهني س . س . س . سالعباب الزاخر واللباب الفاخر للحسن بن محمد الصفائي

وَالْوَرَعُ: الْجَبَانُ. قَالَ (اللَّيْثُ): أَسُمِّيَ وَرَعًا؛ لِإِحْجَامِهِ وَنُكُوصِهِ. 2 قَالَ ذُو الْإِصْبَعِ الْعَدْوَانِيُّ: إِن تَزْعَمَا أَنَّنِي كَبُرْتُ فَلَمْ أَلْفَ جَنِيلًا نَكِسًا وَلَا وَرَعَا<sup>3</sup> وَقَالَ الْأَعْشَى: 4

أَنْضَيْتُهَا بَعْدَ مَا طَالَ الْهِبَابُ بِهَا تَوُّمَّ هَوْذَةَ لَا نَكِسَا وَلَا وَرَعَا َ وَقَالَ ابْنُ السِّكِّيتِ: أَصْحَابُنَا يَذْهَبُونَ بِالْوَرَعِ إِلَى الْجَبَّانِ؛ وَلَيْسَ كَذَلِكَ، إِنَّمَا الْوَرَعُ: الصَّغِيرُ الضَّعِيفُ الَّذِي لَا غَنَاءَ عِندَهُ؛ يُقَالُ: إِنَّمَا مَالُ فُلَانٍ أَوْرَاعٌ؛ أَيْ: صِغَارً؛ تَقُولُ مِنْهُ: وَرُعَ -بِالضَّعِيفُ الَّذِي لَا غَنَاءَ عِندَهُ؛ يُقَالُ: إِنَّمَا مَالُ فُلَانٍ أَوْرَاعٌ؛ أَيْ: صِغَارً؛ تَقُولُ مِنْهُ: وَرُعً - بِالضَّعِّةَ. 6

وَوَرِعَ يَرِعُ: أَيْ: كَفَّ. <sup>7</sup> وَمِنْهُ: حَديثُ عَبْدِ الرَّهْمَنِ بْنِ عَوْفٍ- رَضِيَ اللهُ عَنْهُ-: "وَبِنْهِهِ يَرِعُونَ"<sup>8</sup> أَيْ: يَكُفُّونَ، وَكُتِبَ الْحَدِيثُ- بِثَمَامِهِ- فِي تَرْكِيبِ (ش ر ب).

المجلد:14 العدو:1 245 يناير -مارس 2025

أ في الأصل: (الأعشى) وهو غير سديدٍ.

<sup>2</sup> يُنظر: العين 2/242 (ورع)، وتهذيبُ اللُّغة 112/3، (ورع)، ولسان العرب 388/8 (ورع).

 $<sup>^{6}</sup>$  البيت من المنسرح في ديوانه (60)، وتاج العروس 314/22 (ورع).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ميمون بن قيس بن جندل، من بني قيس بن ثعلبة الوائليّ، المعروف بأعشى قيس، وهو من شعراء الطَّبقة الأولى في الجاهليَّة، وأحد أصحاب المعلَّقات، أدرك الإسلام ولم يسلم. ولقِّب بالأعشى لضعف بصره. ينظر: الأغانى ((108/9))، ومعاهد التَّنصيص (341/7).

<sup>5</sup> البيت من البسيط في ديوانه (107)، وغريب إلحديث لابن سلَّام (415/4)، وتاج العروس 314/22 (ورع).

<sup>·</sup> ينظر: تهذيب اللُّغة 115/3(ورع)، والمخصَّص 61/4 (ورع)، ولسان العرب 388/8 (ورع). -- -

<sup>7</sup> يُنظرُ: المحيط في اللُّغة 119/1 (ورع).

<sup>8</sup> والحديث بتمامة هكذا: "عن عبد الرَّحْن رَضِي الله عنه أنه قَالَ يَوْمِ الشُّورى: "يَا هَوُلَاءِ إِن عندى رَأَيًّا، وَإِنَّ لَكُم نظرًا، إِنَّ حابيًا خيرً مِن زاهتِ وَإِنَّ جرعة شروبٍ أَنْفُع من عذب موبٍ، وإنَّ الحيلة بالْمُنْطق أبلغ من السَّيوف فِي الْكُلم، فَلَا تُطيعوا الْأَعْدَاء وَإِنَّ قربوا، وَلاَتفلُوا المدى بالأختلاف بينتُم، وَلا تغمدوا السَّيوف عن أعدائكم، فيوتروا ثأركم، وتؤليوا أعمالكم". وروى: "وَلا تؤبروا آثَارِكم فَتْؤُلتوا دينكُم، لكم أجل كتاب، وَلكل بيت إِمامُ، بأمره يقومُونَ، وبنهيه يرعون، قلّدوا أمركم رحب الذّراع فِيما نزل مَأْمُون الْغَيْب على مَا استكنَّ يقترع مِنْكُم وكلُكم مُنْتَهى ويرتضى مِنْكُم كلُكم رضا". ينظر: غريب الحديث لابن قتيبة (175/2)، والفائق في غريب الحديث (255/1).

### مجلة العاني المانية ا

وَالْوَرِيعُ: الْكَاثُّ.1

وَالْوَرِيعَةُ: حَزْمٌ لَبَنِي فُقَيْمٍ. ² قَالَ جَرِيرٌ:

أَيُّقِيمُ أَهْلُكَ بِالسِّتَأْرِ وَأَصْعَدَتْ بَيْنَ الْوَرِيعَةِ وَالْمَقَادِ خُمُولُ<sup>3</sup>

وَقَالَ الْمُرَقِّشُ الْأَصْغَرُ 4 يَصِفَ الظُّعُنَ:

تَّمَلَّنَ مِن جَوِّ الْوَرِيعَةِ بَعْدَمَا تَعَالَى النَّهَارُ وَاجْتَزَعْنَ الصَّرَائِمَا<sup>5</sup> وَيُرْوَى: (وَانْتَجَعْنَ)<sup>6</sup> وَ(انتَرَعْنَ).<sup>7</sup>

وَالْوَرِيعَةُ: فَرَسُ كَانَتْ لِلْأَحْوَصِ بْنِ عَمْرٍو الْكَلْبِيِّ، ۚ فَوَهَبَهَا لِمَالِكِ بْنِ نُوَيْرَةَ. ۗ قَالَ مَالِكُ بْنُ نُويْرَةَ يَشْكُرُ الْأَحْوَص:

وَرُدَّ نَزِيلَنَّا بِعَطَاءِ صِدْقٍ وَأَعْقِبْهُ الْوَرِيعَةَ مِن نِصَابِ10

المجلم:14 — العرو:1 — عارس 2025 — يناير -مارس 2025

أَ نقل الزَّبيديُّ عن الصَّغانيِّ. ينظر: تاج العروس 315/22 (ورع).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: لسان العر ب 8/9/8 (ورع)، وتاج العروس 315/22 (ورع).

 $<sup>^{3}</sup>$  البيت من الكامل في ديوانه (339)، وتاج العروس 316/22 (ورع).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> هو: ربيعة بن سفيان بن سعد بن مالك؛ شاعرٌ جاهليٌّ، مِّن أهل نجد، كان أجمل النَّاس وجهًا ومن أحسنهم شعرًا، وهو ابن أخي المرقش الأكبر، وعمُّ طرفة بن العبد. تُوفِّي سنة 50ق هـ. ينظر: جمهرة أنساب العرب (112)، والأغاني (136/6).

أ البيت من الطّويل في ديوان المرقّشين (98)، وهو في تاج العروس 316/22 (ورع).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> هذه رواية الأغاني (158/15).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> لم أقف على هذه الرّواية.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> عبد الله بن محمَّد بن عبد الله بن عاصم الأنصاريُّ، شاعرٌ هجاءٍ، صافي الدِّيباجة، كان معاصرًا لجريرٍ والفرزدق، وهو من سكَّان المدينة. توفيُّ سنة 105هـ. ينظر: الأغاني (40/4)، والموشَّخ (231).

و ينظر: كتاب ديوان مالك ومتمم ابني نويره ص 65، وتاج العروس 316/22 (ورع).
ومالك هو: مالك بن تُويَرُه بَن جمرة بن شداد اليربوعي التَّيميَّ، أبو حنظلة: فارسُ شاعرٌ، مَن أرادف الملوك في الجاهليَّة، أدرك الإسلام وأسلم، وولَّاه رسول الله- صلَّى الله عليه وآله وسلَّم- صدقات قومه (بني يربوع). توفي سنة 12هـ، ينظر: الإصابة ت: 7698.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> البيت من الوافر في ديوانه (56)، ومقاييس اللَّغة 101/6 (ورع).

وَنِصَابُّ: فَرَسُ مَالِكِ عُقِرَتْ تَحْتَهُ فَحُمَلَهُ الْأَحْوَصُ عَلَى الْوَرِيعَةِ. أَ وَأَوْرَعْتُ بَيْنَ الرَّجُلَيْنِ؛ أَيْ: جَزْتُ. 2

وَوَرَّعْتُهُ تَوْرِيعًا؛ أَيْ: كَفَفْتُهُ. 3 وَمِنْهُ حَدِيثُ عُمَر- رَضِيَ [421/ب] اللهُ عَنْهُ: "وَرَّعِ اللَّصَّ وَلَا تُنتَظِرْ مَا "وَرَّعِ اللَّصَّ وَلَا تُنتَظِرْ مَا يَكُونُ مِنْهُ. وَلَا تَنتَظِرْ مَا يَكُونُ مِنْهُ. 5

وَوَرَّعْتُ الْإِبِلَ عَنِ الْمَاءِ: رَدَدْتُهَا. ۚ قَالَ الرَّاعِي:

يُقُولُ الَّذِي يَرْجُو الْبَقِيَّةَ وَرِّعُوا عَنِ الْمَاءِ لَا يُطْرَقْ وَهُنَّ طَوَارِقُهُ ۗ وَقَالَ أَبُو زُبِيَّدٍ حَرْمَلَةُ بْنُ الْمُنْذِرِ الطَّائِيُّ:8

وَوَرَّعْتُ مَا يَكْنِي الْوُجُوهَ سَفَاهَةً لِيَحْضُرَ خَيْرٌ أَوْ لِيُقْصَرَ مُنكَرُ<sup>9</sup>

وَمُحَاضِرُ بْنُ الْمُورِّعِ -بِكَسْرِ الرَّاءِ-: مِنْ أَصْحَابِ الْحَدِيثِ. 10

المجلد:14 — العدو:1 ( 247 ) — يناير -مارس 2025

ينظر: كتاب ديوإن مالكِ ومتمِّم ابنيٌ نويرة (56).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: تهذيب اللَّغة 112/3 (وَّرع)، ونوادر أبي مسحلٍ (50).

نظر: تهذیب اللَّغة 112/3 (ورع)، والصِّحاح 1297/3 (ورع).

<sup>4</sup> ينظر: نثر الدُّرِّ في المحاضرات 28/2، ومسند عمر الفاروق (454/2).

<sup>5</sup> ينظر: المصدران السَّابقان.

نظر: تهذیب اللَّغة 112/3 (ورع)، ولسان العرب 182/11 (ورع).

رورع)، وتاج العروس 317/22 (ورع)، وتاج العروس 317/22 (ورع)، وتاج العروس  $^7$ 

<sup>8</sup> حرملة بن المنذر بن الطَّائيُّ؛ أبو زبيد، شاعرُ معمَّرُ. عاش في الجاهليَّة والإسلام. وكان من زوَّار ملوك العجم، وفد على أمير المؤمنين عثمان أكثر من مرَّة؛ فكان يدنيه ويقرِّب في مجلسه؛ لعلمه. توفّي نحو سنة 62هـ. ينظر: الطَّبقات (505)، والأعلام (258/3).

<sup>9</sup> البيّت من الطّويل في ديوانه (125)، ولسان العرب 389/8 (ورع).

<sup>10</sup> هو: الهمدّانيُّ ثُمَّ الياميُّ من أنفسهم. ويكنى أبا المورِّع كان يسكن جبّانة كندة. روى عن الأعمش وهشام بن عروة وغيرهما، وكان ثقةً صدوقًا ممتنعًا بالحديث، ثمَّ حدَّث بعد ذلك. وتوفيّ بالكوفة في شوَّال سنة ست ومائين في خلافة المأمون. ينظر: الطَّبقات الكبرى (367/6)، والتَّاريخ الكبير (73/8).

وَتُورَّعُ مِن كَذَا، أَيْ: تَحَرَّجُ. 1

وَالْوَارَعَةُ: الْمُنَاطَقَةُ وَالْمُكَالَمَةُ. 2 وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ يُوَارِعَانِ عَلِيًّا- رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ- أَيْ: يَسْتَشِيرَانِهِ. 3 وَقَالَ حَسَّانُ بْنُ ثَابِتٍ- رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

إِذَا الْعَانِ لَمْ يُوجَدُ لَهُ مَنْ يُوارِعُهُ 4 نَشَدْتُ بَنِي النَّجَّارِ أَفْعَالَ وَالِّدِي ويروَى: (يُوازِعُهُ).5

وَالتَّرْكيبُ يَدُلُّ عَلَى الْكَفِّ وَالِانْقِبَاضِ.٥

\_ \_ \_\_ آلعرو:1 248 -يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: شمس العلوم 7143/11 (ورع)، ولسان العرب 388/8 (ورع).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الجراثيم (253/1)، والفائق في غريب الحديث (55/4)، وغريب الحديث لابن الجوزيّ (464/2)، وتاج العروس 317/22 (ورع).

<sup>3</sup> ينظر: الفائق في غريب الحديث (464/2)، وغريب الحديث لابن الجوزي (464/2).

البيت من الطّويل في ديوانه (159)، والغريب المصنّف (345/1)، والمحكم 350/2 (ورع).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: الصِّحاح 1297/3 (ورع)، والمحكم 350/2 (ورع)، ولسان العرب 195/5 (ورع).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> مقاييس اللَّغة 6/100 (ورع).

ISSN: 2321-7928

# الفروق في اللغة عند أبي هلال العسكري سياقُ التأليفِ وإشكالاتُ المنهج

 $^{1}$  أيوب أبسومي  $^{1}$ 

#### مقدمة

في سياق الخلاف حول وجود² الترادف في اللغة مِن عدمه، وفي القرن الرابع الهجري، أسهم أبو هلال العسكري (كان حيًا عام 395هـ)³ في الحجاج عن المذهب الرافض للتوسع في إطلاق الترادف. ويدرس كتابه الفروق في اللغة مسألة الترادف اللغوية التي تندرج ضمن أخرى أعم، وهي مسألة تعدّد الألفاظ والمعاني، والتي تتحقّق بصورتين اثنتين: إحداهما اتفاق عدد من الألفاظ المفردة على معنى واحد باعتبار واحد (=الترادف)؛ والثانية اجتماع عدد من المعاني تحت لفظ واحد (=الاشتراك). وكتاب أبي هلال العسكري يدرس الصورة الأولى، التي نتلمس حقيقة المعنى الواحد المتواري خلف الألفاظ المختلفة المعنى عن معاني الألفاظ المختلفة الأي يُدّعى أنها مترادفة، أم أنها ألفاظ تشترك في قدر من المعنى الواحد وتفترق في أمور التي يُدّعى أنها مترادفة، أم أنها ألفاظ تشترك في قدر من المعنى الواحد وتفترق في أمور

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> باحث بسلك الدكتوراه، تخصص الفقه وأصوله، جامعة القرويين، مؤسسة دار الحديث الحسنية، الرباط.

أستعمل (وجود) بدل (وقوع) أو (إمكان)، لأنّ مصطلح الوجود قد يستبطن اللفظين معًا، ولأنّ
 محل النزاع في مسألة الترادف يتوزع إلى: 1- إمكان وجود الترادف عقلا، 2- استحالة الوجود وبالتبع استحالة الوقوع، 3- إمكان وجوده وعدم وقوعه؛ 4- إمكان وجوده مع وقوعه فعلا.

أم تذكر المصادر تاريخًا لمولده ولا لوفاته، والذي يرجحه الأكثرون أنه توفي في أواخر القرن الرابع، بين 395هـ و400هـ قال ياقوت الحموي: "أما وفاته فلم يبلغني فيها شيء، غير أني وجدت في آخر كتاب (الأوائل) من تصنيفه: وفرغنا من إملاء هذا الكتاب يوم الأربعاء لعشر خَلَت مِن شعبانَ سنة خمس وتسعين وثلاث مئة.»؛ يُنظر: ياقوت الحموي، معجم الأدباء، تحقيق: إحسان عباس (بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1993م)، 2\210.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: فخر الدين الرازي، المحصول في علم الأصول، تحقيق: طه جابر العلواني (بيروت: دار السلام، 2019م)، 253/1.

أخرى تختلف باختلاف كل لفظ؟

وتُجلِّي مطالعة كتابه موقفَ الإباء والرفض التامَّيْنِ لفكرة التطابق التامِّ بين الألفاظ، أي أنّ العسكريَّ يرفض أن يُقابَل لفظان على أنهما متطابقان تَمامَ المطابقة وإنْ كان بالمقابل يُقرِّ بوجود نسبة من هذا التلاقي بين الألفاظ في دائرة المعاني. ولذلك، لم يقف أبو هلال عند الحدود النظرية والموجزة لنفي الترادف التي قال بها مَن سبقه، ولا تلك الأمثلة المتناثرة التي استشهدوا بها، بل إنه خطا خطوة متقدّمة طوّرت النقاش في هذا الموضوع ليَنفُذ إلى مفردات اللغة، فانتقل من سياق النقاش النظري إلى سياقه التطبيقي الموسَّع، وهذا هو أساس تأليف الفروق في اللغة؛ الذي جاء لغايتين اثنتين؛ الأولى صريحةً وعامّةً، والثانية ضمنيةً وخاصةً؛ أما الأولى فتبرز في ما قاله العسكري نفسُه في مطلع كتابه:

"ثم إني ما رأيت نوعًا من العلوم، وفنًّا من الآداب إلا وقد صُنِّف فيه كتب تجمع أطرافه، وتنظِم أصنافه إلا الكلام في الفرق بين معان تقاربت حتى أشكل الفرق بينها، نحو: العلم والمعرفة، والفطنة والذكاء، والإرادة والمشيئة، والغضب والسخط...، وما شاكل ذلك، فإني ما رأيت في الفرق بين هذه المعاني وأشباهها كتابًا يكفي الطالب، ويُقنع الراغب مع كثرة منافعه فيما يؤدي إلى المعرفة بوجوه الكلام، والوقوف على حقائق معانيه والوصول إلى الغرض منه...".1

وأما الغاية المضمرة الخاصة فهي نفي الترادف، لأنّ القول به يتعارض مع أصل نظري كبير عنده، وهو القولُ بتوقيفية اللغة المصرَّح به من قبل رافضي الترادف، كابن فارس (ت 395هـ)، أو المفهوم من دليلهم الأول، الذي ذكره العسكري في

المجلر:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

<sup>1</sup> أبو هلال العسكري، الفروق في اللغة، ص 21.

يقول ابن فارس: "أقول: إن لغة العرب توقيف". يُنظر: ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، تحقيق
 السيد أحمد صقر (القاهرة: عيسى البابي الحلبي، د. ت.)، ص 6.

أوّل باب من الأبواب الثلاثين المُشَكّلة لكتابه، قال: "الشاهد على أنّ اختلاف العبارات والأسماء يوجب اختلاف المعاني: أنّ الاسم كلمة تدل على معنى الإشارة، وإذا أشير إلى الشيء مرة واحدة فعُرِف، فالإشارة إليه ثانية وثالثة غير مفيدة، وواضع اللغة حكيم لا يأتي فيها بما لا يفيد". أثم يضيف مصححًا الغاية من تعدّد الألفاظ، وأنها في الحقيقة لا تقتضي المطابقة في المعنى تمامًا، وإنما لشيء آخر في الثاني ليس في الأول، يقول: "فإن أشير منه [أي الواضع] في الثاني والثالث إلى خلاف ما أشير إليه في الأول، كان ذلك صوابًا، فهذا يدلّ على أنّ كل الاسمين يجريان على معنى من المعاني، وعين من الأعيان في لغة واحدة، فإنّ كل واحد منهما يقتضي خلاف ما يقتضيه الآخر، وإلا كان الثاني فضلًا لا يُحتاج إليه". ويقتضي خلاف ما يقتضيه الآخر، وإلا كان الثاني فضلًا لا يُحتاج إليه". ويقتضي خلاف ما يقتضيه الآخر، وإلا كان الثاني فضلًا لا يُحتاج إليه". ويقتضي خلاف ما يقتضيه الآخر، وإلا كان الثاني فضلًا لا يُحتاج إليه". والمعتنب المعنى خلاف ما يقتضيه الآخر، وإلا كان الثاني فضلًا لا يُحتاج إليه".

وفي هذه المقالة ثلاثة محاور تحقّق ثلاثة أمور؛ أولها إبراز سياق تأليف كتاب الفروق في اللغة، ومواقف أبرز المتحدثين في الترادف إثباتًا ونفيًا؛ وثانيها كشفّ لمنهج أبي هلال في كتابه؛ أما ثالثة الأثافي فهي إثبات بعض الملاحظات النقدية على المنهج والأمثلة.

أولًا؛ موضع الكتاب من المسألة: إذا كان من غير الممكن- أو من الصعب- تلمس قيمة كتابٍ ما بصورة أوضح وأوسع، ولا معرفة مكانته في العلم الذي جاء مُسهمًا فيه بنصيب إلا بوضعه في السياق التاريخي لهذا العلم، فتُعرف إضافته إنْ بالتأسيس للعلم أو التطوير له أو الترتيب لمتفرقه أو التعقيب على سابقه أو غيرها من الإضافات العلمية، فإنه من أجل وزن كتاب أبي هلال العسكري في مسألة الترادف وإيلائه قيمتَه التي يستحق لا بد من النظر إلى مساحة أوسع من المساحة الواقعة بين دفّتيه، لمعرفة موقعه التاريخي، ولاستكناه البواعث والخلفيات التي جاءت خلف تسطير حروفه، والتي بعد النظر يمكن حصر سببها الرئيسي في مبحث الترادف في اللغة.

المجلد:14 كاوس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> العسكري، الفروق في اللغة، ص 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر السابق، ص 22.

لقد أثار مبحث الترادف سجالات بين قدماء العلماء. فبعد اعتناء العرب بجمع متفرّق كلامهم، وتعريف بعضه ببعض لحفظ الألفاظ من الاندثار والمعاني من البرود، اختلطت بعض المعاني، وغابت بعض الفروق، وتداخلت الاستعمالات في كثير من الكلمات، وبالغ البعض في حشد الكلمات التي يربطها وجه واحد من المعنى، تباهيًا بكثرة الحفظ أمام الأقران والخلفاء، الأمر الذي كان من أسباب توقد نار الخلاف، كما فعل الأصمعي (ت 217هـ) بين يدي الرشيد (ت 193هـ) بعد أن فسّر له شعرًا غريبًا "فقال له: يا أصمعي، إنّ الغريب عندك لَغير غريب، قال: يا أمير المؤمنين ألا أكون كذلك وقد حفظت للحجر سبعين اسمًا"، عادّين ذلك من المترادفات من دون الإشارة إلى ما بينها من الاختلافات، الأمر الذي استنفر طائفة منهم للوقوف في وجه ما رأوه مُذيبًا لهوية العربية ومُذهِبًا لدلالاتها الدقيقة، فانقسموا فريقين، فريق يقول بوجوده- أي الترادف- في اللغة وبه يقوم البيان والشرح والتفسير، وبه تُقَرَّب المعاني من ضيِّقي المعجم (من غاب عنه لفظ استعاض بغيره)، ويمثّل هذا المذهب جمهور اللغويين وجمهور الأصوليين، واستدلوا بأمور سيأتي بيانها؛ وفريق قابلَهم وخالفهم، فيه جمع من اللغويين استنكروا القول بالترادف الذي يُقصد به التطابق التام في المعنى، وأخذوا يستدلون على مذهبهم بأدلة عقلية وأمثلة تفصيلية، وتَطوَّرَ استدلالهُم إلى ملامسة المعاجم اللغوية، فأنشؤوا كتب الفروق لبيان ما بين الألفاظ التي يُظنّ فيها الترادف من فروق وأنها ليست كذلك، هنا بالذات، يمكن وضع كتاب أبي هلال العسكري، الذي كان داخلًا في جملة المنكرين، والذي سعى جاهدًا من خلال كتابه الذي بين أيدينا إلى التفريق بين المجتمعات، متناولًا طائفةً من ألفاظ العرب المترادفة بإبراز ما رآه فروقًا بينها، وفق منهج متنوع الخطوات، سيأتي بيانه.

ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، ص  $^{21}$ 

لقد نشأ الخلاف في مسألة الترادف في القرن الثالث الهجري، وذلك بعد ملاحظة زمرة من اللغويين الخلط في استعمال الألفاظ المختلفة للتعبير عن المعنى الواحد، ومن ثمّ نشوء فكرة التفريق، ما أنتج رفض إطلاق فكرة الترادف، مستدلّين ببعض الأدلة التي تعزّز مذهبهم، ولعل من أوائلهم ابن زياد الأعرابي (ت 231هـ) الذي نقل مذهبه ابن الأنباري (ت 328هـ) في كتابه الأضداد، قال ابن الأعرابي: "كل حرفين أوقعتهما العرب على معنى واحد، في كل واحد منهما معنى ليس في صاحبه، ربما عرفناه فأخبرنا به، وربما غمض علينا فلم نلزم العرب جهلة". وهذا ما استقر عليه رأي ابن الأنباري وأثبت مذهبه فيه بقوله: "وقول ابن الأعرابي هو الذي عليه رأي ابن الأنباري وأثبت مذهبه فيه بقوله: "وقول ابن الأعرابي هو الذي نذهب إليه، للحجة التي دَلَلنا عليها، والبرهان الذي أقناه فيه". ولكن على ابن الأنباري وأثبت مذهبه أو البرهان الذي أقناه فيه". ولكن على ابن

الأول: أنه صدَّر كتابه بما ينقضُ الحجة الأساسية لنفاة الترادف، وهي القول بأنّ التعدد سواء في الألفاظ أو المعاني من مقتضيات الطعن في حكمة الواضع، وهذا من مداخل اللبس، والواضعُ قصدُه البيان، وذلك في أول ما قال من كتابه الأضداد: "هذا ذِكر الحروف التي توقعها العرب على المعاني المتضادة، فيكون الحرف مؤديًا عن معنيين مختلفين، ويطنّ أهل البدع والزيغ والإرزاء بالعرب، أنّ ذلك كان منهم لنقصان حكمتهم، وقلة بلاغتهم..."، ثم بعد كلامه عن ظاهرة التضاد في كلام العرب أقرّ ظاهرة الترادف في كلامهم بقوله إنّ "أكثر كلامهم- أي العرب- يأتي على ضربين آخرين:

عناير -مارس 2025 كناير -مارس 2025 كناير -مارس 2025

\_\_\_

أ يذكر الدكتور إبراهيم أنيس فهمًا من السيوطي أنّ "رواة اللغة وجامعيها كانوا في القرن الثاني الهجري يسلّمون بقضية الترادف ولا يرونها محلًا لنزاع أو جدل". إبراهيم أنيس، في اللهجات العربية (القاهرة: مكتبة الأنلجو المصرية، 2003م)، ص 151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد بن القاسم ابن الأنباري، الأضداد، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم (بيروت: المكتبة العصرية 1987م)، ص 7.

المصدر السابق، ص $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر السابق، ص 1.

أحدهما: أنْ يقع اللفظان المختلفان على المعنيين المختلفين، كقولك الرجل والمرأة، والجمل والناقة، واليوم والليلة، وقام وقعد، وتكلم وسكت، وهذا هو الكثير الذي لا يُحاط به. والضرب الآخر: أنْ يقع اللفظان المختلفان على المعنى الواحد، كقولك: البرّ والحنطة، والعير والحمار، والذئب والسّيد، وجلس وقعد، وذهب ومضى". وهذا الكلام رد به على مُناوئي العرب، العائبي لغَتَهم بالضيق، لكنه سرعان ما غيّر الرأي بتغير الحصم، إذ مباشرة بعد ذلك نفى الترادف بإيراده لمذهب ابن الأعرابي ومتابعته عليه، فيتحصل لابن الأنباري مذهبين باعتبارين، مذهب الإثبات باعتبار القادحين، ومذهب النفي باعتبار المثبتين للترادف. 2

والثاني: أنه حين عطف على سرد المعاني المتضادة المتوارية تحت الألفاظ بعد تقرير مذهبه في النفي، ظهر اعتمادُه على الترادف في أول سطر سطّره، إذ إنّ أول كلمة ابتدأ بها معجمه هي الظن، فقال: "فأوّل ذلك الظن. يقع على معان أربعة، معنيان متضادان: أحدهما الشك، والآخر اليقين الذي لا شك فيه". فعل الشك = الظن تارة، وجعله = اليقين تارة أخرى، فهنا نلمس النقض العملي للقول النظري، إذ اليقين هو العلم المقطوع به، وهو عين ما عرّف به الظن بقوله "اليقين الذي لا شك فيه" وإنْ كانت زيادة (لا شك فيه) استطرادًا زائدًا، لكون ماهية اليقين تقتضي انتفاء الشك ضرورة، فصار التصريح به استطرادًا، ثم أطبق بين اللفظين وأثبت تساويّهُما من دون تفريق.

عناير -مارس 2025 كالم عدو: 1 مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر السابق، ص 7-6.

أ هذا الذي أثبته هو المفهوم من ظاهر كلام ابن الأنباري، ونحن نرباً به أن نصف كلامه بالتناقض، إذ مقام الردود ليس هو مقام التقرير، لأنّ الراد قد يحشد في مقام الرد كلّ محرِّر من القول وكل مجل. وأشهر مثال على هذا الكلام صنيع أبي حامد الغزالي (ت 505هـ) في تهافت الفلاسفة، فإنه حشد أقوال الفرق المختلفة كالمعتزلة وغيرهم، وجعلها إلبا على الفلاسفة، ولا يعني ذلك أنه على مذهب إحدى هذه الفرق على وجه التفصيل.

<sup>3</sup> المصدر السابق، ص 14.

ومن أوائلهم أيضًا أبو العباس ثعلب (ت 291هـ) الذي أنكر الترادف وتابعه عليه تلميذه ابن فارس في كتابه الخصاص. يقول ابن فارس مشيرًا إلى وجود جَمْعٍ من القائلين بنفي الترادف في اللغة قبله: "قالوا: ففي (قعد) معنى ليس في (جلس)، وكذلك القول فيما سواه، وبهذا نقول: وهو مذهب شيخنا أبي العباس أحمد بن يحيى ثعلب". أو يقول أيضًا: "يسمّى الشيء الواحد بالأسماء المختلفة نحو: السيف والمهند والحسام، والذي نقوله في هذا أنّ الاسم واحد هو السيف، وما بعده من الألقاب صفات، ومذهبنا أنّ كل صفة منها فعناها غير معنى الأخرى"، وهو تصريح واضح لموقفه من الترادف.

وهنا لا بد من الإشارة إلى مَلحظيْن على ابن فارس رحمه الله، وذلك في قوله عن انتقاء قريش لهجات العرب، مما جعلهم أفصح العرب قاطبة: "إذا أتتهم الوفود من العرب تخيروا من كلامهم وأشعارهم أحسن لغاتهم وأصفى كلامهم، فاجتمع ما تخيروا من تلك اللغات إلى نحائزهم وسلائقهم التي طُبعوا عليها، فصاروا بذلك أفصح العرب"، فالأول أننا نجده هنا قد رادف بين ثلاثة ألفاظ عمليًا، وهي النحيزة والسليقة والطبيعة، فالنحيزة كما في لسان العرب الطبيعة، وكذلك السليقة، فتى ما أُضيفتا إلى الإنسان أفادتا معًا الطبيعة، ولذلك لم يقل ابن فارس التي سُلقوا عليها أو التي نُحزوا عليها، وإنما قال طبعوا عليها استحضارًا للمرادف للألفاظ السابقة له، فتتحصل لدينا ثلاثة مرادفات استعملها ابن فارس

<sup>1</sup> ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، ص 115.

<sup>2</sup> المصدر السابق، ص 114.

<sup>3</sup> المصدر السابق، ص 55.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> محمد بن مكرم بن منظور، لسان العرب، (بيروت: دار صادر، 1414هـ)، 415/5؛ وينظر كذلك: «النحيزة، والطبيعة، والخيم، والنبيثة، والجيلة، والنبيئة، والسبية، والسبية، والسبية، والسبية، والسبية، والسبية، والسبية، والسبية، في علم العربية، تحقيق موفق صالح الشيخ (بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون، 2011م)، ص 69.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن منظور، لسان العرب، 161/10.

عمليًا هي: النحيزة والسليقة والطبيعة، فلو أخذنا بدليل المانعين القائل بعبثية تنوع الألفاظ الدالة على المعنى الواحد لانطبقت هذه العبثية على هذا الكلام، وإن كانت دلالاتها مختلفة عيب عليه العدول عن استعمال اللفظ الذي له مشتق (سُلقوا مثلًا) إلى طُبعوا، وابن فارس منزه عن العَيْبَيْن معًا، ما يدلّ على وجود الترادف حقًا في كلام العرب للتيسير والتنويع وتقريب المعاني وإن أبته بعض الأصول النظرية الظنية، والثاني أنّ هذا الانتقاء من مظان الترادف عقلًا وعادة، إذ انتقاء الأفصح يقتضي وجود الفصيح لتقوم هذه المفاضلة، ثم إنّ الانتقاء لا يستلزم إلغاء الألفاظ السابقة كما تُستَبدَل القوانين جملة وتفصيلًا، بل قد تبقى وتضاف إليها الجديدة تنويعًا لِلُغَتِهم وتجيلًا لها.

فقول ابن فارس يقتضي أنّ للعرب معاني عليها ألفاظ معيّنة، فيأخذون من القبائل الأخرى ألفاظها الدالة على المعاني عينها ما يتحصل منه معنى واحد وألفاظ مختلفة بعضها أحسن من بعض؛ أما غير هذا التفسير فلا يعني إلا شيئًا واحدًا، هو أنّ العرب كانت تَعدَم الألفاظ الدالة على بعض المعاني حتى تأتي القبائل الأخرى بتلك الألفاظ، وهو غير واقع ولا مقبول، وليس من مقتضى المدح لِلُغة العرب الذي ساق ابنُ فارس الكلام لأجله. ومما يشهد لهذا ما ساقه ابن جني (ت 392هـ) في الخصائص حين قال: "فإنهم [أي العرب] بتجاورهم وتراورهم يجرون مجرى الجماعة في دار واحدة، فبعضهم يلاحظ صاحبه ويراعي أمر لغته كما يرعي ذلك من مهم أمره"، وعالج هذه في باب بعنوان: "في ويراعي أمر لغته كما يرعي ذلك من مهم أمره"، وعالج هذه في باب بعنوان: "في معلوم فاللغة أعم من أن تختص بعلم دون آخر، وإنما يدخل فيها المعجم والنحو والبلاغة وغيرها، والله أعلم.

المجلر:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

أبو الفتح عثمان بن جني، الخصائص، تحقيق: محمد على النجار، (مصر: المكتبة العلمية، د. ت.)، 16/2

وذكر جلال الدين السيوطي (ت 911هـ) في كتابه المُزهر روايةً أوردها ابن جماعة الني شرح جمع الجوامع فقال: حكى الشيخ القاضي أبو بكر بن العربي (ت 543هـ) بسنده عن أبي علي الفارسي (ت 377هـ) قال: كنت بمجلس سيف الدولة بحلب وبالحضرة جماعة من أهل اللغة وفيهم ابن خالويه (ت 370هـ)، فقال ابن خالويه: أحفظ للسيف خمسين اسمًا، فتبسّم أبو علي وقال: ما أحفظ له إلا اسمًا واحدًا، وهو السيف. قال ابن خالويه: فأين المهند والصارم، وكذا وكذا؟ فقال أبو علي: هذه صفات، وكأنّ الشيخ لا يفرّق بين الاسم والصفة". 2

ومن نفاة الترادف ابن درستويه (ت 347هـ)، الذي كان ينكر الاشتراك والتضاد وتناوب حروف الجر، وأنكر الترادف كذلك في كتابه تصحيح الفصيح، قال: "فأما من لغة واحدة أن يختلف اللفظان والمعنى واحد كما يظن كثير من النحويين واللغويين، وإنما سمعوا العرب نتكلم بذلك على طباعها ما في نفوسها من معانيها المختلفة، وعلى ما جرت به عاداتها وتعارفها، ولم يعرف السامعون تلك العلة فيه والفروق، فظنوا أنها بمعنى واحد، وتأولوا على العرب هذا التأويل من ذات أنفسهم، فإن كانوا قد صدقوا في رواية ذلك عن العرب، فقد أخطأوا عليهم في تأويلهم ما لا يجوز في الحكمة، وليس يجيء شيء من هذا الباب إلا على لغتين متباينتين كما بيّناً،

المجلد:14 — العدو:1 ( 257 ) يناير -مارس 2025

\_\_

أ ذكر السيوطي ابن جماعة بلقب (عز الدين)، وعز الدين ابن جماعة توفي قبل وفاة السبكي عام 767هـ، وليس له شرح على جمع الجوامع، بينما شارحه هو نجم الدين ابن جماعة، محمد بن إبراهيم المتوفى عام 901هـ، وعنوان شرحه: النجم اللامع شرح جمع الجوامع، وقد بحثت عن الشاهد في الكتاب فلم أجده محققًا كاملًا، وغاية ما انتهيت إليه احتمالان: أحدهما أن يكون السيوطي قصد فعلًا ابن جماعة الأول في شرح شفهي غير مسطور، وهذا مستبعد لبعد الزمن بينهما (السيوطي توفي عام 119هـ)، أو في شرح لم يصلنا وهو ممكن لكنه بعيد؛ أو أنه يقصد الثاني صاحب النجم اللامع، وهو الأقرب، لمعاصرته السيوطي، فيكون وهما في النسبة والله أعلم.

علال الدين السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، تحقيق: محمد أحمد جاد المولى ومحمود أبو
 الفضل إبراهيم وعلى محمد السخاوي (القاهرة: دار التراث، د. ت.)، 405/1.

<sup>3</sup> حاكم مالك لعيبي، الترادف في اللغة، (بغداد: دار الحرية، 1980م)، 200.

أو يكون على معنيين مختلفين، أو تشبيه بشيء...". أ

ومن الإرهاصات التأليفية الأولى التي ظهرت فيها عناية اللغويين بألفاظ العربية وتصويب استعمالات الناس لها، ما كتبه ابنُ قتيبة (ت 276هـ) في كتابه أدب الكاتب، إذ جعل أولَ باب من أبوابه خاصًا بتصويب استعمال بعض الألفاظ العربية، بعنوان (باب معرفة ما يضعه الناس غير موضعه)، وذكر فيه تصويبات كثيرة للألفاظ من حيث دلالتها، ومثاله قوله: "ومن ذلك (الحشمة) يضعها الناس موضع الاستحياء، قال الأصمعي: وليس كذلك، إنما هي بمعنى الغضب، وحكي عن بعض فصحاء العرب: إن ذلك لَمّا يُحشِم بني فلان. أي: يُغضبهم"، ولعل هذا النسق في التأليف، وتلك الإشارات المفرِقة بين دلالات الألفاظ هي الباعث الذي ولّد ذلك الخلاف وأثمر تلك المعارضة النافية للترادف، ومع هذا الفريق ضرب أبو هلال العسكري بسهمه ورأيه، فسطر كتابه الفروق في اللغة، الذي سيأتي الحديث عنه.

أما أبرز مَنْ ردّ على نفاة الترادف أو قرّر رأية في وجوده استقلالًا فهُم جمعً من أرباب اللغة، وجمهور الأصوليين. أما اللغويون؛ فنجد على رأسهم إمامهم أبا بشر سيبويه (ت 180هـ)، الذي ذكر في الكتاب مثالًا للترادف بعد تقرير نسبته إلى العرب، فقال: "اعلم أنَّ مِن كلامهم اختلاف اللفظين لاختلاف المعنيين، واختلاف اللفظين والمعنى واحد (...) واختلاف اللفظين والمعنى واحد نحو: ذهب وانطلق." ومن أوائلهم أيضًا تلميذ سيبويه أبو على محمد بن المستنير قطرب (ت 206هـ)، الذي أبرز غاية العرب من تكثير الألفاظ للمعنى الواحد، فقال: "إنما أوقعت العرب

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

ابن دَرْسْتَوَيه، تصحيح الفصيح وشرحه، تحقيق: محمد بدوي المختون ورمضان عبد التواب، (القاهرة: طبعة وزارة الأوقاف المصرية 2004م)، 70.

عبد الله بن مسلم بن قتيبة، أدب الكاتب، تحقيق: محمد الدالي (بيروت: مؤسسة الرسالة، د. ت.)، ص 23.
 سيبويه أبو بشر عمرو بن عثمان، الكتاب، تحقيق عبد السلام هارون، (القاهرة: مكتبة الخانجي، 1988م)، 24.

اللفظتين على المعنى الواحد ليدلّوا على اتساعهم في كلامهم، كما زاحفوا في أجزاء الشعر، ليدلّوا على أنّ الكلام واسع عندهم، وأنّ مذاهبه لا تضيق عليهم عند الخطاب والإطالة والإطناب".1

وممن كان يفاخر بحفظ المرادفات رجل من أساطين اللغة، هو عبد الملك بن قريب الأصمعي (ت 217هـ)، الذي ألّف كتابًا بعنوان ما اختلفت ألفاظه واتفقت معانيه، ذكر فيه جملة من كلام العرب مما يستعملونه من الألفاظ مرادفات، من ذلك قوله: "ويقال للرجل الذي يلين بطنه مِنْ تُخمة نه هَيْضَةً، وبه جُحافً، وحَقوةً، وفي هذا يقول رُؤبة بنُ العَجاج (ت. 145هـ):

وقَدْ نُداوِي مِنْ صِدَامِ الْإِغْدَادْ وحَقْوةِ الْبَطنِ وَدَاءِ الأَلْهَادْ"2

وقريبًا من هذا العنوان، نجد لإمام آخر في اللغة هو أبو العباس محمد بن يزيد المبرد (ت 285هـ) كتابًا بعنوان ما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن المجيد، إشارة إلى ظاهرة الاشتراك في اللغة، غير أنه في مطلع الكتاب قسم الألفاظ بمثل تقسيم سيبويه، فكان من تقسيمه قوله: "وأما اختلاف اللفظين والمعنى واحد فنحو قولك: ظننت وحسبت، وقعدت وجلست، وذراع وساعد، وأنف ومَرسِن". 3

ومنهم ابن خالوَيه (ت 370هـ) الذي له كتب كثيرة تضم مرادفاتٍ وأسماءَ أشياءٍ مختلفة، منها: أسماء الأسد، وأسماء الحية؛ وأسماء الربح؛ وأسماء ساعات الليل؛ وغيرها. ومنهم أيضًا أبو الحسن علي بن عيسى الرماني (ت. 384هـ) الذي ينسَب إليه كتاب

المجلر:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> ابن الأنباري، الأضداد، ص 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الملك الأصمعي، ما اختلفت ألفاظه واتفقت معانيه، تحقيق ماجد حسن الذهبي (بيروت: دار الفكر، 1986م)، ص 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد بن يزيد المبرد، ما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن المجيد، اعتناء: عبد العزيز الميمني الراجكوتي، (القاهرة: المطبعة السلفية، 1350هـ)، ص 2.

بعنوان الألفاظ المترادفة.¹

ومن أبرز المناصرين لوجود الترادف من اللغويين ابن جني (ت. 392هـ) في كتابه الخصائص، حيث اعتبر الترادف من مزايا العربية، ووسَم نفاتِه بالتكلف، فقال في معرض تحقيق مسألة قيام الحرف مكان الحرف في الدلالة: "وفيه أيضًا موضع يشهد على من أنكر أنْ يكون في اللغة لفظان بمعنى واحد، حتى تكلف لذلك أن يوجِد فرقًا بين قعد وجلس، وبين ذراع وساعد". مستدلًا بقول رؤبة بن الحجاج: (بالٍ بأسماء البلى يسمى) ومعلقًا عليه بقوله: "فجعل للبلى- وهو معنى واحد- أسماءً". 3

وأما الأصوليون، فقد ذكر الشوكاني (ت 1250هـ) أنّ جمهورَهم على القول بإثباته مصحِّحًا ذلك، وساردًا أدلتَهم في ذلك، ورادًّا على مخالفيهم فيما استدلوا به؛ قال كما قال ابن الحاجب (ت 646هـ) وابن السبكي (ت 771هـ) والسيوطي قبلَه:

"وقد ذهب الجمهور إلى إثبات الترادف في اللغة العربية، وهو الحق. وسببه إما تعدّد الواضع، أو توسيع دائرة التعبير، وتكثير وسائله، وهو المسمّى عند أهل البيان بالافتنان، أو تسهيل مجال النظم والنثر، وأنواع البديع، فإنه قد يصلح أحد اللفظين المترادفين للقافية أو الوزن أو السجعة دون الآخر، وقد يحصل التجنيس، والتقابل، والمطابقة ونحو ذلك بهذا دون هذا؛ وبهذا يندفع ما قاله المانعون لوقوع الترادف في اللغة، من أنه لو وقع لعري عن الفائدة، لكفاية أحدهما، فيكون الثاني من باب العبث، ويندفع أيضًا ما قالوه مِن أنه يكون من تحصيل الحاصل، ولم يأتوا بحجة العبث، ويندفع أيضًا ما قالوه مِن أنه يكون من تحصيل الحاصل، ولم يأتوا بحجة

المجلر:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

أ نسبه إليه بروكلمان وغيره، لكن نفى الدكتور محمد حسن عواد من الجامعة الأردنية/كلية الآداب نسبة هذا الكتاب للرماني، وذلك في مقال مفصل بعنوان: الألفاظ المترادفة للرماني: نسبته وإجراء موازنة بينه وبين الألفاظ المختلفة في المعاني المؤتلفة لابن مالك- منشور على الشبكة. وليس عندي تحقيق النسبة، وإنما ذكرته إثراء.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن جني، الخصائص، 310/2.

<sup>3</sup> المصدر السابق، 311/2.

مقبولة في مقابلة ما هو معلوم بالضرورة من وقوع الترادف في لغة العرب، مثل: الأسد والليث، والحنطة والقمح، والجلوس والقعود، وهذا كثير جدًا، وإنكاره مباهتة". وهذه الحجة هي عين ما استدلّ به من قبلُ باختصار سِراجُ الدين الأرموي (ت 682هـ) في التحرير. والكمالُ ابن الهمام (ت 861هـ) في التحرير. والكمالُ ابن الهمام (ت 861هـ)

أما حجة المانعين بتفريقهم بين الصفة والذات فقد ردّها الشوكاني كذلك بقوله: "وقولهم إنّ ما يظن أنه من الترادف هو من اختلاف الذات والصفة، كالإنسان والبشر، أو الصفات كالخمر لتغطية العقل والعقار لعقره ومعاقرته، أو اختلاف الحالة السابقة كالقعود من القيام والجلوس من الاضطجاع: تكلف ظاهر، وتعسف بحت، وهو وإن أمكن مثله في بعض المواد المترادفة، فإنه لا يمكن في أكثرها، يعلم هذا كل عالم بلغة العرب، فالعجب من الوقوع إلى مثل ثعلب وابن فارس مع توسعهما في هذا العلم".4

وتنويعًا لردودهم؛ فقد أورد ابن السبكي في رفع الحاجب أثرًا عن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم- لا يخلو من مقال- أنه سألهم عن السحاب فقال: "هل تدرون ما اسم هذه؟" قالوا: نعم، هذه السحاب، فقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: "والمزن والعنان". وردّوا كذلك على قولهم إنّ القول بالترادف تعريفُ للمعرّف، فقالوا "بل هي علامة ثانية،

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد بن علي الشوكاني، إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، تحقيق: شعبان محمد إسماعيل (بيروت: دار السلام، 2013م)، 88/1 عبد الوهاب ابن السبكي، رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب، تحقيق: محمد علي معوض وعادل أحمد عبد الموجود (بيروت: طبعة عالم الكتب، د. ت.)، 366/1-366/1

 $<sup>^2</sup>$  سراج الدين الأرموي، التحصيل من المحصول، تحقيق عبد الحميد على أبو زنيد (دمشق: دار الرسالة العالمية، 2011م)  $^2$ 

٤ محمد بن عبد الواحد بن الهمام، التحرير في أصول الفقه، الجامع بين اصطلاحي الحنفية والشافعية، (مصر: مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، 1351هـ)، ص 56.

<sup>4</sup> الُسُوكَانِي، إرشاد الفحول، 188/-88. نشير هنا إلى أنَّ ابنَ فارس قد صرَّح برأيه كما تقدم ولم يُنسَب ذلك إليه بواسطة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن السبكي، رفع الحاجب، 366/1-366.

ويجوز أن يكون للشيء علامات، وهذا على تقدير أن يكون الوضع من واحد مرتبًا، أما إن كان من واضعين أو واحد دفعة واحدة، فلا يُتخيَّل تعريف المعرَّف أصلًا".<sup>1</sup>

ومن الأصوليين مَنْ دقّق وفصّل، كالإمام الرازي (ت 606هـ) الذي "كان يرى وجوب تقييد الترادف بعدم التباين في المعنى وبعدم الإثباع، فليس من الترادف: السيف والصارم، لأنّ في الثانية زيادة في المعنى، وليس منه عطشان نطشان، لأنه لا معنى للكلمة الثانية، ولكنه مع هذا اعترف بفكرة الترادف ونعى على الاشتقاقيين تعسفاتهم". 2

فيما رأى ابنُ جماعة أنّ حاصل الخلاف "أنّ مَن جعلها مترادفة ينظر إلى اتحاد دلالتها على الذات، ومَن يمنع ينظر إلى اختصاص بعضها بمزيد معنى تشبه المترادفة في الذات، والمتباينة في الصفات".3

أما الحُدَثون من دارسي اللغة، فقد ذهب إبراهيم أنيس في كتابه في اللهجات العربية وتابعه في ذلك البدراوي زهران في قسم الدراسة من تحقيقه كتاب الألفاظ الكتابية للهمذاني (ت 389هـ) إلى أنهم "مجمعون على إمكان وقوع الترادف في أيّ لغة من لغات البشر"، ويؤكد أنّ "الواقع المشاهد أنّ كل لغة تشتمل على بعض تلك الكلمات المترادفة". أنسر"، وعالم منهج الكتاب: لم يُخل العسكريُّ كتابه مِن ملامح منهجية أصَّل بها عمله.

ولست أقصد بالجانب المنهجي استقصاء الجوانب الشكلية التي تُحدَّد عادةً في جملة الدراسات الكاشفة عن المناهج، وإنما أقصد أمورًا ثلاثة هي: طبيعة استدلال العسكري على نفي الترادف؛ ومعايير تفريقه؛ والأمثلة التفصيلية التي بيّن فيها فروقًا بين الألفاظ. أما مجمل أدلة العسكري في بناء كتابه ومذهبه فقد جاءت كالآتى:

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> المصدر السابق، 369/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إبراهيم أنيس، في اللهجات العربية، ص 176.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> السيوطي، **المزهر،** 405/1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبد الرحمن الهمذاني، قسم الدراسة من كتاب الألفاظ الكتابية، تحقيق البدراوي زهران (القاهرة: دار المعارف، د. ت.)، ص 89.

#### مجلة الهنه عند أبي هلال العسكري . . . . . . . . . الفروق في اللغة عند أبي هلال العسكري

- 1- اللغة توقيفية وهذا يقتضي وحدة الإشارات (الأمارات)؛
- 2- تجويز تعدد الألفاظ ذات المدلولات المتطابقة قادح في حكمة الواضع، وهذا فرع عن سابقه، باعتباره لازمًا لذاك القول؛
- الترادف تعريفٌ للمعرف، أو تحصيل للحاصل، وهو دائر بين الامتناع أو العبث؛
- 4- القول بالترادف سببه الجهل باعتبارات التفريق، وهذا هو الذي عمل العسكري على بيانه في كتابه الفروق؛

واستكمالًا لهذا النظر المنهجي، ودرءًا لقادح التحكم، سرَدَ العسكري في الباب الأول معايير التفريق بين معاني الألفاظ، واعتبرها كثيرة لكنه ذكر منها ثمانية مثَّل لكل واحد منها؛ قال:

"فأما ما يُعرف به الفرق بين هذه المعاني وأشباهها فأشياء كثيرة:

- 1) منها اختلاف ما يستعمل عليه اللفظان اللذان يُراد الفرق بين معنييهما.
  - 2) ومنها اعتبار صفات المعنيين اللذين يُطلب الفرق بينهما.
    - 3) ومنها اعتبار ما يؤول إليه المعنيان.
    - ومنها اعتبار الحروف التي نتعدى بها الأفعال .
      - 5) ومنها اعتبار النقيض.
      - 6) ومنها اعتبار الاشتقاق.
  - 7) ومنها ما يوجبه صيغة اللفظ من الفرق بينه وبين ما يقاربه؛
    - 8) ومنها اعتبار حقيقة اللفظين أو أحدهما في أصل اللغة". <sup>1</sup>

إنَّ أُولَ ملاحظة شكليةٍ يمكن إبداؤها إزاء هذه المعايير أنَّ الذي قام به العسكري رحمه

<sup>1</sup> العسكري، الفروق في اللغة، ص 18.

الله هو إبداع سابق لعصره، إذ أن يصرح عالمٌ في القرن الرابع بمعايير تفريقه، وأدوات اشتغاله بهذا الشكل المرتب هو أمرُّ يدل على حس منهجي وترتيب ذكي، خاصة في كتاب يُعَد أولَ ما أُفرِدَ لتفصيل الموضوع، وهو يدلّ أيضًا على أنّ أبا هلال قد امتلك نظرة واسعة وحسًا نقديًا، وعقلًا منهجيًا على وزانه يقلب وجوه الكلمات ويختبرها، فما لا ينطبق عليه أحد الوجوه عنده ينطبق عليه آخر، فينكشف له غطاء الفرق.

وبالنظر إلى هذه المعايير التي انتصَبَها حَاكمةً على الألفاظ نجد أنها لا تقتصر على الوجه الدلالي فقط، بل نتنوع من حيث طبيعتُها، ويمكن تقسيمها- اجتهادًا- إلى ثلاثة أقسام هي كالآتي:

 عايير تركيبية: فأما تسميتها بالتركيبية فأقصد بها ما لا يُعرف الفرق بينه إلا بتركيبه في الجُمل، ويندرج تحتها:

- المعيار الأول، وهو الذي ضرب له مثالَ العلم والمعرفة، إذ الأول متعدّ إلى مفعولين، بينما الثاني إلى واحد فقط، كما أنّ الأول لا يقتصر فيه على مفعول واحد إلا إذا كان معرفًا، خلافًا للثاني الذي له مفعول واحد كيفما كان حاله. أ

- المعيار الرابع: وهو الذي ينكشف به الفرق بناءً على الحرف الذي يُعدَّى به الفعل، لأنّ تعاقب حروف الجر عنده ممتنع، سيرًا على اختيار المدرسة البصرية في امتناعه، خلافًا للكوفية التي تقول بجوازه، 2 ولمَّا كان ذلك كذلك، امتنع أن يُعدَّى أحدُهما بحرف، والآخر بحرف غيره، وفي الوقت نفسه تكون لهما دلالة واحدة؛ وقد تابع أبو هلال العسكري في هذا القول ابن درستويه الذي قال إِنّ "في جواز تعاقبها- أي حروف الجر- إبطال حقيقة اللغة، وإفساد الحكمة فيها، والقول بخلاف ما يوجبه

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> يُنظر: العسكري، ال**فروق في اللغة**، ص 18.

الحسن بن قاسم المرادي، الجنى الداني وحروف المعاني، تحقيق فخر الدين قباوة ومحمد نديم فاضل (حلب: المكتبة العربية، 1973م)، ص 46.

العقل والقياس"، ثم وصف مَن يُجُوِّز تعاقبَها بأنه لا يتحقق المعاني. أ

وضرب لهذا مثالَ العفو والغفران، فالعفو يُعدى بحرف الجر (عن) الذي يقتضي إزالة شيء عن المعفو عنه، أما غفر فيُعدّى بحرف (اللام)، فيقال غفر الله له، وهو يقتضي إثبات شيء لا مجرد نفي شيء، وهو الذي عبر عنه العسكري بإثبات الثواب، لأنّ الغفران يعني إسقاط العقوبة المستلزمة لإثبات الثواب، ولذلك يستعمل الفعل (غفر) في سياق دعاء الله فقط، واستعماله فيما دونه شذوذ عنده. وهذا الاعتبار الرابع يدخل في هذا الصنف وفي الصنف الثاني، لأنّ محدد الفروق فيه ليس واحدًا منحصرًا في التركيب، وإنما في المعنى الدلالي لكل فعل كما سبق.

- 2. معايير دلالية: المقصود بالمعيار الدلالي هو الوجه المعنوي الذي وُضع له اللفظ بصَرفِ النظر عن تركيبه أو اشتقاقه، وتندرج تحته ثلاثة معايير مما سبق ذكره، وهي:
- المعيار الثالث: وهو الذي يُتلبّس في مآل الدلالة والقصد منها، وضرب له مثال النبذ والطرح، ومثال المزاح والاستهزاء الذي أورده في الباب الحادي والعشرين، والفرق بينهما يحكمه القصد، فالمزاح ملاطفة بغير تحقير، أما الاستهزاء فهو مؤانسة بتحقير. 4
- المعيار الخامس: وهو الذي يُدرَك بواسطته الفرقُ بين المتشابهين عن طريق استحضار نقيضَيهما، كالحال عندما يُراد التفريق بين الحمل والرفع، فنقيض الأول الوضع، ونقيض الثاني الخفض، فيظهر تباينهما، ومن تطبيقات هذا المعيار كذلك مثالُ الحفظ والرعاية، فنقيض الأول الإضاعة، ونقيض الثاني الإهمال، فيكونان متباينين بهذا. 5
- المعيار الثامن: هو إرجاع اللفظ إلى أصله، ومعرفة مدار معناه وتغيره بفعل الاستعمال،

مدر السابق، ص 431

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> العسكري، الفروق في اللغة، ص 16-17.

<sup>2</sup> المصدر السابق، ص 414-413.

<sup>3</sup> المصدر السابق، ص 544.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر السابق، ص 451.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر السابق، ص 19.

ومن أمثلته الفرق بين النفاد والفناء: ذلك "أنّ النفاد آخر الشيء بعد فناء أوله، ولا يستعمل النفاد فيما يفنى جملةً، ألا ترى أنك تقول فناء العالم، ولا يقال: نفاد العالم، ويقال: نفاد الطعام، لأن ذلك يفنى شيئا فشيئا". أومن أمثلته التي اعتراها عارضُ التغير بعامل الاستعمال مصطلحا الفطنة والذكاء، إذ إنّ "الفطنة هي التنبه على المعنى، وضدها الغفلة"، أما الذكاء "فهو تمام الفطنة، من قولك: ذَكَتِ النار إذا تم اشتعالها، وسمّيت الشمس ذُكاءً لتمام نورها، والتذكية تمام الذبح، ففي الذكاء معنى زائد على الفطنة".

ومن ذلك أيضًا الفرق بين الحنين والاشتياق، فأصلُ "الحنين في اللغة هو: صوت من أصوات الإبل تُحدِثها إذا اشتاقت إلى أوطانها، ثم كثر ذلك حتى أُجرِيَ اسمُ كل واحد منهما على الآخر..."، 3 لكنه في هذا المثال توقف عند هذا ولم يتطرق لأصل الاشتياق لغة حتى يتسنى إدراك الفرق إن كان هناك فرق.

ويضاف إلى هذا الصنف نوع آخر لم يُشِر إليه العسكري، وهو التفريق باعتبار مُتعَلَّقات اللفظ، ومثاله تفريقه بين الحلم والإمهال، وذلك في قوله: إنّ "كل حِلم إمهال، وليس كل إمهال حِلمًا، لأنّ الله تعالى لو أمهل مَن أخذه لم يكن هذا الإمهال حلمًا،...، ويفرق بين الحلم الإمهال من وجه آخر، وهو أنّ الحلم لا يكون إلا عن المستحق للانتقام وليس كذلك الإمهال، ألا ترى أنّك تُمهِل غريمك إلى مدة ولا يكون ذلك منك حِلمًا". وهنا جعل معيار التفريق طبيعة المتفضَّل عليه بالإرجاء، فإن كان مستحقًا للعقوبة كان إمهالًا.

3. معايير اشتقاقية: وهو المعيار الذي يُنظر من خلاله إلى الأصل الذي اشتُقّ منه اللفظ، لا لمعرفة تغيره بفعل الاستعمال كما سبق، وإنما لإدراك المعنى الأصلى،

تى، ص 438.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

<sup>1</sup> المصدر السابق، ص 161.

<sup>2</sup> المصدر السابق، ص 125.

<sup>3</sup> المصدر السابق، ص 21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر السابق، ص 438.

ولا شك أنّ هذا متقارب كثيرًا مع المعنى الأول، لكن أفردته لاعتبارين، لاعتبار أنّ العسكري أفرده وأبانه عن غيره، والثاني لأنّ هناك ألفاظًا مشتقةً من أصل واحد وتجرى على معنى واحد. ويندرج تحت هذا الوصف:

- الاعتبار السادس: ومثاله الفرق بين الاستدلال والدلالة، ذلك "أنّ الدلالة ما يمكن الاستدلال به، والاستدلال فعل المستدل، ولو كان الاستدلال والدلالة سواء لكان يجب أنْ لو صنع جميع المكلفين للاستدلال على حدث العالم أنْ لا يكون في العالم دلالة على ذلك"، أ فتكون الدلالة هي غاية المستدل التي يطلبها للبرهنة عن مقصوده.

- الاعتبار السابع: وهو الاعتبار الذي يظهر الفرق بناء على البنية الاشتقاقية للكلمة، وهو ما مَثَّل له بلفظتي السؤال والاستفهام، إذ إنَّ "الاستفهام لا يكون إلا لما يجهله المستفهم، أو يشك فيه لأنّ المستفهم طالبُّ لأن يَفهَم، وقد يجوز أن يسأل السائل عما يعلم وعما لا يعلم، فصيغة الاستفهام، وهو استفعال، والاستفعال للطلب ينبيئُ عن الفرق بينه وبين السؤال، وكذلك كل ما اختلف صيغته من الأسماء والأفعال، فمعناه مثل الضَّعف والضَّعف، والجهد والجهد، وغير ذلك مما يجرى مجراه". 2

ومن سمات منهج العسكري الاستدلالُ بالنصوص الشرعية وبالشواهد الشعرية، وهذا مثال يضم كلًا منهما في سياق واحد:

استشهاده على الفرق بين الفقر والمسكنة بآية وبيت شعري في قوله: "الفقير الذي يسأل، والمسكين الذي يسأل، ...، ويدل عليه قوله تعالى: "لِلْفُقَرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ" إلى قوله: "لَا يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحُافًا ۗ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمً" [سورة البقرة: 273]...، وقيل لأعرابي: أفقير أنت؟ فقال بل مسكين وأنشد:

المجلد:14 العدو:1 2025 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر السابق، ص 98.

<sup>2</sup> المصدر السابق، ص 20.

أمَّا الفقير الذي كَانَتْ حَلُوبَتُه وَفْقِ العِيَالِ فَلَمْ يُتْرَك له سَبَدُ ٣٠٠

وتحت سلطة هذه المعايير سار أبو هلال العسكري يمتَح من كلام العرب ألفاظها ويُقلِّبها بين هذا المعيار والآخر، إضافة إلى أنه في بعض الأحيان لا يقتصر على فرق واحد بين اللفظتين، بل أحيانًا نجده "يذكر عدة فروق بينها، وربما ذكر فرقًا ثم نفاه واستضعفه، وأثبت فرقًا آخر، وقد يذكر عدة فروق ويرجح أحدها على سواها، وهذا يدلّ على أنّ الفروق جميعها التي ذكرها ليست موضع اتفاق حتى عند المفرقين أنفسِهم".3

وخلاصة منهج العسكري أنه لا يسير إلى القول بأنّ الكلمات إذا تغايرت صيغها فإنه لا بد لهذا التغاير من إضافة معنوية، وقد افترض اعتراض المعترض الذي سيتّهمه بأنه يقدح فيما ذهب إليه جميع أهل اللغة من أنّ للّفظين المختلفين مسمَّى واحدًا، فقال: "ونحن أيضًا كذلك نقول، إلا أنّا نذهب إلى أنّ قولنا اللبَّ وإن كان هو

الْحُلُوبَةُ: النَّاقة التي تُحَلَّب. وَفْقَ الْعِيَالِ: أي إن لبن الناقة يكفي عياله فقط لقلَّته. وَالسَّبَدُ: فِي أَصل اللغة الشَّعْرُ. وقَوْلُهُ: (لَمْ يُتَرَكُ لَهُ سَبَدً)، مِنْ أمثال الْعَرَبِ فِي النَّفْيِ الْعَامِّ، فإذا قالوا: ما له سَبَدُ ولا لَبَدُ، أي ليس له شَيْءً.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> العسكري، الفروق في اللغة، ص 302-303.

<sup>3</sup> حاكم مالك لعيبي، الترادف في اللغة، ص 227.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> العسكري، الفروق في اللغة، ص 243-244.

العقل فإنه يفيد خلاف ما يفيد قولنا العقل، ومثل ذلك القول وإن كان هو الكلام، والكلام هو القول، فإنّ كل واحد منهما يفيد بخلاف ما يفيده الآخر...".1

ولا يكاد من يقرأ هذا الكلام يخالف العسكريّ فيما قرّره، بل ما قاله صوّبه كثير من المحققين، سواء قدماء الأصوليين كالرازي (ت 606هه) والبيضاوي (ت 685هه) وغيرهما، أو من المحدّثين الذين يرون وجهًا مما قاله العسكري، ووضعوا شروطًا دقيقة، والتي إن تم اتباعها لتحقيق إمكانية القول بأنّ بين الكلمتين ترادفًا سيتبيّن بطلان هذه الكثرة المزعومة في كثير من المترادفات وعدم صحتها، 2 ليبقى الترادف بمعناه المطلق ممكنًا، لكنه قليل، وهذا ما عبّر عنه ستيفن أولمان بقوله: "والترادف التام- بالرغم من عدم استحالته- نادر الوقوع إلى درجة كبيرة، فهو نوع من الكماليات التي لا تستطيع اللغة أن تجود بها في سهولة ويسر". 3

ثالثًا: مناقشة منهج أبي هلال وأمثلته: يلحظ قارئُ كتاب الفروق في اللغة أنّه يسعى جاهدًا إلى تحطيم صنم الترادف القائل بالتطابق التام في المعنى، وكأنه يسير على ضوء المقولة المنطقية التي مؤداها أنّ اللفظين اللذين ينفصلان لا يتماثلان حتى يتطابقا. أي إنّ الكلمتين المترادفتين هما في الحقيقة كلمتان منفصلتان، باعتبار الكينونة المستقلة لكل واحدة منهما، وأنّ تماثلهما في كل مكوناتهما الجزئية، هو الشيء الوحيد الذي يجعلهما متطابقتين، وهذا تمامًا ما سعى العسكري إلى إلزام القارئ به، فلما كانت المقدمة المنطقية كذلك، فإنّ كل لفظين وُجد بينهما فرق فهما غير مترادفين، وإن كان أحدهما مندرجًا كليًا تحت الآخر من باب العموم والخصوص، أو كانا متقاطعين، فإنه لا بد

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر السابق، ص 17.

<sup>2</sup> محمد سالم الرجوبي، العربية بين الترادف والفروق في اللغة، جامعة مصراتة، مجلة البحوث الأكاديمية، العدد السادس، ص 145، بتصرف.

<sup>3</sup> ستيفن أولمان، **دور الكلمة في اللغة**، ص 97.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سمير شريف استيتية، اللسانيات: المحال، الوظيفة، المنهج (أربد: جدارا للكتاب العالمي، 2008م)، ص 320، بتصرف.

من وجه لافتراقهما، وهذه من أبرز مقدماته المضمَرة، غير أنّ هذا الفعل التدقيقي وصف من قبل بعض مَن خالفه بأنه تكلف وتعسف، من ذلك ما ذكره الفخر الرازي في كتابه المحصول في علم الأصول، الذي وإن كان من المضيقين لشروط وقوع الترادف، إلا أنه انتقد من يتجشّم الإكثار من التفريق بقوله: "والتعسفات التي يذكرها الاشتقاقيون في دفع ذلك، مما لا يشهد بصحّتِها عقل ولا نقل، فوجب تركها عليهم". والشوكاني كما سبق، والآمدي (ت 631هه) في الإحكام في أصول الأحكام، الذي وصف صفّ العسكري بالشذوذ ورد على أوجه استدلالهم بالتفصيل. 3

والملاحَظ كذلك على الأدلة الأربعة السابقة أنّ ثلاثةً منها راجعة إلى اللغة وواضعها؛ وأنّ رابعها راجع إلى مدعي الترادف. أما أول الأدلة فهو جعل أصل اللغة الوضع لا الاصطلاح، والمعلوم المتحصّل بعد البحث الحثيث في هذا المقام أنّه لا سبيل إلى الحسم فيه بأحد الوجهين، وقد أوجز أبو حامد الغزالي القول فيه فقال: "أما الواقع من هذه الأقسام فلا مطمع في معرفته يقينًا إلا ببرهان عقلي أو بتواتر خبر أو سمع قاطع، ولا مجال لبرهان العقل في هذا ولم ينقل تواتر ولا فيه سمع قاطع فلا يبقى إلا رجم الظن في أمر لا يرتبط به تعبد عملي ولا ترهق إلى اعتقاده حاجة، فالحوض فيه إذا فضول لا أصل له ". 4 غير أنّ قول العسكري إن واضع اللغة حكيم، لا يُفهَم منه هل الواضع هو الله تعالى، جريًا على مذهب كثير من العلماء، أم أنّ المقصود بالواضع إنما هو العرب أنفسهم؟

ومبعث هذا الإشكال عندي هو ما تركّب من بعض القضايا هي كالآتي:

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

•

<sup>1</sup> فخر الدين محمد بن عمر الرازي، المحصول في علم الأصول، 188/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الشوكاني، إرشاد الفحول، 88/1.

<sup>3</sup> سيف الدين الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، تعليق: عبد الرزاق عفيفي (الرياض: دار الصميعي، 2003م)، 41/1 وما بعدها.

أبو حامد الغزالي، المستصفى من علم الأصول، تحقيق حمزة بن زهير حافظ (المدينة المنورة: شركة المدينة المنورة للطباعة، د. ت.)، 9/3.

- واضع اللغة حكيم؛
- إذا كان الأمر كذلك فلا ترادف لأنه قادح في حكمة الواضع؛
- قول العسكري: "فهذا يدلّ على أنّ كل اسمين يجريان على معنى من المعاني وعين من الأعيان في لغة واحدة فإن واحد منهما [أي اللفظين] يقتضي خلاف ما يقتضيه الثاني"؛ وقوله: "فأمّا قول بعض أهل اللغة إنّ "الشّعر والشعر، والنهر والنهر، بمعنى واحد"، فإنّ ذلك لغتان". 1

فإذا كان واضع اللغة حكيمًا، فما باعث تبرير اختلاف اللفظين الدالّين على المعنى الواحد بأنهما لغتان؟ ولماذا يشترط قيد اللغة الواحدة لنفي الترادف؛ هل لأنّ الواضع يضع اللغة لكل قبيلة بحيث لا يوجد فيها ترادف باعتبار لغتها فقط؟ وهل يسلم هذا الفعل من قادح عدم الحكمة مادام أشار إلى الشيء بأكثر من لفظ؟ وهل أثبت العسكري وحدة الواضع للألفاظ قبل نفي الترادف بينها؟ أما إذا كان الوضع من قبل القبائل أصالةً، فما وجه إيراد قادح عدم الحكمة مادام الواضع متعددًا؟

إنّ هذه الأسئلة ما هي إلا إشكالات ترد على استدلال أبي هلال رحمه الله، وليس قصدي من هذا الكلام القطع بأحد المذهبين أو تخطئة أبي هلال العسكري في مذهبه، فإن دون ذلك خرط القتاد، ولكن قصدي هو مناقشة الاستدلال إجمالًا، ثم مناقشة بعض الأدلة الجزئية التي استدل بها أبو هلال العسكري، والتي إذا انتقضت لزم من ذلك انتقاض القطع بثبوت المدلول/المذهب القائل بعدم إمكان الترادف قطعًا، لأنّ إثبات الجزئية الموجبة ناقض للكلية السالبة، والذي يلزم منه إمكان ثبوت نقيضه القائل بالترادف، غير أنه لا يلزم من ثبوت الجزء ثبوت الكل، إذ إنّ بعض أدلته تنتهض فعلًا لنفي الترادف في آحاد بعض الأمثلة، وهذا الأمر إن دلّ فإنه يدلّ على صعوبة الجزم بأحد المذهبين إن لم نقل إنّ الجزم أقرب إلى

المجلم:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> العسكري، الفروق في اللغة، ص 12-16.

القول بإمكان الترادف منه إلى استحالته أو عدمه.

إنّ من أهم الأمور التي يتعدد بها اللفظ مع وحدة المعنى- بحسب زعمي- تعدد قبائل العرب، فتطلق هذه لفظًا على شيء وتطلق أخرى لفظًا آخر على الشيء نفسه، فتتبادل القبائلُ لغاتبها بفعل التداخل الثقافي أو بفعل الانتقاء الاصطلاحي كما كانت قريش تفعل، أ فتتعدد الألفاظ مع وحدة معانيها، وعندما تراكمت الألفاظ حصل أمران: الأول هو تداخل الألفاظ وغياب الفروق بفعل الاستعمال، والثاني مناوئ للأول، وهو جمع هذه الألفاظ وإبراز الفرق بينها، وقد تمادى الثاني كما تمادى الأول، وهذا عائد إلى عدم تحرير محل الترادف، كما فعل بالبر، الذي يقابل بالقمح والحنطة، على الرغم من أنّ مدلولات الألفاظ واحدة، وتعدد الألفاظ عائد لاختلاف المناطق التي تستعملها، وهنا يحضر ذلك القيد القائل بانتفاء التكرار عن الواضع لأنّ ذلك من مقتضيات الحكمة، فيتكلّف في إنشاء الفارق على الرغم من أنه لا فارق، وأنه لا حضور لذلك القيد في مثل هذه الحالات، قال الجاحظ (ت لا فارق، وأنه لا حضور لذلك القيد في مثل هذه الحالات، قال الجاحظ (ت والقمح شامية". ومما يشهد لما تقدم ما نقل ابن السكيت (ت 244هـ) عن الفرآء: والقمح شامية". ومما يشهد لما تقدم ما نقل ابن السكيت (ت 244هـ) عن الفرآء: "كان الكسائي يقول في الكره والكره: هما لغتان". ق

فالسؤال المنهجي ذو البُعد التاريخي الذي يستحق أن يطرح ههنا هو: هل راعى أبو هلال العسكري هذه الاعتبارات في عملية التفريق بين كل الألفاظ التي قام بالتفريق بينها باعتباراته الكثيرة، أم أنّ الأمر مُغيّب وغير معتبر؟ ولذلك، فإنه "يصعب كثيرًا

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

أ هذه الإشارات التاريخية في: عبد الغفار حامد هلال، اللهجات العربية: نشأة وتطورًا، (القاهرة: مكتبة وهبة 1993م)، ص 100 وما بعدها.

<sup>2</sup> أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، تحقيق درويش جويدي (بيروت: المكتبة العصرية، 2016م)، 18/1.

ابن السِّكّيت، إصلاح المنطق، شرح وتحقيق أحمد محمد شاكر وعبد السلام هارون، (بيروت: دار المعارف، 2017م)، ص 90.

توجيه دلالات الألفاظ وتحديد ما تشير إليه بدقة، لتعلق ذلك بالعوامل الاجتماعية والثقافية والنفسية، وبسبب تغير المعنى وتطوره باختلاف الزمان والمكان، وما يزيد ذلك صعوبة افتقار العربية إلى المعجم اللغوي التأريخي الذي يقيد دلالة الألفاظ بحسب الاختلاف في الزمان والمكان ويُعنى بتطورها تَبَعًا للاستعمال".

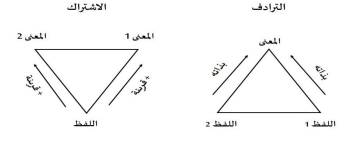
واتقاءً لهذا العامل، قال السيوطي (ت 911هـ) تابعًا الأصوليين: "قال أهل الأصول: لوقوع الألفاظ المترادفة سببان: أحدهما: أن يكون من واضعَيْن، وهو الأكثر، (...)، والثاني من واضع واحد وهو الأقل، وله فوائد: منها: أن تكثر الوسائل- أي الطرق-إلى الإخبار عما في النفس...؛ ومنها: التوسع في سلوك طرق الفصاحة، وأساليب البلاغة في النظم والنثر..."² وإذا نظرنا على ضوء هذا التقسيم الأصولي إلى نقود أبي هلال العسكري، فإنَّ نقده سينحصر في الجزء الثاني، وهو فيما ورد من لفظين لمعنى واحد من واضع واحد، هنا فقط يمكننا النظر والاستفهام عن مقصود الواضع، ألِتعديد الألفاظ مع اتحاد المعنى أم لتعديد الألفاظ بتعدد المعاني الجزئية، عارضةً كانت أم جوهرية؟ ووجه الحصر في هذا الصنف أنه لا يمكن الجزم بالقول بأنّ القبيلة الثانية علمت وضع القبيلة الأولى فعمدت إلى إضافة لفظ آخر يحمل معنى آخر، فهذا معنى بعيد واستجلابه بلا دليل تكلف شديد، لذلك، فأول خطوة يمكن أن تُدرس وتنتقد بها معاجم الفروق هي إثبات وحدة الواضع، لأنه مظنة مناط الاختلاف (التنويع في الألفاظ أم إضافة المعاني)، لأنه إذا تم خلط مصطلحات القبائل فإنَّ هذا خارج عن محل نزاع الترادف، وتجشم إثبات الفرق يحتاج كما سبق إلى برهان تاريخي، وهو المتعذر إلا ما وصلَنا من تأويلات.

ومن الأمور التي ظهرت لي محلَّ نظر في كلام أبي هلال- رحمه الله- قوله: "وكما لا يجوز

<sup>1</sup> حاكم مالك لعيبي، الترادف في اللغة، ص 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السيوطي، المزهر، ص 405-406.

أن يدلُّ اللفظ الواحد على معنيين، فكذلك لا يجوز أن يكون اللفظان يدَّلان على معنى واحد، لأنّ في ذلك تكثيرًا للغة بما لا فائدة فيه". أ فهذا القياس الذي قام به أبو هلال قياس فاسد، لكونه قياسًا بين متغايرين، ولكون الأول يدلُّ على ظاهرة الاشتراك بينما الثاني على الترادف، وهما أمران مختلفان، ووجه فساد القياس أنَّ العمل الذهني في الأول مفتقر تمامًا إلى القرينة الدالة على أحد المعاني التي يحملها اللفظ في ذاته، والتي وُضع لها ابتداء سواء من واضع واحد أم من متعدد. أما الثاني، فلا عمل ذهني فيه يفتقر إلى القرينة الخارجية المرجِّحة، لأنَّ الموضوع أمامنا ليس لفظًا واحدًا خلفه معنيان اثنان، فلا ندري أيهما المقصود إلا إذا أتَت القرينة الخارجية وأرشدتنا إليه، وإنما الذي أمامنا هو لفظان اثنان، لكل منهما دلالة، وهذه الدلالة قد ثنفق وقد لا ثنفق، ثم إنَّ أصل كلام العسكري مجتزأً من سياقه وشروطه، لأنّ كلامه رحمه الله مبنى على كلام ساقه لأحد النحويين قال فيه: "لا يجوز أن يدلّ اللفظ الواحد على معنيين مختلفين حتى تضاف علامة لكل واحد منهما، فإن يكن فيه لذلك علامة أشكل وألبس على المخاطب، وليس من الحكمة وضع الأدلة المشكلة...".<sup>2</sup> فهنا النحوي لا ينفى جنس الاشتراك الذي قاس عليه العسكري لينفى الترادف تُبعًا، وإنما نفى فهمَ اللفظ بغير قرينته المرجِّحة لأحد معانيه على الأخرى، فهو بهذا يقرُّ أصلًا وجود الاشتراك، وغاية ما فعل هو تقييد عملية فهمه، فيكون الدليل على العسكري لا له، ولذلك كان القياس فاسدًا. والله أعلم.



<sup>1</sup> العسكري، الفروق في اللغة، ص 15.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر السابق، ص 14.

ويرد على المعيار الثالث الذي قرّره أنّ التفريق بين الألفاظ باعتبار قصد المتكلم هو ي حقيقته إقيام لعنصر ثالث، وهو اعتقاد المُرسِل أو قصدُه، "وهذا العنصر خارج عن إطار اللغة وأنظمتها، فأبو هلال العسكري اكتفى في تفريقه بين الكلمتين بإبراز ما يحسّه المتكلم، ولا يمكن للمرسَل إليه أو المخاطَب أن يدرِك حقيقة شعوره، إلا إذا أظهر المتكلم شيئًا من ذلك. وهذه الطريقة في التفريق تخرج عن إطار اللغة إلى الإطار النفسي، فقد نتفطن للفرق في أثناء الكلام أو في الموقف التخاطبي، إلا أننا سنعجز عن ذلك عند وجود اللفظين أو الكلمتين في نص مكتوب، إلا إذا تدخل السياق الخارجي بكل مكوناته". لأنّ الأصلَ في اعتبار الألفاظ اللسانُ لا أحوال النفوس، كما يقول محمد الطاهر بن عاشور (ت 1393هـ) متابعًا القرافي (ت النفساني، لأنّ أدلة الأحكام من الكلام اللساني". و النفساني، لأنّ أدلة الأحكام من الكلام اللساني". و

ومن مواطن النقد التفصيلي كذلك تفريقُه بين النبذ والطرح باعتبار القصد، بكون النبذ اسمًا لإلقاء الشيء استهانةً به، مستدلًا بقوله تعالى: "فَنَبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ" [سورة آل عمران: 187] لكن الذي ظهر لي أنّ هذا تحكم غيرُ لازمة فيه الاستهانةُ، لأنّ الاستهانةُ مورة من صور النبذ وليس محصورًا فيها، لأنّ العرب كانت تنبذ التمر والزبيب في الماء، وما كانت تفعل ذلك استهانة بل للبيع أو للتزود، بل إنّ النبي صَالَتَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ كان يُكُم التمر ويحتٌ على أكله، فقال صَالَتَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ: "إِذَا أَفْطَرُ أَحَدُكُمْ، فَلَيْفُطِرْ على تَمْم، فَإِنْ لَمْ يَعِدْ، فَلْيُفْطِرْ عَلَى مَاءٍ فَإِنّه طَهُورٌ". وفي زيادة عند الترمذي: "إنه بركة" أي التمر، رواهُ أبو داود، والترمذي وقالَ: حديثُ حَسنُ صحيحً]، وكان للصحابة الكرام [رواهُ أبو داود، والترمذي وقالَ: حديثُ حَسنُ صحيحً]، وكان للصحابة الكرام

المجلد:14 العرو:1 275 يناير -مارس 2025

لسانية تداولية، رسالة ماجستير، كلية الآداب واللغات، سطيف، الجزائر، 2016-2015م، ص 85. 2 محمد الطاهر بن عاشور، حاشية التوضيح والتصحيح لمشكلات التنقيح، (تونس: مطبعة النهضة، 1341هـ)، ص 45.

خاصة وللعرب عامة من الأشربةِ النبيذُ، سواء كان نبيذَ تمر أو زبيب أو شعير، وأقرهم النبي صَآلِللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى هذا فقال: "مَنْ شَرِبَ النَّبِيذَ مِنْكُمْ فَلْيَشْرَبْهُ زَبِيبًا فَرْدًا، أَوْ تَمْرًا فَرْدًا، أَوْ بُسْرًا فَرْدًا". [رواه مسلم].

وليس إيراد هذا الكلام في هذا المقام بغرض بيان حكم شرب النبيذ ولا لبيان شرب العرب له، وإنما لنفي صفة الاستغناء والاستهانة عن فعل النبذ لأنه معيار الفرق، وعلى الرغم من ذلك كان يسمَّى نبيذًا، وهذا مما يمكنه أن ينقضَ الضابطُ الذي فرَّق به أبو هلال العسكري بين النبذ والطرح الذي اعتبره إلقاءً باستهانة وبغيرها، وهو عين ما يظهر من استعمال العرب للنبذ، فيبقيان سيَّان لانتفاء وجه التفريق، والله أعلم.

كَمَا أَنَّ حَصْرَ أَبِي هلال فعل (غفر) في سياق دعاء الله تعالى كما تقدّم فيه نظر، ذلك أنه عزّ وجلّ أضاف الغفران إلى البشر في موضعين من كتابه العزيز، الأول في قوله: "وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ۞" (سورة الشورى: 43)، وفي قوله: "قُل لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ ٱللَّهِ" (سورة الجاثية: 14). وينقض هذا التفريق كذلك كلامُ أبي بكر الصديق لمَّا وقع خلاف بينه وبين عمر بن الخطاب فأتى أبو بكر النبيُّ صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال: إنه كان بيني وبين ابن الخطاب شيء فأسرعت إليه، ثم ندمت، فسألته أن يغفر لي، فأبى عليَّ فأقبلت إليك...¹ ولا يتُصَوَّر أنَّ أبا بكر انتظر ثوابًا، وإنما أراد ما يراد بالعفو، كما أنَّ طلب الغفران من عمر يُبطِل معيارَي تفريق العسكري بين عفا وغفر. والله أعلم.

لقد فرَّق أبو هلال بين الحمل والرفع باعتبار أنَّ ضد الأول الوضع، وضد الثاني الخفض؛ غير أنَّ القرآن أتى بالرفع الحسي الذي ضده الوضع لا الخفض، في قول

\_ \_ \_ العرو:1 276 -يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> محمد بن إسماعيل البخاري، الجامع الصحيح، كتاب فضائل الصحابة، باب حدثنا الحميدي ومحمد بن عبد الله، رقم الحديث: 3661.

ربنا "وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ"، وجاء في القرآن أيضًا الرفع المعنوي الذي ضده الوضع المعنوي "وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ" [سورة البقرة: 63]، [سورة الأنعام: 165]، ومن أوضح النصوص المبطلة لقوله بتضاد الخفض والرفع من دون الوضع قول النبي صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إِنَّ اللَّهَ يَرْفَعُ بَهذا الكِتَابِ أَقْوامًا، وَيَضَعُ به آخَرِينَ"، فقابل بين الرفع والخفض.

ومن مكامن ورود قادح الدَّور في الكتاب ما جاء في الباب السابع في معرض تفريقه بين الاختيار والإيثار، فسعى إلى بيان ما بينهما من فروق، لكنه حين استشهد بقول الله تعالى: "قَالُواْ تَاللّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ اللّهُ عَلَيْنَا" [سورة يوسف: 91] فقال: "معناه إنه فضلك علينا، وأنت من أهل الأثرة عندي أي ممن أفضله على غيره بتأثير الخير والنفع عنده..."، فطابق بين الإيثار والتفضيل، فكان هذا ترادفًا لإبطال الترادف، وهو دور ممنتع، ومن جنس هذا القادح قوله في التفريق بين الذريعة والوسيلة: إنّ "الوسيلة عند أهل اللغة هي القربة، وأصلها من قولك سألت أسأل أي طلبت؛ وهما يتساولان أي يطلبان القربة التي ينبغي أن يطلب مثلها وتقول توسلت إليه بكذا، فتجعل كذا طريقًا إلى بغيتك عنده، والذريعة إلى الشيء هي الطريق اليه ولهذا يقال جعلت كذا ذريعة إلى كذا فتجعل هي الطريقة فالفرق بينهما بين". فرادف بين الوسيلة والقربة، وبين الذريعة والطريقة.

ومن المواقف التي أراد أن يثبت فيها فرقًا فنفاه بتأكيد الترادف واستعمالِه قولُه: "الفرق بين الإله والمعبود بحق: أنّ الإله هو الذي يحق له العبادة فلا إله إلا الله، وليس كل معبود بحقّ له العبادةُ، ألا ترى أنّ الأصنام معبودة والمسيح معبود، ولا

المجلد:14 العدو:1 277 يناير -مارس 2025

\_

<sup>1</sup> مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل من يقوم بالقرآن ويعلمه وفضل من تعلم حكمة من فقه أو غيره فعمل بها وعلمها، رقم الحديث: 817.

² العسكري، الفروق في اللغة، ص 204.

<sup>3</sup> المصدر السابق، ص 551.

يحق له ولا لها العبادة". أ فههنا طلب العسكري التفريق بين مفهوم الإله ومفهوم المعبود بحق، لكنه عرف الأول بالثاني، ثم نفى أحقية المسيح والأصنام بالعبودية الحقة لتنتفي عنهم تبعًا صفة الألوهية، فكان مثبتًا للترادف بين المفهومين بدل التفريق بينهما، إذ إنه جعل ثبوت أحدهما رهينًا بثبوت الآخر اطرادًا، ونفي أحدهما نفي للآخر، فتوفر فيهما شرط الإبدال، أي إبدال أحدهما مكان الآخر دون تغير المعنى. وما يؤكد عدم تفريقه بين المفهومين وإن طلب الفرق بينهما قوله بعد ذلك: "الفرق بين قولنا الله وقولنا إله: أنّ قولنا الله اسم لم يُسمّ به غير الله، وسمي غير الله إلهًا على وجه الخطأ، وهي تسمية العرب الأصنام آلهة، وأما قول الناس لا معبود إلا الله، فعناه أنه لا يستحق العبادة إلا الله تعالى". 2

وختامًا لهذه الأمثلة المنتقاة، وإبرازًا لإشكال الترادف عند العسكري، نجد له خارج الفروق في اللغة كتابًا آخر بعنوان التلخيص في معرفة أسماء الأشياء، ذكر فيه كثيرًا من الألفاظ مع مرادفاتها من دون فرق، من ذلك قوله: "الجُثُمَانُ والجُسمانُ: الجسمُ، وهذا تقرير للترادف خارم لاعتبارين كان أبو هلال يأخذ بهما في كتابه الفروق، هما اعتبار الاشتقاق المتوفر في (الجسمان) الذي تغيّر في (الجسم)، واعتبار تغير اللفظ كليةً كما في (الجثمان) عن جذر (الجسم)، فري به أن يعرض للخلاف في المعنى لا أن يعطف بين الاصطلاحين ثم يعرفهما بثالث الذي هو (الجسم)، لأنّ هذا الاستعمال هو الذي عابه على غيره من العلماء، وهو الأصل الأصيل الذي ألّف مِن أجله الفروق؛ رحم الله الجميع،

خاتمة: إنّ مبحث الترادف أصيل في الدرس اللغوي، وليس مِن نافلة القول كما قد يُدّعى، بل له آثار دقيقة، وفوائد كثيرة، تُجملها النتائج الآتية:

- دراسة الترادف لا تظهر ثمرتها في الحقل الأدبي بالقدر الذي تظهر به في الحقل الشرعي؛ لأنّ مُثمِرات الأحكام هي نصوص لفظية (الكتاب والسنة)،

المجلر:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر السابق، ص 319.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 319.

أبو هلال العسكري، التلخيص في معرفة أسماء الأشياء، تحقيق عزة حسن (دمشق: دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر، 1996م)، ص 37.

وبناءُ الأحكام الصحيحُ متوقف على فهمِ الألفاظ الدقيق، ولذلك اعتنى به الأصوليون كثيرًا، وما من مدونة أصولية إلا وأتت على هذا المبحث. ولا أدلّ على ذلك من مثال اختلاف العلماء في ألفاظ السارق والنبّاش والنشال واللص وما شاكلها في المعنى، هل هي ألفاظ مترادفة فيشملها حكم السارق الوارد في القرآن أم لا؟ وعلى مثل هذا فقِس؛

- أدلة العسكري النظرية لا تنتهض للحسم في نفي الترادف، لأنه لم يحرّر محلّ استدلاله تحريرًا دقيقًا، فظل هذا المحل مجملًا وغير دقيق، وهو الأمر الذي أخفَتَ شمعة الاستدلال النظري على نفي الترادف، سواءً في هذا تعدد الواضع ووحدته؛
- الأدلةُ التفصيلية التي ساقها أبو هلال لبيان الفرق بين الألفاظِ كثيرةً، وكثيرً منها ظهر وجهُ الفرق فيه جليًا، وطائفة من هذه الألفاظ لا نعلم من رادف بينها، كمثال المزاح والاستهزاء؛
- المسلك المنطقي النافي للترادف بالكلية المتبَع من قِبل العسكري لا ينتهض لنفي الترادف إلا بشروط هي:
  - 1- تحقيق الاستقراء التام للألفاظ التي هي مَظِنة الترادف؛
- 2- إثبات نسبة الألفاظ إلى القبائل حتى يَنفى الترادف عن استعمال القبيلة الواحدة؛
- 3- في حال وجود كلمتين موضوعتين من قِبَل واضعين يجب أن يُشبَت الفرق في المعنى بينهما.

وهذه الشروط غير متوفرة في كتاب الفروق في اللغة؛ كما أنّ هذا الاستدلال ينخرم بثبوت لفظ واحد مُثبِتٍ للترادف؛ عملًا بقاعدة نفي الكلية السالبة بالجزئية الموجبة؛ وهذا ما صنعه اللغويون كسيبويه والجاحظ وجمهور الأصوليين واللغويين كما تقدم. والله تعالى أعلم.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

#### قائمة المصادر والمراجع

- 1. الآمدي، سيف الدين. الإحكام في أصول الأحكام. تعليق: عبد الرزاق عفيفي، الرياض: دار الصميعي، 2003م.
- الأصمعي، عبد الملك. ما اختلفت ألفاظه واتفقت معانيه. تحقيق: ماجد حسن الذهبي، بيروت: دار الفكر، 1986م.
- الأرموي، سراج الدين. التحصيل من المحصول. تحقيق: عبد الحميد علي أبو
   زنيد، دمشق: دار الرسالة العالمية، 2011م.
  - 4. أنيس، إبراهيم. في اللهجات العربية. القاهرة: مكتبة الأنلجو المصرية، 2003م.
- البخاري، محمد بن إسماعيل. صحيح البخاري، تحقيق: مركز البحوث وتقنية المعلومات. القاهرة: دار التأصيل، 2012م.
- 6. ابن الأنباري، محمد بن القاسم. الأضداد. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم،
   بيروت: المكتبة العصرية 1987م
- ابن جني، أبو الفتح عثمان. الخصائص، تحقيق محمد على النجار، مصر: المكتبة العلمية، د. ت.
- 8. ابن دَرْسْتُوَيه. تصحيح الفصيح وشرحه. تحقيق: محمد بدوي المختون ورمضان عبد التواب، القاهرة: طبعة وزارة الأوقاف المصرية 2004م.
- 9. ابن السبكي، عبد الوهاب. رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب. تحقيق: محمد علي معوّض وعادل أحمد عبد الموجود، بيروت: طبعة عالم الكتب، د. ت.
- 10. ابن عاشور، محمد الطاهر. حاشية التوضيح والتصحيح لمشكلات التنقيح. تونس: مطبعة النهضة، 1341هـ.
- 11. ابن فارس. الصاحبي في فقه اللغة. تحقيق السيد أحمد صقر، القاهرة: عيسى

- البابي الحلبي، د. ت.
- 12. ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم. أدب الكاتب. تحقيق: محمد الدالي، بيروت: مؤسسة الرسالة، د. ت.
  - 13. ابن منظور، محمد بن مكرم. لسان العرب. بيروت: دار صادر، 1414هـ.
- 14. ابن الهمام، محمد بن عبد الواحد. التحرير في أصول الفقه، الجامع بين اصطلاحي الحنفية والشافعية. مصر: مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، 1351هـ.
- 15. بوشارب، الشريف. ظاهرة الترادف والاشتراك اللفظي في كتابي الفروق اللغوية، وفقه اللغة، دراسة لسانية تداولية، رسالة ماجستير، كلية الآداب واللغات، سطيف، الجزائر، 2016-2015.
- 16. الحموي، ياقوت. معجم الأدباء. تحقيق إحسان عباس، بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1993.
- 17. الرازي، فخر الدين. المحصول في علم الأصول. تحقيق طه جابر العلواني، بيروت: دار السلام، 2019.
- 18. استيتية، سمير شريف. اللسانيات: المحال، الوظيفة، المنهج. أربد: جدارا للكتاب العالمي، 2008.
- 19. سيبويه، أبو بشر عمرو بن عثمان، الكتاب. تحقيق عبد السلام هارون، القاهرة: مكتبة الخانجي، 1988م.
- 20. السيوطي، جلال الدين. المزهر في علوم اللغة وأنواعها. تحقيق: محمد أحمد جاد المولى ومحمود أبو الفضل إبراهيم وعلى محمد السخاوي، القاهرة: دار التراث، د. ت.
- 21. الشوكاني، محمد بن علي. إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول. تحقيق: شعبان محمد إسماعيل، بيروت: دار السلام، 2013م.
- 22. العسكري، أبو هلال. التلخيص في معرفة أسماء الأشياء. تحقيق: عزة حسن، دمشق: دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر، 1996م.

#### 

- 23. \_\_\_ الفروق في اللغة. تحقيق: جمال عبد الغني مدغمش، دمشق: دار الرسالة العالمية، 2019.
- 24. الغزالي، أبو حامد. المستصفى من علم الأصول. تحقيق: حمزة بن زهير حافظ، المدينة المنورة: شركة المدينة المنورة للطباعة، د. ت.
- 25. القرافي، أحمد بن إدريس. شرح تنقيح الفصول في علم الأصول. تحقيق: نايف بن عبد الرحمن آل الشيخ مبارك، عمان: دار الفتح، 2023.
- 26. القشيري، مسلم بن الحجاج. صحيح مسلم. تحقيق: نظر بن محمد الفاريابي. الرياض: دار طيبة، 2006.
  - 27. لعيبي، حاكم مالك. الترادف في اللغة. بغداد: دار الحرية، 1980م.
- 28. المبرد، محمد بن يزيد. ما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن المجيد. اعتناء: عبد العزيز الميمني الراجكوتي، القاهرة: المطبعة السلفية، 1350هـ.
- 29. المرادي، الحسن بن قاسم. الجنى الداني وحروف المعاني. تحقيق فخر الدين قباوة ومحمد نديم فاضل، حلب: المكتبة العربية، 1973م.
- 30. هلال، عبد الغفار حامد. اللهجات العربية: نشأة وتطورا. القاهرة: مكتبة وهبة، 1993م.
- 31. الهَمَذاني، عبد الرحمن بن عيسى. الألفاظ الكتابية في علم العربية. تحقيق: موفق صالح الشيخ. بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون، م2011.
- 32. \_\_\_ قسم الدراسة من كتاب الألفاظ الكتابية في علم العربية. تحقيق: البدراوي زهران، القاهرة: دار المعارف، د. ت.
- 33. (مقال) الرجوبي، محمد سالم. العربية بين الترادف والفروق اللغوية. جامعة مصراتة، مجلة البحوث الأكاديمية، العدد السادس.

ISSN: 2321-7928

# هل "اللسان" مذكّر أم مؤنث؟

 $^{-}$ د. أورنك زيب الأعظمي  $^{-}$ 

من روعة اللغة العربية أنها حازت كلمات ترد مذكرًا ومؤنثًا معًا فالحرب والدعوى والذنوب والسبيل والسلم والسوق والطريق والقوم والكفّ والتقوى كلمات تأتي مذكّرًا ومؤنثًا معًا. ومنها كلمة "اللسان" التي أوردها الشعراء مذكّرًا ومؤنثًا معًا. أودّ في الأسطر التالية أتناول هذه الكلمة بالحديث فأسرد شواهدَ على مجيئها مذكّرًا ومؤنثًا.

كلمة "اللسان" مذكّرًا: فأجد شعراء من كل عصر من عصور الاستشهاد أوردوها مذكّرًا فقال طرفة بن العبد:

وإنّ لسانَ المرء ما لم تكن له حصاةً، على عوراته، لدليل<sup>2</sup> وقال عبيد بن الأبرص:

ما الحاكمون بلا سمْع ولا بصَرٍ ولا لسانٍ فصيح يُعجِب الناسا<sup>3</sup> وقال ذو الإصبع العدواني:

إني لعمرك ما باببي بذي غلَقٍ عن الصديق ولا خيري بممنون ولا لله ولا فتكي بمأمون على الأدنى بمنطلق بالمنكراب ولا فتكي بمأمون وقال زيّان بن سيّار:

أَلَم ينه أولادَ اللقيطة علمُهم بزبّانَ إذ يهجونه وهو نائم

<sup>1</sup> مدير تحرير المجلة وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي، الهند

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ديوانه، ص 67، حصاة: عقل.

<sup>3</sup> ديوانه، ص 67

<sup>4</sup> ديوان المفضليات، ص 160

يطوفون بالأعشى وصُبَّ عليهم لسانٌ كصدر الهندواني صارم<sup>1</sup> وقالت فاطمة بنت مرّ الخثعمية:

ولمّا قضتْ منه أمينةُ ما قضتْ نبا بصري عنه وكلّ لساني ولمّا قضتْ حوتْ منه فخرًا ما لذلك ثاني<sup>2</sup> وقالت أمّ قيس الضبيّة:

فرَّجتُه بلسانِ غير ملتبس عند الحفاظ وقلبٍ غير مزؤود<sup>3</sup> وقال عبد الله بن رواحة:

يا رسولَ المليك إنّ لساني راتقُ ما فتقتُ إذ أنا بُورُ<sup>4</sup> وقال سويد بن أبي كاهل اليشكري:

يكفّ لساني عامرٌ وكأنما يكفّ لسانًا فيه صاب وعلقم أتترك أولادَ البغايا وغيبتي وتبحسني عنهم ولا أتكلم<sup>5</sup> وقال خِنّابة بن كعب العبشمى:

عليّ لسانٌ صارمٌ إن هززتُه وركني صفيف والفؤاد موفّر<sup>6</sup>

المجلد:14 كاوس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> ديوان الأصمعيات، ص 211

<sup>2</sup> أسجاءُ الكُهّان الجاهليين وأشعارهم، ص 478

<sup>3</sup> شرح ديوان الحماسة، 657/1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ديوانه، ص 161

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ديوانه، ص 39

<sup>6</sup> ديوان الشعراء المعمّرين، ص 337

وقال يحيى بن علي الأرمني:

يطول لساني في العشيرة مُصلِحًا على أنه يوم الكريهة صامتُ<sup>1</sup> وقال أنس بن أبي إياس:

وباهِ تميمًا بالغنى، إنَّ للغنى لسانًا به المرءُ الهَيُوبةُ ينطق<sup>2</sup> وقال العباس بن الأحنف:

نمِّ دمعي فليس يكتم شيئًا ووجدتُ اللسانَ ذا كتمان كنتُ مثلَ الكتاب أخفاه طيَّ فاستدلّوا عليه بالعنوان<sup>3</sup>

فالشعراء الاثنا عشر من الشاعر الجاهلي طرفة العبد إلى الشاعر المخضرم عبد الله بن رواحة إلى الشاعر العبّاس بن الأحنف ومنهم الشاعرتان أوردوا هذه الكلمة مذكّرًا.

كلمة "اللسان" مؤنثًا: وأجد فيما يلي ثمانية شعراء من العصر الجاهلي المرقّش الأكبر إلى الشاعر المخضرم الحطيئة إلى الشاعر قَسَاس الكندي أوردوا هذه الكلمة مؤنثًا فقال المرقش الأكبر:

أثتني لسانُ بني عامرٍ فجلّتْ أحاديثُها عن بصر بأنّ بني الوخم ساروا معًا بجبيشٍ كضوءِ نجوم السحر<sup>4</sup> وقال أعشى باهلة:

إني أنتني لسانٌ ما أُسَرّ بها من عَلُوَ لا عجبُ فيها ولا سخَرَ<sup>5</sup>

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

\_

<sup>1</sup> الحماسة الشجرية، 1/83

<sup>2</sup> أساس البلاغة: هيب

<sup>3</sup> ديوانه، ص 282

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ديوان المرقشين، ص 53

<sup>5</sup> جمهرة أشعار العرب، ص 568

وقال أعشى باهلة أيضًا:

جاءتْ مُرَجَّمَةً قد كنتُ أحذرها لو كان ينفعني الإشفاقُ والحذر<sup>1</sup> وقال زيد الخيل:

أَنتني لسانُ لا أُسرِّ بذكرها تصدَّع عنها يذبلُ ومُواسِل<sup>2</sup> وقال الحطيئة:

أَنْتَنِي لَسَانٌ فَكَذَّبَهُا وَمَا كَنْتُ أَحسبُهَا أَنْ تُقَالَا<sup>3</sup> وقال كثير عزة:

نمَتْ لأبِي بكر لسانٌ نتابعتْ، بعارفةٍ منه، فخصَّتْ وعمَّتْ<sup>4</sup> وقال أبو ذؤيب الهذلي:

لعمري لقد حنَّتْ إليه ودونه الـ عَروضُ لسانٌ تغتدي وتروح<sup>5</sup> وقال قَسَاس الكندى:

ألا أبلغْ لديك أبا هُنيِّ، ألا تنهى لسانَك عن رَداها<sup>6</sup> وقال الشاعر:

أَنْتَنِي لسانُ بني عامرٍ، أحاديثُها بعد قولٍ نُكُرَ

المجلد:14 — العرو: 1 — العرو: 1 — عادس 2025

.

أ جمهرة أشعار العرب، ص 569، "جاءتْ" أي جاءت لسانً.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> دیوانه، ص 81

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> لسان العرب: لسن وديوانه، ص 323

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ديوانه، ص 75

<sup>6</sup> لسان العرب: لسن

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> لسان العرب: لسن، ولعل هذ البيت أيضًا للمرقش الأكبر.

كلمة "اللسان" بين التذكر والتأنيث: ووجدت في كلام العرب أبياتًا وقع فيها الفصل بين الفعل وفاعله، وبهذا يجوز لك أن تحكم عن تذكير الكلمة أو تأنيثها فقال امرؤ القيس:

إذا المرء لم يخزن عليه لسانُه فليس على شيء سواه بخزّان<sup>1</sup> وقال عنترة بن شدّاد العبسى:

فلم أمسِك بسمعي إذ دعاني ولكن قد أبان له لساني<sup>2</sup> وقال زبّان بن سيّار الفزارى:

يطيفون بالأعشى وصُبَّ عليهم لسانٌ كصدر الهندواني صارم<sup>3</sup> وقال التيمى:

يُثْنِي عليك لسانُ من لم تُولِه خيرًا لأنك بالثناء جدير<sup>4</sup> وقال هدبة بن الخشرم العذرى:

ألا علّلاني والمُعلّلُ أروحُ وينطق ما شاء اللسانُ المُسَرَّح بإجّانة لو أنها خَرَّ بازلُ من البُختِ فيها ظلّ للشق يسبح الرّد على من قال إنّ "اللسان" بمعنى الرسالة إذا أنّث: وقد أوّل اللغويوّن والنقّاد أنّ كلمة "اللسان" إذا جاءت مؤنثًا فالمراد بها الرسالة، ولكني وجد قول أعشى باهلة أنّ "اللسان" جاء مذكّرًا مع أنه جاء لمعنى الرسالة فقال:

إني أتاني لسانٌ لا أَسَرَّ به من علوُ لا كَذِبُ منه ولا سخر<sup>6</sup>

المجلد:14 \_\_\_\_ العدو:1 \_\_\_\_\_ \_\_\_\_ يناير -مارس 2025

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ديوانه، ص 163

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شرح دیوانه، ص 203

<sup>3</sup> موسوعة شعراء العصر الجاهلي، ص 128

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> شرح ديوان الحماسة، 603/1

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ديوانه، ص 83

<sup>6</sup> الصبح المنير في شعر أبي بصير، ص 266

# مجلة الهنك - · - · - · - · - · - هل "اللسان" مذكّر أم مؤنث؟

والواقع أنّ "اللسان" في مثل هذا المحلّ ليس سوى الحديث كما قال خفاف بن ندبة في نفس المعنى:

أتاني حديثٌ فكنَّبتُه وقيل خليلُك في المَرمَس  $^{1}$ 

ملخّص القول: ظهر مما سردناه من الشواهد أنّ شعراء كلّ عصر من عصور الاحتجاج قد أوردوا كلمة "اللسان" مذكّرًا ومؤنثًا معًا سواء جاءت لمعنى الرسالة أو لغيره.

<sup>1</sup> شعره، ص 69

#### المصادر والمراجع

- 1. أساس البلاغة لأبي القاسم الزمخشري، تحقيق: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1998م
- أسجاعُ الكُهّان الجاهليين وأشعارهم، جمع وتحقيق ودراسة: ياسين عبد الله
   جمول، جامعة دمشق، العام الدراسي 2011-11م
- جمهرة أشعار العرب في الجاهلية والإسلام لأبي زيد محمد بن أبي الخطاب القرشي، تحقيق: محمد على البجادي، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، د.ت.
- الحماسة الشجرية لابن الشجري، تحقيق: عبد المعين الملوحي وأسماء الحميصي،
   منشورات وزارة الثقافة، دمشق، 1970م
- دیوان أبي ذؤیب الهذلي، تحقیق وشرح: د. أنطونیوس بطرس، دار صادر،
   بیروت، ط1، 2003م
- 6. ديوان الأصمعيات، تحقيق: أحمد محمد شاكر وعبد السلام هارون، دار المعارف
   بمصر، ط3
- ديوان الحطيئة، دراسة وتبويب: د. مفيد محمد قميحة، درا الكتب العلمية،
   بيروت، ط1، 1993م
- 8. ديوان الشعراء المعمّرين، للدكتورة شمس الإسلام أحمد حالو، دار الكتب الوطنية، أبو ظبي، 2010م
- و. ديوان العباس بن الأحنف، شرح وتحقيق: عاتكة الخزرجي، مطبعة دار
   الكتب المصرية، القاهرة، 1954م
  - 10. ديوان المرقشين، تحقيق: كارين صادر، دار صادر، بيروت، ط1، 1998م
- 11. ديوان المفضليات للمفضل الضبي، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر وعبد السلام محمد هارون، دار المعارف، ط6

## مجلة الهنك - · - · - · - · - · - هل "اللسان" مذكّر أم مؤنث؟

- 12. ديوان امرئ القيس، ضبطه وصحّحه: الأستاذ مصطفى عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت، 2004م
- 13. ديوان ذي الإصبع العَدواني، جمع وتحقيق: عبد الوهاب محمد علي العدواني ومحمد نائف الدُّنيمي، مطبعة الجمهور، الموصل، 1973م
- 14. ديوان ذي الرمة، تقديم وشرح: أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1995م
- 15. ديوان زيد الخيل الطائي، صنعة: د. نوري حمودي القيسي، مطبعة النعمان، النجف الأشرف، د.ت.
- 16. ديوان سويد بن أبي كاهل اليشكري، جمع وتحقيق: شاكر العاشور، مراجعة: محمد جبار المعيبد، دار الطباعة الحديثة، بصرة، العراق، ط1، 1972
- 17. ديوان طرفة بن العبد، شرح وتقديم: مهدي محمد ناصر الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط3، 2002م
- 18. ديوان عبيد بن الأبرص، بشرح: أشرف أحمد عدرة، دار الكتاب العربي، بيروت، 1994م
- 19. ديوان كُثَيِّر عَرِّة، جمع وشرح: د. إحسان عبّاس، دار الثقافة، بيروت، لبنان، 1971م
- 20. شرح ديوان الحماسة، كتب حواشيه: غريد الشيخ، وضع فهارسه العامة: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، 2000م
- 21. شرح ديوان عنترة بن شداد العبسي، للعلامة التبريزي، دار الكتاب العربي، ط1، 1992م
- 22. شعر خفاف بن ندبة السلمي، جمع وتحقيق: نوري حمودي القيسي، مطبعة المعارف، بغداد، 1968م
- 23. شعر هدبة بن الخشرم العذري، صنعة الدكتور يحيي الجبوري، دار القلم للنشر

# مجلة الهنك - · - · - · - · - · - هل "اللسان" مذكّر أم مؤنث؟

- والتوزيع، الكويت، ط2، 1986م
- 24. الصبح المنير في شعر أبي بصير، مطبعة آدلف هلزهوسنين، بيانة، 1927م
- 25. عبد الله بن رواحة ودراسة في سيرته وشعره للدكتور وليد قصاب، دار العلوم للطباعة والنشر، 1982م
  - 26. لسان العرب لابن منظور الإفريقي، دار صادر، بيروت، د.ت.
- 27. موسوعة شعراء العصر الجاهلي لعبد عون الروضان، دار أسامة للنشر والتوزيع، الأردن، ط1، 2001م

ISSN: 2321-7928

# العلم اللدني في التصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

 $^{-}$ د. هنادي عيسى عبدالمحمود عيسى  $^{1}$ 

#### المستخلص

يبحث هذا البحث في مفهوم العلم اللدني في الفكر الإسلامي، ويحلّل موقف العلماء منه من خلال دراسة تحليلية نقدية. تتمثل مشكلة البحث في الجدل القائم حول مشروعية هذا النوع من المعرفة، حيث يرى بعض العلماء أنه علم وهبي صحيح يستند إلى الإلهام الإلهي، بينما يعتبره آخرون مصدرًا غير منضبط قد يؤدي إلى انحرافات عقائدية وتأويلات باطنية مخالفة للشريعة. يهدف البحث إلى تحديد مفهوم العلم اللدني وأصوله، ودراسة مصادره المختلفة، وتحليل مواقف العلماء منه، مع بيان الضوابط الشرعية لقبوله أو رفضه.

تناول البحث عدة موضوعات رئيسية، منها التعريف اللغوي والاصطلاحي للعلم اللدني، مصادره الأساسية (الكشف، الإلهام، الفراسة)، موقف المتصوفة منه، وآراء العلماء بين التأييد والرفض. كما قام بتحليل الأدلة التي استند إليها كلّ طرف، ومقارنتها بالمصادر الشرعية والفقهية المعتمدة.

توصَّلت الدراسة إلى عدة نتائج وتوصيات، أهمها:

- يقوم العلم اللدني عند المتصوفة على مفهوم الإلهام المباشر، لكنه يظل محل خلاف لغياب معايير شرعية واضحة للتحقق منه.
- 2. اختلف العلماء حول مشروعيته، حيث قبله بعضهم بضوابط شرعية صارمة،

أ أستاذ مشارك، قسم الدراسات الإسلامية، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة البحر الأحمر

# و النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · · · · · · · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

- بينما رفضه آخرون خوفًا من الانحراف والتأويل الباطني.
- ضرورة ضبط مفهوم العلم اللدني بضوابط شرعية واضحة، بحيث لا يتعارض مع أصول العقيدة الإسلامية والنصوص القطعية.
- 4. تعزيز الحوار بين علماء الشريعة والمتصوفة للوصول إلى فهم متزن للعلم اللدني، بحيث يتم التفريق بين التجربة الروحية الشخصية والتشريع الملزم.

#### المقدمة

يُعدّ العلم اللدني من المفاهيم التي شغلت الفكر الإسلامي والصوفي على مدار التاريخ، حيث يُنظر إليه على أنه علم يمنحه الله تعالى مباشرة للعبد دون الحاجة إلى تعلم أو اكتساب معرفي تقليدي. وقد ارتبط هذا المفهوم ارتباطًا وثيقًا بالتصوف الإسلامي، إذ كان يُعتبر عند بعض المتصوفة نوعًا من المعرفة الخاصة التي تُفتح لأولياء الله وأهل القرب منه. ومع ذلك، أثار العلم اللدني الكثير من الجدل بين العلماء والفلاسفة وأهل السنة والجماعة، وكذلك في الدراسات النقدية الحديثة، ما جعله محورًا للنقاش بين مختلف الاتجاهات الفكرية.

يهدف هذا البحث إلى تقديم دراسة تحليلية نقدية لمفهوم العلم اللدني في التصوف الإسلامي، وذلك من خلال مناقشة أصوله الفكرية والعقدية، وتحليل موقف المدارس الإسلامية المختلفة منه، فضلًا عن نقده وفقًا للمنهج العقلي والفلسفي ومنهج أهل السنة والجماعة والمناهج الحديثة. كما يتناول البحث التأثيرات الاجتماعية والثقافية لهذا المفهوم، مع إبراز دوره في تشكيل الهوية الصوفية والعلاقات الاجتماعية داخل المجتمعات الإسلامية.

إشكالية البحث: تدور إشكالية هذا البحث حول التساؤلات التالية:

1. ما هو مفهوم العلم اللدني في الفكر الصوفي، وما هي جذوره الفلسفية والدينية؟

عناير -مارس 2025 كالم عدو:1 ( 293 كالرس 2025 كالرس 2025

# و النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · · · · · · · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

- 2. ما مدى مشروعية العلم اللدني وفقًا لمنهج أهل السنة والجماعة؟
  - 3. كيف يمكن نقد العلم اللدني من منظور عقلي وفلسفي؟
  - 4. ما هي انعكاسات العلم اللدني على المجتمع والثقافة الصوفية؟
- 5. كيف تنظر المناهج الحديثة إلى العلم اللدني، وما مدى توافقه مع معايير المعرفة العلمية الحديثة؟

أهمية البحث: تبرز أهمية هذا البحث في تناوله لقضية جوهرية نتعلق بمصادر المعرفة في الإسلام، وما إذا كانت المعرفة الصوفية اللدنية تُعد مصدرًا مشروعًا للعلم أم أنها مجرد ادعاءات غير قائمة على أسس عقلية ومنهجية. كما يهدف البحث إلى بيان الفروق الجوهرية بين العلم اللدني والمعرفة المكتسبة، ومدى تأثير هذا المفهوم على الفهم الديني والسلوك الاجتماعي للمسلمين.

منهجية البحث: يعتمد البحث على المنهج التحليلي النقدي الذي يقوم على تحليل النصوص التراثية والمعاصرة المتعلقة بالعلم اللدني، مع نقدها وفقًا للمناهج التالية:

- 1. المنهج العقلي والفلسفي: من خلال تحليل إمكانية قبول العلم اللدني وفقًا لمنطق العقل والفكر الفلسفي الإسلامي.
- 2. منهج أهل السنة والجماعة: بدراسة موقف علماء العقيدة الإسلامية من هذا المفهوم، وعرض الأدلة الشرعية في قبوله أو رفضه.
- المناهج الحديثة: من خلال مناقشة العلم اللدني في ضوء نظرية المعرفة الحديثة والمناهج العلمية التجريبية.
- المنظور الاجتماعي والثقافي: بدراسة تأثير العلم اللدني على المجتمع الصوفي والثقافة الإسلامية عمومًا.

# مجلة العني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · · · · · · · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

الدراسات السابقة: رغم كثرة الأبحاث حول التصوف الإسلامي، إلا أنّ الدراسات التي تناولت العلم اللدني بصفة خاصة قليلة، وغالبًا ما اقتصرت على الجانب الفلسفي أو العقائدي دون أن تُقدّم تحليلًا نقديًا شاملًا. من أبرز الدراسات في هذا المجال:

الغزالي في إحياء علوم الدين، حيث تحدّث عن العلم اللدني بوصفه نوعًا من الفيض الإلهى، لكنه شدّد على ضرورة ضبطه بالشرع.

ابن تيمية في مجموع الفتاوى، حيث رفض العلم اللدني إذا كان مخالفًا للكتاب والسنة، واعتبره بابًا من أبواب الانحراف الصوفي.

ابن عربي في الفتوحات المكية، حيث قدّم تصورًا واسعًا عن العلم اللدني، واعتبره وسيلة للوصول إلى حقائق الوجود.

هيكل البحث: ينقسم البحث إلى أربعة فصول رئيسية:

المبحث الأول: مفهوم العلم اللدني

التعريف اللغوي والاصطلاحي للعلم اللدني.

الأساس الشرعي والعقائدي للعلم اللدني

المبحث الثاني: العلم اللدني في الفكر الفلسفي والصوفي ونقده:

الفرق بين العلم اللدني والعلم المكتسب.

النقد وفقًا للمنهج العقلي والفلسفي

النقد وفقًا لمنهج أهل السنة والجماعة

النقد وفقًا للمناهج الحديثة

المبحث الثالث: المنظور الاجتماعي والثقافي للعلم اللدني

تأثير العلم اللدني في المجتمع الصوفي

# مجلة السادمي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

دور العلم اللدني في بناء الهوية الثقافية الصوفية

العلم اللدني في السياق الثقافي المعاصر

الخاتمة: وتشمل النتائج المستخلصة من الدراسة، والتوصيات والمقترحات للبحث المستقبلي. انعكاسات الدراسة على الفكر الإسلامي المعاصر.

المصادر والمراجع

# المبحث الأول: مفهوم العلم اللدني التعريف اللغوي والاصطلاحي للعلم اللدني

التعريف اللغوي: يتكون مصطلح "العلم اللدني" من كلمتين: العلم واللَّدني.

- العلم: لغة هو إدراك الشيء بحقيقته، وهو نقيض الجهل. جاء في "لسان العرب": "العلم نقيض الجهل، وقد يكون بمعنى المعرفة". 1
- 2. اللَّدُن: من الجذر الثلاثي (ل-د-ن)، والذي يدل في اللغة العربية على القرب والدنو. ووفقًا لمعاجم اللغة تعني "عند" أو "من قبل"، وجاءت في القرآن الكريم في قوله تعالى: "إِنَّهُ لَفِي كِتَابٍ لَّدُنَّا لَعَلِيُّ حَكِيمٌ"، 2 أي عندنا وفي حكمتنا.

وذكر ابن منظور في "لسان العرب": "اللَّدُن: اسمُّ يُراد به القرب، يُقال: هذا عندي وهذا لَدُنِّي، أي قريب مني".<sup>3</sup>

وبذلك، فإنّ "العلم اللدني" لغويًا هو العلم الذي يكون مصدره قريبًا أو مباشرًا من الله، دون توسط أحد.

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن منظور، لسان العرب، مادة: علم، 418/12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الزخرف: 4.

<sup>3</sup> ابن منظور، لسان العرب، مادة: لدن، 387/13.

# مجلة السادمي (دراسة تحليلية نقدية) - · · · · · · · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

وقد ورد في القرآن الكريم في سياق يدلّ على علم خاص يمنحه الله لمن يشاء من عباده، كما في قوله تعالى: "وَعَلَمْنَاهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا". أ

يفهم من هذه الآية أنّ هذا العلم ليس مكتسبًا بالطرق التقليدية من تعليم أو تجربة، بل هو إلهام وهبة من الله تعالى. ويؤكد ابن فارس في معجم مقاييس اللغة أنّ الجذر "ل-د-ن" يشير إلى القرب، مما يدل على أنّ العلم اللدني يُمنح للعبد من قُربٍ خاص بالله.

ب. التعريف الاصطلاحي: يُعرَّف العلم اللدني اصطلاحًا بعدة تعريفات بحسب المدارس الفكرية المختلفة:

عند الصوفية: يرى الصوفية أنّ العلم اللدني هو علم يمنحه الله لعباده المخلصين دون تعلم أو كسب، وهو من فيوضات الإلهام والكشف. يقول الإمام الغزالي: "العلم اللدني هو الذي يُشرق في القلب بدون اكتساب ولا تعلم، بل بنور يقذفه الله في قلب عبده". 2

ويؤكد ابن عربي في "الفتوحات المكية": "هو علم خاص يناله العبد من غير واسطة، وإنما هو فيض من الحق، يعرفه الصادقون من أهل المعرفة". 3

ويقول: "هو العلم الذي يلقيه الله في قلب عباده دون واسطة تعلم أو اكتساب".4

تعريف العلم اللدني عند علماء أهل السنة والجماعة: يفرّق أهل السنة والجماعة بين العلم اللدني المقبول، وهو الفراسة والإلهام الذي لا يخالف الشرع، وبين العلم اللدني المذموم إذا ادّعي أنه مصدر مستقل للمعرفة الشرعية. يقول ابن تيمية "العلم اللدني إن كان مما وافق الكتاب والسنة فهو حق، والا فهو من تلبيس الشيطان". 5

يناير -مارس 2025 \_\_\_\_\_يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> سورة الكهف: 65.

<sup>2</sup> الغزالي، إحياء علوم الدين، دار المعرفة، 17/3.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن عربي، الفتوحات المكية، دار الكتب العلمية،  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن عربي، الفتوحات المكية، دار الكتب العلمية، بيروت، 2004، 123/2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن تيمية، مجموع الفتاوى، مجمع الملك فهد، 13/10.

# مجلة السادمي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

عند المتكلمين: "هو معرفة يختص الله بها من يشاء، لكنها ليست مصدرًا مستقلًا للأحكام الشرعية". أ

### الاستدلال الشرعي والعقائدي للعلم اللدني عند الصوفية ونقده

- أ. الاستدلال الصوفي على العلم اللدني من القرآن الكريم ونقده: يعتمد الصوفية في والاستدلال على تأصيل مفهوم العلم اللدني بعدة آيات، أبرزها:
- قصة الخضر وموسى عليهما السلام في سورة الكهف (الآيات 60-82) وفيها قوله تعالى: "وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَّدُنَا عِلْمًا".<sup>2</sup>

ملخص القصة: أراد موسى عليه السلام أن يتعلم من عبد من عباد الله، وهو الخضر، الذي وهبه الله "علمًا لدنيًا"، أي علمًا مباشرًا من عند الله لا يُدرك بالحواس أو الاجتهاد البشرى.

رافق موسى الخضر واشترط عليه الأخير ألا يسأله عن شيء حتى يخبره به لاحقًا. وقام الخضر بثلاثة أفعال أثارت دهشة موسى عليه السلام:

- خرق السفينة: لأن أصحابها كانوا مساكين وكان هناك ملك يأخذ السفن الصالحة غصبًا، فكان في خرقها مصلحة لهم.
  - 2. قتل الغلام: لأنه كان سيصبح طاغيًا ويضلّ والديه المؤمنين، فكان قتله خيرًا لهما.
- 3. إقامة الجدار: لأن تحته كنزًا لغلامين يتيمين، وكان والدهما صالحًا، فأراد الله حفظه لهما حتى يكبرا.

وفي النهاية، وضح الخضر الحكمة الإلهية من أفعاله، ثم افترق عن موسى.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الجويني، الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد، ص321.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الكهف: 65

# مجلة السامي (دراسة تحليلية نفدية) — · — · — · — العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نفدية)

يستدل كثير من المتصوفة بهذه القصة لإثبات العلم اللدني، وهو علم خاص يمنحه الله لبعض عباده بدون تعلم تقليدي أو أسباب مادية، ويعتبرون الخضر نموذجًا لهذا النوع من المعرفة. ويرون أنَّ العلم اللدني هو علم إلهامي أو كشفي يفيضه الله على بعض الأولياء، ويجعلهم قادرين على إدراك حقائق لا يعلمها غيرهم.

ويرى المفسّرون أنّ هذه الآية تشير إلى نوع من المعرفة الخاصة التي منحها الله للخضر عليه السلام، والذي لم يكن مكتسبًا بالتعلم التقليدي، بل كان إلهامًا مباشرًا من الله.

قال الطبري: "هو علم غيبي لا يُنال بالتعلم، وإنما يُلهمه الله لمن اصطفى". أ

ويقول ابن كثير في تفسيره: "أي علمًا خاصًا من عند الله، ليس عن طريق التعلم من البشر، وإنما هو إلهام وكشف رباني".2

ويضيف الرازي: "العلم اللدني المذكور في الآية هو العلم الذي يحصل بلا واسطة الأسباب العادية، وإنما يكون بتأييد إلهي".<sup>3</sup>

## أ. نقد الاستدلال الصوفي على العلم اللدني في قصة الخضر:

 الخضر نبي وليس وليًا عاديًا: جمهور العلماء، ومنهم ابن تيمية وابن كثير، يرون أنّ الخضر كان نبيًا، وليس مجرد وليِّ من أولياء الله. وهذا يعني أنَّ علمه اللدني كان وحيًا وليس مجرد إلهام أو كشف كما يدعي الصوفية.

2. العلم اللدني في القصة مرتبط بوحي إلهي خاص: لم يكن علم الخضر مجرد إلهام ذاتي، بل كان علمًا بوحي من الله، كما قال: "وما فعلته عن أمري"، 4 أي أنه لم يكن اجتهادًا ذاتيًا.

العدو:1 299 تناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الطبري، تفسير الطبرى، 292/15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، دار طيبة، 191/5.

<sup>3</sup> الرازى، التفسير الكبير، دار الفكر، 59/21.

<sup>4</sup> سورة الكهف: 82.

# مجلة السلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

3. العلم اللدني لا يلغي التعلم بالأسباب: موسى عليه السلام، وهو نبي عظيم، تعلم عن طريق البحث والسؤال، وهذا يدل على أنّ التعلم بالأسباب هو الأصل، وليس مجرد انتظار الفيض الإلهي.

4. عدم جواز مخالفة الشريعة باسم العلم اللدني: أفعال الخضر كانت استثناءات بأمر الله، وليست قاعدة عامة يمكن لأي شخص أن يدّعيها، فلا يجوز لأحد أن يخالف الشريعة بحجة العلم اللدني.

قصة الخضر وموسى عليهما السلام تؤكد أنّ هناك علومًا إلهية خاصة بالأنبياء، لكنها لا نثبت صحة ادعاءات بعض الصوفية بأنّ الأولياء يمكن أن يتلقوا علمًا لدنيًا يجعلهم في غنى عن التعلم الشرعي والموضوعي. والعلم في الإسلام يقوم على الوحي والعقل والأسباب، وليس على الكشف أو الإلهام وحده.

2. قصة سليمان عليه السلام وآصف بن برخيا وجلب العرش: الاستدلال الصوفي ونقده

ملخص القصة: تحدّث القرآن الكريم عن قصة النبي سليمان عليه السلام مع ملكة سبأ، بلقيس، عندما أراد سليمان إحضار عرشها قبل وصولها إليه. جاء ذلك في قوله تعالى: "قَالَ يَا أَيُهَا الْمَلَأُ أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ". أ

عرض عفريت من الجن جلب العرش قبل أن يقوم سليمان من مقامه.

وقال الرجل الذي عنده علم من الكتاب، وهو حسب بعض المفسّرين آصف بن برخيا، إنه يستطيع إحضار العرش "قَالَ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ"، 2 أي في لمح البصر، وبالفعل، ظهر العرش أمام سليمان بقدرة الله.

المجلم:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة النمل: 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة النمل: 40.

# مجلة السادمي (دراسة تحليلية نقدية) - · · · · · · · العلم اللدني في التصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

هذه الحادثة أظهرت نوعًا خاصًا من المعرفة التي مكّنت آصف بن برخيا من القيام بهذا الفعل الاستثنائي، وهو ما أثار نقاشًا حول طبيعة العلم الذي امتلكه.

استدلال الصوفية بالقصة على العلم اللدني: يستدل الصوفية بهذه القصة على أنّ هناك "علماً لدنيًا" يمكن أن يملكه بعض الأولياء أو العارفين بالله، ويدّعون أنّ آصف بن برخيا حصل على هذا العلم من غير تعلم عادي، بل عن طريق الإلهام أو الكشف الروحي، مما مكّنه من التصرف بقدرات خارقة للطبيعة.

أهم نقاط استدلالهم: الوصف بأنه "عنده علم من الكتاب" يشير إلى نوع خاص من المعرفة، غير مألوف بين البشر.

قدرته على التصرف في المادة والزمان دليل على أن المعرفة الروحانية يمكن أن تتجاوز القوانين الطبيعية.

ربط هذه القدرة بمفاهيم الكرامات عند الأولياء، حيث يرون أنّ بعض الصالحين يمكن أن يحصلوا على علوم خارقة للعادة.

"وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ" أَيْستدل الصوفية بهذه الآية على أنَّ التقوى سبب في حصول علم خاص.

ويرى ابن القيم في مدارج السالكين أنّ هذه المعرفة نوع من الفراسة التي يمنحها الله للصالحين.2

ب. نقد الاستدلال الصوفي على العلم اللدني في قصة سليمان عليه السلام

1. العلم كان مكتسبًا وليس إلهامًا مباشرًا: العلم الذي امتلكه آصف بن برخيا لم يكن علمًا بلا سبب، بل كان "علمًا من الكتاب"، مما يعني أنه كان مكتسبًا، وهو لا

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> سورة البقرة: 282

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن القيم في مدارج السالكين، 413/2,

# و النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · · · · · · · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

يتعارض مع العلم القائم على الأسباب والتعلم. العلم الذي يملكه العارفون لا يعني بالضرورة أنه علم لدني خارج عن منطق الأسباب.

2. المعجزة ليست دليلًا على قاعدة ثابتة: جلب العرش كان معجزة من الله لنبي الله سليمان عليه السلام، وهذا لا يعني أنّ كل أولياء الله يملكون هذه القدرة. كان ذلك من خصائص الله في هذا الموقف، ويمثل معجزة لإثبات قدرة الله وعظمته.

3. لا يتوافق مع الشريعة الإسلامية: العلم في الإسلام هو علم الوحي والشرع، بينما ما يتم ادعاؤه عن "العلم اللدني" غالبًا ما يتنافى مع الشريعة والتعاليم الشرعية. العلم الممنوح لأولياء الله يجب أن يتوافق مع الشريعة، ولا يُستخدم لتجاوزها أو الانحراف عنها.

4. التفرقة بين المعجزة والكرامة: معجزة آصف بن برخيا كانت جزءًا من معجزات نبي الله سليمان عليه السلام، ولا يجوز تعميمها على باقي العباد. الكرامات التي يُنسب بعضها إلى الأولياء ليست على مستوى المعجزات النبوية.

قصة آصف بن برخيا وجلب عرش بلقيس تدل على أنّ الله يهب بعض عباده علماً خاصًا، لكنه ليس دليلًا على أنّ الأولياء يمكنهم التحكم في الطبيعة أو امتلاك علوم خارقة خارج نطاق الأسباب المعلومة.

والعلم في الإسلام يقوم على الوحي والعقل والأسباب، وليس على الكشف أو الإلهام وحده.

الاستدلال الصوفي على العلم اللدني في السنة النبوية ونقده:

1. حديث "إِنَّهُ كَانَ رَجُلًا فِي مَن كَانَ قَبْلَكُمْ كَانَ يُكَلِّمُ": يستدل الصوفية بالحديث الذي رواه أبو هريرة، عن النبي ﷺ قال: "لقد كان فيمن كان قبلكم من بني إسرائيل رجال يُكَلَّمُون من غير أن يكونوا أنبياء، فإن يكن في أمتي أحدُّ فعمر". أ

أخرجه البخاري، حديث رقم 3689، ومسلم، حديث رقم 2398.

# مجلة السامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في التصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

وجه الاستدلال الصوفي: الصوفية يرون أنّ هذا الحديث يشير إلى وجود أشخاص ملهمين بوحي إلهي غير نبوي، مما يدل على إمكانية وجود علم لدني يُمنح لبعض الأولياء والصالحين.

اعتبروا أنّ هذا النوع من "الكلام" الذي يُلقى على غير الأنبياء هو نوع من الكشف الإلهي أو الفيض الروحي الذي يمكن أن يكون مصدرًا للعلم اللدني.

#### نقد الاستدلال

1. تفسير أهل السنة والجماعة لهذا الحديث، كما أشار إليه ابن حجر العسقلاني: هو أنّ الإلهام الذي يحدث لبعض الأشخاص الصالحين لا يُعدّ مصدرًا للتشريع، ولا يتجاوز حدود الفراسة والتوفيق الإلهي. أ قال النبي عَلَيْهُ: "اتقوا فراسة المؤمن، فإنه ينظر بنور الله". أ

ذكر النووي أنّ المقصود أنّ بعض الناس يُلهمون أمورًا صحيحة، لكن ذلك لا يعني أنهم معصومون أو أنّ لديهم علمًا لدنيًا يتجاوز حدود الشريعة.3

ويقول المناوي في شرحه للحديث: "المقصود أنّ المؤمن الذي صفا قلبه يُلهم من الله معارف قد تخفى على غيره، وهذا نوع من العلم اللدني".4

2. حديث "إِنَّهُ كَانَ رَجُلًا فِي مَن كَانَ قَبْلَكُمْ كَانَ يُكَلَّرُ": يستدل الصوفية بالحديث الذي رواه أبو هريرة، عن النبي ﷺ قال: "لقد كان فيمن كان قبلكم من بني إسرائيل رجال يُكَلَّمون من غير أن يكونوا أنبياء، فإن يكن في أمتي أحدُّ فعمر". 5

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> ابن حجر العسقلاني، فتح الباري، دار المعرفة، 62/7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أخرجه الترمذي، حديث رقم: 3127، وقال: حديث حسن غريب، وصححه الألباني في صحيح الجامع رقم: 1010.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> النووي، شرح صحيح مسلم، دار الفكر، 166/15.

م المناوي، فيض القدير، دار الكتب العلمية، 453/2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أخرجه البخاري، حديث رقم 3689، ومسلم، حديث رقم 2398.

# مجلة السلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

وجه الاستدلال الصوفي: الصوفية يرون أنّ هذا الحديث يشير إلى وجود أشخاص ملهمين بوحي إلهي غير نبوي، مما يدل على إمكانية وجود علم لدني يُمنح لبعض الأولياء والصالحين.

اعتبروا أنّ هذا النوع من "الكلام" الذي يُلقى على غير الأنبياء هو نوع من الكشف الإلهي أو الفيض الروحي الذي يمكن أن يكون مصدرًا للعلم اللدني.

#### نقد الاستدلال

تفسير أهل السنة والجماعة لهذا الحديث، كما أشار إليه ابن حجر العسقلاني، هو أنّ الإلهام الذي يحدّث لبعض الأشخاص الصالحين لا يُعدّ مصدرًا للتشريع، ولا يتجاوز حدود الفراسة والتوفيق الإلهي. أ

ذكر النووي أنّ المقصود أنّ بعض الناس يُلهمون أمورًا صحيحة، لكن ذلك لا يعني أنهم معصومون أو أنّ لديهم علمًا لدنيًا يتجاوز حدود الشريعة.2

الإلهام والفراسة شيء، والوحي شيء آخر، ولا يجوز الخلط بينهما، كما أوضح ابن تيمية: أنّ أيّ كشف أو إلهام يجب أن يُعرض على الكتاب والسنة، فإن وافقه قُبل، وإن خالفه رُدّ.3

2. حديث "إِنَّ للهِ عِبَادًا يَطَّلِعُ عَلَى قُلُوبِهِم": يستدل بعض الصوفية بحديث يُنسب إلى النبي ﷺ: "إن لله عبادًا يطّلع على قلوبهم، فيملأها بالحكمة".

#### وجه الاستدلال الصوفى

يرون أنّ هذا الحديث يدلّ على أنّ الله يملأ قلوب بعض عباده بالحكمة والعلم دون حاجة إلى تعلم أو اكتساب بشري.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن حجر، فتح الباري ، دار المعرفة، 62/7.

² النووي، شرح صحيح مسلم ، دار الفكر، 166/15.

ابن تيمية، النبوات، دار المعارف، ص462.

## و التحالية الماء الماء العام اللدني في التصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) عند الماء ال

#### نقد الاستدلال

الحديث ضعيف، ولم يثبت عن النبي ﷺ بسند صحيح. قال الألباني: إنه حديث لا يصح، وضعّفه معظم المحدّثين. أ

حتى لو ثبت، فإنّ ملء القلوب بالحكمة لا يعني أنّ هناك علمًا لدنيًا مستقلًا عن الوحي والشريعة، بل يعني أنّ الله يوفق بعض عباده للفهم الصحيح، ولكن ضمن إطار العلم الشرعي.

3. حديث "مَنْ عَمِلَ بِمَا عَلِمَ، وَرَّتُهُ اللَّهُ عِلْمَ مَا لَمْ يَعْلَمْ": يروي الصوفية حديثًا مرفوعًا إلى النبي ﷺ: "من عمل بما علم، ورّثه الله علم ما لم يعلم".

#### وجه الاستدلال الصوفي

يعتقدون أنّ هذا الحديث يدلّ على أنّ العلم يمكن أن يكون نتيجة عمل القلب، وليس فقط التعلم بالمناهج التقليدية، وبالتالي فهو علم لدني.

#### نقد الاستدلال

الحديث ضعيف كما ذكره ابن حجر العسقلاني.

حتى لو كان معناه صحيحًا، فإنه لا يدل على علم لدني مستقل عن الأسباب، بل يشير إلى أنّ الله يفتح لعباده الصالحين آفاق فهم أعمق بسبب تقواهم، ولكنه فهم ضمن إطار الشرع وليس كشفًا غير مضبوط.2

#### الرد العام على الاستدلال الصوفى بالسنة:

1. لا يوجد حديث صحيح يدل على أنّ هناك علمًا لدنيًا خارجًا عن إطار الوحي

ا اللألباني، سلسلة الأحاديث الضعيفة، حديث رقم 1021  $^{1}$ 

² ابن حجر العسقلاني، الكافي الشاف في تخريج أحاديث الكشاف، دار الكتب العلمية ، ص216.

## مجلة العني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) ... · · · · · · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

والشريعة.

الإلهام والفراسة ليسا مصدرًا للتشريع، ويجب عرضهما على الكتاب والسنة، كما قال النبي ﷺ: "عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين". 1

الاعتماد على الإلهام وحده يؤدي إلى الفوضى، فقد يدَّعي كل شخص أنه ملهم
 من الله، مما يفتح باب الابتداع والانحراف.

4. حتى إن ثبت الإلهام، فهو لا يكون إلا للمؤمن الصادق، ولا يكون على حساب العلم الشرعي، كما أوضح الشافعي: أنّ كل علم يجب أن يكون مضبوطًا بالدليل الشرعي. <sup>2</sup>

يتضح أنّ استدلال الصوفية على العلم اللدني من السنة النبوية قائم في الغالب على أحاديث ضعيفة أو تفسير خاطئ للنصوص الصحيحة. وأنّ الإلهام قد يكون موجودًا، لكنه لا يعد علمًا شرعيًا مستقلًا، بل هو نوع من التوفيق الإلهي الذي لا يمكن الاعتماد عليه كمصدر معرفي خارج نطاق الوحي والعقل.

# المبحث الثاني: العلم اللدني في الفكر الصوفي الفلسفي الفرق بين العلم اللدني والعلم المكتسب

1. رؤية الفلاسفة المسلمين: الفارابي وابن سينا: يربطان العلم اللدني بالاتصال بالعقل الفعّال، حيث يعتقدان أنّ بعض العقول البشرية يمكنها استقبال المعرفة من مصدر أعلى. ويرون أنّ العلم اللدني هو نوع من المعرفة الحدسية التي تنشأ عن الاتصال بالعقل الفعّال. يقول ابن سينا: "العلم الذي يأتي عن طريق الإشراق أو الحدس

<sup>1</sup> أخرجه أبو داود، وصحه الألباني ، حديث رقم 4607.

<sup>2</sup> الشافعي، الرسالة، دار الفكر، ص32

<sup>3</sup> ابن سينا، الشفاء، 291/4

# مجلة العام الدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نفدية) من النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نفدية)

القوي، بلا تجربة أو تعلم، هو ضرب من الاتصال بالعقل الفعّال".  $^{1}$ 

ابن رشد: رفض هذه الفكرة، معتبرًا أنّ المعرفة تُكتسب فقط من خلال الحواس والعقل.<sup>2</sup>

2. رؤية أقطاب التصوف للعلم اللدني: احتل العلم اللدني مكانة مركزية في الفكر الصوفي، حيث اعتبره الصوفية علمًا ربانيًا يمنحه الله لأهل الاصطفاء. وقد تناول عدد من كبار المتصوفة هذا المفهوم وبيّنوا أبعاده المختلفة.

## أ. محيي الدين بن عربي (558-638هـ / 1165-1240م)

يُعدّ ابن عربي من أبرز المنظرين للعلم اللدني، حيث يؤكد أنه أسمى مراتب المعرفة الروحية، 3 وقد أورد في الفتوحات المكية أنّ هذا العلم "لا يُنال بكسب ولا اجتهاد، بل هو محض هبة إلهية لمن وصل إلى مقام الفناء بالله". 4

ويرى ابن عربي أنّ العلم اللدني هو أسمى أنواع العلوم، ويوازي في مرتبته العلم النبوي، لكنه يختلف عنه في كونه لا يتضمن التشريع.

يميز بينه وبين العلوم الظاهرة التي تُطلب بالتعلم، ويعتبر أنّ أهل الكشف وحدهم قادرون على تلقّيه.

يقول في فصوص الحكم: "إذا تطهر القلب من كدر الحس، فاضت عليه أنوار العلم اللدني".<sup>5</sup> ب. عبد القادر الجيلاني (470-561هـ/ 1077-1166م)

ابن سینا، الإشارات والتنبیهات، دار المعارف، 255/2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن رشد، تهافت التهافت، ص312.

<sup>3</sup> الفتوحات المكية، 328/2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن عربي، الفتوحات المكية، 129/2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن عربي فصوص الحكم، ص82.

# مجلة السلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

يرى الجيلاني أنَّ العلم اللدني ثمرة التصفية الروحية والتقوى، فيقول: "العلم اللدني إمداد إلهي، لكنه لا يخالف الكتاب والسنة". أ

## ج. السهروردي المقتول (549-587هـ / 1154-1191م)

في كتابه حكمة الإشراق يربط العلم اللدني بالإشراقات الروحية، حيث يرى أنّ "المعرفة الحقيقية لا تأتى إلا بتجريد النفس ورياضتها". 2

## د. أبو حامد الغزالي (450-505هـ / 1118-1111م)

في إحياء علوم الدين يؤكد أنّ "العلم اللدني هو الفيض الإلهي على القلب الطاهر"<sup>3</sup> ويرى أنه حقيقة ثابتة للصالحين، لكنه لا يناقض الشريعة،<sup>4</sup> ولكنه يرفض الاستغناء به عن الوحي، ويشدّد على ضرورة عرضه على الشريعة.

## 3. مصادر العلم اللدني عند الصوفية

## أ. الكشف والإلهام

الإلهام عند الصوفية هو ما يُلقى في القلب من غير استدلال عقلي.

يقول ابن عطاء الله السكندري: "الإلهام أن يفيض على قلبك علم بلا طلب، ويكشف لك حقائق بلا تعب".5

يرى الصوفية أنّ الكشف هو وسيلة تلقي العلم اللدني، ويقول ابن عجيبة: "الكشف رفع الحجاب بين القلب وعالم الغيب". أو يقول الشيخ السهروردي: "الكشف هو نور

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

الجيلاني، الغنية لطالبي طريق الحق، 205/1 أ

<sup>2</sup> السهروردي، حكمة الإشراق، ص140

<sup>3</sup> الغزالي، إحياء علوم الدين، 17/3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> إحياء علوم الدين، 21/3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أبن عطاء الله، الحكم العطائية، دار المعرفة، ص 85

<sup>6</sup> ابن عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، ص244.

# و النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

يُلْقيه الله في القلب، فيرى العبد به حقائق الأشياء كما هي". أ

يعتمدون على الحديث النبوي: "اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله". 2

الفراسة عند الصوفية هي نوع من الإدراك الروحي العميق الذي يمكّن صاحبه من معرفة الأمور بحقيقتها.

يقول ابن القيم: "الفراسة هي نور يقذفه الله في قلب العبد، يرى به ما لا يراه غيره". ٥ ب. التجربة الروحية والرياضة الصوفية

يرى الصوفية أنَّ العلم اللدني لا يُنال إلا بعد مجاهدة النفس وتصفيتها، وذلك من خلال:

1. الزهد في الدنيا: يقول الجنيد البغدادي: "إذا صفت النفس، تنزلت المعارف اللدنية على العبد". 4

الذكر المستمر: يقول ابن الفارض: "كلما ازداد الذاكر في ذكره، ازداد فيوض العلم اللدنى في قلبه".5

التربية الروحية على يد شيخ عارف: يقول السهروردي: "من أراد أن ينال العلم اللدنى، فليصحب أهل الكشف والمعرفة".<sup>6</sup>

يعتقد الصوفية أنّ هذه المجاهدات الروحية (الصيام، العزلة، الذكر والتربية) تؤدي إلى تجليات إلهية تفيض بالعلم اللدني.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

\_

<sup>1</sup> السهروردي، عوارف المعارف، دار الكتب العلبية ، ص 312.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أخرجه الترمذي، حديث حسن، رقم 3127.

ابن القيم، مدارج السالكين، دار الكتاب العربي، 4303/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الجنيد، رسائل الجنيد، دار الفكر ، ص: 120.

ابن الفارض، ديوان ابن الفارض، دار المعارف، ص 5.95

السهروردي، عوارف المعارف، ص 6.315

# مجلة السلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

يقول السهروردي: "إذا تهيأت النفس بالفناء، أشرقت عليها الأنوار الإلهية". أ

### ج. المنام والرؤى

يؤكد ابن سيرين على إمكانية ورود العلم اللدني في الرؤى الصالحة.<sup>2</sup>

## 4. موقف العلماء المعارضين من العلم اللدني

ابن تيمية: يرى أن العلم اللدني لا يُعتمد عليه في الأحكام الشرعية، ولا يجوز تقديمه على النصوص القطعية.3

2. ابن الجوزي: يعتبر أنّ بعض ادعاءات العلم اللدني قد تكون من وساوس الشيطان.<sup>4</sup>

يتضح مما تقدم أنّ العلم اللدني عند المتصوفة هو نوع من المعرفة الإلهامية التي يعتقدون أنها تُمنح للأولياء والصالحين. يستند الصوفية في تأصيلهم لهذا العلم إلى القرآن والسنة، إلا أنّ هذا المفهوم يبقى محل جدل بين العلماء، بين مؤيد يرى فيه إشراقات روحية، ومعارض يخشى أن يكون مدخلًا للبدع والانحرافات.

### د. مقارنة بين العلم اللدني والعلم العقلي

أ. الفروقات بين العلم اللدني والعلم التجريبي

ب. تداخل العلم اللدني والمعرفة العرفانية

يتشابه العلم اللدني مع المعرفة العرفانية في كونهما يرتكزان على التجربة الداخلية، لكن العرفان يعتمد على التأمل الفلسفي.

يرفض الفارابي الاعتماد على الكشف وحده، ويرى أنَّ المعرفة لا بد أن تكون

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> السهروردي، حكمة الإشراق، ص143.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن سيرين، تعبير الرؤي، ص88.

مجموع الفتاوي، 3.13/10

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن الجوزي، تلبيس إبليس، ص 197.

## مجلة السلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

عقلية ومنطقية. <sup>1</sup>

خلاصة ذلك أنَ العلم اللدني عند الصوفية هو معرفة مباشرة من الله، لكنه لا يُعتبر مصدرًا للتشريع.

يعتمد على الكشف، الإلهام، والرياضات الروحية.

يتناقض مع المناهج العلمية والفلسفية التي تشترط الدليل العقلي أو التجريبي.

## نقد العلم اللدني وفقًا للمنهج العقلي والفلسفي

## أ. النقد العقلي للعلم اللدني

يعتمد النقد العقلي على استخدام أدوات التفكير المنطقي، والتجريب، والاستدلال للوصول إلى معرفة موضوعية. في هذا السياق، يُعتبر العلم اللدني نوعًا من المعرفة غير المبنية على أدلة عقلية أو تجريبية، وهو ما يثير عدة تساؤلات من منظور العقلانية.

#### 1. عدم قابلية التحقق العلمي

من أبرز النقد الموجه للعلم اللدني أنه لا يمكن التحقق منه باستخدام المنهج العلمي المعتمد على الملاحظة والاختبار.

يُستند إلى فكرة أنّ العلم لا بد أن يكون موضوعيًا وقابلًا للتكرار والاختبار، وهو ما لا يتوفر في العلم اللدني، الذي يُعتبر معرفة فردية يختص بها صاحبها.

في "نظرية المعرفة" التي طرحها الفيلسوف الألماني إيمانويل كانت في كتابه نقد العقل الخالص، أشار إلى ضرورة أن تكون المعرفة متوافقة مع المقدمات العقلية القابلة للتحقق والاختبار، وهو ما لا ينطبق على العلم اللدني لأنه ليس معتمدًا على تلك القواعد العقلية.<sup>2</sup>

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> الفارابي، آراء أهل المدينة الفاضلة، ص178.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كانت، نقد العقل الخالص، 1781.

# مجلة السلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · · · · · · · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

بالإضافة إلى ذلك، يرفض ابن رشد هذه الفكرة، حيث يرى في تهافت التهافت: أنَّ المعرفة يجب أن تُستمد من الحواس والعقل، أي يجب أن تكون مستندة إلى البرهان العقلي، بينما العلم اللدني يُستند إلى تجربة فردية ولا يجوز أن تُقبل مجردًا عن أي تحقق عقلي. أ

#### 2. التعارض مع المعرفة المكتسبة

من الناحية العقلية، يُفترض أنّ كل معرفة يجب أن تأتي من مصادر مكتسبة أو موضوعية، مثل الاستدلال العقلي أو التجربة الحسية. العلم اللدني، باعتباره معرفة فردية لا تستند إلى العقل أو التجربة، يُعتبر مخالفًا لهذه المبادئ.

ابن سينا في الشفاء يعتبر أنّ المعرفة الحقيقية هي التي تُكتسب من العقل المجرد والملاحظات الحسية المدروسة، بينما العلم اللدني يتم تجاهله كأداة أساسية لاكتساب المعرفة. العقلية.2

كذلك الغزالي في إحياء علوم الدين يبرز رفضه لفكرة أنّ علمًا يأتي من غير ملاحظة وتجربة عقلية، معتبرًا أنّ مثل هذا العلم غير قابل للاستخدام في بناء الفهم العقلاني أو التجريبي.3

### ب. النقد الفلسفي للعلم اللدني

المنهج الفلسفي يعترض على فكرة العلم اللدني باعتباره نوعًا من المعرفة الخارجة عن المقررات العقلية. حيث يُفترض أنّ المعرفة يجب أن تكون قابلة للفحص العقلي والتجريبي.

فالفلاسفة يعتمدون على العقل والملاحظة كوسيلة لاكتساب المعرفة، وهم ينظرون إلى العلم اللدني كمفهوم غامض وغير قابل للفهم العقلاني، لذلك لا يعتمدونه

<sup>1</sup> ابن رشد، تهافت التهافت، ص312.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن سينا، الشفاء 291/4.

<sup>3</sup> الغزالي، إحياء علوم الدين، 178/3.

## و العلم اللدني في التصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في التصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

كطريقة لمعرفة الحقائق.

## 1. تعارضه مع مفهوم الفلسفة الإسلامية للمعرفة

الفارابي وابن سينا يتبنيان مفهوم "العقل الفعال"، الذي يفترض أنّ المعرفة تأتي من اتصال العقل الإنساني بالعقل الفعال، أي العقل الكوني الذي يعكس الحقيقة الإلهية. هذا المبدأ الفلسفي يرفض فكرة المعرفة اللدنية التي تأتي مباشرة من الله.

يُعارض ابن رشد هذا النوع من المعرفة، حيث يقول في تهافت التهافت: "إنّ المعرفة العقلية تأتي من الاستدلال المنطقي، ولا يُمكن القبول بمعرفة خارجة عن هذا السياق". 1

كذلك يرى ابن سينا أنّ المعرفة البشرية يجب أن تكون مستندة إلى الاستدلال العقلي أو الحسّ، ويستبعد أي نوع من المعرفة الذي لا يمكن اختباره عقليًا أو تجريبيًا. 2

#### 2. الاستناد إلى الوحي الإلهي

يُنظر إلى الوحي على أنه المصدر الرئيسي للمعرفة في الفلسفة الإسلامية، وبالتالي فإنّ العلم اللدني يظل بمثابة معرفة خارجة عن هذا الإطار، مما يثير قلقًا فلسفيًا.

يرى الغزالي في إحياء علوم الدين أنّ الوحي هو المصدر الوحيد للمعرفة الشرعية، ويُحذر من الانغماس في معرفة غير مستقاة من هذا المصدر، مشيرًا إلى أنّ المعرفة يجب أن تكون موثوقة من خلال النصوص الشرعية، وليس مجرد تجليات فردية. 3

### 3. الإشراقات والفيوضات الروحية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن رشد، تهافت التهافت، ص316.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن سينا، الشفاء، 290/4.

<sup>3</sup> الغزالي، إحياء علوم الدين، 158/4.

# مجلة السادمي (دراسة تحليلية نقدية) - · · · · · · · العلم اللدني في التصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

يرفض الفلاسفة مثل ابن رشد والغزالي فكرة المعرفة الروحية الخارجة عن العقل التجريبي. بالنسبة لهم، أي معرفة لا نتوافق مع العقل والمنهج التجريبي تكون معرفة باطلة أو خرافية.

السهروردي في حكمة الإشراق حاول الجمع بين المعرفة العقلية والإشراقات الروحية، لكنه في النهاية أكد أنّ الإشراق يجب أن يُختبر ويُدقق في إطار العقل، مما يرفض تامًا أي معرفة لا تنبني على الأسس العقلية. 1

النقد وفقًا لمنهج أهل السنة والجماعة

## أ. رفض الاعتماد على العلم اللدني في العقيدة والتشريع

منهج أهل السنة والجماعة يعتمد على الكتاب والسنة كمصادر وحيدة للمعرفة الشرعية. في هذا السياق، يُعتبر العلم اللدني ليس مصدرًا معتمدًا في تشريع أو تحديد العقيدة الإسلامية.

#### 1. إبراز الكتاب والسنة كمصدرين وحيدين للمعرفة

علماء أهل السنة مثل ابن تيمية في مجموع الفتاوى يرفضون فكرة الاعتماد على العلم اللدني في القضايا الدينية، ويؤكدون أنّ القرآن والسنة هما المصدران الوحيدان للمعرفة الإسلامية، وأنّ أي معرفة أخرى يجب أن تُعرض على هذين المصدرين.2

يشير ابن القيم في إعلام الموقعين إلى أنّ أيّ معرفة تُقدّم على الكتاب والسنة تُعدّ باطلة، حتى وإن كان مصدرها فرديًا أو دينيًا.³

النووي في شرح صحيح مسلم يؤكد أنَّ العلم الذي يُعتمد عليه في مسائل الدين هو ما ورد

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> السهروردي، حكمة الإشراق، ص143.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن تيمية، مجموع الفتاوى، 380/15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن القيم، إعلام الموقعين، 97/2.

# مجلة العني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

في القرآن والسنة، بينما العلم اللدني يُعتبر مجرد خرافة إذا لم يتفق مع هذه النصوص. أ

## 2. موقف أهل السنة من الإلهام والعلم اللدني

يُميّز أهل السنة بين الإلهام، الذي هو جزء من حياة المؤمن، والعلم اللدني الذي يُفترض أن يكون معرفًا خاصًا يُستبعد منه كل عملية عقلية أو تجريبية، ولا يُعتمد عليه في تحديد العقائد.

الإمام الشافعي يُؤكد على أنَّ المعرفة التي لا تستند إلى الكتاب والسنة تُعتبر خطأ.2

ابن تيمية في مجموع الفتاوى يُشدّد على ضرورة عرض أي معرفة فردية على النصوص الشرعية للتأكد من صحتها. 3

## ب. التنبيه إلى التفريق بين الإلهام المشروع والباطل

جمهور أهل السنة والجماعة: يقبلون الفراسة والإلهام، لكنهم يشترطون عرضه على النصوص الشرعية، ويُعرِّفون الإلهام على أنه فوز من الله للعبد على قدر تقواه، وليس كعلم مستقل قائم بذاته، ولكنهم يشددون على ضرورة أن يتوافق هذا الإلهام مع النصوص الشرعية.

يقول الإمام الشافعي: "كل إلهام يخالف القرآن والسنة فهو مردود".4

ويُؤكد النووي في شرح صحيح مسلم أنّ الإلهام الذي لا يُعرض على القرآن والسنة يعدّ خطأ، حيث يمكن أن يكون مصدرًا للضلال.5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النووي، شرح صحيح مسلم، 47/15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البيهقي، مناقب الشافعي، ص315.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن تيمية، مجموع الفتاوى، 440/10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> البيهقي، مناقب الشافعي، 286/2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> النووي، شرح صحيح مسلم، 47/15.

# مجلة السلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · · · · · · · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

كذلك الغزالي في إحياء علوم الدين يُفرق بين الإلهام الذي يتوافق مع الشرع والإلهام الذي يخرج عن هذا الإطار. 1

ويشدّد ابن تيمية في مجموع الفتاوى على أنّ الوحي هو المصدر الوحيد للمعرفة الشرعية، ورفض الاعتماد على العلم اللدني في مسائل الدين.<sup>2</sup>

العلم اللدني مفهوم له أصول في الإسلام، لكنه يظل محلّ جدل بين العلماء، مما يستدعي توخي الحذر في التعامل معه وفق الضوابط الشرعية.

## النقد وفقًا للمناهج الحديثة

## أ. عدم قبول العلم اللدني في المناهج العلمية

المناهج العلمية الحديثة تعتمد على منهجية دقيقة تعتمد على التجريب والملاحظة والتحليل الموضوعي. من هذا المنظور، يُعتبر العلم اللدني غير صالح كأداة معرفة في البحث العلمي، ولا يُعتمد عليه في هذه المناهج لأنه لا يمكن اختباره أو إثباته باستخدام الأدوات العلمية الحديثة.

## 1. فشل العلم اللدني في التحقق التجريبي

المناهج العلمية المعتمدة على التجربة والاختبار ترفض فكرة أنّ المعرفة يمكن أن تأتي من خارج التجربة البشرية. كما يقول كارل بوبر (1959م) في منطق البحث العلمي: "أي معرفة لا يمكن اختبارها لا تُعتبر علمًا".3

توماس كون في كتابه بنية الثورات العلمية (1962م) يؤكد أنّ العلم يجب أن يكون

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الغزالي في إحياء علوم الدين، 158/4

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن تيمية، مجموع الفتاوى، 40/10

<sup>3</sup> كارل بوبر، منطق البحث العلمي، ص56.

# و العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) و النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

مستندًا إلى الأدلة التجريبية القابلة للتكرار، وهو ما يفتقر إليه العلم اللدني.

العلم اللدني لا يمكن تحليله أو التحقق منه تجريبيًا، لذا فهو لا يُدرج في إطار المعرفة العلمية.

#### 2. النقد من نظرية المعرفة الحديثة

تعتبر نظرية المعرفة الحديثة أنَّ كل معرفة يجب أن تستند إلى الأسس العلمية والموضوعية. بناءً على ذلك، تُنتقد فكرة العلم اللدني كونها غير قابلة للاختبار أو الاستدلال.

يُشدّد على أنّ المعرفة الصحيحة هي التي يمكن أن تخضع للاختبار الموضوعي، وهو ما يفتقر إليه العلم اللدني.

من خلال النقد العقلي والفلسفي، يُظهر أنّ العلم اللدني لا يمكن اختباره أو التحقق منه باستخدام الأدوات المنهجية المعتمدة في الفلسفة الإسلامية أو العلم الحديث.

كما يظهر من منظور أهل السنة والجماعة، أنّ العلم اللدني لا يُعدّ مصدرًا معتمدًا في العقيدة أو التشريع.

أخيرًا، وفقًا للمناهج العلمية الحديثة، يُرفض العلم اللدني لأنه لا يتماشى مع قواعد البحث العلمي والتجريب.

# المبحث الثالث: المنظور الاجتماعي والثقافي للعلم اللدني تأثير العلم اللدني في المجتمع الصوفي

المنظور الاجتماعي والثقافي للعلم اللدني يتعامل مع التأثيرات التي تترتب على هذا النوع من المعرفة في سياق الحياة الاجتماعية والصوفية. في هذا المبحث، سنتناول تأثير العلم اللدني في الممارسات الدينية في المجتمع الصوفي، وكيفية تأثيره في تصورات الأفراد والجماعات للأمور الدينية والروحية.

## أ. تأثير العلم اللدني على التصوف الاجتماعي

## مجلة العنب (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

#### 1. التوجه الفردي والخارجي في التصوف

في التقليد الصوفي، يُعتبر العلم اللدني بمثابة حالة من الإلهام أو المعرفة التي تأتي مباشرة من الله، دون الحاجة إلى الدراسة أو البحث التقليدي. هذه الفكرة تؤثر على علاقة الأفراد بالجماعة الصوفية، حيث قد يعزّز ذلك شعورًا بالفردانية أو التفوق الروحى على الآخرين.

قد يخلق العلم اللدني فوارق اجتماعية داخل الجماعة الصوفية نفسها، حيث يُنظر إلى الأشخاص الذين يدّعون حصولهم على هذا النوع من العلم كأشخاص مميزين روحانيًا، ما يؤدي إلى تسليط الضوء عليهم في الحياة الدينية والاجتماعية.

ابن عربي في الفتوحات المكية يناقش تأثير العلم اللدني على المجتمع الصوفي، ويؤكد أنّ هذا النوع من المعرفة يُعتبر مصدرًا للهيبة والاحترام في الأوساط الصوفية. أ

#### 2. العلاقة بين الشيخ والمريد

في التصوف، يُعتقد أنّ الشيخ هو المسؤول عن توجيه المريدين نحو الفهم الروحي والمعرفة اللدنية. وفي بعض الحالات، يُنسب للشيخ القدرة على أن يمنح المريدين علمًا لدنيًا خاصًا، وهو ما يعزز من مكانته الاجتماعية والدينية.

الغزالي في إحياء علوم الدين يتحدث عن تأثير العلم اللدني في تعزيز قوة العلاقة بين الشيخ والمريد، حيث يُعتبر الشيخ بمثابة الوسيط الروحي الذي يمتلك العلم اللدني، مما يعزز ثقافة التبعية والتوجيه داخل النظام الصوفي.2

## ب. العلم اللدني كأداة للسلطة الروحية

المجلد:14 العدو:1 318 يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن عربي، الفتوحات المكية، 32/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الغزالي، إحياء علوم الدين، 173/2.

## و النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في التصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

## 1. المكانة الدينية للمشايخ الصوفيين

يُعتبر من يدعي الحصول على العلم اللدني في التصوف صاحب مكانة عالية دينيًا، وقد يشجعه المجتمع الصوفي على اتباع أسلوبه الروحي. هذا يمكن أن يؤدي إلى تشكيل أنماط سلطوية داخل المجتمع الصوفي، حيث يكتسب البعض قوة معنوية بناءً على تصوراتهم حول العلم اللدني.

ابن تيمية في مجموع الفتاوى يشير إلى أنَّ العلم اللدني يساهم في تعزيز فكرة السلطة الروحية لدى البعض، لكنه يرفض ذلك في حال تَجاوز الشخص حدود الشريعة والعقل. أ

## 2. تأثير العلم اللدني في التربية الصوفية

في المجتمع الصوفي، يُعتبر العلم اللدني من العوامل التي تُستخدم في تربية الأفراد روحانيًا، إذ يُنظر إليه كوسيلة لرفع المستوى الروحي والوصول إلى أسمى درجات الفهم الإلهي.

الجنيد البغدادي في الرسائل يُفسّر أنّ العلم اللدني يُساعد المريدين على الوصول إلى أسرار الكون والعالم الروحي، مما يساهم في تشكيل ثقافة التصوف داخل المجتمع. 2

## دور العلم اللدني في بناء الهوية الثقافية الصوفية

المنظور الثقافي للعلم اللدني يتعامل مع كيفية تأثير هذا النوع من المعرفة على الهوية الثقافية للصوفية وكيفية بناء الفرد والمجتمع الصوفي لهويتهم الثقافية في مواجهة المجتمع الأوسع.

## أ. العلم اللدني في مواجهة المعرفة التقليدية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن تيمية، مجموع الفتاوى، 218/12.

<sup>2</sup> الجنيد البغدادي، الرسائل، ص154.

## مجلة العنب (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

#### 1. العلم اللدني كمصدر بديل للمعرفة

العلم اللدني يُعدَّ بديلًا عن المعرفة المكتسبة من خلال الدراسة والتعلم التقليدي. في هذا السياق، يراه الكثيرون كمصدر أعلى من المعرفة الفلسفية أو العلمية التقليدية.

البيضاوي في تفسيره أنوار التنزيل يتحدث عن كيفية أنّ العلم اللدني يُعتبر مصدرًا للعلم الإلهي الذي يتجاوز العقل البشري التقليدي، ويُشكل بذلك هوية متميزة لأتباع التصوف الذين يسعون إلى تحصيل هذا العلم. أ

يُشكّل العلم اللدني هوية ثقافية مرتبطة بالروحانية والعلاقة المباشرة مع الله، مما يعزّز مفهوم القداسة في المجتمع الصوفي.

#### 2. مواجهة التقليد والتشدد الديني

يواجه الصوفية الذين يعتقدون بالعلم اللدني التحديات من المجتمعات الدينية التقليدية التي قد ترى في ذلك انحرافًا عن الفهم الديني الصحيح.

ابن تيمية في مجموع الفتاوى يُعتبر أنّ مَنْ يتبع العلم اللدني خارج إطار الكتاب والسنة يمكن أن يُساء فهمه في المجتمعات التقليدية، ويُنظر إليه كمن يبتعد عن الاجتهاد الديني المقبول.2

في هذا السياق، يشير الشافعي في الرسائل إلى ضرورة التزام العلماء بالكتاب والسنة كأسس للمعرفة الدينية، مما يخلق مواجهة بين التصوف والعلم التقليدي الذي يرتكز على الفقه.<sup>3</sup>

## ب. العلم اللدني والثقافة الروحية الصوفية

المجلر:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

\_

<sup>1</sup> البيضاوي، أنوار التنزيل، ص108.

<sup>2</sup> ابن تيمية في مجموع الفتا*وى* 15/9

<sup>3</sup> الشافعي، الرسائل ص256

# مجلة السادمي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

#### 1. العلاقة بين العلم اللدني والرمزية الثقافية

في العديد من النصوص الصوفية، يتم تقديم العلم اللدني باعتباره نوعًا من الكشف الإلهي الذي يربط الفرد مباشرة بالله، مما يخلق نوعًا من الثقافة الرمزية التي ترتبط بالرموز والطقوس الصوفية.

ابن عربي في الفتوحات المكية يتناول كيفية ارتباط العلم اللدني بالرموز الصوفية التي تدلّ على الكشف الروحي، مثل استخدام الرموز الخاصة بالأسماء الإلهية أو الأحوال الروحية. 1

هذه الرموز الثقافية تُستخدم في التعبير عن العلاقة الروحية والفهم العميق للكون والوجود، مما يعزز من مفهوم الذات الصوفية في المجتمع الثقافي الصوفي.

### 2. التأثير في الأدب الصوفي

العلم اللدني يُعتبر أحد المصادر الأساسية للأدب الصوفي، حيث يُعبر عن تجارب روحية تتجاوز الواقع المادي.

في الأدب الصوفي، كثيرًا ما يُتحدث عن العلم اللدني في سياقات مثل الشعر الصوفي وأدب الرسائل، حيث يُعبّر عن الفهم العميق للأسرار الإلهية والوجودية.

شمس التبريزي في ديوان شمس يُعبّر عن تجربته الشخصية مع العلم اللدني، وكيف أنّ هذه المعرفة قد أضاءت له الطريق الروحي. هذه الأدبيات تساعد في بناء الهوية الثقافية الصوفية وتعزيز مفهوم العلاقة المباشرة مع الله.2

العلم اللدني في السياق الثقافي المعاصر

أ. تأثير العلم اللدني في الثقافة الإسلامية المعاصرة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن عربي ،الفتوحات المكية، 191/3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شمس التبريزي، ديوان شمس، ص33.

# مجلة العني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

#### 1. العلم اللدني في تجارب فردية وروحية

في العصر الحديث، يُعَتَبر العلم اللدني أكثر ارتباطًا بالتجارب الروحية الفردية، حيث يعتقد البعض في إمكانية الاتصال المباشر بالله دون الحاجة إلى الوسائل التقليدية.

يُنظر إلى العلم اللدني في بعض الحركات الصوفية المعاصرة كوسيلة للوصول إلى تخصية عميقة مع الروح الإلهية، بعيدًا عن القيود المؤسّسية للدين التقليدي.

#### ب. العلم اللدني والهوية الإسلامية الحديثة

## 1. تحدي الأفكار التقليدية في سياق العولمة

في عصر العولمة، يُعتبر العلم اللدني أداة لتأكيد الهوية الإسلامية في مواجهة ثقافات أخرى، حيث يُقدّر هذا النوع من المعرفة على أنه سمة فريدة من نوعها تُميز المسلمين الصوفيين عن غيرهم.

هذا التطور يعكس كيف يمكن للعلم اللدني أن يساهم في بناء الهوية الثقافية الإسلامية المعاصرة، حيث يُعزّز الفهم الروحي العميق ويُساهم في مواجهة الضغوط الثقافية الخارجية.

الخاتمة: العلم اللدني، في المنظور الاجتماعي والثقافي، يؤثر بشكل كبير على ممارسات المجتمع الصوفي وعلى الهوية الثقافية التي يكوّنها أفراده، من تأثيره في العلاقة بين الشيخ والمريد إلى تأثيره في الأدب الصوفي والرموز الثقافية، يشكل العلم اللدني جزءًا أساسيًا من ثقافة التصوف ويمثل عاملًا في تعزيز الهوية الثقافية للصوفيين في السياقات المعاصرة، ومع ذلك، يواجه العلم اللدني تحديات كبيرة في مجتمعات تسعى إلى العودة إلى المفاهيم التقليدية للدين في ظل تغيرات العصر.

الخاتمة: بعد استعراض وتحليل مفهوم العلم اللدني في التصوف الإسلامي، ومناقشته من منظور العقل والفلسفة، ومنهج أهل السنة والجماعة، والمناهج الحديثة، يمكن القول

# و العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) و النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

إنّ هذا المفهوم يثير الكثير من الإشكالات العلمية والمنهجية. لقد حاول البحث تقديم قراءة نقدية لهذا النوع من المعرفة، سواء من حيث أصوله الفلسفية والعقدية أو تأثيره في الفكر الإسلامي والمجتمع الصوفي.

من خلال الدراسة، تبيّن أنّ العلم اللدني يُعدّ عند المتصوفة نوعًا من الكشف الإلهي الذي لا يحتاج إلى وسائل التعلم التقليدية، في حين أنّ الفقهاء والمتكلمين حذروا من الاعتماد عليه دون ضوابط شرعية وعقلية. وقد أظهرت المناهج الفلسفية الحديثة تناقض هذا المفهوم مع المعرفة العلمية القائمة على المنهج التجريبي والعقلاني.

إضافةً إلى ذلك، أظهر البحث كيف أنّ للعلم اللدني انعكاسات اجتماعية وثقافية، حيث يُستخدم لتعزيز مكانة بعض الشخصيات الصوفية داخل مجتمعاتهم، وأحيانًا يُستغل لترسيخ سلطات روحية دون أدلة موضوعية. كما أنّ تحليل الظاهرة في ضوء الفكر الحديث أظهر محدودية هذا النوع من المعرفة في تقديم رؤية منهجية للعلم في العصر الحديث.

#### النتائج

## 1. مفهوم العلم اللدني بين الدين والفلسفة

يتباين تعريف العلم اللدني بين الصوفية الذين يرونه كشفًا إلهيًا، وبين الفلاسفة والعلماء العقليين الذين يرون فيه إشكالات معرفية ومنهجية.

النصوص الصوفية مثل الفتوحات المكية لابن عربي تقدم العلم اللدني بوصفه وسيلة لمعرفة الأسرار الإلهية، بينما يرفضه بعض علماء أهل السنة والجماعة كابن تيمية وابن القيم إذا خالف الكتاب والسنة.

## 2. نقد العلم اللدني من منظور العقل والفلسفة

من منظور عقلي وفلسفي، يتعارض مفهوم العلم اللدني مع مبدأ السببية

# مجلة العنام الدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

والتجربة، حيث لا يعتمد على أدوات البحث التقليدية بل يُفترض أنه يأتي عن طريق الفيض الإلهي.

الفلاسفة مثل ابن رشد والفارابي يؤكدون أنّ المعرفة لا بد أن تكون قائمة على البرهان العقلي، وهو ما يجعل مفهوم العلم اللدني غير مقبول من منظور فلسفي صارم.

## 3. موقف أهل السنة والجماعة

يقرّ علماء أهل السنة والجماعة بأنّ العلم النافع هو ما جاء من الكتاب والسنة، وما ثبت بالاجتهاد والبحث، بينما العلم اللدني لا يُقبل إلا إذا وافق الشريعة.

ابن تيمية في مجموع الفتاوى يوضح أنّ بعض مدّعي العلم اللدني وقعوا في أخطاء منهجية كبيرة، ما أدّى إلى انحرافات فكرية.

#### 4. الانعكاسات الاجتماعية والثقافية

في بعض المجتمعات الصوفية، يُستخدم العلم اللدني كأداة لمنح المشايخ سلطة روحية، وهو ما قد يؤدي إلى استغلال ديني واجتماعي.

يسهم هذا المفهوم في تشكيل الهوية الثقافية للصوفية، حيث يُنظر إلى الشخص الذي يمتلك العلم اللدني كمرشد روحاني يمتلك معرفة خارقة.

## 5. العلم اللدني في ضوء المناهج الحديثة

المعرفة الحديثة تعتمد على التجربة والعقل، ما يجعل من الصعب إثبات العلم اللدني كمعرفة علمية موضوعية.

الدراسات المعاصرة في الفلسفة المعرفية لم تقدم تأكيدًا لمصداقية العلم اللدني، ما يجعله أقرب إلى مفهوم الإلهام الشخصي لا إلى المعرفة المنهجية.

#### التوصيات

# و النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · · · · · · · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

## 1. ضرورة ضبط مفهوم العلم اللدني بالضوابط الشرعية

ينبغي التأكيد على أنّ أيّ معرفة دينية يجب أن نتوافق مع أصول الشريعة الإسلامية، وألا تُستخدم كوسيلة لتمييز بعض الأشخاص دون دليل شرعي وعقلي واضح.

## 2. تعزيز البحث العلمي والعقلي في التصوف

من الضروري أن تُجرى دراسات علمية وعقلية حول المفاهيم الصوفية، بحيث يتم الفصل بين ما هو تجربة روحية شخصية وما هو معرفة يمكن الاعتماد عليها.

# 3. التأكيد على منهجية العلم الحديث

يجب توجيه الدراسات الصوفية نحو التكامل مع العلوم الحديثة، والابتعاد عن التصورات التي نتناقض مع أسس المعرفة العلمية.

# 4. مراجعة الموروث الصوفي نقديًا

من المهم إعادة النظر في النصوص الصوفية التقليدية من منظور نقدي، بحيث يتم التمييز بين المفاهيم الروحية الصالحة والمفاهيم التي يمكن أن تؤدي إلى تفسيرات غير دقيقة للمعرفة الدينية.

### المصادر والمراجع

- 1. ابن الجوزي، تلبيس إبليس، دار الكتب العلمية، د.ت.
- 2. ابن الفارض، ديوان ابن الفارض، دار المعارف، د.ت.
- ابن القيم الجوزية، مدارج السالكين، دار الفكر، بيروت، 1997م.
- 4. ابن تيمية، مجموع الفتاوى، تحقيق عبد الرحمن بن قاسم، دار عالم الكتب،
   الرياض، 1991م.
- 5. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، فتح الباري شرح صحيح البخاري، دار
   المعرفة، الطبعة الثانية، 1379هـ.
- 6. ابن رشد، فصل المقال في تقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال، تحقيق:
   محمد عمارة، دار المعارف، القاهرة، 1985م.
  - 7. ابن عربي، الفتوحات المكية، دار الكتب العلمية، بيروت، 2004م.
- 8. ابن كثير، إسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، دار طيبة، الطبعة الثانية، 1420هـ.
- 9. البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، تحقيق محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، الطبعة الأولى، 1422هـ.
  - 10. البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، دار الكتب العلمية، بيروت، 1999م.
- 11. الترمذي، محمد بن عيسى، سنن الترمذي، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، دار المعارف.
- 12. الجنيد البغدادي، الرسائل، تحقيق عبد الحليم محمود، دار المعارف، القاهرة، 1972م.
  - 13. السهروردي، شهاب الدين، عوارف المعارف، دار الكتب العلمية، بيروت.
    - 14. الشافعي، الرسائل، تحقيق أحمد شاكر، دار التراث، القاهرة، 1979م.
- 15. شمس التبريزي، ديوان شمس، تحقيق محمد على موحد، دار الساقي، بيروت، 2006م.
- 16. الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل آي القرآن، دار هجر، 1422هـ

# مجلة العني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية) - · - · - · - · العلم اللدني في النصوف الإسلامي (دراسة تحليلية نقدية)

- 17. الغزالي، إحياء علوم الدين، دار المعرفة، بيروت، 2005م.
  - 18. الفارابي، إحصاء العلوم، دار المشرق، بيروت، 1986م.
- 19. القشيري، عبد الكريم بن هوازن، الرسالة القشيرية، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 20. مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي.

ISSN: 2321-7928

# الجامعة الملّية الإسلامية (حلقات متسلسلة لترجمة كتاب "قصة الجامعة" لعبد الغفار مدهولي) ﴿17﴾

- عبد الغفار المدهولي<sup>1</sup>

ترجمة من الأردوية: د. هيفاء شاكري²

السنة الرابعة والعشرون

# أغسطس 1943م حتى يوليو 1944م

لقد مضت خمس سنوات على إنشاء مؤسّسة التربية والتنمية، والتي أحرزت تقدمًا ملحوظًا خلال هذه الفترة، ويبدو من المناسب أن يتمّ إلقاء نظرة على أعمال المؤسّسة.

سبق أن ذكرنا في موضع، بأنّ العمل البدائي لأعمال "التعليم والتطوير" لقد انطلق باسم "المدرسة المسائية" في عام 1926م، وذلك تحت إشراف الحافظ فياض أحمد. وتم تكليفي بالإشراف عليها إلا أنّ هذا العمل كان مقتصرًا على تعليم الأطفال والكبار الأميين فقط. وفي عام 1933م، تم تشكيل لجنة بإدارة السيد محمد حفيظ الدين لإجراء المزيد من التجارب، وتوتى الدكتور سيد عابد حسين مهام رئاستها. وكان هؤلاء الأشخاص يقومون بمهامهم إذ ظهر أمران خلال تلك الفترة.

تقع فريد آباد، وهي إحدى محافظات ولاية البنجاب، قرب دلهي. كتب السيد مطلبي فريد آبادي وهو الكاتب والناشط الاجتماعي من تلك البلدة، رسالة إلى شيخ الجامعة، ذكر فيها التطلعات التعليمية لبعض الشباب الذين ينتمون إلى بلدة ميوات،

أ كان مدرسًا في مدرسة الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مشارك في التحرير وأستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، نيو دلهي

والتمس من الجامعة وضع منهج دراسيّ لهم.

في تلك الأثناء، وردت رسالة من السيد إيم. إيه. قريشي، الأمين العام لهيئة مؤتمر التعليم الإسلامي لعموم الهند، مرفقة بتقرير اجتماعها الذي عُقد في مارس 1914م. وطُلب من الجامعة، في هذا التقرير التالي، تطوير مقرّر دراسي للبالغين. وذلك كما يلي:

يلتمس هذا المؤتمر من الجامعة الملية الإسلامية بدلهي، وضعَ منهج دراسيّ، مقتبسة من الأدبيات الموجودة قدر الإمكان، وبما تراه مناسبًا، ليكون مناسبًا للمدارس العاملة في مجال تعليم البالغين، وليمكن للمؤتمر أن يوصي به لهذه المدارس.

وتم عرض هذا الاقتراح في المجلس الأكاديمي للجامعة والذي قام بتشكيل لجنة جديدة لهذا الغرض.

ونهائيًا، قام السيد شفيق الرحمن، بمساعدة الدكتور ذاكر، بوضع برنامج لم يكن يقتصر على محو الأمية فحسب، بل مهد الطريق لإحراز "التنمية الشاملة". وهكذا، في عام 1938م، أُنشئت هذه المؤسسة تحت إشرافه باسم "مؤسسة التعليم والتنمية".

كان المغفور له السيد شفيق يطمح لإبراز مهارات اجتماعية في الناس من خلال التعليم والتربية، تمكّنهم من العمل معًا لأجل المصلحة الاجتماعية، لتنمو فيهم مشاعر البحث عن سبل تنمية الذات والاعتماد على النفس، كما ينبغي تنمية القدرات والمهارات الفطرية التي تكمن فيهم، فيما يخص فهم أهمية القيم الاجتماعية السامية وقبولهما.

ونتضح أعمال هذه المؤسسة فيما كتبه السيد حسين حسان، أحد أعضاء هذه المؤسسة، من أنشطة وأعمال بشكل متسلسل، في كتيِّبه عن "معهد التعليم والتنمية"، وهو يكتب:

لقد صدر ميثاق بشأن إنشاء مؤسسة التعليم والتنمية، وتم شرح الأغراض والأهداف والغايات لهذه المؤسسة على النحو التالى:

(أ) على المؤسسة اقتراح المناهج وطرق التدريس من خلال تحديد الوسائل المناسبة،

المجلد:14 العدود:1 (329 يناير -مارس 2025

والسعى إلى ترويجها ونشرها.

(ب) إعداد المواد التعليمية اللازمة كنماذج، ووضع ترتيب لأجل نشرها.

(ج) اتخاذ الترتيبات الخاصة لتدريب العمّال وإعداد الكتب المناسبة لإرشادهم، وتوفير الوسائل لنشر هذه الكتب. وقد تم اقتراح هذه الأساليب آنذاك، بغية تحقيق هذه الأهداف.

1- إنشاء مكتبة ومتحف في المؤسسة.

يجب توفير الكتب والمجلات والأدبيات المفيدة خاصة لتعليم الكبار في المكتبة، والتي يمكن من خلالها العمل بشكل فعّال، على توفير التعليم في المجتمع ولاسيما لتعليم الكبار.

2- إنشاء مركز تعليمي كنموذج في منطقة قرول باغ، وجعله مختبرًا لأجل تعليم الطبقات المثقفة.

3- إنشاء قاعة نموذجية للمركز التعليمي، ليتم فيها، تنظيم الأنشطة التعليمية والترفيهية والرياضية للطبقة المثقفة في المجتمع وتوفير فرص الخدمة الاجتماعية لأعضاء القاعة.

4- يجب إطلاق حركة لإنشاء قاعات للمركز التعليمي في المستوطنات الأخرى أيضًا على نفس النماذج.

5- إعداد النشرات والمجلات والكتب للمبتدئين البالغين وترتيب نشرها وغير ذلك.

وانطلاقًا من ذلك، تم إنشاء مركز أكاديمي كنموذج في منطقة قرول باغ. وكانت أنشطة هذا المركز على النحو التالي:

1- إصدار صحيفة حائطية كبيرة الحجم يوميًا، كما صدرت أعداد خاصة منها، مثلًا عدد خاص بدلهي، وعدد خاص بروسيا، وعدد خاص بالحج وغيرها.

2- عرض يومي للخرائط والصور.

المجلد:14 العرو:1 330 يناير -مارس 2025

# مجلة العند الملية الإسلامية الملية الإسلامية

- 3- إصدار الكتب يوميًا من المكتبة المتنقلة للمركز.
  - 4- توزيع الكتيبات المفيدة مجانًا.
- 5- ترتيب فرص الاستماع إلى الأخبار والخطب من الإذاعة.
  - 6- تنظيم دروس مسائية.
- أ- تنظيم دورات مسائية في المركز لمن يرغب في تعلم القراءة والكتابة.
- ب- تنظيم دورات في المسجد المحلي من حين لآخر، لمن يرغب في قراءة القرآن الكريم مع ترجمة المعاني.
- ج- إقامة تجمّع في المساء لمن يرغب في سماع الأخبار اليومية والتعليق على الأحداث اليومية.
  - د- تنظيم محاضرات ومسرحيات تربوية واجتماعية في المساء.
  - ه- تنظيم الأنشطة الرياضية وأعمال الكشافة للأطفال المناطق المحلية.
  - وفيما يلي خلاصة لأنشطة وأعمال هذا المركز التعليمي على مدى ثلاث سنوات:
  - 1. تم إلقاء خمسين محاضرة حول التاريخ والحضارة الإسلامية ما بين الجمعة والجمعة.
    - 2. قُرئتْ ترجمة خمسمئة آية من القرآن الكريم.
    - 3. تم إعداد مئة لافتة مكتوبة بخط اليد للمركز التعليمي والمسجد.
- 4. تم إلقاء ألف محاضرة حول الأحداث الأخيرة والحديثة، ذات المعلومات التاريخية والجغرافية والسياسية أيضًا.
  - 5. إقامة ما يقرب من 250 جلسة لأجل الاستماع إلى إذاعة الراديو.
    - 6. تم إصدار الكتب من المكتبة المتنقلة خمسة عشر ألف مرة.

# مجلة الهند الملية الإسلامية - · - · - · - · - · - · - · الجامعة الملية الإسلامية

- 7. تم توفير ما بين سبعمئة إلى ثمانمئة صورة للصحيفة الجدارية اليومية.
  - 8. تم توزيع ألف كتيب ذي معلومات خاصة بالمناسبات الدينية.
    - 9. تم توزيع مئتين وخمسين كتيبًا عن المعلومات الدينية.
- 10. صدرت خمس وخمسون نسخة أسبوعية ذات الصور من الصحيفة الجدارية.
  - 12. تم تشكيل ثلاث جمعيات شبابية للأنشطة الاجتماعية والثقافية.
    - 13. تم إصدار خمس عشرة نشرة من قبل أطفال المناطق المحلية.
  - 14. قام أطفال المناطق المحلية بإصدار ثلاث مجلات مكتوبة بخط اليد.
    - 15. تم نشر مئة لافتة ذات النصائح الأخلاقية.
    - 16. تم إصدار مئة لافتة حول التوعية الصحية والأوضاع الدولية.
  - 17. تعلم مئتا بالغ، القراءة والكتابة. وكان مستوى تعليمهم وكتاباتهم مختلفًا.
    - 18. بلغ إجمالي عدد المشاركين في المركز ستين ألف شخص.
- 19. وصل عدد أعضاء المكتبة المتنقلة إلى خمسمئة عضو. وقرأ بعض من هؤلاء الأعضاء، ما يقارب من مئتى كتاب.
  - 20. بلغ إجمالي عدد زوّار المركز التعليمي مئة ألف زائر.
  - 21. تم عرض سبع مسرحيات ذات الطابع الإصلاحي.
    - 22. تم عرض 25 فيلمًا إصلاحيًا في المركز.
      - 23 تم عرض الحرف اليدوية المحلية.
- 24. تم تنظيم ألعاب تعليمية وألعاب كشافة للأطفال. بلغ كل منهما حوالي مئة لعبة بشكلِ متساوِ.

كانت قضية إعداد المناهج الدراسية للكبار مطروحة أمام الجامعة منذ البداية. لذا، عندما بدأ العمل على تعليم الكبار في عام 1926م، تم الاهتمام به منذ البداية، ولكنه

لم يكن إلا جهد بدائيّ.

وعندما أنشأت المؤسسة مكتبة متنقلة للكبار، ظهرت صعوبات كبيرة في توفير الكتب المناسبة للكبار.

وكانت الحقيقة بأنه تم تدوين الكتب إما للأطفال أو للأشخاص المثقفين حتى الآن، وبالنسبة لهذه الطبقة الثالثة فلم يكن أحد يهتم بالطبقة الأمية أو الأقل تعليمًا، مع أنّ هذه الطبقة كانت تشكّل الأغلبية في البلاد.

في ذلك الوقت، لم تُكتب سوى كتب قليلة مراعاةً لمستوى المبتدئين البالغين. كان من الممكن أن تكون كتب الأطفال مفيدة للكبار بفضل ضخامة هجمها ووضوح كتابتها، لكنها لم نتضمن أيّ شيء يثير اهتمام هؤلاء البالغين من حيث الأسلوب والمواضيع. أما الكتب الخاصة للمثقفين فلم تكن مناسبة للكبار من حيث اللغة وأسلوب الكتابة وضخامتها. ولذا قامت المؤسسة بنفسها، بإعداد خطة لوضع منهج دراسي، وتم اتخاذ الإجراءات المختلفة لتنفيذ هذا المنهج الدراسي.

إنّ أول شيء فيما يخص إعداد هذا المنهج الدراسي هو معرفة احتياجات البالغين أنفسهم. وكان من أهداف إنشاء المراكز التعليمية النموذجية استخدامها كمختبر، مما يعني التعرف على احتياجاتهم من خلال الاختلاط بعامة الناس بواسطة هذه المراكز التعليمية. ولنحاول معرفة ما هي العناوين التي قد تكون مناسبة ومفيدة ومثيرة للاهتمام بالنسبة لهم، والتي يمكن أن يكون سببًا في تغيير طريقة تفكيرهم.

وطبعًا، لقد ساعدت تجارب هذه المراكز التعليمية المؤسّسة كثيرًا، فإنها وضعت خطة لإعداد كتبها في ضوء هذه التجارب، وبموجب هذا المخطط، كان من المقرر إعداد حوالي خمسمئة كتاب للبالغين. واتخذت المؤسسة لنفسها المبادرة في هذا الصدد. حيث قام عدد كبير من العاملين بأنفسهم في المؤسسة بتأليف العديد من الكتب، فتم إعداد 198 كتابًا بشكل تدريجي بحلول عام 1947م.

تم تأليف هذه الكتب والمجلات والكتيبات مع أخذ صعوبات المبتدئين البالغين واحتياجاتهم بعين الاعتبار. ولذا، لقد حظي كل أمر من أمور كتابة المقال والطباعة واللغة وأسلوب العرض والمظهر العام وغير ذلك، بعناية خاصة على نحو يمكن أن تستفيد منها الطبقة التي يتم إعداد الكتب لها، بسهولة.

وشملت هذه الكتب كلاً من الأدب (النثر والشعر ومقدمات الكتب الشهيرة ومقدمات الكتاب والشعراء المعروفين وغير ذلك) والمذكرات والسير الذاتية والتاريخ والجغرافيا والمعادن والسياسة والاقتصاد والمهن والرياضيات والمعرفة العامة والرعاية الصحية وغير ذلك. وإنّ هذه الكتب مفيدة بشكل خاص للبالغين الذين قد تعلموا أساسيات القراءة والكتابة أو الكتابة والقراءة الأساسية، ولذا يقرؤها المبتدئون بشوق ورغبة.

ويعتبر إعداد قاعدة القراءة لأجل البالغين الأميين مهمة صعبة للغاية. وتولّت المؤسسة مسؤولية هذه المهمة الصعبة فنشرت جدولًا صغيرًا من الحروف. ليتمكن القارئ بمساعدته، من التعرف على الحروف، ثم تمت طباعة الحروف وأجزائها على أربع لوحات كبيرة بغرض تعليم الفصل كله الحروف، وبعد ذلك تم إعداد قاعدة القراءة عن طريق الجمع بين الحروف. كما تم نشر تعليمات خاصة بتعليم هذه الأمور كلها في شكل كتيب بصورة منفصلة.

وبعد الانتهاء من القاعدة، وبغرض التدرب على قراءة النصوص البسيطة، تم تأليف كتاب اسمه "عشرة دروس"، وبعد ذلك صدرت عدة كتب ذات نوعية أولية تحت أسماء القصص والخط والمكاتبة والأعداد الصغيرة والكبيرة، وقد ساعدت في الانتقال من اللغة السهلة إلى الصعبة تدريجيًا.

ونشرت المؤسّسة العديد من الكتيبات المكونة من صفحتين مثلًا "الكلمة (المعنى والمفهوم)" و"اقرأ القرآن" و"الحج" و"الزكاة" و"صلاة العيد" وغيرها، ذلك تحت عنوان "سلسلة التعليمات والتوجيهات"، إضافة إلى الكتب التعليمية والدينية التي

نالت قبولًا خاصًا بين الجمهور.

يبرز كلّ من السيد عبد الملك والمغفور له مختار أحمد والسيد وفاء الرحمن من بين الذين ساعدوا السيد شفيقًا في هذه الأعمال. علمًا بأنه من الأشياء التي أعطت الحياة لأعمال التعليم والتنمية هي فكرة السيد مالك، وجهود السيد مختار في سبيلها، والعمل الدؤوب من قبل السيد وفاء.

ومن الجدير بالذكر أنه عندما بدأ شفيق الرحمن العمل في هذه المؤسسة في عام 1938م، طلب من بعض الأصدقاء من مدينة حيدر آباد، تحمل مسؤولية إدارة النفقات المالية لهذا القسم، وبناء على ذلك، وافق كل من السيد محمود حسين الجامعي (مساعد مسؤول البناء)، والسيد سجّاد مرزا مدير الكلية العثمانية للتدريب، والدكتور يوسف حسين خان الجامعي (نائب رئيس جامعة علي كره الإسلامية الحالية) على تحمل هذه المسؤولية بكل سرور، وإنهم ، إضافة إلى مساعداتهم القيمة، ساعدوا في الحصول على تبرعات من الآخرين أيضًا، كما يواصل السيد أكبر علي، المحامي والطالب السابق في الجامعة، مساعدة الجامعة قولًا وفعلًا ومالًا.

وبعد مرور عام ونصف من الآن، أضيف شيء آخر إلى هذا العمل وذلك هو المركز المجتمعي أي قاعة المركز التعليمي ستجدون تفصيلها في قصة العام القادم.

وكان العمل يجري في مؤسسة التعليم والتنمية بشكل خاص في منطقة قرول باغ. وكان مكتبها أيضًا في تلك المنطقة، وكان ثمة حاجة إلى التنسيق بين المركز التعليمي رقم 1 والمؤسسات التعليمية والتنموية الأخرى.....وكان من المناسب أن يديرها مدير شؤون التعليم والتنمية السيد شفيق الرحمن بنفسه، فقبل هذه المسؤولية.

وعقدت جلسة في هذه المدرسة، تعيد ذكريات دلهي القديمة إلى الأذهان، وتم الإعلان عن عقد الجلسة في الصحف وكانت القاعة مليئة بأهالي مدينة دلهي.

وقدَّم السيد خواجة محمد شفيع وهو شابِّ من عائلة عريقة جدًّا في دلهي، وهو كاتب

شهير باللغة الأردية وله قدرة فائقة في الكتابة بلغة جميلة، مقالًا رائعًا حول "تقاليد دلهي" ضمن سلسلة "نظرة على دلهي". والأفكار الخاصة التي كان يشرحها المحاضر شفهيًا أثناء المحاضرة، كانت بمثابة نقاط فريدة من نوعها تمامًا من حيث اهتمام الحضور ومعلوماتهم. وإنه تحدّث بطريقة منطقية للغاية، عن تقاليد الزواج وطقوسه التي كانت ولا تزال سائدة لدى المسلمين في دلهي، وقدّم مقالته بطريقة شيّقة جيدًا.

كان المولانا أحمد سعيد يرأس الجلسة، وذكر المولانا أيضًا في خطبته، بعض التقاليد المثيرة للاهتمام بخصوص دلهي والملوك المغول، والمسجد الجامع في دلهي...... وانتهت الجلسة بعد الحديث الممتع الذي طال لساعة ونصف.

وفي هذا العام، أطلقت المدرسة الثانوية "مشروع القرآن الكريم"، ونتيجة لذلك عُقدت جلسة يوم القرآن الكريم في 28 رمضان 1443هـ الموافق 29 سبتمبر 1943م، وذلك تحت رعاية الجمعية الأدبية لطلاب المدرسة. وانعقدت هذه الجلسة في جلستين. إحداهما في النهار، وثانيتهما في الليل. وقد ترأس سماحة المولانا عبيد الله السندي كلتا الجلستين. وكان من برامجها:

| بصوت القارئ منظور عبد الرحمن                | 1. تلاوة القرآن الكريم                  |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------|
| من قبل الأخ هارون الرشيد، الصف الأول        | 2. مقالة عن ليلة القدر                  |
| الثانوي.                                    |                                         |
| من قبل الأخ محمد إسماعيل                    | 3. آداب التلاوة                         |
| من قبل الأخ عبد الحليم، الصف الثالث الثانوي | 4. إنشاد نظم                            |
| من قبل الأخ منظور عبد الرحمن                | <ol> <li>ميزات القرآن الكريم</li> </ol> |
| من قبل الأخ ظفر الهدى                       | 6. أشهر ترجمة للقرآن الكريم             |
|                                             | 7. كيفية تشكل الأمم                     |
|                                             | وتدهورهم وفقًا للقرآن الكريم            |

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

| من قبل الأخ هارون رشيد، الصف الأول الثانوي  | <ol> <li>انشاد قصیدة</li> </ol>     |
|---------------------------------------------|-------------------------------------|
| من قبل الأخ محمد شيث                        | 9. الترجمة الإنجليزية لسورة الفاتحة |
| من قبل الأخ إقبال أحمد، الصف الرابع الثانوي | 10. جمع وترتيب القرآن الكريم        |
| من قبل الأخ هارون الأنصاري                  | 11. القرآن الكريم والجهاد           |
| من قبل الأخ خواجة عبيد الله فاروقي          | 12. سورة من القرآن الكريم           |

بعد ذلك، وبناء على طلب الحضور، قدّم المولانا عبيد الله السندي، رئيس الجلسة، بعض النصائح أمام الطلاب، ونال هذا الاحتفال إعجابًا بشكل عام، وطُلب من منظّمي الجامعة عقد فعاليات يوم القرآن الكريم كل سنة، ثم شرح معنى وتفسير عبارة "لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ مَ اللهُ وَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ وَ الْمَانَكُ لِتَعْجَلَ بِهِ الله ولي الله وحمه الله. وبعد ذلك انتهى الجزء الأول.

بدأ الجزء الثاني الساعة التاسعة مساءً. وقام الطالب هارون الأنصاري من الصف الرابع، بتلاوة آي من القرآن الكريم، بينما ألقى الطالب خواجة عبد الحي الفاروقي خطبته التي شرح فيها معنى سورة يوسف بطريقة جذابة للغاية.

وبعد ذلك، قدّم الأب كورتوا وهو كاهن بلجيكي، ضيف الجامعة، مقالًا، تحدّث فيه، ما هي المقولة القرآنية التي كان لها الأثر الأكبر على قلبه. لقد أعجب الجميع بمقالته، وحظيت بإشادة كبيرة لأنه كتب مقالة جيدة باللغة الأردية من بدايتها إلى نهايتها. والتي كان في طور تعلمها، وبعد الأب كورتوا، قام المولانا عبيد الله بشرح وتفسير الآية الكريمة: "لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشُدُ مِنَ ٱلغُيِّ". وفي ختام كلمته هنا الرئيس على نجاح يوم القرآن الكريم.

وبعد كلمته، قام السيد خواجة حسن نظامي بتوزيع هدايا يوم القرآن الكريم على جميع الحاضرين. وكانت هذه الهدايا في شكل كتيبين: الأولى تفسير سورة الفاتحة،

والثانية: القاعدة النظامية. حيث أبدى جميع الأعضاء سعادتهم بهذا اللطف من قبل السيد خواجة. إذ انتهت الجلسة في الساعة 11:15 مساء بعد إلقاء كلمة الشكر لجميع الحاضرين. وقد تم تزيين قاعة هذه الجلسة أيضًا كالمركز التعليمي بالمعلقات واللوحات المكتوبة، ومن أبرزها الأعمال المكتوبة بخط يد الكاتب الكبير لدلهي السيد محمد يوسف وبخط يد شقيقته فاطمة الكبرى. وكانت هذه المكتوبات جميلة جدًا ونقية للغاية حتى أنها كانت تستحق مشاهدتها ورؤيتها. كان إحدى المكتوبات مكتوبة بيد السيد ناصر الدين أحمد الأنصاري. وكان تحت هذه اللوحات قطعة قماش ألصقت على القماش الأحمر، وكانت هذه القطعة جزءًا من غلاف الكعبة. وقد بلغ إجمالي عدد اللوحات النادرة والبارزة أربع عشرة لوحة. بالإضافة إلى ذلك، كانت هناك لوحات أخرى بخط أيدي الطلاب.

وفيما يلي خطاب الأب كورتوا:

سعادة الرئيس والأساتذة الكرام والأطفال الأعزاء!

في هذا المساء، يسعدني كثيرًا إذ أتيحت لي فرصة الحديث عن كلمة فيما يخص أهمية القرآن الكريم وعظمته في هذا الجمع المبارك. ويؤسفني أنني غير قادر على تقديم مقالتي بشكل صحيح بسبب قلة معرفتي باللغة الأردية، ولكن مشاعر التعاون واللطف التي هي مفخرة سكّان الجامعة الملية الإسلامية إنما هي مبعث تشجيع ومصدر إلهام.

على مدى القرون من الزمن، لقد أوضح القرآن الكريم هداية الفرقان أمام مئات الآلاف وملايين المؤمنين وهداهم إلى الطريق المستقيم. وبما أنّ هذا الكتاب مليء بالتعاليم العالية والمفيدة فإنه يحتوي على مواضيع كثيرة تستحق التدبر والتأمل من قبل غير المسلمين أيضًا.

اليوم أود أن أخبركم ما هو الجانب من القرآن الكريم الذي أثّر علي تأثيرًا عميقًا بصفتي

راهبًا، ألا وهو الشعور بكون الله "حاضرًا وشاهدًا". وسأحاول أن أشرح قصدي.

إنّ الموضوع العام الوارد في أوائل سور القرآن الكريم هو كون الله حاضرًا وشاهدًا، ومن أمر الواقع أنّ أهل مكة قلما يهتمون أو يفكرون في الله في أيام الجاهلية، إنهم كانوا منجذبين إلى رفاهية وراحة هذا العالم الفاني، وكم اعتبروا أموال وثروات هذا العالم الفانية آلهة. حيث بدأ سيدنا محمد صلّى الله عليه وسلّم يشير إلى أخطاء مواطنيه على غرار الأنبياء القدامى، وإنه رغم عدم مبالاة التجار، ورغم عداء أعدائه، ورغم اضطهاد أقاربه، بلغ النبي المصطفى محمد، صلوات الله وسلامه عليه، رسالة الحقيقة الأبدية وأدان أبناء مواطنيه على عبادة الأصنام. وكرّس رسول الله، صلّى الله عليه وسلّم، حياته لهذا الغرض ليعرف الإنسان الله رب العالمين، وخالق الكون، ومالك بني آدم، وليصبحوا من عباده المؤمنين والمخلصين. ولذا بذل نبيّ العرب جهودًا مضنية لأجل صرف انتباه المواطنين البدويين والحضريين إلى هذا الخلق العجيب الرائع. كما أنه وصف كيف جعل الله تعالى كل ميت حيًّا. فهو الذي يعتني ويهتم الرائع. كما أنه وصف كيف جعل الله تعالى كل ميت حيًّا. فهو الذي يعتني ويهتم

إِنَّ ٱللَّهُ فَالِقُ ٱلحَٰتِ وَٱلتَّوَىُّ يُخْرِجُ ٱلْحَىَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُحْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَالِكُ ٱللَّهُ فَأَنَّى تُوْفَكُونَ ۞ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلنَّيلَ سَكَنَا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَر حُسْبَانَا ذَالِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۞ وَهُو ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلنُّجُومَ لِتَهْتَدُواْ بِهَا فِي ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْمَوْنَ ۞ وَهُو ٱلَّذِى أَنشَأَكُم مِّن نَفْسِ وَاحِدَةِ وَالْبَحْرِ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآئِيتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ وَهُو ٱلَّذِى أَنشَأَكُم مِّن نَفْسِ وَاحِدَةِ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَةٌ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآئِيتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ۞ وَهُو ٱلَّذِى أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَةٌ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآئِيتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ۞ وَهُو ٱلَّذِى أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَمُ مُنتَوْدَةً فَا خُرَجُنَا مِنْهُ خَضِرًا نَخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُتَرَاكِبَا وَمِنَ ٱلنَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّتِ مِّنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَعَيْرَ مُتَشَابِةً مِن طَلْعِهَا قِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّتِ مِنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَعَيْرَ مُتَشَابِةً الْفَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ " (سورة الطُورَةُ إِلَى ثَمَرِهِ ۚ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِفِّ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَاكِيتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ " (سورة الأنعام) ويمكن ذكر العشرات من الاختيارات الأخرى التي يعلن فيها القرآن الكريم الأنعام) ويمكن ذكر العشرات من الاختيارات الأخرى التي يعلن فيها القرآن الكريم

ربوبية الله وقدرته.

يا من هو الأول والآخر، والحاضر في كل مكان والشاهد لماذا أكّد القرآن الكريم بهذه القوة، على كون الله حاضرًا وشاهدًا. كان سيدنا محمد، صلوات الله وسلامه عليه، يؤمن بأنّ المشي في سبيل الله هو طريق التواضع والإخلاص. وكما أن الخادم يجتهد في عمله أمام سيده، فعلى نفس الطريقة فالعبد الحقيقي يؤمن بأنّ الله يرى جميع أعماله. فهو يجتهد في العمل بأوامر الله، ويعبده بقلب صادق في كل وقت. ويحب الخير لجاره، ولا يحسد الآخرين ولا يشك في ثرواتهم، ويتبع الصدق.

ومن المؤسف أنّ مجبي الدينا في يومنا هذا قد نسوا هذا التعليم العالي، وإنّ أحوال كثير من الناس في عالمنا تشبه حال العرب في الجاهلية، إذ أنهم لقد انخدعوا بعواطفهم الجياشة، وتخلوا عن عبادة الله، وكرّسوا حياتهم لأجل الحصول على الثروة. ليس يوجد مكان لله في هذا العالم المادي. وإن الملحدين يريدون نفي الله من كونه، لا شك في أنك تعلم كيف يتم تعليم الأولاد والبنات في بعض البلدان بأنّ الله غير موجود وبأنه مجرد كائن خيالي اخترعه الكهنة بغية قمع الفقراء. ويقولون "إن الدين أفيون للشعوب" أي أنه يخدّرهم، ولكن القلب الذي لا يخاف الله، كيف يعتني بشأن الشريعة، وإنّ حبّ الأمور المادية هو السبب الحقيقي للمعاناة والكوارث في الوقت الحاضر. وإنهم يخدعون الله والمؤمنين ولكنهم ما يخدعون إلا أنفسهم. ولم يشعروا بذلك، "يُحَدِعُونَ يَخدعون الله والمؤمنين ولكنهم ما يخدعون إلا أنفسهم. ولم يشعروا بذلك، "يُحَدِعُونَ الله وَالمَوروي إعلان وجود الله في كل مكان. ويجب على أتباع النبي المصطفى محمد صلى الله عليه وسلم وأهل الكتاب إعلان حقوق الله بكل قوتهم.

"سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِّ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ لَهُ مُلُكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِّ يُحْيِ - وَيُمِيثُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ۖ وَهُوَ بِكُلّ

المجلد:14 العدو:1 عدو:1 عدو:1

شَىٰءٍ عَلِيمٌ ۞ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَ ۖ وَهُوَ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ۞ لَّهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ۞".

ولا يمكن الوعظ الأكثر فعالية وكفاءة من خلال الكلمات وإنما يتم ذلك من خلال الأفعال. إنّ نموذجًا من الحياة الطيبة الطاهرة الصادقة هو أقوى المواعظ وأكثرها إيقانًا، وبما أنّ العمل في سبيل الله هو أقصر طريق إلى الكمال، فحاولوا أن تعيشوا حياتكم كلها في سبيل الله باتباع النصائح والسنن التي قام بها نبينًا محمد عليه الصلاة والسلام، ويدخل الشعور بوجود الله إلى القلب عند صلاة الفجر، ينبغي البقاء في هذا الوجود المقدّس باحترام واجتهاد طوال النهار، وفي اللغة العربية والأردية، قول بسم الله يعني "الشروع"، وإنّ هذه العبارة الجميلة تذكير بالإيمان العلمي للأولياء المسلمين وأتباعهم، ولكن إذا أردنا أن نسير على خطى أسلافنا وأتباعهم، فيجب أن يكون قول "بسم الله" أكثر من مجرد عبارة بالنسبة لنا، ومن المهم أن يعكس هذا المثل نية القلب، لذا، أن تقولوا بسم الله بقلب صادق في بداية الدراسة وفي بداية الأكل وفي بداية اللعب، وأثناء الابتلاء، أي مع استحضار وجود الله ليصب كل الأكل وفي بداية اللعب، وأثناء الابتلاء، أي مع استحضار وجود الله ليصب كل عمل وكل كلمة من أعمالك في سبيل الله، وبنفس الطريقة، ليصبح كل فعل وكل كلمة من أعمالك في سبيل الله، وبنفس الطريقة، ليصبح كل فعل وكل كلمة من أفعالك وتبكن كل فعل وقول وكل فكرة في حياتك عن وجود الله تعالى. "وَأَذْكُر السمّ رَبّكَ وَتَبَيَّلُ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا في".

وفي هذه السنة، حضر كل من المولانا عبيد الله السندي والسيد عبد المجيد خواجة، أمير الجامعة، وقريبه النواب حليم الله جنغ بهادر، صلاة العيد. وصلّى السيد خواجة عبد الحي فاروقي، ناظم الدراسات الدينية، صلاة العيد. وخطبته ودعاءه، ألقى السيد عبيد الله السندي أيضًا محاضرة بعنوان القرآن والمسلمين. كما ألقى الضوء على

فرحة العيد، قائلًا: إنّ علماءنا لم يحاولوا فهم القرآن الكريم إلى يومنا هذا. وإنهم لا يفهمونه ولا يقرؤونه بفهم معانيه. ولا يقومون إلا بترجمة آيات مختلفة من أيّ مكان. إنهم لا يعرفون كيفية الجمع بين الآيات من أماكن مختلفة، وكما لا يستطيع محامونا المسلمون استنباط القوانين من القرآن الكريم. مع أنه يتضح من كل آية قرآنية أنّ المسلمين ملكية لله، وليسوا خاضعين لأيّ شخص. وأشهدكم جميعًا بأنني أعترف أمامكم بأنني لا أؤمن بأيّ حكومة إلا بالله. والحمد لله على أنني بعد مضيّ ثلاثين سنة فهمت القرآن الكريم، والآن أستطيع أن أقوم بتفسير سورة البقرة كاملة في وقت قصير. وبعد ذلك اختتم كلمته بترجمة آية الكرسي وبشرح وجود الله تعالى.

وبعد الصلاة، أقام الأساتذة حفلًا صغيرًا معًا، وحضر جميع الطلاب والموظفين مأدبة العشاء بمناسبة العيد ليلًا. إنّ مأدبة العشاء بمناسبة العيد تقام دومًا من قبل مدير الجامعة السيد عبد الجميد خواجة. ففي هذه السنة أيضًا، تبرعت حرم السيد خواجة بمبلغ 200 روبية لأجل إقامة هذا الاحتفال، لكن عمال الجامعة قرّروا بأنّ حفل عشاء العيد لا يُقام بطريقة فخمة إذ يموت الملايين من إخواننا جوعًا في ولاية البنغال. ولنتناول الطعام معًا حسب العادة، وينبغي جمع ثمن هذا العشاء بمبلغ مئتي روبية مع مبلغ قدره خمسون روبية خاصة للاحتفال بختم القرآن الكريم، ليتم إرسال هذا المبلغ المجموع (مئتان وخمسون روبية) لمساعدة الإخوان المحتاجين في البنغال. وبهذه المناسبة ألقى مدير الجامعة كلمة تحدّث فيها عن الأسباب المثيرة للاهتمام بشأن حياته مع الأفكار القومية على الرغم من نشأته في بيئة مؤيدة للحكومة.

كما احتفلت إدارة المدرسة الثانوية بيوم التأسيس باهتمام كبير. بالإضافة إلى عقد الجلسة، أقيم معرض أيضًا. كان أبرز ما في هذا المعرض هو عرض صور المعلمين والطلاب السابقين وفعاليات الجامعة ووصول الضيوف. وقام بجمع هذه الصور السيد أختر حسن فاروقي (فنان المدرسة الثانوية)، بجهد كبير.

بسبب الحرب العالمية الثانية، لم يكن ممكنًا إقامة "معرض الأطفال" خلال العامين الماضيين. وكان الوضع سهلًا نسبيًا في هذا العام، لذا أقيم المعرض الثاني الذي استمر ليوم واحد. بالإضافة إلى المعرض والجلسات، عرضت كشافة الجامعة تحت إشراف السيد الصديقي مجموعة متنوعة من الألعاب السحرية وعروض الممثلين والشعوذة. كما تم عرض مسرحيتين في الليل، إحداهما بعنوان "السفير العربي في بلاط إيران" والأخرى بعنوان "نكاح بالجبر".

لعب السيد عبيد الحق دور الفيلسوف مثل السيد عبد العليم الأحراري. إذ مثّل الأستاذ محمد مجيب (نائب مدير الجامعة) بدور الخادم.

وحقّقت كلتا المسرحيتين نجاحًا كبيرًا. وتم إنجاز كل هذا العمل بعناية فائقة وحرص شديد تحت إشراف السيد مجيب، إذ استمتع الجمهور كثيرًا.

وفي هذا المهرجان، رفع المولانا عبيد الله السندي علم الجامعة. خاطب الدكتور ذاكر حسين خان مجتمع الجامعة. إنه يلقي خطابات جيدة دومًا، ولكن الشخص الذي لم يسمع خطاب هذا العام، يقال، لقد فاته شيء خاص، وننقل خطبته من مجلة "جامعة همدرد".

عيد مبارك لكم جميعًا، ونسأل الله أن يكون مهرجان العيد هذا مباركًا. وأن يبارك الله في الحب الذي خبأتموه ككنز في أعمالكم الصغيرة التي تبدو غير واقعية، في دكاكينه وألعابه وترتيباته الأخرى. وأبارك لكم في كافة المهام والجهود والحب الذي أخفيتموه وراء أعماله، فبعضها يتطلب جهدًا كبيرًا بسبب نقص المعدات، وبعضها صعوبة مضاعفة بسبب قلة الخبرة، ومبارك عليكم كل هذه الجهود.

ومبارك عليكم صعوبات واجهتموها في أعماله الصغيرة وفي الإخفاقات الأولية أيضًا، في سعادة استعدادات هذا اليوم. فليكن كل فشل مجلبًا للنجاح المستقبلي لكم، وكل هزيمة مبشرة بالنصر القادم. نسأل الله أن يحفظنا من الفشل والتفاخر في هذه

الأعمال الصغيرة، من الخوف من الفشل في الأعمال الكبيرة، ومن التفاخر بالنجاح، وأن يجعلنا قادرين على التعامل مع مهامّ أكبر (آمين).

أصدقائي وأحبائي، إنّ أنشطة مؤسستنا التعليمية الصغيرة لا تزال صغيرة جدًا. كما لايزال الكثيرون منكم صغارًا جدًا، ولكن مع تقدمكم في السن يومًا بعد يوم، يجب علينا أن نسعى جاهدين لضمان تقدم هذه المؤسسة التعليمية أيضًا. وكلما تتزايد مسؤولياتكم الجديدة يومًا بعد يوم، نسأل الله أن تزداد مسؤوليات هذه المؤسسة التعليمية أيضًا، وأن تكون قادرة على حمل هذه المسؤوليات.

في الحقيقة، هذه المؤسّسة مؤسّسة تعليمية صغيرة وبسيطة، ولكن لا تدعوا أن تضعف روحها. وأنها شعاع أمل في ظلام حياتنا الوطنية، شعاع ضعيف ومرتجف. واجعلوها شمسًا بفضل عملكم الجاد وحبكم واستقلاليتكم وشجاعتكم، ليمكنها أن تمنحنا الضوء والدفء في جميع مجالات الحياة. واجعلوها ناطقًا باسم حال المسلمين في هذا البلد، أي اجعلوها متحدثًا باسم حياتكم الكريمة ومكانتكم العالية.

ولا تكونوا متوهمين بأنّ هذه المكانة ستحصلون عليها من خلال الأحاديث الكاذبة أو ستكون من نصيبكم بفضل بعض الحركات الشطرنجية السياسية، ولن يتحقق ذلك من خلال الأمل الكاذب أو سبّ الآخرين، إذا كان هذا الأمر شيئًا يتحقق بهذه الطريقة، أو كان شرط تحقيقه بأن يكون الجميع أذلاء لنا أو تحت سيطرتنا، ويمكننا أن نظلم الجميع، فلا قدر الله لنا هذه المنزلة الرفيعة، وينبغي لنا أن نسعى لتحقيق الرقي في مجتمعنا، والذي يأتي بأفكار أفضل وأفعال أفضل مقارنة بأفكار وأعمال الآخرين، والذي يأتي من إيقان راسخ ومن جهد وعمل دؤوبين، والذي يتحقق بفضل الحب والخدمة، وإننا نريد لأنفسنا المجد والكرامة والقيادة في هذا البلد، ولكن هذا كتكريم لأعمال الخدمة وليس تعظيمًا بسبب الظلم والاعتداء، نريد قيادة تمثل في رحمة على كل سكان هذا البلد، لتكون في طليعة القضاء على خرافاتهم الكاذبة وأفكارهم

الفاسدة وأنانيتهم وظلمهم وكذلك في طليعة الحد من معاناة فقرائهم.

وإنّ مهرجانكم الصغير هذا سيعملكم دروسًا كثيرة فيما يخص السير على هذا الطريق وكيفية الوصول إلى هذه الغاية. وبارك الله فيكم. فاذهبوا وشاهدوا، وقوموا بجميع أموره بنفس العناية التي أوليتموها أثناء ترتيبها.

وفي هذه المرة، هناك أمر خاص نراه في مسابقات كأس مباراة محمد علي، وهو أنه إدراج حياة المخيم الخاصة بالمدارس الدينية ضمن المنافسات، فكان من الضروري أنْ يقيم الطلاب المشاركون في المدارس الدينية، مخيماتهم في ميدان منطقة جامعة نغر في الأيام المحددة (تم تخصيص يومين هذا العام). وهكذا، بدأت تقام مسابقات "التخييم" و"أنشطة الإضاءة في المخيم" والرياضة بالإضافة إلى مسابقات الكتابة والخطابة، بدت مستوطنة المخيم هذه تظهر حيًا جميلًا جدًا بسبب زخارفها في هذا الاحتفال.

عندما كان طلاب المخيم المشاركين في المسابقة الرياضية يسيرون مزدوجين في صف، حاملين الأعلام. وكانت فرقة الثانوية في الصف الأمامي. وأعضاء الجامعة كلهم معهم. كان هذا المنظر يستحق المشاهدة. وقد شاركت فيها 22 مدرسة من دلهي إضافة إلى المدارس الابتدائية التابعة لجامعة على كره وكلية فيض عام.

ومع أنني كنت مسؤولًا عن إدارة هذا البرنامج إلا أنّ تلميذي المدعو سيد حسن، الحاصل على شهادة البكالوريوس في الآداب، والذي كان قد انضم إلى طاقم المدرسة حديثًا، ساعدني كثيرًا، فعندما جلست مرهقًا، كان الأخ حسن يقول: "أستاذي"، لماذا أنت تجهد نفسك ونحن متواجدون هنا؟". وفيما يخص الحفاظ على انضباط الألعاب... لعب السيد شبير أحمد الندوي أيضًا (الذي أتى منذ قترة قريبة) دورًا كبيرًا. ولا يزال العمل الجاد والمثابرة الخاصة للسيد شبير يحملان نفس اللون. حيث كان كل من المغفور له السيد صغير أحمد والسيد محمد حسين منشغلين باستضافة الضيوف، وكرمهما معروف للجميع. كان السيد صديقي هو روح الحياة في المخيم. وكان

الأستاذ عتيق أحمد، المشرف على المدرسة، دومًا في طليعة العمل الجاد. أنا ذكرت بعض الرملاء هنا، ولكن كل معلّم في المدرسة الابتدائية تولّى بعض المسؤوليات.

وكان الأشخاص المسؤولون عن إدارة التعليم التابعة لبلدية دلهي ولاسيما السيد محمد جعفري، المشرف على شؤون التعليم، يراقبون جهودنا، وكانوا يتمنون بأن نتبنى المدارس البلدية تدريجيًا أسلوب المدارس الجامعية نفسها، ولذا تم تنظيم مخيم للمعلمين المختارين من مدارس البلدية لمدة ثلاثة أيام هنا ليتمكنوا من اكتساب الخبرة من خلال المشاركة في هذه الفعاليات، وبهذه الطريقة كان الأداء التعليمي في الجامعة يتحسن من خلال اكتساب ثقة الآخرين.

وعُقد مؤتمر في دلهي من قبل جمعية الكشافات لعموم الهند في الأسبوع الثاني من شهر فبراير، والذي حضره مندوبون من جميع الولايات والأقاليم. وفي هذا الصدد، أقيمت مسيرة لكشافة إقليم دلهي في 11 فبراير، فيما حظيت مظاهرة الجامعة الملية الإسلامية بشعبية أكثر. حيث هنأ الدكتور هارديناث كانز، المفوض الوطني، فرقة كشافة الجامعة الملية الإسلامية على الفوز بأوسمة "روفرز" و"كبس"، كما أنه لفت انتباه مجموعات الكشافة الأخرى إلى ضرورة حذو طريقة كشافة الجامعة الملية الإسلامية. كان يجري عمل جمعية الكشافة بنجاح تحت إشراف السيد إخلاص أحمد الصديقي.

قام ممثلو جمعية الكشافات الهندية، الذين اجتمعوا في دلهي من كافة أنحاء الهند لحضور هذا المؤتمر، بزيارة إلى الجامعة في 13 فبراير. حيث رحبت جماعة كشافتنا وفرقتنا بهم أحر الترحيب. وبعد ذلك، أخذ أطفال الكشافة بمن ذلك فتيات الكشافة كذلك جمبع الضيوف، في جولة حول الجامعة والمدرسة كما أنهم عرضوا لهم بعض الأشياء الجديرة بالذكر بشكل خاص. وأقامت كشافة الجامعة مأدبة استقبال لهؤلاء الضيوف بعد صلاة العصر، حيث تم توجيه دعوة إلى أساتذة الجامعة أيضًا. وبعد تناول الشاي، ألقى أحد الكشافة كلمة ترحيبية بالضيوف، وردًا على ذلك تحدث السيد بانديت سري

رام بيجبائي، المفوض الوطني للتنظيم، بكل حبّ عن عمل كشافة الجامعة وجودتها وعن كل ما رآه من أنشطة، وأعرب عن سعادته البالغة. مشيرًا إلى أنه عندما ذهب إلى روسيا، وقصد إلى مشاهدة مدرسة هناك. طلب مدير المدرسة من أحد الطلاب أن يريه مدرسته. وقد أخذه الطالب في جولة حول المدرسة وأراه كل أشياء المدرسة بفرح وسعادة، مما أثّر على نفسه كثيرًا. وأنه مازال يتذكر تلك اللحظة بشكل جيد. وكانت هذه هي المرة الأولى التي تم فيها عرض جميع الأشياء الموجودة في المدرسة من قبل طالب بدلًا من مدير المدرسة أو أي مدرس آخر، وقد قيل له السبب وراء ذلك. وبعد ذلك، حظي اليوم بفرصة أخرى في الجامعة عندما أراه أحد طلاب الجامعة مدرسته وأخذه في جولة بغاية من الشوق والحماس.

وقد قدّم كل من السيد لالا سري رام، مالك مصانع دلهي للأقمشة، ثماني خيام إلى الجامعة، كما تبرعت شركة السادة ملك وقريشي، من دلهي، بست خيام للجامعة كذلك، مما ساهم في تسهيل تنظيم عملية حياة المخيمات.

وقدّم المولانا محمد فاروق، أحد أعضاء بيت الحكمة، ورقته البحثية بعنوان "الشيخ شاه ولي الله وتعاليمه" في جلسة عقدتها جمعية المعلّمين، كما قدّم فيها، الدكتور سلامت الله ورقته البحثية بعنوان "الغرض من تعليمنا". ويتميز الدكتور بمطالعة جادة، وله نظرة عميقة في القضايا التعليمية، وهو حاصل على شهادة في التعليم العالي من الولايات المتحدة.

كما ألقى، السيد رضا علي، عضو المجلس التشريعي، خطابًا في جلسة الجمعية حول "أوضاع الهنود في جنوب أفريقيا".

وفي هذه السنة، فيما يتعلق بإجراءات الاعتراف بشهادات الجامعة، قامت هيئة للشؤون التعليمية، تابعة للحكومة الهندية، مكونة من (1) جى. أيم. من (2) البروفيسور مسعود حسين (3) الدكتور عبار الرحمن خان (4) الدكتور كيه. سي.

المجلد:14 كاوس 2025 كارس 2025

مهتا (5) السيد أشفاق حسين، بتقييم مفصل للجامعة، وأرسلت تقريرها إلى الحكومة، وهناك خبر حزين أيضًا، أفيد بأنه توفي السيد تشودري أكبر علي، وهو الطالب السابق في الجامعة والمشرف السابق للمدرسة، من لا يعرف السيد أكبر!. كان صديقًا محبوبًا في زمن علي كره، يتحول طفلًا مع أطفال المدرسة الابتدائية، ومسؤولًا محترمًا للشؤون التعليمية في إدارة التعليم لولاية رامبور، والذي كان يشيد بكل من يجتهد، وعندما تم نقل المدرسة الابتدائية إلى منطقة جامعة نغر، فهو الشخص الذي جعلها أكثر جاذبية لسكان هذه الغابة من المستوطنات الجميلة وذلك من خلال تنظيم نشاطات المشي والترفيه والسباحة والمسابقات الرياضية، كما كان مسؤولًا عن القرى المجاورة.

كذلك كانت وفاة الطالب السابق من منطقة السند، المدعو حكيم محمد قاسم السندي، أمرًا مؤلمًا بالنسبة لنا. والذي كان ينشر مجلة يدوية اسمها "غُلشَنْ" في الجامعة. وكان خلق حماس غير عادي في نشاطات جمعية المدرسة من أعماله وجهوده. وكان الراحل الكريم قد خصص جزءًا من دخله الصغير للجامعة بشكل دائم. إذ أوصى بأنه قد تم تخصيص مبلغ معين من المال للجامعة كوقف فيجب دفعه لها.

ويجدر بالذكر هنا، من بين ضيوف هذه السنة، كلّ من السيد أنّا كولام مدير الشؤون التعليمية في منطقة إندور، والدكتور ضياء الدين والسيد سجاد مرزا أعضاء لجنة كمال يار جنج، والسيد خان لثمين جان خان وزير التعليم في الإقليم الحدودي، والسيد شاه عالم خان مدير الشؤون التعليمية.

وعندما زار السيد سجاد مرزا الجامعة شرح أسلوبه في الكتابة، والذي يتكون عادة من مقطعين فقط. إحداهما هي كتابة طرف الحرف الواحد والثانية كتابة الحرف بأكمله، على سبيل المثال، إذا كنت تريد كتابة "جالينا غاون"، فسوف تكتبها على نحو: "جُالينا غاون". مما يجعل تعليم أطفال الصف الأول أمرًا سهلًا جدًا، والذين يعرفون اللغة الهندية ويريدون تعلم اللغة الأردية فإنهم يتعلمونها في فترة قصيرة.

شهدت منطقة جامعة نغر موجة كبيرة من تفشي مرض الملاريا هذا العام أيضًا، لذا تقرّر أن تكون العطلة الصيفية في المؤسسات التعليمية في شهري أغسطس وسبتمبر ما لم تتم السيطرة على الوضع،

وبما أنه لم نتغير السنة الدراسية للمؤسسات الأخرى ومدارس المعلّمين، لذا أبقينا قصة السنة من أغسطس إلى يوليو كما كانت من قبل.

التبرعات الخاصة لهذه السنة كما يلي:

السيد إسلام أحمد خان من مصنع دلهي للأقمشة: مئة روبية شهريًا، علاوة على ذلك، خمسة آلاف روبية لشركة الصناعات الكيميائية للجامعة.

2. السيد محمد أحمد بتله: 1100 روبية لشراء ماكينة لطحن الدقيق.

3. السيد خان محمد الله من مقاطعة الحدود: أهدى آلة كاتبة جيدة ومكلفة، للغة الأردية.

4. الشيخ خضر محمد من كراتشي: مئة روبية شهريًا لشركة الجامعة للصناعات الكيماوية.

وفيما يخص التبرعات، قد ذكرنا "التبرعات غير المطلوبة" و"المحسن المجهول" والآن نود أن نذكر تبرعًا من التبرعات التي نراها في كل مكان، ألا وهو معونة من قبل السيد خواجة عبد الحميد من أوكاسا.

- (1) عندما كان يتم بناء المركز التعليمي، فإنه قدّم مبلغًا يتجاوز تكلفة غرفة واحدة.
  - (2) وأعلن عن تبرع كبير أثناء وضع حجر الأساس للجامعة.
    - (3) تولَّى مسؤولية عن حفر أنابيب البئر في جامعة نغر.
- (4) كما أنه قدّم معونة بدون أيّ تردد عندما دعت الحاجة إلى المال لدفع الرواتب أو سداد الفواتير.

ونشكر الله كل الشكر على ما أمكن ولأول مرة في تاريخ الجامعة، إعداد ميزانية متوازنة

بين الإيرادات والمصروفات. وذلك بفضل الدعم الشهري من قبل المتعاطفين مع الجامعة وتبرعاتهم وتبرعات أصحاب الولايات، وحسب خطة، كان يتم إيداع جزء من رواتب العاملين في الجامعة في الحساب البنكي. وكان يتم دفع المتبقيات. ومنذ السنة الماضية بدأ دفع الأموال المودعة للعمال، ولو بقي بعض الأشخاص، فتوفرت لهم إمكانية في هذه الميزانية. ونقدم أدناه ملخصًا لهذه الميزانية. علمًا بأنّ هذه الميزانية قد تم تقديمها والموافقة عليها في جلسة جمعية الجامعة الملية الإسلامية التي انعقدت في اليوم الأول من مارس عام 1944م. وفي هذه الجلسة، أعرب مدير الجامعة، أثناء تقديم تقريره عن أنشطة العام، عن آرائه حول هذه الميزانية، التي تعطي صورة عن الوضع المالي للجامعة. نذكر ذلك في الختام، تجدر الإشارة إلى أنّ هذه الميزانية تشمل ما تبقى من رسوم الطلاب باستثناء نفقات المطبخ، وبالمقابل، إنّ "المساعدات من الجامعة الأجل المؤسسات" تشمل تكلفة إيجار السكن وغيره أيضًا، وكأنها تشمل جميع أنواع الدخل والنفقات باستثناء نفقات الطعام (ميزانية المطبخ).

ملخص ميزانية الجامعة الملية الإسلامية للسنة الممتدة من أغسطس 1943م إلى يوليو 1944م

| ومصروفات                            | إيرادات                              |
|-------------------------------------|--------------------------------------|
| نفقات المؤسسات من مبلغ دخلها الخاص. | 1- مساعدات دائمة من الولايات: 47,400 |
| 32,883                              | 2- مساعدات دائمة من الولايات في      |
|                                     | قسط واحد: 15,000                     |
| نفقات المؤسسات (من دعم الجامعة):    | 3 منح متنوعة: 10,582                 |
| 88,338                              |                                      |
| مصروفات مركزية: 16,423              | 4- أوقاف: 1,200                      |
| رأس مال للاستثمار في التجارة: 7,00  | 5- تبرعات (متعاطفين): 5200           |

المجلم:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

## محلية المنية الإسلامية الملية الإسلامية الملية الإسلامية

| ادخار لسداد القروض السابقة | 6- مكتبة وصحافة: 1800         |
|----------------------------|-------------------------------|
| 3,922                      | 7-إيجار المباني: 14400        |
|                            | 8- رسوم الطلاب ما عدا الطعام: |
|                            | 25233                         |
|                            | 9-امتحانات: 500               |
|                            | 10- متفرق: 7,140              |
| المجموع: 1,48,566          | إجمالي الميزانية: 1,48,566    |

### لنطلع هنا على تعليق شيخ الجامعة.

كانت تجري هذه الأعمال كلها في الجامعة دون ترتيب، ولكن تزايد أعباء الديون يوميًا، ونقص الأموال لكل النفقات الضرورية، وعدم التمكن من توزيع الرواتب في موعدها، وعدم سداد أي فاتورة في الوقت المحدد، واستمرار هذه الصعوبات لشهور وسنين، الأمر الذي أتعب العاملين في الجامعة لحد ما. وكان الجميع يتعاملون مع هذا الوضع بغاية من الشجاعة وضبط النفس الجدير بالثناء، وإذا لم يكن الأمر كذلك فكيف من الممكن أن يستمر العمل في ظل هذه الظروف. في حين قد أدى التضخم أيضًا إلى زيادة الصعوبات التي كان يواجهها كل عامل وكل مؤسسة، وكان باب الديون مغلقًا، النقود غير متوفرة، فيما يبدو أنه ليس هناك حلّ، لكن الحمد للله حمدًا كثيرًا، حيث تم حلّ العديد من مشاكلنا بفضله، قبل نهاية العام.

أولًا وعلى الرغم من صعوبات الملاريا والسفر ومشاكل الطبقة المتوسطة، لقد شهدت هذه السنة إنجازًا بارزًا فيما يخص توفير الأموال من قبل المتعاطفين مع الجامعة. إذ جمعت الإدارة مبلغ قدره سبعة وأربعين ألفًا وثمانية روبية وأربع آنات (هللة) خلال هذا العام، مما تم دفع 35 ألف وخمسمئة روبية إلى الجامعة، وتم

|                  |     | 0                   | المحر  |
|------------------|-----|---------------------|--------|
| يناير -مارس 2025 | 351 | —'ل <b>ح</b> رو:1 — | جدر:14 |
|                  |     |                     |        |

إيداع 1725 روبية في البنك، ودفعت الإدارة مبلغ قدره 1200 روبية مقابل منزل المنشي مختار أحمد كمبلغ تأمين، وشمل إجمالي مصروفات هذا القسم، مصروفًا إضافيًا لمجلة "همدرد جامعة" بسبب زيادة أسعار الورق، مما بلغ ثمانية آلاف وخمسمئة وثلاث وثمانين روبية وأربع آنات.

وتشمل مساعدات دلهي مبلغًا قدره عشرة آلاف روبية تبرع به اثنان من المتعاطفين المخلصين، وإنهما لم يسمحا بالكشف عن اسميهما، وقدّما هذه المساعدة بكل صدق ومحبة ويبدو أنّ فترة المعاناة المالية التي مرّت بها الجامعة، انتهت في حيث وصلت هذه المساعدة، وأُعطيت هذه الأموال إلى رئيس الجمعية في الوقت الذي كان في طريقه إلى حيدر آباد بناء على نصيحة أصدقائه وإصرارهم، وذلك ليتمكن من إيجاد أيّ حلّ لتذليل مشاكله المالية، قبيل المغادرة، جاء أحد هؤلاء المتعاطفين المخلصين ليمنح رئيس الجمعية روقة نقدية بمبلغ عشرة آلاف، قائلًا: ربما يخفض هذا المال قليلًا من القلق الذي يجعلك تخطط لهذا السفر، وبإمكانك أن تسعى في المكان الذي تقصده، بكل راحة بال، لصالح الجامعة.

تقع منطقة بهوبال في الطريق المؤدي إلى مدينة حيدر آباد. حيث أقام رئيس الجمعية فيها لمدة يومين....علماً بأنّ صاحب السمو حاكم منطقة بهوبال كان يهتم دومًا، بأمور الجامعة، إلا أنّ الجامعة لم نتلق أيّ مساعدة من بهوبال منذ فترة طويلة. وسرعان أن علم سموه بالوضع، بادر بالتبرع بعشرة آلاف روبية نقدًا، وأصدر أمرًا بصرف مساعدة شهرية قدرها خمسون روبية.

وفي حيدر آباد، كما يبدو أنّ جميع وزراء الحكومة كانوا دومًا على استعداد لمساعدة الجامعة، أما الاهتمام الخاص الذي أولى به رئيس الوزراء نواب تشتاري وحب وزير التعليم نواب مهدي يار جنج بهادور إلى العلم لقد جعل مهام الجامعة سهلًا جدًا، ولكن الوضح الصحيح للمشاكل المالية التي كانت الجامعة تعاني منها، لم يكن يطرأ إلا

على بال وزير المالية غلام محمد، بأنه إذا تم تقديم مساعدة فلا بد أن تكون بقدر تزول به هذه الصعوبات إلى حد ما. لذا تمت زيادة المساعدات التي كانت نتلقاها الجامعة دائمًا من الولاية، بمقدار ضعفين ونصف. مما يعني أنه ازدادت المساعدة المالية إلى ألفين وخمسمئة روبية شهريًا بدلًا من ألف روبية شهريًا، وأيضًا لأجل تخفيف الصعوبات الخاصة التي واجهتها الجمعية جراء الحرب، تمت الموافقة على تخصيص خمسمئة روبية إضافية شهريًا، كما تمت الموافقة على تبرع إجمالي قدره ثلاثون ألف روبية دفعة واحدة بغرض تخفيف عبء الديون، وقد تم استلام 15 ألف روبية من هذا التبرع خلال سنة هذا التقرير، ولم تكن السنة تنقضي حتى تبرع الحاج محمد شفيق خان رئيس مدينة شاه جهان بور، في شهر يونيو، بأربعة آلاف روبية لأجل بناء المسجد ووعد بمزيد من المال.

وفي الواقع، كان تم تقدير العجز المالي بنحو 20 ألف روبية في ميزانية العام الماضي. وقد زال هذا العجز، كما تم سداد مبلغ أكثر من 12 ألف روبية ضمن القروض. الحمد لله. وقد تم إرفاق كشف الإيرادات والمصروفات للسنة الكاملة. وكان مدير الجامعة قد قدم الميزانية بالتفصيل، ولكن لتجنب الإطالة قدّمنا ملخصًا في حسابات الروبية فقط.

ولو لم يكن هناك تضخم لكان من الممكن أن يزول كثير من صعوباتنا بسبب التغير المزدهر الذي شهدته الجامعة في وضعها المالي، ولكن الصعوبات الجديدة خلقت مشاكل جديدة. ومع ذلك الآن أصبح بإمكان الموظفين أن يؤدوا واجباتهم بشكل جيد، وعليهم أن يثبتوا بأنهم يستحقون المساعدة التي قدّمتها لهم الأمة بناء على إخلاصهم وتفانيهم. ونحن نعتقد أنه ينبغي تقديم تقرير مفصّل لنشاطاتنا عندما تكمل الجامعة خمسة وعشرين عامًا من عمرها، وإذا تقرر الاحتفال بالذكرى اليوبيل الذهبي للجامعة في ذلك الوقت، فمن المناسب أن تبدأ الاستعدادات المناسبة لها منذ الآن.

مستلهمًا بهذا النجاح، قام السيد شفيق الرحمن، ناظر المتعاطفين مع الجامعة، بنشر

# مجلة العنه الإسلامية الإسلامية الملية الإسلامية

القصيدة التالية وتوزيعها على مؤيدي الجامعة بمناسبة العيد:

تشنگان گر آب جويند از جهان آب هم جويد بعالم تشنگان آب كم جو تشنگی آور بدست تا بجو شد آبت از بالا وپشت هر كجا دردي دوا آنجا رود هر كجا فقري نوا آنجا رود هر كجا تشنه ست آب آنجا رود هر كجا مشكل، جواب آنجا رود ترجمة: إذا بحث العطشان عن الماء في العالم فالماء أيضًا يبحث عن العطشان في العالم. لا تبحث عن الماء إلّا قليلًا، وكن عطشان لكي يكون البحر من مائك أعلى وأخفض.

حيثما يوجد وجع يبلغ إليه الدواء، وحيثما يكون الفقر يبلغه من يقتله.

حيثما يوجد العطشان، يبلغه الماء، وأينما توجد مشكلة، يبلغه الحلّ.

وبذلك ينتهى بفضل الله تعالى، زمن المشاكل المالية التي مرت بها الجامعة.

ISSN: 2321-7928

# الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية (261-874هـ / 874-999م)

- د. محمد حسن محمد إمام<sup>1</sup>

#### ملخص

تُعدّ مدينة نسف من أهم مدن بلاد ما وراء النهر التي لعبتْ دورًا كبيرًا في تاريخ المشرق الإسلامي وحضارته، خاصة من الناحية العلمية التي ازدهرت في المدينة خلال هذه الفترة التاريخية المهمّة التي نؤرّخ لها، حيث اشتهرتْ نسف بأنها موطن لعدد كبير من الأئمة والعلماء والفقهاء الذين لعبوا دورًا رئيسًا في بناء الحضارة الإسلامية، وخدمة الإسلام، ونشر الأدب والعلم، حيث تجاوزت شهرتهم نسف إلى مشارق الأرض ومغاربها، كما هدف البحث في تسليط الضوء على أهم المؤسسات العلمية كالمساجد والمدارس والمكتبات وغيرها ودورها في إثراء المجتمع بنشر العلم والمعرفة.

الكلمات المفتاحية: نسف- بلاد ما وراء النهر- الدولة السامانية- النسفي

#### مقدمة

تُعدَّ مدينة نسف واحدة من تلك المدن الإسلامية الواقعة في المشرق الإسلامي، والتي برزت الحياة العلمية فيها بعد فتحها على يد القائد العربي قتيبة بن مسلم الباهلي في العقد التاسع من القرن الأول الهجري / العقد الأول من القرن الثامن الميلادي، فلم يكن فتح مدينة نسف وما جاورها من المدن إلا بداية فجرٍ جديدٍ شمل ربوع المدينة لتبدأ نواة الحياة العلمية فيها وتنضج شيئًا فشيئًا حتى بلغت ذروتها في العصر الساماني، من خلال اهتمام أبناء المدينة بتعاليم الدين الإسلامي الحنيف.

أستاذ التاريخ الإسلامي المشارك، الجامعة الإسلامية بمنيسوتا فرع الهند

لعبتْ نسف دورًا حضاريًا، فقد اشتهرت المدينة بأنها من أهم البلدان التي دخلها الإسلام في بلاد ما وراء النهر، وعلى مرّ السنين كانت المدينة مقرًا للعلم والعلماء، حيث كان لهم دور عظيم في نشر العلم والثقافة في المجتمع، ومن ثم جاء البحث لإبراز الأهمية العلمية التي تحتلها هذه الولاية، واستخلاص النتائج منها.

إنّ سبر أغوار هذه المدينة التي أنجبت وخرّجت العديد من العلماء والفقهاء والمفسّرين والمحدّثين، فضلًا عن الواردين إليها من المدن الأخرى لتلقّي العلوم على علمائها لم يكن بالأمر اليسير؛ نظرًا لقلة المعلومات في المصادر التي تحدثت عنها في فترة الدراسة، وسبب ذلك يعود إلى تسليط الأضواء على مدينة سمرقند.

أهمية البحث: إنّ دراسة الحياة العلمية بمدينة نسف في هذه الفترة المهمة من تاريخ بلاد ما وراء النهر، يمثّل كشفًا مهمًّا عن التراث العلمي بالمدينة باعتبارها تراثًا حضاريًا يعبّر عن هويتنا الإسلامية بشكل عصرى ومبتكر.

## أهداف البحث:

- 1- التعرف على أهمية موقع نسف الإستراتيجي.
- 2- إبراز مدى تأثير الدين الإسلامي الحنيف بتعاليمه وشرائعه على طبيعة وسكان بلاد ماوراء النهر بصفة عامة ونسف خاصة.
- 3- إثبات وحدة الحركة الفكرية في مراكز الدولة الإسلامية وأطرافها، وهذه الوحدة اتخذت من لغة القرآن الكريم لغة للثقافة والأدب.
  - 4- التعرف على مظاهر الحياة العلمية في المدينة.
  - إبراز أعلام المدينة من الفقهاء والعلماء والأدباء والشعراء.

المنهج المستخدم: يتناول موضوع البحث مادة تاريخية حضارية، وبالتالي يتناول

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

# 

الباحث المنهج التاريخي نسبة إلى تسلسل الأحداث التاريخية مع المنهج الوصفي، وذلك لوصف بعض الأحداث في نسف، كما استخدم في الدراسة المنهج الاستقرائي الذي يعتمد على شمولية النظرة، وكذلك المنهج التحليلي في تحليل بعض الأحداث.

#### الدراسات السابقة:

- النشاط الفكري والأدبي في مدينة نسف للباحثان عبد الهادي محمد عباس المحمدي، أنوار عبد الجبار محمد عباس، بحث منشور بمجلة جامعة الأنبار، العدد 2، 2015م، ألقى باختضار الضوء على أهم المؤسسات العلمية بنسف مع ذكر أمثلة لعلمائها بشكل عام، وعلى الرغم من أهميته إلا أنه لم يسلط الضوء بشكل كامل على فترة السامانيين.

# وتدور محاور تلك الورقة البحثية حول النقاط التالية:

أُولًا: جغرافية مدينة نسف

ثانيًا: تاریخ مدینة نسف

ثالثًا: المراكز العلمية في مدينة نسف

رابعًا: إسهامات علماء نسف في العلوم الشرعية

خامسًا: إسهامات علماء نسف في العلوم الأدبية

سادسًا: إسهامات علماء نسف في العلوم الإنسانية

# أولًا: جغرافية مدينة نسف

\* التسمية: نسف تعني في اللغة: اسم مفرد مصدره نسف $^1$  والنسفة حجارة سوداء ذات نخاريب ينسف بها الوسخ عن القدم $^2$  ومدينة نسف هي نخشب نفسها وهو من

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> أحمد مختار عبد الحميد: معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، بيروت، ط1، 2008م، 2230/3

السيوطي (جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، ت 911هـ/ 1505م): المزهر في علوم اللغة، تحقيق: فؤاد على منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، 1998، 335/2

# مجلة العنية . - · - · - الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

الأسماء الفارسية أولقد ورد اسم نسف عند الجغرافيون والمؤرخون بصيغ مختلفة، ففي معظم المصادر الجغرافية يقترن اسمها مع كش وأصبح المنسوبين إلى المدينة النسفي، والنخشبي وكذلك سمّيت بلدة نسف (كارشي) والمنسوب إليها قرشي وتعني بالمغولية قصر ويذكر ابن غدة أنّ مدينة نسف أو قرش حدودها جنوب أوزبكستان، وتقع حاليًا على بعد 520 كم جنوب غرب طشقند. 4

\* الموقع الجغرافي: لقد اختلف الباحثين في تحديد وضعها، فقد عدّها ابن رستة  $^{5}$  من كور خراسان  $^{6}$  المعروفة، أما ابن خرداذبة  $^{7}$  فقد جعلها من كور ما وراء النهر  $^{8}$  أو من

المجلد:14 العدو:1 358 يناير -مارس 2025

الزبيدي (محي الدين أبو الفيض محمد بن محمد، ت1205هـ / 1791م): تاج العروس من جواهر القاموس، مصر، 1306هـ ، 403/24

البلاذري (أبو العباس أحمد بن يحي بن جابر، ت 279هـ / 892م): فتوح البلدان، دار مكتبة الملال، بيروت، 1988م، ص 514 ؛ اليعقوبي (أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب بن واضح، ت 283هـ / 896م): البلدان، تحقيق: دي غويه، بريل، ليدن ، 1891م، ص 325

ابن بطوطة (محمد بن عبد الله بن محمد بن إبراهيم اللواتي الطنجي، ت 779هـ / 1377م)، تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار، القاهرة، المطبعة التوفيقية، (د. ت)، 294/1

<sup>4</sup> عبد الفتاح أبو غدة: قيمة الزمن عند العلماء، مكتبة المطبوعات الاسلامية، حلب، ط 10، (c. -1)، c. -1

أ بن رسته (أبوعلي أحمد بن رسته، ت بعد سنة 290هـ / 902م): الأعلاق النفيسة، مطبعة بريل، ليدن، 1891م، ص 105

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> خراسان: بلاد واسعة في فارس، وتشتمل علي كور عظام وكانت تسمي في القديم أشرينة، من شرقها سجستان وبلاد الهند، وغربها نواحي جرجان وشمالها بلاده ما وراء النهر، خرج منها كثير من اهل العلم. انظر: ياقوت الحموي (شهاب الدين أبو عبد الله بن عبد الله، ت 626هـ / 1228م)، معجم البلدان، دار صادر، بيروت، 1397هـ / 1497م، 350/3 ؛ الحميري (محمد عبد المنعم، ت 900هـ / 1494م): الروض المعطار في خير الأقطار، تحقيق: إحسان عباس، مكتبة لبنان، بيروت، ط 2، 1984م، ص214

<sup>7</sup> ابن خرداذبة (أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله، ت 300هـ / 912م) المسالك والممالك، تقديم: خير الدين مجمود قبلاوي، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، 1999م، ص 29

<sup>8</sup> ما وراء النهر: يراد به ما وراء نهر جيحون بخراسان، فما كان في شرقيه يقال له بلاد الهياطلة وفي الإسلام سمّوه ما وراء النهر، وما كان في غربيّة فهو خراسان وولاية خوارزم، وما وراء النهر من

# وجات الله الله الله الله الله العام الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

مدن سمرقند، أ وذكر ياقوت <sup>2</sup> بأنها كورة مشهورة في بلاد ما وراء النهر تقع بين جيحون وسمرقند.

وقد ذكر الجغرافيون أنّ نسف مدينة كبيرة فيها سور وريض كبير، ولها أربعة أبواب، وفيها قهندز .. ولها مسجد جامع، وأنّ أسواقها مجتمعة متصلة بين دار الإمارة والمسجد الجامع، وفيها قرى كثيرة، والجبال منها على نحو مرحلتين شرقًا مما يلي كش، ومنها في الجانب الغربي مغازة ... متصلة بنهر جيحون لا جبل فيها، ولها نهر واحد يجري في وسط المدينة، ودار الإمارة عليه ويتصل هذا النهر بها من كش، وعند خروجه عن المدينة يسقي زرعها، ولا يوجد غير هذا النهر بنسف ورساتيقه ... والذي ينقطع جريه في السنين المحيلة مما جعلهم يعتمدون على مياه الينابيع الجارية لسقي بساتينهم التي تميزت بخصوبتها وسعتها، وعندما تحدث ياقوت عن مدينة نسف ذكر بأنها كثيرة المزارع الطيبة وفيها أعناب جيدة. 4

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

أنزه الأقاليم وأخصبها وأكثرها خيرًا وأهلها يرجعون إلى رغبة في الخير والسخاء واستجابة لمن دعاهم إليه مع قلة غائلة وسماحة بما ملكت أيديهم مع شدة شوكة ومنعة وبأس وعدة وآلة وكراع وسلاح، فأما الخصب فيها فهو يزيد على الوصف ويتعاظم عن أن يكون في جميع بلاد الإسلام وغيرها مثله. انظر: ياقوت الحموى، المصدر السابق، 45/5

ا سمرقند: مدينة من خراسان، ويقال: إن شمر بن إفريقش، غزا أرض الصغد حتى وصل إلى سمرقند فهدمها ثم ابتناها، ويقال إنها بنيت أيام الإسكندر ذلك فقيل شمرقند، وعربت فقيل سمرقند، وقصبة الصغد سمرقند، ولها شوارع ومبان وقصور سامية وفنادق وحمامات، وعليها سور تراب متسع يطيف به خندق، وهي كثيرة الخصب والنعم والفواكه، ولها أربعة أبواب. انظر: الحميري، الروض المعطار، ص 332

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> معجم البلدان، 247/3

المقدسي (شمس الدين محمد بن أحمد بن أبي بكر البناء البشاري، ت 380هـ / 990م): أحسن التقاسيم في معوفة الأقاليم، مكتبة مدبولي، القاهرة، ط 3، 1411هـ / 1991م، ص 283، الإدريسي (أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله، ت 560 هـ / 1164م): نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، (د. ت)، 283/2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> معجم البلدان، 247/3

# مجلة الكنب · — · — · — الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

#### ثانيًا: تاریخ مدینة نسف

ترجع بداية الفتح الإسلامي لبلاد خراسان وما وراء النهر إلى الخليفة عمر بن الخطاب (رَصَيَالِيَهُ عَنْهُ) (13-23هـ/ 643-643م) على يد القائد الأحنف بن قيس التميمي، ولكن الفتوحات توقّفت بسبب الفتنة التي أدّت لمقتل الخليفة عثمان بن عفان (رَصَحَالِيَهُ عَنْهُ) (23-35هـ/ 644-656م)، واستأنفت الفتوحات في العهد الأموي، وتمكن الخليفة الوليد بن عبد الملك (86-96هـ/ 705-705م) بفضل حالة السلام التي انتشرت ألويته بين ربوع دولته من إعادة حركة الفتح الإسلامي،

أبو حفص عمر بن الخطاب العدوي القرشي، الملقب بالفاروق، ولد سيدنا عمر بعد عام الفيل بثلاث عشرة سنة، وأسلم في السنة السادسة من النبوة وله سبع وعشرون سنة، وتولّى الخلافة بعهد من أبي بكر في عام ثلاثة عشر من الهجرة، وكثرت الفتوح في أيامه، حتى قتله أبو لؤلؤة المجوسي عام 23هـ / 644م، انظر: ابن سعد (أبو عبد الله البصري، ت 230هـ / 844م)، الطبقات الكبري، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، 1968م، (265/ء 274 ؛ السيوطي (جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، ت 911هـ/ 1505م)، تاريخ الخلفاء، تحقيق: أحمد بن شعبان، القاهرة، مكتبة الصفا، ط 1، 1423هـ / 2005م، ص 106-125

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> هو أبو بحر الضحاك بن قيس بن معاوية بن حصين بن عبادة بن النزال بن مرة ابن عبيد بن الحارث بن عمرو بن كعب بن سعد بن زيد مناة بن تميم التميمي المعروف بالأحنف، وقيل اسمه صخر، وهو الذي يضرب به المثل في الحلم- كان من سادات التابعين رضي الله عنهم، أدرك عهد النبي صلّى الله عليه وسلّم ولم يصحبه. انظر: ابن خلكان (شمس الدين أحمد بن محمد، ت 881هم / 1282م)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، 1968م، 1962م، أبو عبد الله عثمان بن عفان الأموي القرشي، ولد في السنة السادسة من عام الفيل وأسلم قديمًا، وهو ممن دعاه الصديق إلى الإسلام، وهو أحد العشرة المشهود لهم بالجنة، وحدثت في عهد خلافته الفتنة الكبري التي انتهت بمقتله عام 35هم / 655م . انظر: ابن سعد، الطبقات الكبري، 53/3-65 السيوطي: تاريخ الخلفاء، ص133-144

أبو العباس الوليد بن عبد الملك بن مروان، تولى الخلافة بعد وفاة أبيه، ودامت خلافته عشر سنين تقريبًا، وتم في أيامه فتح السند والهند وبلاد ما وراء النهر وغيرها، وتوفي سنة 96هـ/714م، وله إحدى وخمسون سنة. انظر: الذهبي (شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان، ت 348هـ/ 348م)، سير أعلام النبلاء، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1409هـ/ 1988م، 347/4، 188م السيوطي: المصدر السابق، ص182- 183

فاتسعت رقعة الدولة في المشرق والمغرب وبرز خلال هذه الفترة القائد قتيبة بن مسلم الباهلي الذي ولاه الحجاج بن يوسف الثقفي مقاليد ولاية خراسان عام 86هـ / 705م فتوجه نحو بلخ وكانت أول جبهة قصدها كثير من أهلها وعظمائها، وساروا معه وعندما عبر نهر جيحون فله قابله ملك الصغانيان وأهداه كثيرًا من الهدايا وسلم إليه بلاده، وفي سنة 87هـ / 706م أغار على الصغد وقاتلهم قتالًا شديدًا، فانهزموا وتفرقوا ثم طلبوا الصلح، فصالحهم قتيبة وولى عليهم واليًا من قبله، وبعد صولات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هو أبو حفص قتيبة بن أبي صالح مسلم بن عمرو بن الحصن بن ربيعة بن خالد بن أسيد الخير بن قضاعي بن هلال بن سلامة بن ثعلبة بن وائل بن معن بن مالك بن أعصر بن سعد بن قيس عيلان بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان، الباهلي أمير خراسان زمن عبد الملك بن مروان من جهة الحجاج بن يوسف الثقفي لأنه كان أمير العراقين. انظر: ابن خلكان، وفيات الأعيان وأبناء أبناء الزمان، 87/4-88

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> هو الحجاج بن يوسف بن الحكم بن أبي عقيل من ثقيف ولد بالطائف عام 40هـ/ 660م، وهو أحد مشاهير الولاة في العصر الأموي، توفي في مدينة واسط عام 95هـ، وعمره أربع وخمسون سنة. انظر: الذهبي، سير أعلام النبلاء، 343/4

أد بلخ: مدينة خراسان العظمي وهي من مستو من الأرض، ودار مملكة الأتراك والملك بها لازم، وبها العساكر واالقواد، ولها سبعة أبواب، وربض ومسجد، فتحها عبد الله بن سمره في خلافة معاوية بن أبي سفيان، هي إحدى محافظات جمهورية أفغانستان الآن وتقع في الشمال وتسمّى محافظة بلخ وعاصمتها مزار شريف على ارتفاع 400 متر من سطح البحر. انظر: ابن حوقل (أبو القاسم محمد النصيبي، ت 370هـ /890م)، المسالك والممالك، مطبعة بريل، ليدن، 1874م، ص325، الحيري: الروض المعطار في خبر الأقطار، ص96؛ محمد عبدالقادر أحمد: المسلمون في أفغانستان، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، (د.ت)، ص22

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نهر جيحون: كان نهر جيحون القديم يعد الحد الفاصل بين الأقوام الناطقة بالفارسية والتركية, أي إيران وتوران، فما كان في ورائه من أقاليم سمّوهم العرب ما وراء النهر وكذلك سمّوها الهيطل وقد كان الهياطلة في المئة الخامسة للهيلاد أعدى أعداء الدولة الساسانية وهم الأفتلاطيون الوسطى كانوا من وذلك عند المؤلفين البيزنطيين, ويعرفون بالهون البيض على أنّ مصنفي القرون الوسطى كانوا من العرب لا يستخدمون هذا التعبير على الأفراد التي تقع في بلاد ما وراء النهر. انظر: كي لسترنج (ت 1352هـ / 1933هـ )، بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة: بشير فرنسيس، وكوركيس عواد، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط 2، 1405هـ / 1985م، ص 476

وجولات سار إلى بخارى 1 وفتحها بعد أن لقي عناءً كبيرًا في سبيل ذلك مما اضطر أهلها لمصالحته، 2 وفي حين كان منشغلًا بتنظيم أحوال بخارى سير أخاه عبد الرحمن بن مسلم على رأس قوة صغيرة من مدينتي كش ونسف ليأخذ من ملك الصغد (طرخون) ما كان قد صالحه قتيبة عليه خلال العام الماضي ثم أعاد إلى طرخون الرهائن ورجع إلى أخيه قتيبة ببخارى حيث عادوا إلى مرو3 لقضاء فصل الشتاء بها. 4 وكان من أثر فتح بلاد ما وراء النهر ومنها مدينة نسف أن تغلغل في ربوعها الإسلام ذلك أنّ قتيبة لما وصل إلى مدينة سمرقند وجد فيها كثيرًا من الأصنام وكانت كالقصر العظيم فأخذ ما عليها وأمر بها فأخرجت وأخذ شعلة من النار فأضرمها فيها فاضطرمت واحترقت فوجد بقايا ما كان فيها من مسامير الذهب خمسين ألف مثقال. 5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بخارى: عاصمة ولاية بخارى بالروسية، وتعد خامس أكبر مدن أوزبكستان، تقع بجوار رود زرافشان ويبلغ عدد سكانها 263 ألف نسمة حسب إحصاء عام 2009 تقع بخارى على طريق الحرير، واتسمت بأنها مركز تجاري هام بالإضافة لكونها مركزًا للدراسة والثقافة وعلوم الدين، الجزء القديم للمدينة والذي يحتوى على مساجد ومدارس عتيقة؛ يتألف سكان المدينة من الطاجيك الناطقين بالفارسية والأوزبك، الذين يتحدثون اللغة الأوزبكية، كما كانت بخارى حتى القرن العشرين الميلادي، موطنًا لديود البخاريين، الذين استقروا في المدينة خلال العصر الروماني. انظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان، 410/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد عبد المنعم الجمل: الدول المستقلة في المشرق (التاريخ والحضارة)، دار المعرفة الجامعية، افسكندرية، 2004م، ص32-33

آ مرو: هي مدينة مرو العظمى، قصبة أقليم خراسان وتسمّى مرو الشاهجان، وكلمة (الشاهجان) كلمة فارسية معناها نفس السلطان؟ لأنّ الجان هو النفس أو الروح، أما الشاه فهو السلطان، سمّيت بذلك لجلالها عند أهل خراسان، والنسب إليها على غير قياس (مروزى)، وقد أشاد ياقوت الحموي بها وبجمالها وبمكتباتها الضخمة في عصره بعد أن تركها فرارًا من وجه المغول عام 617هد / 1220م. انظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان، \$1125، 116، كي ليسترنج: بلدان الخلافة الشرقية، ص440- 441

<sup>4</sup> محمد عبد المنعم الجمل: الدول المستقلة في المشرق، ص34

أن الأثير (أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد، ت 630هـ / 1232م): الكامل في التاريخ، تحقيق: أبي الفداء عبد الله القاضي، دار الكتب العلمية، بيروت، 1407هـ / 1987م، 309/4، النرشخي (أبو بكر محمد بن جعفر النرشخي، ت 348هـ / 959م): تاريخ بخاري، تحقيق: أمين عبد الجميد بدوى ونصر الله مبشر الطرازي، دار المعارف، القاهرة، (د.ت)، ص 74-75

وكان تحول الناس في هذه البلاد إلى اعتناق الإسلام ضئيلًا في مستهل مراحل الفتح الأولى، ولم يُصب العرب النجاح المطلوب في إدخال أهالي بلاد ما وراء النهر للإسلام في الفترة المبكرة من الفتح حتى أتم قتيبة بن مسلم فتح مدينة بخارى للمرة الرابعة، فشجع ذلك أهلها على اعتناق الإسلام، وكذلك بذل الفاتحون العرب جهودًا كبيرة في جذب الناس إلى هذا الدين، بل لقد حاولوا تشجيع من أسلم منهم بالمال أحيانًا لحضور صلاة الجمعة بالمساجد كما سمحوا بقراءة القرآن الكريم باللغة الفارسية بدلًا من العربية حتى يستطيعوا جميعًا فهمه بكل سهولة ويسر. أ

وبعد مقتل قتيبة بن مسلم في حركة تمرد وشغب بين جنده سنة 96هـ / 714م وتولى مكانه يزيد بن المهلب بن أبي صفرة  $^2$  أمر خراسان في عهد سليمان بن عبد الملك (96-99هـ/ 717-715م) واستمر الولاة على خراسان وما وراء النهر حتى تولاها خالد بن عبد الله القسري  $^4$  ثم تولاها أخوه أسد بن عبد الله سنة 120هـ / 737م، قولى أمر خراسان سنة 117هـ / 735م، قولى أمر خراسان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد عبد المنعم الجمل: المرجع السابق، ص36

<sup>2</sup> يزيد بن المُهَلَّبُ بن أبي صفرة الأزدي (35-102ه / 720-72م)، ولي خراسان بعد وفاة أبيه سنة 83 ه فحث نحوًا من ست سنين، وعزله عبد الملك بن مروان برأي الحجاج، فلما تم عزله حبسه، فهرب يزيد إلى الشام، ولما أفضت الخلافة إلى سليمان بن عبد الملك، ولاه العراق ثم خراسان، ثم نقل إلى إمارة البصرة، فأقام فيها إلى أن استخلف عمر بن عبد العزيز، فعزله، وطلبه، فجئ به إلى الشام، فبسه بحلب، ولما توفي عمر ابن عبد العزيز قام غلمان يزيد بن المهلب بتهريبه من السجن. وسار يزيد إلى البصرة فدخلها وغلب عليها سنة 101ه ثم نشبت حروب بينه وبين أمير العراقين مسلمة بن عبد الملك، انتهت بمقتل يزيد بن المهلب، انظر: ابن خلكان: وفيات الأعيان، 43/4،

<sup>3</sup> البلاذري: فتوح البلدان، ص466

أبو الهيثم خالد بن عبد الله بن يزيد بن أسد بن كرز البجلي القسري الدمشقي أمير العراقين لهشام ووتي قبل ذلك مكة للوليد بن عبد الملك، ثم لسليمان، وكان جوادًا ممدحًا معظمها عالي الرتبة من نبلاء الرجال، لكنه فيه نصب معروف، وله دار كبيرة في مربعة القز بدمشق، ثم صارت تعرف بدار الشريف اليزيدي. انظر: الذهبي، المصدر السابق، 426/5

الكرديزي (أبو سعيد عبد الحي الضّحاك بن محمود، ت 443هـ / 1041م): زين الأخبار، ترجمة: عفاف السيد زيدان، المجلس الأعلى للثقافة، دار الكتب، ط1، 2006م، ، ص181، 183

# مجلة العنية . - · - · - الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

نصر بن سيار أفي عهد هشام بن عبد الملك (105-125هـ / 743-74م)، واستمرت نار الفتنة بين القيسية واليمانية في خراسان وما وراء النهر، فاستغلها دعاة بني العباس في خراسان وعلى رأسهم داعيتهم أبي مسلم الخراساني لتتأسس الدولة العباسية سنة 132هـ / 750م ولتدخل خراسان وما وراء النهر تحت السيادة العباسية.  $^{2}$ 

وفي سنة 205هـ / 820م دخل الإقليم تحت سيطرة الدولة الطاهرية (205-259هـ / 870-878م) التي أسّسها طاهر بن الحسين مكافأة له، 4 على خدماته التي أسّداها للخليفة العباسي المأمون (198- 218هـ / 832هـ / 867م إيذانًا

المجلد:14 العدو:1 364 كارس 2025

\_

أ هو أبو الليث نصر بن سيار بن رافع بن ربيعة الكناني، شيخ مضر بخراسان، شاعر وفارس من الدهاة سؤددًا وكفاءة، ولي عامة ثغور خراسان وحروبها قبل أن يتولى إمارة خراسان سنة 120هـ، ولما كانت خلافة مروان بن محمد (132ـ132هـ) بايعه نصر بن سيار، وأقره الخليفة على عمله، انظر: الذهبي، المصدر السابق، 464/5

و عبد الرحمن بن مسلم: صاحب الدعوة العباسية، وأحد كبار القادة، استولى على نيسابور، وسلم عليه بإمرتها، فخطب باسم الخليفة السفاح العباسي (عبد الله بن محمد) ثم سيّر جيشًا لمقاتلة مروان بن محمد (آخر خلفاء بني أمية) فقابله بالزّاب، وانهزمت جنود مروان إلى الشام، وفرّ مروان إلى مصر، فقتل في بوصير، وزالت الدولة الأموية الأولى سنة 132هـ / 749م. انظر: الزركلي (خير الدين، ت 1396هـ)، الأعلام قاموس تراجم، دار العلم للملايين، بيروت، ط14، 1999م، 1360م.

الطبري (أبو جعفر محمد بن جرير، ت 10ده / 922م): تاريخ الأمم والملوك المعروف بتاريخ الطبري، تحقيق: محمد أبي الفضل إبراهيم، القاهرة، 1977م، 154/1، 200

أبن الأثير: الكامل في التاريخ، 371/5، 379، ابن كثير (عماد الدين أبي الفداء إسماعيل القرشي،
 ت 774هـ / 1372م): البداية والنهاية، مكتبة الصفا، القاهرة، ط 1، 1423هـ / 2003،
 أحمد جمال الدين سرور: تاريخ الحضارة الإسلامية في الشرق من عهد نفوذ الأتراك إلى منتصف القرن الخامس الهجري، دار الفكر العربي، القاهرة، 1396هـ / 1976م، ص79

عبد الله المأمون، أبو العباس بن الرشيد، ولد عام 170هـ / 786م، كان أفضل رجال بني العباس حرمًا وعلمًا وشجاعة، وله محاسن وسيرة طويلة لولا ما أتاه من محنة الناس في القول في خلق القرآن، تولّى الخلافة بعد مقتل أخيه الأمين، وكانت البلاد مزدهرة في عهده من جميع نواحي الحياة إلى أن توفي عام 218هـ / 833م. انظر: السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص236-241 ؛ الذهبي: المصدر السابق، 272/270.

## مجلة العنية العامانية العا

بسقوط الدولة الطاهرية على يد يعقوب بن الليث الصفار¹ مؤسّس الدولة الصفارية ( 254 - 290هـ / 867 - 903م ) التي بسطت سيادتها على بلاد ما وراء النهر.²

ثم أطاحت بها الدولة السامانية  $(261-389هـ/874-9999م)^3$  ولكن تجمعت أسباب داخلية وخارجية أدت إلى سقوط الدولة السامانية أمام قوة الغزنويين الناشئة

المجلد:14 العدو:1 365 يناير -مارس 2025

أ تنسب الدولة الصفارية إلى يعقوب بن الليث الصفار، والصفار لقب أطلق على يعقوب وأخيه عمرو لاشتغالهم في صناعة الصفر (الصفر هو تبييض النحاس وتصفيده وتطلق على من يبيع الأواني الصفرية)، وكان أهل هذه الدولة قد اجتمعوا في سجستان، واستطاع يعقوب بن الليث أن يحقّق انتصارات كبيرة فقضى على الدولة الطاهرية في خراسان سنة 259هـ/872م، وتولّى من قبل الدولة العباسية ولاية خراسان وأصفهان وسجستان والسند وكرمان والشرطة ببغداد، وبعد وفاته سنة الدولة العباسية ولاية خراسان وأصفهان وسجستان والسند وكرمان والشرطة ببغداد، وبعد وفاته انظر: عمد من الحرق أولاة من أسرته إلى أن انتهى حكمهم سنة 289هـ/901م، انظر: ابن خلدون (عبد الرحمن بن محمد، ت 808هـ/ 1406م)، تاريخ ابن خلدون المعروف باسم (العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر)، بيروت، 1971م، 420، 418/4 م

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عصام الدين عبد الرءوف الفقي: الدول المستقلة في المشرق الإسلامي منذ مستهل العصر العباسي حتى الغزو التيموري، دار الفكر العربي، القاهرة، 1420هـ / 1999م، ص35، 39

ألسامانيون: يتتسبون إلى أسر فارسية عريقة الأصل، وقد بدأ نجم دولتهم يرتفع في القرن (الثالث الهجري/ التاسع الميلادي) فصاروا ولاة على ما وراء النهر ثم امتد نفوذهم فشمل طبرستان والري وقزوين وأقاموا علاقاتهم مع الخلفاء العباسيين على أساس المودة، والمصالح المتبادلة، فكان الخلفاء يعتمدون عليهم في إقرار سلطانهم في بلاد المشرق، ثم بدأ الصراع بين السامانيين والبويهيين، وقامت بينهما الحروب وتبادلا الهزيمة والنصر، قد شق عصا الطاعة بعض قواد السامانيين ، فأخذ الضعف يدب في البيت الساماني وبدأ شبح الانهيار يظهر في دولتهم من منتصف القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي وفي أواخر هذا القرن طمع فيهم جيرانهم من الخانيين, والغزونونين، فتقدم الخانيون بقيادة ايلك خان المعروف ببغراخان التركي للاستيلاء على سمرقند، وانتهز السلطان محمود الغزنوي فرصة ضعف السامانيين فاستولى على مدينتي بخارى ونيسابور واستقر بخراسان، فأزال نفوذ السامانيين عنها، فوقعت بلاد ما وراء النهر في يد بغرخان الذي قصد مدينة بخارى فسيطر عليها وقسمت البلاد التي كانت تحت سيطرة دولة السامانيين بين الغزنونيين والخانيين، وبذلك اختفى السامانيين من المسرح السياسي في خراسان وما وراء النهر، انظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، 1367، عبد المنعم محمد حسنين: سلاجقة إيران والعراق، مطبعة السعادة، القاهرة، ط2، 1380هـ / 1970م، ص5

# مجلة العنية . - · - · - الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

بقيادة سبكتكين ألى جانب الصراع الذي دب داخل البيت الساماني بتولي أفراد صغار السن زمام السلطة؛ مما أدى إلى طمع رجالهم وعمالهم في التمرد والاستقلال عنهم، ناهيك عن تزايد النفوذ التركي في صفوف الجيش وفي الإدارة إلى جانب ظهور قوى خارجية ممثلة في الغزنويين والبويهيين الذين سيطروا على خراسان وبلاد ما وراء النهر، 3 فكان ذلك إيذاناً بقيام الدولة الغزنوية. 4

ا هو الملك المؤيد المنصور: ناصر الدين سبكتكين ملك غزنة، ورد مدينة بخارى أيام نوح بن منصور أحد ملوك الدولة السامانية، وكان وروده في صحبة أبو إسحاق بن البتكين، اتفق الناس عليه بعد وفاة أبو إسحاق عام 366هـ، واجتمعت كلمتهم على سبكتكين فبايعوه وانقادوا لحكمه لما عرفوه من عقله ودينه ومرؤته، فتح في السند والهند الفتوحات، وقد مرض وهو في طريقه إلى غزنة، وتوفي عام 387هـ / 997م ونقل تابوته إلى غزنة. انظر: الطوسي (نظام الملك أبي علي الحسن بن على بن اسحاق، ت 485هـ / 1092م)، سياسة نامه، ترجمة: السيد محمد العزاوي، دار الرائد العربي، بيروت، (د.ت)، ص 142-143، ابن خلكان: المصدر السابق، 5/75- 176، بدواني (عبد القادر بن ملوك شاه): منتخب التواريخ، تصحيح: مولوي أحمد على صاحب، اهتمام كبير الدين أحمد، الهند، كالمكته، 1868 ش، 186

<sup>2</sup> يرجع نسب البويهيين إلى زعيم فارسي يدعى أبا شجاع بويه بن فناخسرو بن تمام بن كوهى بن شيرازيل الأصغر بن شير كنده من ولد يزدجرد بن هرمز، عاش بويه في إقليم الديلم جنوب غرب بحر فارس، وقامت الدولة البويهية على أكتاف أولاده الثلاثة، علي (عماد الدولة) والحسن (ركن الدولة) وأحمد (معز الدولة)، وكان أولاد بوية يعملون في خدمة القائد مرداويج بن زيار الديلمي الذي استقل بمنطقة طبرستان والديلم، وبعد مقتله على يد جنوده عام 323هـ / 936م، سيطر أولاد بوية على أملاكه وتقاسموها بينهم، أخذت سلطة الدولة البويهية في الاتساع، فضمت إلى أملاكها بلاد فارس والري والجبل والكرج والأهواز بل وصل الأمر إلى السيطرة على عاصمة الخلافة نفسها، ففي عام 334هـ / 945م دخل البويهيون بغداد، وصارت لهم السلطة الفعلية في حكم البلاد، وأصبح الخليفة العباسي مجرد رمز لا حول له ولا قوة، ودامت سيطرة البويهيين على الدولة العباسية مدة، حتى انقضي حكمهم على أيدي الأتراك السلاجقة عام 447 هـ 1055م. ابن الأثير: الكامل في التاريخ، 87/7

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد علي حيدر: الدويلات المستقلة في المشرق، دار الأندلس، القاهرة، 1963م، ص189؛ ياسر عبد الجواد المشهداني: تاريخ الدول الإسلامية في آسيا، دار الفكر ناشرون وموزعون، عمان الأردن، 2010م، ص54

علي محمد سعد: أسواق خراسان في العصرين الغزنوي والسلجوقي، رسالة دكتوراه غير منشورة، كلية
 الآداب جامعة المنصورة، 2017م، ص33؛ محمد جمال الدين سرور: تاريخ الحضارة الإسلامية في
 الشرق، ص85

#### ثالثًا: المراكز العلمية في مدينة نسف

لقد نشطت المؤسّسات والمراكز التعليمية في نسف بفضل رعاية حكام الدولة السامانية وإنشائهم للمؤسسات العلمية بها، كذلك الرخاء الاقتصادي الذي عم ربوع المدينة؛ فانعكس ذلك في قيام نهضة ثقافية مزدهرة في شتى نواحي البلاد. فانتشرت المؤسّسات التعليمية بالبلاد والتي كان على رأسها:

• المساجد: يُعدّ المسجد من أهم الروافد التي استغلها الحكام لنشر العلم والثقافة بين الناس، فالمسجد له مكانته السامية التي يستمدها من كونه مضافًا إلى الله- عرّ وجلّ بحسبانه بيته الذي وضعه لعباده، فهو مصدر توجيه المجتمع إيمانيًا وماديًا، وهو مؤسسة للعلم تعلمًا وتعليمًا، وهو ندوته الأدبية تسليةً وترويحًا، وشخذًا للهمم ورفعًا للمعنويات، وهو مكان تعارف المسلمين ووسيلة تآلفهم، ففي المساجد يتربى المسلم على أرفع المثل الاجتماعية، وفي مقدمتها النظام والقدوة، ومعالجة الأنانية، وإزالة الفوارق والطبقات. 1

ومنذ الفتوحات الأولى للمسلمين في بلاد ما وراء النهر وحتى مجيء السامانيين اهتم المسلمون ببناء المساجد في المدن التي سكنوها في بلاد ما وراء النهر، فقد كانت تعقد فيها حلقات الدروس لتعليم القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة، ووقد احتوت مدينة نسف على العديد من المساجد التي كانت تقام فيها حلقات، ومجالس الإملاء، حيث كان يملي الشيخ فيسمعه الطالب أو يكتب في العلم دفتره الخاص وهذه الطريقة تعد أفضل الطرائق لأخذ الحديث النبوي الشريف، وكان يحضر تلك المجالس طلاب العلم من شتى أنحاء العالم الإسلامي، وكان هناك العديد من العلماء

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد أسعد طلس: التربية والتعليم في الإسلام، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2012م، ص 139

 $<sup>^2</sup>$  عمر فلاح عبد الجبار: قتيبة بن مسلم الباهلي قائد فتح بلاد ما وراء النهر، مجلة ديالي، العدد 55، عام 2012 م، 0

<sup>3</sup> محمد أسعد طلس: التربية والتعليم في الإسلام، ص140-141

## **مجلة الهني** . — · — · — الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة الساماني<u>ة</u>

الذين كانوا يدرسون ويملون على طلابهم في المساجد، مثال ذلك الإمام عبد الجليل بن محمد بن عبد الرحمن المودوي النسفي الذي كان يحدّث ويملي على طلابه الحديث بالمسجد الجامع في مدينة نسف. أ

ومن خارج نسف أبو حفص قتيبة بن أحمد بن عثمان البخاري (ت 306ه / 918م)، وهو بخاري الأصل، وكان يقيم بمدينة نسف ويقص للعامة بمسجد الخلقانين بنسف، وأبوعلي بن أحمد الإسماعيلي البخاري (ت 401ه / 1011م)، دخل مدينة نسف وجلس للعامة علي باب مقصورة المسجد الجامع بالمدينة، وأبوسهل هارون الإستيراباذي المتوفى منتصف رمضان عام 364ه / 975م، دخل نسف عام 359ه / 970م، وعقد له بها مجلسًا للإملاء ظهر كل يوم، وكان يحضر مجلسه هذا كافة أهل العلم، وشهد مجلسه أبو العباس المستغفري وهو ابن عشر سنين كما ذكر، وغيرهم كثير من أهل العلم الذين كانوا يدرسون طلابهم بالمساجد داخل مدينة نسف. 3

• المنازل: كان يتلقى بعض الأطفال وخاصة من أولاد الأغنياء والعلماء والسلاطين تعليمهم الأولي في المنازل، وكان الآباء يختارون لأبنائهم معلمين من ذوي الشهرة العلمية والخلقية الواسعة، لما كان له الأثر في نبوغ كثير من هؤلاء الأطفال، وكان يطلق على معلمي أبناء الطبقة العليا هؤلاء اسم المؤدبون.4

وقد كان بمدينة نسف من يستقدمون المؤدبين إلى منازلهم لتعليم أولادهم، فقد أتى والد أبي العباس المستغفري لأولاده بمؤدبين ومنهم أبو محمد عبد الله بن المكي الأديب الكسبوي (ت 372هـ / 983م)، قال عنه المستغفري: كان يؤدّبنا في

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

\_

النسفي (نجم الدين عمر بن محمد بن أحمد، ت 537هـ / 1142م): القند في ذكر علماء سمرقند،
 تحقيق: يوسف الهادى، آينه ميراث، طهران، 1999م، ص 264

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> النسفى: القند فى ذكر علماء سمرقند، ص 396-397، 536

<sup>3</sup> محمد أسعد طلس: المرجع السابق، ص98-100

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> محمد أسعد طلس: المرجع نفسه، ص58

# مجلة العنية العنية . — · — · — الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

دارنا سنين، أ وأيضًا أبوعلي منصور بن محمد بن إسماعيل وذكره المستغفري أيضًا وكان ممن تولّى مهنة التأديب في مدينة نسف وعرف بـ(المؤدّب) أبو جعفر محمد بن النضر المؤدب المجدواني (ت 387هـ /997م). أ

كما كانت تعبّ منازل العلماء بمدينة نسف بطلاب العلم، وكان العلماء يعقدون في منازلهم حلقات العلم ومجالس الإملاء، من أمثلة ذلك أبو الورع علي بن أحمد بن عبد السميع الصادقي النسفي، كان يحدث طلابه بداره في مدينة نسف، كما أنه عندما دخل نسف أبو الحسن علي بن زيد الصنعاني أملي ببيت أحدهم في رمضان من عام 345هـ / 956م، وهو نصر بن عتيق المؤذن النسفي.3

• المكتبات: كانت المكتبات من المؤسّسات الثقافية والتعليمية في نسف، وكانت جزءًا رئيسًا في المنشآت التعليمية، وانتشرت المكتبات في بداية الأمر مرتبطة بالمساجد، ثم وجدت بعض المكتبات العامة والخاصة، وكانت المكتبات تعرف في الماضي بخزائن الكتب، وقد جرت العادة أن يعمد بعض أصحاب الخير والبر إلى دعم هذه المكتبات وتأسيسها، وارتبط وجود المكتبات في نسف بوجود المدارس الفقهية التي انتشرت في ربوع نسف منذ فجر الإسلام، ومع تزايد حركة التأليف، فلا يكاد يوجد مسجد أو منزل عالم إلا ألحق بمكتبة تضم العديد من الكتب.4

فقد حرص أهل الكتب عليها فكانوا يودعونها عند من يثقون بهم سفرهم أو ارتحالهم، ومن شدة الاحترام للكتب، قال بعض العلماء: ما دخلت "بيت الكتب"

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النسفى: المصدر السابق، ص 205

السمعاني (أبو سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي، ت 562هـ / 1166م): الأنساب،
 تقديم: عبد الله عمر البارودي، بيروت، دار الجنان، ط 1، 1988م، 202/1 ، 202/2

<sup>3</sup> النسفى: المصدر السابق، ص 202

أحسان ذنون الثامري: الحياة العلمية زمن السامانيين التاريخ الثقافي لخراسان وبلاد ما وراء النهر في القرنين الثالث والرابع للهجرة، بيروت ، ط1، 2001م، ص59-60

إلا على طهارة، أ بل كان بعض العلماء الصالحين يتمنى أن يجد في الجنة مكتبة عظيمة فيظل فيها، وجرت العادة عند بعض العلماء أن يوقفوا كتبهم على الجوامع كي تعم الفائدة على العلماء، وطلبة العلم، مثل الكتب الموقوفة في جامع نسف. 3

ويتصل بالكتب والمكتبات مجموعة من العاملين في مجال نسخ الكتب والاتجار بها، وأعني الوراقين الذين كانوا يعملون في أسواق خاصة بهم في نسف، فقد كان إقبال الناس على الكتب جعل الوراقة من المهن التي تدرّ على صاحبها رزقًا وفيرًا، حتى إنّ بعض العلماء احتاجوا في أواخر حياتهم فصاروا يورّقون أي ينسخون الكتب ويبيعونها لأنهم لا يأخذون أجرًا على التعليم والتدريس كأبي محمد عبد الله بن عوض النسفى.4

• الأربطة: 5 كان الرباط لا يقل أهمية عن المسجد من حيث كونه مكانًا تشع منه الدعوة إلى الإسلام وإحياء الثقافة، فكان العلماء والشعراء الذين يؤثرون حياة الخلوة يلجأون إلى هذه الثغور للتفرغ للدرس والبحث، 6 فكانت لها دور في نشر العلم بين

الصريفيني (إبراهيم بن محمد بن الأزهر، ت 641هـ / 1243م): المنتخب من السياق لتاريخ نيسابور،
 تحقيق: محمد أحمد عبد العزيز، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1989م، ص 133

 $<sup>^{2}</sup>$  النسفى: المصدر السابق، ص  $^{2}$ 

السيوطي: بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تحقيق: محمد أبو الفضل، دار الفكر، مصر، ط2، 1979م، 1/17

<sup>4</sup> الصريفيني: المنتخب من السياق لتاريخ نيسابور، ص 61-62

الأربطة" أو "الربط" جمع رباط، وهو بمعنى المرابطة، أي ملازمة ثغر العدو، وهو المكان الذى يربط فيه الخيل لغرض الجهاد وملاحقة الكفار. والرباطات من الناحية المعمارية: هي نقاط عسكرية حصينة أشبه بالقلاع يحيط بها سور عظيم، وفى داخل كل رباط غرف لسكن المرابطين، ومخازن الأسلحة والمؤن، وأماكن لربط الخيول، كما يوجد في الرباط برج عال مهمته مراقبة تحركات العدو والإخبار عنها، وقد أُخذ معنى الرباط من الآية الكريمة "وأَعِدُواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِن قُوَةٍ وَمِن رِبَاطِ الْخَيْلِ تَرْهِبُونَ بهِ عَدُواً للله يَعلى المصدر السابق، 308/3

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، (د. ت)، 413/4

الجنود والمرابطين، حيث كانوا يتدارسون علوم الدين والشعر والأدب وغيرها. أ

كما أطلق لفظ الرباط أيضًا على البيوت التي كان يسكنها المتقشفون والصوفية، وكانت تقام الأربطة بكثرة على حدود الدولة الإسلامية، وكان يقيم فيها المجاهدون استعدادًا للحرب، وفي الوقت الذي لا تكون فيه حرب كانوا يقومون بقراءة القرآن الكريم، ونصوص العلم والدين وأحاديث النبي (صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمً)، كما كانت الأربطة ملجأ يلجأ إليه أهل العلم الرحالون الذين ينتقلون في أرجاء العالم الإسلامي طلبًا العلم، والأحاديث النبوية وعلوم الفقه واللغة العربية. 2

#### رابعًا: اسهامات علماء نسف في العلوم الشرعية

علم القراءات:3 اشتهر عدد من العلماء بعلم القراءات حتى أن بعضهم كان من المحدّثين والشيوخ ومن أشهر القراء في مدينة نسف:

-أبو الحسن علي بن الحسين بن معقل المقرئ النسفي (ت 367هـ / 978م)

كان من المقرئين المعروفين في مدينة نسف، من شيوخه محمد بن جعفر الكبوذبخكثي وأبي سعيد بكر بن المرزبان الأشتيخني وابن مجاهد المقرئ البغدادي وغيرهم، توفي

المجلد:14 كاوس 2025 يناير -ماوس 2025

-

<sup>1</sup> الذهبي: تذكرة الحفاظ، دار الفكر العربي، القاهرة، ط 3، 1377هـ، 154/4

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد أُسعد طلس: المرجع السابق، ص98-100

قعلم القراءات: أدى انتشار الإسلام في الأمصار إلى تباين رسم بعض ألفاظ القرآن الكريم ونطقها مع عدم الإخلال بالمعنى، ونظرًا للاختلاف في قراءة القرآن الكريم؛ فقد سارع أمير المؤمنين عثمان بن عفان - وَعَلِيَّكُهُ عَنَهُ بَجعه في مصحف واحد، إلا أنه لم يمنع من أن أصبح لكل إقليم قراءة خاصة به يتبعون فيها أحد القراء الذين يثقون فيه وبصحة قراءته، ولم يكد ينتهي القرن الثاني الهجري/ الثامن الميلادي، حتى اشتهر في الدولة الإسلامية سبعة قراءات لكل منها أصولها وقواعدها، وهم: عامر، وابن كثير، وعاصم بن أبي النجود، ونافع بن عبد الرحمن، وأبو عمرو المازني البصري، وحمزة بن حبيب الكوفي، وأبو الحسن الكسائي، وألحق بهم ثلاث قراءات تكيلية، وغير ذلك اعتبر شذوذًا، انظر: حسن إبراهيم حسن، تاريخ الإسلام السياسي والديني والتجنماعي، 265/2

## مجلة العنية السامانية العامية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

ليلة الثلاثاء الثالث من جمادى الأولى سنة سبع وستين وثلثمائة.1

- أبو نصر أحمد بن علي المايمرغي المقرئ (ت بعد 402هـ / 1011م)

كان شيخًا ثقة صالحًا صدوقًا مكثرًا من الحديث، من شيوخه: سمع أبا عمرو ومحمد بن محمد محمد بن صابر وأبا سعيد الخليل بن أحمد وأبا بكر محمد بن الفضل وأبا بكر أحمد بن إسحاق بن إسماعيل وأبا أحمد الحاكم القاضي البخاريين، وروى عن أبي بكر بن إسحاق الكلاباذي صاحب معاني الأخبار، تلاميذه: روى عنه جماعة منهم أبو محمد عبد العزيز بن محمد بن محمد بن محمد بن أبي نصر البلدي النسفيان وغيرهما، توفى بعد سنة اثنتين وأربعمائة.2

• علم الحديث: يُعدّ الحديث المصدر الثاني للتشريع الإسلامي، 3 وقد اهتم علماء مدينة نسف بدراسة علم الحديث اهتمامًا كبيرًا، بل كانت الرحلة لطلب الحديث من نسف إلى كثير من بلدان العالم الإسلامي، كما أسهم علماء مدينة نسف إسهامًا كبيرًا في هذا العلم، وتركوا كثيرًا من الكتب والمصنفات في علم الحديث، 4 وقد أخرجت مدينة نسف عددًا كبيرًا من العلماء في علم الحديث ومن أشهرهم:

- أبو زيد طفيل بن زيد التميمي النسفي (ت 279هـ / 892م)

أبو زيد طفيل بن زيد بن طفيل بن شريك بن شماس بن زيد بن الحارث التميمي العمي النسفي، هو أول المشهورين من علماء نسف ومحدّثيها كان على قضاء نسف أكثر من خمسين سنة، روى عن كثير من علماء الحديث في عصره، وكان يعظمه

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

 $<sup>^{1}</sup>$  النسفي: المصدر السابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السمعاني: الأنساب، 66/12

أحمد عطية الله: القاموس الإسلامي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، 1993م، 84/3

أبو الحسن علي بن أحمد الرازحي: المختصر في مصطلح أهل الأثر، مكتبة الفلاح، اليمن، 1431هـ /
 2010م، ص 4

# مجلة الينية . — · — · — الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

الإمام البخاري ويقول: اسمعوا من طفيل بن زيد أحاديث يحي بن بكير، وقال أيضًا: لقد رأيت ألف شيخ من أهل العلم فما رأيت أدب مثل شيخكم طفيل بن زيد، وتوفي طفيل بن زيد في الرابع من المحرم سنة 279هـ / 892م.

-أبو أحمد طالب بن علي الشيركشي (ت 288هـ / 901م)

أبو أحمد طالب بن علي بن الحسن ابن طور خان الشيركثي، شيوخه: يروى عن أبي سعيد الأشج والبخاري ومحمد بن عبد الله بن يزيد المقرئ، تلاميذه: فقد روى عنه ابنه أبو الحسين محمد، توفى في شهر رمضان سنة 288هـ / 901م.2

-أبو النضر شريح بن عبد الله النسفي (ت 300هـ / 913م)

أبو النضر شريح بن عبد الله بن إسماعيل النسفي، شيوخه: روى عن عبد بن حميد والبخاري وعبد الله بن عبد الرحمن الدارمي السمرقندي ورجاء بن المرجى الحافظ وغيرهم من مشايخ سمرقند، تلاميذه: روى عنه حماد بن شاكر وعبد المؤمن بن خلف، وأهل نسف وغيرهم، توفى سنة ثلاثمائة للهجرة.

-أبو محمد عبد الله إبراهيم القنطري (ت 303هـ / 916م)

أبو محمد عبد الله بن إبراهيم بن إسحاق بن أيوب القنطري، محدّث ثقة جليل من علماء نسف من رأس القنطرة، شيوخه: روى عن أبي زرعة الرازي، تلاميذه: روى عنه محمد بن زكريا، توفي في ذي القعدة سنة ثلاث وثلاثمائة.4

- أبو معشر الكبندوي (ت بعد 307هـ / 920م)

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

<sup>1</sup> عبد الهادي محمد عباس المحمدي، أنوار عبد الجبار محمد عباس: النشاط الفكري والأدبي في مدينة نسف، مجلة جامعة الأنبار، العدد 2، 2015م، ص 34

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السمعاني: المصدر السابق، 231/8

<sup>3</sup> النسفى: المصدر السابق، ص 125

<sup>4</sup> السمعاني: المصدر السابق، 502/10

## مجلة العنية السامانية العامية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

أبو معشر الفضل بن أحمد بن يعقوب بن الأشرس الضبي الكبندوي، كان من أصحاب البخاري، توفي بعد سنة سبع وثلاثمائة. 1

-خلف بن شاهين النسفي (ت 308هـ / 921م)

خلف بن شاهين الحسن بن هاشم النسفي، شيوخه: روى عن البخاري الجامع، تلاميذه: سمع منه أهل سمرقند الجامع، توفي في رجب سنة ثمان وثلاثمائة.<sup>2</sup>

- أبو الحارث أسد بن حمدويه الورثيني (ت 315هـ / 927م)

أبو الحارث أسد بن حمدويه بن معبد بن خرس الورثيني النسفي، كان مكثرًا من الحديث جامعًا له، سمع الطفيل بن زيد التميمي، والمثني بن إبراهيم الغوبديني، وأبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمزي وغيرهم، وهو مصنف كتاب (البستان) وكتاب (العجائب) و(أخبار الحسن والحسين والمقتل) وكتاب (مفاخرة أهل كش ونسف)، وكان مليح الحديث، حسن التصنيف متفننًا في فنون العلم، وكان من مفاخر بلدة نسف، وكانوا يذكرون عنه أنه قال: كتبت مائة ألف ورقة وجمعت مائة ألف درهم وضربت مائة ألف لبنة، ويذكرون من مناقبه أنه لم يخرج قط من باب داره إلا والمحبرة والمقلة والدفتر في ساق خفه، توفي في رجب سنة 315هم/ 927م. 3

-أبو جعفر حم بن مستغفر الزيكوني (ت 326هـ / 938م)

أبو جعفر حم بن مستغفر الذيكوني، شيوخه: سمع رجاء بن سويد المودوي البلخي وأبا سهيل عمران بن أبي عمران وغيرهما، تلاميذه: روى عنه ابنه محمد بن حم بن مستغفر الذيكوني ومحمد بن قارة النسفي، توفي سنة ست وعشرين وثلاثمائة.4

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

النسفى: المصدر السابق، ص 514

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> النسفي: المصدر نفسه، ص 27

<sup>3</sup> النسفي: المصدر السابق، ص 166-167

للسمعاني: المصدر السابق، 374/6؛ ابن الأثير: اللباب في تهذيب الأنساب، مكتبة المثنى، بغداد، (د.ت)، 88/2

# مجلة العنية السامانية . — · — · — الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

-اليمان بن الطيب الكرمجيني (ت 332هـ / 944م)

أبو الحسن اليمان بن الطيب بن حنيس بن عمر، من علماء الحديث، شيوخه: حدث عن عبد الله وداود ابنى نصر بن سهل اليزديين، توفي في ذي الحجة سنة اثنين وثلاثين وثلاثمائة. 1

- أبو يعلي عبد المؤمن بن خلف التميمي (ت 346هـ/ 957م)

أبو يعلي عبد المؤمن بن خلف بن طفيل بن زيد بن طفيل بن شريك بن شماس التميمي العمي النسفي، وهو حفيد أبي زيد طفيل بن زيد السابق ذكره، كان له رحلة إلى الشرق والغرب، وحديث كثير، ورجاله كثير يجاوزون الألف، وكان صاحب غرائب، ثقة مأمونًا، كتب الحديث ببلده نسف عن جده أبو زيد الطفيل بن زيد، وعن خاله أبو محمد أحمد بن محمد بن العجنس، وعن سائر علماء مدينة نسف، وكتب الحديث ببخاري عن محدثيها، وبسمرقند بسائر بلاد الصغد، وعن أهل كش وترمذ وبلخ وعن سائر أهل خراسان، وببغداد أخذ من علمائها وبالبصرة والموصل وواسط والرقة، ومكة وبصنعاء اليمن، وبمصر وبسائر بلاد الشام، وببيت المقدس والرملة وغيرها، ولد أبو يعلي ليلة النصف من شعبان سنة 259ه / 837، وتوفي يوم الخميس الحادي عشر من جمادى الآخرة سنة 346هه / 957م.2

- أبو الحسين بن محمد النسفي (ت 377هـ / 988م)

أبو الحسين الشاه محمد بن محمد بن جبريل بن سهيل النسفي، والشاه لقب، من رواه الحديث، شيوخه: روى عن محمود بن عنبر، توفي في شهر ربيع الأول إحدى عشرة ليلة بقين منه سنة سبع وسبعين وثلاثمائة.3

المجلد:14 العدو:1 375 يناير -مارس 2025

\_

ابن نقطة (أبو بكر محمد بن عبد الغني بن أبي بكر بن شجاع معين الدين الحنبلي البغدادي، ت 629هـ / 1231م): إكمال الأكمال تكملة لكتاب الأكمال لابن ماكولا، تحقيق: عبد القيوم عبدريب النبي، جامعة أمّ القرى، مكة المكرمة ط1، 1410م، 224/2 ؛ ابن الأثير: اللباب في تهذيب الأنساب، 94/3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السمعاني: المصدر السابق، 13/309-310

<sup>3</sup> النسفي: المصدر السابق، ص 128

# **مجلــة اللهــنــك**ـ · — · — · — الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

-أبوبكر محمد بن بكر الوركي (ت 380هـ / 991م)

أبو بكر محمد بن بكر بن خلف بن مسلم بن عباد الوركي المطوعي، كان شيخًا صالحًا محدثًا، شيوخه: حدث عن إسحاق بن أحمد ابن خلف وأحمد بن عبد الواحد بن محمد بن عمر المنكدري وأبي نعيم عبد الملك بن محمد بن عدي الأستراباذي وغيرهم، تلاميذه: روى عنه أبو العباس المستغفري توفي في شهر ربيع الآخر سنة ثمانين وثلاثمائة. أ

- أبو الأزهر أحمد بن أحمد الأفراني (ت 386هـ / 997م)

أبو الأزهر أحمد بن أحمد بن محمد الفذاري الأفراني شيوخه: روى عن أبيه وأبي الأحوص محمد بن مسلمة الكاساني، تلاميذه: روى عنه أبو العباس المستغفري الحافظ، وكانت وفاته بعد سنة ست وثمانين وثلاثمائة.2

-أبو الحسن علي بن محمد الطالبي (ت 386هـ/ 997م)

أبو الحسن علي بن محمد بن العباس الطالبي النسفي، من شيوخه: سمع عبد المؤمن بن خلف والمشايخ، توفى فى شهر رمضان سنة ست وثمانين وثلاثمائة.3

-أبو الفضل محمد بن أبو سعيد المرودي (ت 386هـ/ 997م)

أبو الفضل محمد بن أبي سعيد عثمان بن إسحاق بن شعيب بن الفضل ابن عاصم بن مردة المرودي النسفي، كان شيخًا ثقة محدث، شيوخه: هو آخر من روى عن محمود بن عنبر بن نعيم النسفي، تلاميذه: سمع منه أبو العباس المستغفري الخطيب، وابنه أبو ذر محمد بن جعفر، سمع منه الصغار والكبار وأثنى عليه المستغفري، توفي في ذي القعدة سنة ست وثمانين وثلاثمائة.4

<sup>1</sup> السمعاني: المصدر السابق، 319/13-320

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السمعاني: المصدر نفسه، 218/10

<sup>386</sup> النسفي: المصدر السابق، ص 386

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السمعاني: المصدر السابق، 206/12

# **جَلَةَ الْهَنْكِ** · — · — · — الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

-على بن محمد بن جعفر النسفي (ت 397هـ / 1007م)

علي بن محمد بن جعفر بن محمد بن حامد بن المنذر النسفي وهو أبو الحسين بن أبي أحمد، شيوخه: روى عن عبد المؤمن بن خلف والحسين بن خلف المؤدب، توفي يوم الثلاثاء لست بقين من رجب سنة سبع وتسعين وثلاثمائة. أ

-أبو نصر أحمد بن عمار الشيركثي (ت 400هـ / 1010م)

أبو نصر أحمد بن عمار بن عصمة بن معاذ الشيركثي، محدث، شيوخه: سمع أبا محمد نصر بن محمد بن سبرة الشيركثي، تلاميذه: سمع منه جامع أبي عيسى، وأبا يعلى عبد المؤمن بن خلف النسفي وغيرهم، توفى في شيركث في شعبان سنة أربعمائة.<sup>2</sup>

-أبو أحمد أحمد بن محمد الفرنكدي (ت 400هـ / 1010م)

- أبو أحمد أحمد بن محمد بن عبد الله بن محمد بن فرنكدك النسفي الفرنكدي، روى عن أبي يعلى عبد المؤمن بن خلف النسفي، تلاميذه: روى عنه أبو العباس المستغفري الحافظ، توفي في العشر الأواخر من شهر ربيع الأول سنة أربعمائة.3

- أبو نصر أحمد بن علي الشرغياني (ت 403هـ/1013م)

أبو نصر أحمد بن على بن محمد بن جمعة بن السكن بن عبد الله بن زربي المتولي الشرغياني الكوفي النسفى من أهل نسف، كان يسكن سكة كوي ضرغيان فنسبت إليه وأشتهر بالنسبة إليها، شيوخه: روى عن أبي يعلي عبد المؤمن بن خلف النسفي، تلاميذه: روي عنه أبو العباس المستغفري الحافظ، توفي في السادس من شهر رمضان سنة ثلاث وأربعمائة.<sup>4</sup>

<sup>1</sup> النسفى: المصدر السابق، ص 387

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن الأثير: اللباب في تهذيب الأنساب، 224/2

<sup>3</sup> السمعاني: المصدر السابق، 199/10

<sup>4</sup> السمعاني: المصدر نفسه، 80/8

# **مجلة الهني** . — · — · — الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

-أبو علي محمد بن محمد الخشنامي (ت 406هـ / 1016م)

أبو علي محمد بن محمد بن خشنام ابن الحسين بن معروف بن شجاع بن كدام الخشنامي، من أهل نسف، شيوخه: سمع إسحاق بن عمرو وأبا سهل هارون بن أحمد بن الأستراباذي وأبا عمرو محمد بن محمد بن صابر وغيرهم، تلاميذه: سمع منه أبو العباس جعفر بن محمد ابن المعتز المستغفري، كانت وفاته في جمادى الأولى سنة ست وأربعمائة. 1

-أبو بكر محمد بن سليمان النوقدي (ت 407هـ / 1017م)

أبو بكر محمد بن سليمان بن الخضر بن أحمد بن الحكم المعدل النوقدي، من نوقد خرداخن من نواحي نسف، كان ثقة أمينًا، شيوخه: روى عن محمد بن محمود بن عنبر عن أبي عيسى الترمذي كتاب الجامع له وعن غيرهما، توفى في غرة جماي الأولى سنة سبع وأربعمائة.2

- أبو الحسين العلاء بن محمد الغويديني (ت 409هـ / 1019م)

أبو الحسين العلاء بن محمد بن نعيم الغوبديني، من أهل العلم والحديث، شيوخه: روى عن أبيه وخلف بن محمد الخيام وأبي أحمد عبد الرحمن بن عبد الله بن يزداد الرازي، تلاميذه: روى عنه المستغفري، توفي يوم الخميس السادس عشر من شهر رمضان سنة تسعة وأربعمائة وعاش اثنتين وسبعين سنة. 3

 علم الفقه: وهو- لغة- العلم بالشيء والفهم له، وغلب على علم الدين لسيادته وفضله وشرفه على باقي العلوم، أما في الاصطلاح فهو العلم بالأحكام الشرعية العملية

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> ابن الأثير: اللباب في تهذيب الأنساب، 447/1

أين ماكولا (علي بن هبة الله بن علي بن جعفر، أبو نصر، ت 475هـ / 1082م): الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والأنساب، دار الكتب العلمية، بيروت، ط 1، 1411هـ / 1990م، 546/1

 $<sup>^{2}</sup>$  النسفي: المصدر السابق، ص  $^{3}$ 

المكتسب من أدلتها التفصيلية، وقيل هو الإصابة والوقوف على المعنى الخفي الذي يتعلق به الحكم، وهو علم مستنبط من الرأي والاجتهاد ويحتاج فيه إلى النظر والتأمل. أ وكان بنسف مجموعة من العلماء ممن اهتموا بدراسة الفقه واستنباط أحكامه وقواعده ومنهم:

-عمران بن العباس المسناني النسفي (ت 281هـ / 895م)

عمران بن العباس ابن موسى المسناني الفقيه شيوخه روى عن محمد بن حميد الرازي ومحمد بن فضيل بن غزوان وغيرها، تلاميذه روى عنه مكحول بن الفضل النسفي وإبراهيم بن فضلويه الكسبوي، توفي في شهر رمضان سنة إحدى وثمانين ومائتين. 2 -أبو الحسين محمد بن طالب النسفي (ت 339هـ / 951م)

أبو الحسين محمد بن طالب بن علي النسفي، الفقيه إمام الشافعية في مدينة نسف، قال جعفر المستغفري: كان فقيهًا عارفًا باختلاف العلماء نقى الحديث صحيحه ما كتب إلا عن الثقات، شيوخه: سمع من علي بن عبد العزيز بمكة وموسى بن هارون وطائفة، توفي في رجب سنة تسع وثلاثين وثلاثمائة.<sup>3</sup>

- أبو بكر محمد بن عاصم الأستغداديزي النسفي (ت 378هـ / 989م)

أبو بكر محمد بن عاصم ابن رمضان بن على بن أفلح بن كاسمانة الاستغداديزي الفقيه، كان فقيهًا فاضلًا صالحًا، شيوخه: سمع أبا بكر محمد بن أحمد بن حنب وأبا صالح خلف ابن محمد بن إسماعيل الخيام وغيرهم، وحدث شيء يسير، تلاميذه: سمع منه أبو طاهر النسفي وابنه، توفي في النصف من ذي الحجة سنة ثمان وسبعين وثلاثمائة.4

379

ینایر -مارس 2025

<sup>1</sup> ابن منظور (جمال الدين أبو الفضل محمد بن مكرم بن على، ت 711هـ / 1311م): لسان العرب، دار المعارف، القاهرة، (د. ت)، 522/13

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السمعاني: المصدر السابق، 215/12

<sup>3</sup> السبكي (تاج الدين ابونصر عبدالوهاب بن على، ت 771هـ / 1369م): طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق: محمود محمد الطناحي وعبد الفتاح محمد الحلو، دار إحياء الكتب العربية، بيروت، (د.ت)، 147/3

<sup>4</sup> السمعاني: المصدر السابق، 205/1

# **مجلة الهند** · — · — · — الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

- أبو البديع أحمد بن محمد المكحولي النسفي (ت 379هـ / 990م)

أبو البديع أحمد بن محمد بن مكحول بن الفضل النسفي المكحولي، كان بارعًا في الفقه، شيوخه: سمع أباه أبا المعين المكحولي وأبا سهل هارون بن أحمد الأسفرايني وأحمد بن حمدان المقريء، ودرس العلم على عيسى العنوي، توفي في صفر سنة تسع وأحمد بن وثلاثمائة.1

-أبو محمد عثمان المواني النسفي (ت 422هـ / 1031م)

أبو محمد عثمان بن محمد بن أبي التميمي النسفي المواني، الفقيه الزاهد، شيوخه: روى عن القاضي أبي الفوارس النسفي، تلاميذه: روى عنه أبو حفص عمر بن أحمد النسفي، توفي في ذي القعدة سنة اثنتين وعشرين وأربعمائة.<sup>2</sup>

#### خامسًا: إسهامات علماء نسف في العلوم الأدبية

\* علم اللغة والنحو: علم اللغة هو علم يبحث في اللغة، ويتخذها موضوعًا له فيدرسها من النواحي الوصفية والتاريخية، وموضوع علم اللغة هو كل النشاط اللغوي للإنساني في الماضي والحاضر، 3 وقد اكتسبت اللغة العربية اسمها من الإعراب أو الفصاحة أو العروبة والوضوح والبيان، 4 ومن أشهر اللغويين في مدينة نسف:

-أسلم بن ميمون الورنجني

أسلم بن ميمون الورغجني النحوي الأديب من ورغجن إحدى قرى نسف، وذكره المستغفري في تاريخ نسف وقال: كان صاحب العروض واللغة من القدماء".5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> السمعاني: المصدر نفسه، 413/12

<sup>2</sup> النسفى: المصدر السابق، ص 364؛ ابن الأثير: اللباب في تهذيب الأنساب، 267/3

<sup>3</sup> السبكي: طبقات الشافعية الكبرى، 306/2-307، 310

ل رمضان عبد التواب: المدخل إلى علم ومناهج البحث اللغوي، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط3،
 1997م، ص 7

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن منظور: لسان العرب، 588/1

# مجلة العنية عصر الدولة السامانية العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

-أبو المظفر محمد الأتشندي

أبو المظفر محمد بن أحمد بن محمد بن حامد بن نعيم بن الفضل بن سهل بن فرخان الكاتب الأتشندي النسفي، كان مشهورًا بالفصاحة والبيان والأدب، وكان قد كتب الحديث عن أبي بكر وأبي الفضل العاصميين، وذكر أنه كان يتفقه لأبي حنيفة ويتكلم الاعتزال وهو صاحب حديث الرباعيات ما رواه أحد غيره وأبو بكر محمد بن جعفر الأتشندي النسفي، تلاميذه: روى عنه أحمد بن الربيع بن شافع السنكباتي. 1

- أبو يعلي محمد بن أبي الطيب البياني (ت 367هـ / 978م)

أبو يعلي محمد بن أبي الطيب أحمد بن نصر البياني، كان إمامًا عارفًا باللغة والأدب، وكان فيه مزاح ودعابة، وكانت وفاته في صفر عام 367هـ / 978م.²

\* الأدب والشعر: الأدب هو الإجادة في فني المنظوم والمنثور على أساليب العرب ومناحيهم، فيجمعون من كلام العرب ما عساه تحصل به الكلمة من شعر عالي الجودة، وسجع متساو في الإجادة، وعلى الأخذ بهذا العلم أن يكون ملمًا بعلوم اللغة والعلوم الشرعية كذلك.3

وقد شهدت الحركة الأدبية في مدينة نسف ازدهارًا واسعًا، وظهر بها عدد كبير من الأدباء والشعراء كانت عنايتهم كبيرة بالشعر العربي، وقد انتشر الشعر العربي سماعًا وقراءة وكتابة وإجازة بأسلوب يشبه أساليب دراسة علم الحديث، 4 ومن أشهر الأدباء والشعراء النسفيين:

- أبو نصر أحمد الجويقي (ت 340هـ / 951م)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> السمعاني: المصدر السابق، 110/1

<sup>2</sup> لطيف خلف محمد الديلمي: نصوص مفقودة من كتاب تاريخ نسف لأبي العباس المستغفري، مجلة جامعة الأنبار للعلوم الإنسانية، عدد 1، م1، ديسمبر 2015م، ص 206

<sup>3</sup> السمعاني: المصدر السابق، 110/1

<sup>4</sup> ابن خلدون: تاریخ ابن خلدون، 763/1

أبو نصر أحمد بن علي بن طاهر الجوبقي، الأديب الشاعر من أهل نسف كان يلقّب بأبي حامدات، رحل إلى العراق بعد سنة 320هـ / 932م، واستكثر من شيوخ العراق وخراسان ودرس الفقه، ثم رجع إلى نسف وأقام بها سنين، ثم خرج حاجًا عام 930هـ / 950م، توفي في البادية عند عودته من الحج عام 340هـ / 951م.

-أبو عثمان سعيد النسفي (ت 341هـ / 952م)

أبو عثمان سعيد بن إبراهيم بن معقل بن الحجاج النسفي، كان فاضلًا ثقة، صاحب أدب وشعر، روي الحديث عن جماعة من علماء أهل اليمن والحجاز والعراق وخراسان وماء وراء النهر، توفي في صفر سنة 341هـ / 952م.<sup>2</sup>

- غيلان بن طس النسفي (ت 343هـ / 954م)

غيلان بن طس بن بنشر النسفي، يكنى أبو أحمد ويقال أبو علي كان أديبًا فاضلًا ثقة، وكان يستملي على شيوخ سمرقند، وقد أقام بها، شيوخه: روى عن محمد بن حبرال بن حماد بن فرقد الصغاني وحماد بن شاكر النسفي وأبي بكر الوراق الترمذي وأهل سمرقند ونسف، تلاميذه: روى عنه محمد بن زكريا بن الحسين النسفي ومحمد بن فضلان الجرجاني وأبو ذر عمار بن محمد بن مخلد البغدادي، توفي بسمرقند في سنة ثلاث وأربعين وثلا ثمائة. 3

-أبو نصر أحمد الأسبانيكتي (ت بعد 360هـ / 971م)

أبو أحمد بن زاهر بن حاتم بن رستم الأسبانيكثي، كان أديبًا فاضلًا ثقة، شيوخه: روى عن عبد الله بن محمد بن يعقوب البخاري الأستاذ، تلاميذه: روى عنه أبو سعد

\_

<sup>1</sup> عبد الهادي محمد عباس المحمدي، أنوار عبد الجبار محمد عباس: النشاط الفكري والأدبي في مدينة نسف، مجلة جامعة الأنبار، العدد 2، ص 34

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السمعاني: المصدر السابق، 381/3

<sup>3</sup> النسفي: المصدر السابق، ص 491

#### الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

الإدريسي الحافظ، وتوفي بعد الستين والثلاثمائة.¹

-أبو جعفر محمد المجدواني (ت 387هـ / 998م)

أبو جعفر محمد بن النضر بن رمضان المؤدب الزاهد المجدواني، كان عبدًا صالحًا زاهده أديبًا بارعًا شاعرًا محرجًا مباركًا، شيوخه: سمع لأبي عبيد من أبي الحسين محمد بن طالب بن علي النسفي وغيره، تلاميذه: سمع منه أبو العباس المستغفري وابنه أبو ذر جعفر بن محمد، توفي في شوال سنة سبع وثمانين وثلاثمائة.2

-أبو نصر محمد اليعقوبي (ت 389هـ / 999م)

أبو نصر محمد بن إسماعيل بن يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم بن المفلس اليعقوبي، من أهل نسف، كان من أهل العلم وهو شاعر محدث، شيوخه: سمع لجد أمه أبي عثمان سعيد بن إبراهيم بن معقل وأبي يعلى عبد المؤمن بن خلف ومحمد ابن محمود بن عنبر وأبي بكر محمد بن زكريا بن الحسين وجده أبي منصور يوسف بن يعقوب اليعقوبي، تلاميذه: روى عنه أهل بخارى وسمعوا منه جامع أبي عيسى الترمذي، ست مرات، وأيضًا روى عنه ميمون بن هارون بن مخلد الكاتب عن الحسين بن الضحاك خبرًا لأبي نؤاس، توفي في شهر رمضان سنة تسع وثمانين وثلاثمائة.3

-أبو محمد المسبح (ت 395هـ / 1005م)

أبو محمد عبد الملك بن مروان بن محمد بن محمد بن إبراهيم بن المسبح بن يوسف بن أيوب النسفي، الفقيه الأديب الشاعر، توفى ببخارى في شعبان سنة خمس وتسعين وثلاثمائة، وحمل إلى نسف.4

<sup>1</sup> السمعاني: المصدر السابق، 194/1

<sup>2</sup> ابن الأثير: اللباب في تهذيب الأنساب، 167/3

<sup>3</sup> السمعاني: المصدر السابق، 315/13-316

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> النسفى: المصدر السابق، ص 249

# مجلة العنية عصر الدولة السامانية العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

- أبو سهل أحمد السلامي (ت 405هـ / 1015م)

أبو سهل أحمد بن يعقوب السلامي، جمع الآداب والأشعار حتى صار ركاً من الأركان، تفقه ببغداد على أبي حامد الأسفراييني، وكتب الحديث بها وبخراسان، شيوخه: سمع أباه وأبا أحمد القاسم بن محمد القنطري وأبا إسحاق إبراهيم بن أبي بكر الرازي وغيرهم، ومن جملة فوائده ما ذكره أبو العباس جعفر بن المستغفري أنشدني أحمد بن يعقوب بن إسحاق للعباس بن الأحنف:

أيها الراقدون حولي أعينوني حدثوني عن النهار حديثا دخل أبو سهل السلامي جرجان منصرفًا من العراق، توفي بها في شعبان سنة خمس وأربعمائة. 1

- أبو نصر أحمد الراهبي (ت 426هـ / 1035م)

أبو نصر أحمد بن محمد بن بكر بن محمد بن جعفر بن راهب الراهبي الأديب الشاعر مفاخر بلدة نسف، شيوخه: سمع جده أبا عمرو الراهبي وأبا الفوارس أحمد بن محمد بن جمعة والليث بن نصر الكاجري وأبا بكر إسماعيل بن الفراتي، تلاميذه: روى عنه أبو العباس جعفر بن محمد المستغفري، توفي في رجب سنة ست وعشرين وأربعمائة.<sup>2</sup>

#### سادسًا: إسهامات علماء نسف في العلوم الإنسانية

\* علم التاريخ: كانت بلاد ما وراء النهر من المراكز الثقافية المهمة التي عنيت بالتواريخ بكل أنواعها، من تواريخ عامة وسير وتراجم وأنساب وتجلى هذا الاهتمام بما وصل إلينا من تراجم علمائها وبما صنفوه من مصنفات تاريخية عامة، وكانت مدينة نسف من المدن التي نالت العناية من قبل المؤرخين والعلماء مما عزز النشاط الفكري لتلك

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> السمعاني: المصدر السابق، 7/326-327

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> النسفى: المصدر السابق، ص 249

المدينة، وبرز لنا من خلال ذلك علماء ومحدثون وأدباء ومؤرخون أسهموا في إعطاء صورة واضحة للنشاط الفكري لمدينة نسف، أومن أشهر المؤرخين في مدينة نسف:

- الشاه إبن أبي نصر الكسبوي (ت 395هـ / 1005م)

الشاه بن أبي نصر بن أبي نصر بن أبي منصور الكسبوي، شيوخه: سمع من عيسى بن الحسين الكسبوي مصنفاته، وسمع مغازي الواقدي من الحسين بن صديق الورغجني في سنة ست وستين وثلثمائة، توفي بكسبة في المحرم سنة خمس وتسعين وثلثمائة. 2

- أبو العباس جعفر بن محمد المستغفري ( ت 432هـ / 1040م)

أبو العباس جعفر بن محمد بن المعتز بن محمد بن المستغفر المستغفري النسفي، فقيه وخطيب نسف، له اشتغال بالتاريخ، ومن رجال الحديث، مكثر، صدوق، جمع الجموع وصنف التصانيف وأحسن فيها، لم يكن بما وراء النهر في عصره من يجرى مجراه في الجمع ولتصنيف وفهم الحديث، له مؤلفات في التاريخ والحديث وغيرها من العلوم وهي (الدعوات) في الحديث وكتاب التمهيد في التجويد وكتاب (فضائل القرآن والشمائل والدلائل ومعرفة الصحابة الأوائل وكتاب (المسلسلات) في الحديث، وفي التاريخ كتاب (تاريخ كش وتاريخ نسف)، ومما زاده على كتاب المختلف والمؤتلف لعبد الغني بن سعيد، وكتاب (زيادة في المختلف)، وكتاب (الأيام والليالي) وكتاب (المناسبات) وكتاب (الوفاء) وكتاب (الرقي) وكتاب (المناف) وكتاب (الرقي) وكتاب (المنامات) وكتاب (در الحركة)، وكتاب تاريخ سمرقند)، وكتاب (الأوئل) وكتاب (حج بن أبي حنيفة)، روى عنه الحديث جماعة كبيرة من علماء الحديث، توفي في جماد (حج بن أبي حنيفة)، روى عنه الحديث جماعة كبيرة من علماء الحديث، توفي في جماد الأولى عام 432هه / 1040م، وقبره في مدينة نسف، على طول الوادي.3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن خلدون: تاریخ ابن خلدون، 7/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> النسفى: المصدر السابق، ص 129

ق عبد الهادي محمد عباس المحمدي، أنوار عبد الجبار محمد عباس: النشاط الفكري والأدبي في مدينة نسف، مجلة جامعة الأنبار، العدد 2، ص 45

وبالنسبة لكتابه تاريخ نسف فقد اعتمد المستغفري أسلوب جمع النسب اللفظية كالأسدي والمقدسي مثلًا ويضبط كلًا منها ويبين معناها ويذكر بعض ما عرف بها من العلماء والمشايخ وغيرهم، وهذا بحسب ما تبقى من نصوص ذكرها بعض المؤرخين الذين اطلعوا على كتابه تاريخ نسف المفقود إلى الآن، مثل: السمعاني، وغيره كما أنّ كتابه لم يقتصر على ذكر الأنساب فقط بل ضم العديد من التراجم المفصلة عن علماء وقضاة وأدباء ومن تولوا المناصب الإدارية في وقته، والذي نبع من حبه لمدينته ولمواكبته الحياة الفكرية والثقافية السائدة في عصره.

الخاتمة: بعد استعراض تاريخ الحركة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية (261-389هـ / 874-999م)، كان لابد من الإشارة إلى أهم النتائج التي توصل إليها البحث ومنها:

أولًا: لعبت نسف دورًا علميًا بارزًا، فقد اشتهرت بأنها من أهم البلدان التي دخلها الإسلام في بلاد ما وراء النهر، وعلى مرّ السنين كانت المدينة مقرًا للعلم والفقهاء والأدباء والشعراء، حيث كان لهم دور عظيم في نشر العلم والثقافة في المجتمع.

ثانيًا: شهدت نسف انتشار المراكز الثقافية في ربوعها كالمساجد والمكتبات والأربطة، مما أسهم في ازدهار الحركة العلمية بها.

ثالثًا: اتسع أفق الفكر الإسلامي في نسف اتساعًا كبيرًا، فكانت ملكات المسلمين في البحث والتأليف قد بلغت درجة عظيمة من النضج والنشاط العلمي بها.

رابعًا: ازدهرت العلوم الشرعية والأدبية والإنسانية في نسف، وذلك بفضل ما تركه فقهائها وعلمائها وأدبائها وشعرائها من مؤلفات جليلة أثرت الفكر الإنساني، وأثرت المكتبة العربية والإسلامية.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> السمعاني: المصدر السابق، 381/3

الملاحق

# خريطة الدولة السامانية في أقصى اتساعها ً



<sup>1</sup> من موقع التاريخ historymemo .wordpress.com 10/9/2020 أمن موقع التاريخ

## مجلة العنية بسف في عصر الدولة السامانية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

#### - جدول بحكام الدولة السامانية<sup>1</sup>

| إلى            | حکم من         | لقبه   | الأمير                                 |    |
|----------------|----------------|--------|----------------------------------------|----|
| 279 ھ / 892 م  | 261 هـ / 874 م | -      | نصر الأول بن أحمد بن أسد<br>الساماني . | 01 |
| 295 هـ / 907 م | 279 هـ / 892 م | الماضي | إسماعيل بن أحمد بن أسد                 | 02 |
| 301 ھ / 914 م  | 295 ھ / 907 م  | الشهيد | أحمد بن إسماعيل                        | 03 |
| 331 ھ / 943 م  | 301 هـ / 914 م | السعيد | نصر الثاني بن أحمد                     | 04 |
| 343 ھ / 954 م  | 331 هـ / 943 م | الحميد | نوح الأول بن نصر                       | 05 |
| 350 ھ / 961 م  | 343 هـ / 954 م | الرشيد | عبد الملك الأول بن نوح                 | 06 |
| 365 ھ / 975 م  | 350 هـ / 961 م | السديد | منصور الأول بن نوح                     | 07 |
| 997 / 287      | 365 هـ / 975 م | الوضا  | نوح الثاني بن منصور                    | 08 |
| 999 / 4 389    | 387 هـ / 997 م | -      | منصور الثاني بن نوح الثاني             | 09 |
| 389 ھ 999 م    | 389 هـ/ 999 م  | -      | عبد الملك الثاني بن نوح<br>الثاني .    | 10 |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد الخضري: محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية: الدولة العباسية، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، ط1، 2003م، 14/2

#### قائمة المصادر والمراجع

#### أولًا: المصادر العربية

- ابن الأثير (أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد، ت 630هـ / 1232م): الكامل
   في التاريخ، تحقيق: أبي الفداء عبد الله القاضي، دار الكتب العلمية، بيروت،
   1407هـ / 1987م
  - 2. -----: اللباب في تهذيب الأنساب، مكتبة المثنى، بغداد، (د.ت)
- ابن بطوطة (محمد بن عبد الله بن محمد بن إبراهيم اللواتي الطنجي، ت 779هـ / 1377م): تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار، المطبعة التوفيقية، القاهرة، (د. ت)
- 4. ابن حوقل (أبو القاسم محمد النصيبي، ت 370هـ (980م): المسالك والممالك، مطبعة بريل، ليدن، 1874م
- 5. ابن خرداذبة (أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله، ت 300هـ / 912م):
   المسالك والممالك، تقديم: خير الدين محمود قبلاوي، منشورات وزارة الثقافة،
   دمشق، 1999م
- أبن خلدون (عبد الرحمن بن محمد، ت 808هـ / 1406م): تاريخ ابن خلدون المعروف باسم (العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر)، بيروت، 1971م
- 7. ابن خلكان (شمس الدين أحمد بن محمد، ت 681هـ / 1282م): وفيات الأعيان
   وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، 1968م
- ابن رسته (أبوعلي أحمد بن رسته، ت بعد سنة 290هـ / 902م)، الأعلاق
   النفيسة، ليدن، مطبعة بريل، 1891م

# مجلة الينية . — · — · — الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

- 9. ابن سعد (أبو عبد الله البصري، ت 230هـ / 844م): الطبقات الكبري،
   تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، 1968م
- 10. ابن كثير (عماد الدين أبي الفداء إسماعيل القرشي، ت 774هـ / 1372م)، البداية والنهاية، مكتبة الصفا، القاهرة، ط 1، 1423هـ / 2003م
- 11. ابن ماكولا (علي بن هبة الله بن علي بن جعفر، أبو نصر، ت 475هـ / 1082م): الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والأنساب، دار الكتب العلمية، بيروت، ط 1، 1411هـ / 1990م
- 12. ابن منظور (جمال الدين أبو الفضل محمد بن مكرم بن علي، ت 711هـ / 1311م): لسان العرب، دار المعارف، القاهرة، (د. ت)
- 13. ابن نقطة (أبو بكر محمد بن عبد الغني بن أبي بكر بن شجاع معين الدين الحنبلي البغدادي، ت 629هـ / 1231م): إكمال الأكمال تكملة لكتاب الأكمال لإبن ماكولا، تحقيق: عبد القيوم عبدريب النبي، جامعة أم القرى، مكة المكرمة ط1، 1410م
- 14. الإدريسي (أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله، ت 560 هـ / 1164م):
   نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، (د. ت)
- 15. البلاذري (أبو العباس أحمد بن يحي بن جابر، ت 279هـ / 892م): فتوح البلدان، دار مكتبة الهلال، بيروت، 1988م
- 16. الحميري (محمد عبد المنعم، ت 900هـ / 1494م): الروض المعطار في خير الأقطار، تحقيق: إحسان عباس، مكتبة لبنان، بيروت، ط 2، 1984م
- 17. الذهبي (شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان، ت 748هـ / 1348م)، سير أعلام النبلاء، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1409هـ / 1988م
  - 18. -----: تذكرة الحفاظ، دار الفكر العربي، القاهرة، ط 3، 1377هـ
- 19. الزبيدي (محي الدين أبو الفيض محمد بن محمد ، ت1205هـ / 1791م): تاج العروس من جواهر القاموس، مصر، 1306هـ

# مجلة العنية السامانية العامية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

- 20. السبكي (تاج الدين أبو نصر عبد الوهاب بن علي، ت 771هـ / 1369م): طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق: محمود محمد الطناحي وعبد الفتاح محمد الحلو، دار احياء الكتب العربية، بيروت، (د.ت)
- 21. السمعاني (أبو سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي، ت 562هـ / 1166م): الأنساب، تقديم: عبد الله عمر البارودي، بيروت، دار الجنان، ط 1، 1988م
- 22. السيوطي (جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، ت 911هـ/ 1505م): المزهر في علوم اللغة، تحقيق: فؤاد علي منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، 1998م
- 23. ----: بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تحقيق: محمد أبو الفضل، دار الفكر، مصر، ط2، 1979م السيوطي (جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، ت 110هـ/ 1505م)، تاريخ الخلفاء، تحقيق: أحمد بن شعبان، القاهرة، مكتبة الصفا، ط 1، 1423هـ/ 2005م
- 24. الصريفيني (إبراهيم بن محمد بن الأزهر، ت 641هـ / 1243م): المنتخب من السياق لتاريخ نيسابور، تحقيق: محمد أحمد عبد العزيز، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1989م
- 25. الطبري (أبو جعفر محمد بن جرير، ت 310هـ / 922م): تاريخ الأمم والملوك المعروف بتاريخ الطبري، تحقيق: محمد أبي الفضل إبراهيم، القاهرة، 1977م
- 26. الطوسي (نظام الملك أبي علي الحسن بن على بن اسحاق، ت 485هـ / 1092م)، سياسة نامه، ترجمة السيد محمد العزاوي، دار الرائد العربي، بيروت، (د.ت)
- 27. الكَرديزي (أبو سعيد عبد الحي الضحاك بن محمود، ت 443هـ / 1041م): زين الأخبار، ترجمة: عفاف السيد زيدان، المجلس الأعلى للثقافة، دار الكتب، ط1، 2006م

#### مجلة العنية العنية . — · — · — الحياة العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

- 28. المقدسي (شمس الدين محمد بن أحمد بن أبي بكر البناء البشاري، ت 380هـ/ 990م): أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، مكتبة مدبولي، القاهرة، ط 3، 1411هـ/ 1991م
- 29. النرشخي (أبو بكر محمد بن جعفر النرشخي، ت 348هـ / 959م): تاريخ بخاري، تحقيق: أمين عبد المجيد بدوي ونصر الله مبشر الطرازي، دار المعارف، القاهرة، (د.ت)
- 30. النسفي (نجم الدين عمر بن محمد بن أحمد، ت 537هـ / 1142م): القند في ذكر علماء سمرقند، تحقيق: يوسف الهادي، آينه ميراث، طهران، 1999م
- 31. ياقوت الحموي (شهاب الدين أبو عبدالله بن عبد الله، ت 626هـ / 1228م):معجم البلدان، بيروت، دار صادر، 1977م
- 32. اليعقوبي (أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب بن واضح، ت 283ه / 896م): البلدان، تحقيق: دي غويه، بريل، ليدن، 1891م

#### ثانيًا: المصادر الفارسية

33. بدواني (عبد القادر بن ملوك شاه): منتخب التواريخ، تصحيح: مولوي أحمد علي صاحب، اهتمام كبير الدين أحمد، الهند، كلكته، 1868 ش

#### ثالثًا: المراجع العربية

- 34. إبراهيم بن محمد الشكيلي: مدرسة الإمام محمد بن عبد الله الخليلي وأثرها في نشر العلم، عمان، ط1، 2013م
- 35. أبو الحسن على بن أحمد الرازحي: المختصر في مصطلح أهل الأثر، مكتبة الفلاح، اليمن، 1431هـ / 2010م
- 36. إحسان ذنون الثامري: الحياة العلمية زمن السامانيين التاريخ الثقافي لخراسان وبلاد ما وراء النهر في القرنين الثالث والرابع للهجرة، بيروت ، ط1، 2001م
- 37. أحمد عطية الله: القاموس الإسلامي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، 1993م

## مجلة العنية العنية العامانية العلمية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

- 38. أحمد مختار عبد الحميد: معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، بيروت، ط1، 2008م
- 39. حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، (د. ت)
- 40. رمضان عبد التواب: المدخل إلى علم ومناهج البحث اللغوي، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1997م،
- 41. الزركلي (خير الدين، ت 1396هـ)، الأعلام قاموس تراجم، دار العلم للملايين، بيروت، ط14، 1999م
- 42. عبد الفتاح أبو غدة: قيمة الزمن عند العلماء، مكتبة المطبوعات الاسلامية، حلب، ط 10، (د.ت)
- 43. عبد المنعم محمد حسنين: سلاجقة إيران والعراق، مطبعة السعادة، القاهرة، ط2، 1380هـ / 1970م
- 44. عصام الدين عبد الرءوف الفقي: الدول المستقلة في المشرق الإسلامي منذ مستهل العصر العباسي حتى الغزو التيموري، دار الفكر العربي، القاهرة، 1420هـ / 1999م
- 45. محمد أسعد طلس: التربية والتعليم في الإسلام، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2012م
- 46. محمد جمال الدين سرور: تاريخ الحضارة الإسلامية في الشرق من عهد نفوذ الأتراك إلى منتصف القرن الخامس الهجري، دار الفكر العربي، القاهرة، 1376هـ / 1976م
- 47. محمد عبد القادر أحمد: المسلمون في أفغانستان، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، (د.ت)
- 48. محمد عبد المنعم الجمل: الدول المستقلة في المشرق (التاريخ والحضارة)، دار

#### مجلة العنية العنية العامانية بمدينة نسف في عصر الدولة السامانية

المعرفة الجامعية، افسكندرية، 2004م

## رابعًا: المراجع الأجنبية المعربة

49. كي لسترنج (ت 1352هـ / 1933م)، بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة: بشير فرنسيس، وكوركيس عواد، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط 2، 1405هـ / 1985م

#### خامسًا: الرسائل

50. علي محمد سعد: أسواق خراسان في العصرين الغزنوي والسلجوقي، رسالة دكتوراه غير منشورة، كلية الآداب جامعة المنصورة، 2017م

#### سادسًا: الدوريات

- 51. عبد الهادي محمد عباس المحمدي، أنوار عبد الجبار محمد عباس: النشاط الفكري والأدبى في مدينة نسف، مجلة جامعة الأنبار، العدد 2، 2015م
- 52. عمر فلاح عبد الجبار: قتيبة بن مسلم الباهلي قائد فتح بلاد ما وراء النهر، مجلة ديالي، العدد 55، عام 2012م
- 53. لطيف خلف محمد الديلمي: نصوص مفقودة من كتاب تاريخ نسف لأبي العباس المستغفري، مجلة جامعة الأنبار للعلوم الإنسانية، عدد 1، م1، ديسمبر 2015م

ISSN: 2321-7928

# منهاج مادة التربية الإسلامية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي - د. خالد البورقادي1

#### ملخص

يهدف هذا البحث إلى رصد أهم الإشكالات الديداكتيكية التي تواجه الأساتذة في تنزيلهم لمنهاج المادة المعدل في يونيو 2016م، حيث وقفت الدراسة على أهمها: إشكال التضخم المعرفي في المنهاج المعدل، وإشكالية توظيف الكتاب المدرسي، وما يرتبط به من ممارسات الأساتذة في الفصول الدراسية، ثم إشكالية بناء المفاهيم في علاقتها بمفردات المنهاج، وكذلك إشكالية تدريس القيم وتقويمها؛ لتقترح الدراسة بعض الخطوات الإجرائية لتجاوز بعض هذه الإشكالات لعل صانعي القرار التربوي يأخذوا بها في أيّ تعديل مرتقب تجويدًا لتدريسية مادة التربية الإسلامية.

الكلمات المفاتيح: منهاج - التربية الإسلامية -الاشتغال الديداكتيكي

#### تقديم

عرف منهاج مادة التربية الإسلامية عملية مراجعة نهاية موسم 2016م؛ ففي سرعة قياسية عكفت لجن المراجعة على إعداد منهاج جديد صدر في يونيو 2016م، لتتلوها عملية تأليف الكتب المدرسية في مختلف الأسلاك الثلاثة بقطاع التربية الوطنية: الابتدائي والثانوي الإعدادي، والثانوي التأهيلي، فبدأت الكتب المدرسية في الظهور منذ شهر أكتوير 2016م بشكل بطيء جدًا: السلك الابتدائي ثم السلك الثانوي الإعدادي؛ لتتأخر كتب السلك الثانوي التأهيلي إلى منتصف نومبر من السنة نفسها،

دكتوراه في أصول الفقه ومناهج التدريس- مفتش ممتاز لمادة التربية الإسلامية، وزارة التربية الوطنية-المغرب

هذا علاوة على الإشكالات المرتبطة بتوزيع الكتاب المدرسي ووصوله إلى جميع التلاميذ المغاربة في مختلف أنحاء البلاد.

رغم كل ذلك بذل أساتذةُ المادة ومفتّشُوها الوسعَ في الحفاظ على انطلاقة طبيعية للموسم الدراسي (2016-2017م) حيث عمل الكثير من أساتذة المادة على الاشتغال الصفي انطلاقًا من مفردات المنهاج التي حدّدتها الوثيقة في غياب تام للكتاب المدرسي والوثائق الأخرى المصاحبة.

ومع استكمال صدور الكتاب المدرسي والوثائق المنهاجية الأخرى: الأطر المرجعية الجديدة ومذكرات المراقبة المستمرة بالأسلاك الثلاثة، تكون حلقات منهاج المادة قاربت الاكتمال رغم تأخر صدور التوجيهات التربوية الخاصة بالمادة لحد الساعة.

وحسب وثيقة منهاج المادة فقد انصبت عملية المراجعة على المضامين والمحتويات مقارنة بالمنهاج السابق، وحافظ المنهاج الجديد على نفس المنطلقات والمرجعيات الشرعية والبيداغوجية. أومن خلال مسايرة ونتبع عملية المراجعة منذ بدايتها، ثم انطلاقاً من مهام التفتيش والمراقبة التربوية الميدانية تم الوقوف على عدة إشكالات ديداكتيكية مرتبط في بعضها بالمنهاج الجديد. فما أهم هذه الإشكالات الديداكتيكية؟ وكيف يمكن اقتراح بعض الحلول الإجرائية لتجاوزها؟

#### إشكال التضخم المعرفي في المنهاج الجديد

اعتمد المنهاج الجديد خمسة مداخل في بنائه: مدخل التزكية وتضم القرآن الكريم والعقيدة؛ مدخل الاقتداء؛ مدخل الاستجابة؛ مدخل القسط؛ مدخل الحكمة، حيث نجد مجموع الدروس الموزعة على المداخل الخمس ستة وعشرين درسًا: عشرون درسًا موزعة على العقيدة والاقتداء والاستجابة والقسط والحكمة؛ وستة دروس

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

الباحثُ بصدد إعداد دراسة نقدية مقارنة للمنهاج الجديد مع المنهاج السابق؛ يسر الله إتمامها.

خاصة بالسورة القرآنية المخصصة في كل مستوى.¹ في حين نجد المنهاج السابق يضم اثنى عشر درسًا فقط موزعة على دورتين: ستة دروس في كل دورة وفق التناول الذي كان مقررًا: درس نظري- درس تطبيقي- درس الأنشطة.<sup>2</sup>

| عدد الدروس في المنهاج الجديد بكل | عدد الدروس في المنهاج القديم بكل                                    |
|----------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| مستوى بالسلك الثانوي التأهيلي    | مستوى بالسلك الثانوي التأهيلي                                       |
| ستة وعشرون (26) درسًا؛ كلّ       | اثنا عشر (12) درسًا؛ کل درس یقدّم                                   |
| درس يقدّم في حصتين؛ تستغرق       | علی شکل: حصتین نظریتین؛ حصة                                         |
| الحصة ساعة واحدة                 | تطبيقية؛ وحصتين للأنشطة مرتبطة<br>بالدرس وتخدم أهدافًا وكفاية معينة |

لذلك نعتبر أنَّ المنهاج الجديد للمادة وان تحدث عن وظيفية المعرفة؛ إلا أنه لم يُفُعَّل ذلك عمليًا فيما ذهب إليه من اختيار المحتويات والمضامين. فنجد تضخمًا معرفيًا وزخمًا في المعلومات والمعرفة الشرعية قد لا يسعف الغلاف الزمني السادة الأساتذة-في غالب الأحيان- من ممارسة نقل ديداكتكي سليم وغير مشوّه على المعرفة الشرعية. فمن الأسس والمرجعيات التي اعتمدها المنهاج الجديد في الجانب البيداغوجي:

"اقتراح وضعيات تقويمية تقيس درجات تحقق الأهداف التعلمية ونموّ الكفايات، مع ضرورة الانتقال من مركزية المعرفة والهدف التعلُّمي إلى وظيفية كل منهما".<sup>3</sup>

العرو:1

-يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني؛ مديرية المناهج؛ منهاج التربية الإسلامية بسلكي التعليم الثانوي الإعدادي والتأهيلي العمومي والخصوصي، يونيو 2016 ص: 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كان الدرس الواحد في المنهاج السابق يُقدم في خمس حصص: حصتان نظريتان، حصة تطبيقية، حصتان للأنشطة، ولم يكن الأساتذة يعانون من ضغط الوقت، وإكراه تدبير الغلاف الزمني للحصة.

<sup>3</sup> وزارة التربية الوطنية والتكوين المهنى؛ مديرية المناهج؛ منهاج ال**تربية الإسلامية بسلكي التعليم الثانوي** الإعدادي والتأهيلي العمومي والخصوصي، يونيو 2016 ص 6.

فكيف تتحقق وظيفية المعرفة في ظلّ الكم والزخم المعرفيين مع ضيق الغلاف الزمني الخاص بالمادة؟ وكيف تسلم عملية النقل من التشوهات والاختزال في سياق تضخّم معرفى ومدة زمنية ضيقة؟

وتزدادُ الصعوبة التي تواجه الأستاذ أثناء اشتغاله الديدكتيكي حينما يُدرس الأقسام والشعب العلمية للسنة الثانية بكالوريا؛ التي لا يستفيد تلامذتها إلا من ساعة وحيدة يتيمة في الأسبوع رغم تنصيص الوثيقة على استفادة التلميذ المغربي من حصتين في الأسبوع كل حصة تستغرق ساعة واحدة! فأيّ نوع من المقاربة الديداكتيكية سيعتمد الأستاذ؟ كيف يقدم لتلاميذ المسالك العلمية هذه المفاهيم الشرعية في ساعة واحدة فقط؟ فإذا ما اقتصر على تقديم محور واحد من الدرس فالمفهوم يقدم حينئذ بشكل مشوه وغير مكتمل، وإذا عمل على تلخيص الدرس بمحاوره في الحصة الواحدة المقررة فإنّ ذلك اختزال مبتذل للمعرفة الشرعية ونقل ديداكتيكي مشوه.

تبعًا لذلك؛ انعكس الكمُّ المعرفي على تأليف الكتاب المدرسي الجديد؛ خاصة بالسلك الثانوي التأهيلي؛ فجاء الكتابان المدرسيان: منار التربية الإسلامية وفي رحاب التربية الإسلامية بالسلك الثانوي التأهيلي زاخرين بكم هائل من المعارف والمعلومات مما يعوق البناء السليم للمفاهيم الشرعية. فالأصل أنّ المعرفة وظيفية وليست مقصودة لذاتها.

#### إشكالية توظيف الكتاب المدرسي

إنّ الكتاب المدرسي يعدّ الأداة الرئيسة لتصريف المنهاج التربوي؛ إذ هو آلية من أهم الآليات الأساسية في العملية التعليمية التعلمية؛ كما أنه أداة موضوعة رهن إشارة المدرسين والمدرسات لأداء مهامّهم وفق ضوابط محددة ومنهجية؛ وهو المرجع الأساسي للمتعلم والمدرس على السواء، عليه يعتمدان وإليه يرجعان؛ فهو ينظم المعرفة المعدّة للتدريس وفق الأهداف المسطرة للمنظومة والمواصفات المطلوبة للمتعلم. وقد دأبت الممارسة التعليمية على اعتماد الكتاب المدرسي رغم أنه خاص بالتلميذ؛ إلا أنّ

### و السرية الإسلامية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي — · — · — · منهاج مادة النربية الإسلامية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي

واقع الاشتغال كرَّس مركزية الكتاب المدرسي، وجعل بعض المدرسين يرتبطون به بشكل خطى لا يفارقونه.

تعريف الكتاب المدرسي: يذهب دولاندشير إلى أنّ الكتاب المدرسي مؤلف ديداكتيكي؛ تم إعداده لتعلم المعارف التي أعدّت لبرنامج؛ أو إنه يشكل مضمون علم؛ أو مجموعة علوم محددة؛ يمكن استيعابها. (Landsheere,V,1992).

وعند Legendre: "هو كتاب مطبوع موجه إلى التلميذ. وقد تصاحبه بعض الوثائق السمعية- البصرية أو وسائل أخرى بيداغوجية؛ تعالج مجموع العناصر الهامة في مقرر دراسي للسنة أو لمجموع السنوات". أ

أما الأستاذ أحمد أوزي فيعرفه قائلًا: "يطلق مصطلح الكتاب المدرسي على نوع خاص من الكتب أعدّت خصيصًا لتكون في متناول المتعلمين؛ كما تدل على ذلك لفظة (Manuel) الفرنسية، وهو يتناول ما يمكن معرفته حول موضوع أو مجموعة مواضيع أو مادة معينة يقدمها بطريقة ميسرة للمتعلم". 2

فالكتاب المدرسي هو وثيقة وأداة مطبوعة ومنظمة وفق ضوابط بيداغوجية وديداكتيكية؛ موجهة للاستعمال في سيرورة تعلم وتكوين متفق عليه.

الكتاب المدرسي آلية تصريف للمنهاج التربوي: يُعبر المنهاج الدراسي curriculum عن جميع ما تقدّمه المدرسة من الخبرات والمعارف والمهارات والكفايات للمتعلم تمكنه من الاندماج في المجتمع وتحقيق أهدافه، ويشير المنهاج أيضًا إلى مجموع الأهداف والكفايات المرجوة من المنظومة التربوية ككل؛ ثم المحتويات والمضامين المراد تدريسها للمتعلمين مع الطرائق والوسائل والمقاربات البيداغوجية وآليات

ionnoiro actual da l

<sup>1-</sup> Dictionnaire actuel de l'éducation. Guérin Montréal, Canada. 2005 l'action l'action de l'éducation. Guérin Montréal, Canada. 2005 l'action l'action l'action d'action d'ac

#### مجلة السربية الإسلامية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي ... . . . . . . . منهاج مادة النربية الإسلامية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي

وأشكال التقويم على طول وعرض مستويات المنهاج.



وبذلك يحيل مفهوم المنهاج على السيرورة التي تقطعها المعرفة الموظفة لتتحول من معرفة أكاديمية عالمة سابحة في الحقول الإبستمولوجية إلى معرفة معدّة للتدريس من خلال تصريفها في الكتب المدرسية؛ ثم إلى معرفة مُدرَّسة تُقدم للمتعلم في سياقات محددة وإيقاعات زمنية دقيقة؛ ثم معرفة مكتسبة من طرف المتعلمين يوظفونها في وضعيات مختلفة. ويبقى الكتاب المدرسي هو القناة الرئيسة لتصريف المنهاج الدراسي (في الأنظمة التربوية التقليدية)؛ وهو يعد بمثابة تعاقد بين المدرس والمتعلمين وفق التوجهات الرسمية للوزارة.

| المرحلة<br>الأولى  | • معرفة عالمة                                           |  |
|--------------------|---------------------------------------------------------|--|
| المرحلة<br>الثانية | <ul> <li>معرفة معدة للتدريس (الكتب المدرسية)</li> </ul> |  |
| المرحلة<br>الثالثة | • معرفة مدرسة (توظيف الكتب المدرسية)                    |  |
|                    |                                                         |  |

وانطلاقًا من هذا؛ فالكتاب المدرسي هو الوعاء الذي يشتمل على المادة التعليمية التعلمية؛ ويعكس أسس المنهاج المختلفة: الأساس الفلسفي لقيم المجتمع؛ الأساس السوسيو-اقتصادي؛ والأساس السيكولوجي؛ والأساس الاجتماعي الذي يتضمن

|                  | $\overline{}$ | Δ                  |
|------------------|---------------|--------------------|
| يناير -مارس 2025 | 400           | المجلد:14-—العدو:1 |
|                  |               |                    |

الخصائص الحضارية والمقومات الثقافية للمجتمع.

بعد صدور وثيقة المنهاج الخاص بالمادة؛ اشتغلت لجان التأليف بوتيرة عالية في سباق مع الزمن من أجل إعداد الكتاب المدرسي وجاهزيته مع بداية الموسم 2017/2016م، إذ لا شك أنّ عامل ضيق الوقت والضغط المصاحب له سيخصم من جودة الكتاب، وقد ظهر ذلك في:

- تضخم معرفي كبير لوحظ في الكتب المدرسية جملة بالسلكين الثانوي الإعدادي والثانوي التأهيلي؟
- نزعم أنّ الكتاب أعد وفق بيداغوجيا المضامين وليس وفق المقاربة بالكفايات؛ التي تقتضي بناء علميًا للمفاهيم؛ وانسجامًا في تقديمها مع احترام المستوى العقلي والنفسي للمتعلمين؛ ثم من حيث الشكل: توظيف مختلف الدعامات البيداغوجية les supports didactiques: الخرائط الذهنية- الجداول- الخطاطات- المبيانات- تنويع الوضعيات البنائية والتقويمية.
- في بعض الأحيان نجد غياب الانسجام والتناغم ما بين الكتاب المدرسي والإطار المرجعي للامتحانات الإشهادية؛ ففي السنة الأولى باكالوريا- مثلًا- نجد في الكتاب المدرسي بشقيه: الرحاب والمنار في درس "صلح الحديبية وفتح مكة: دروس وعبر" ضمن مدخل الاقتداء؛ كل المضامين والمعارف منصبة على صلح الحديبية وسياقه ونتائجه، ولا حديث عن فتح مكة وأسبابه ونتائجه، بينما الإطار المرجعي نجد:

"صلح الحديبية وفتح مكة دروس وعبر: صلح الحديبية: السياق والنتائج- فتح مكة: دواعيه ونتائجه- الحرية والسلام والتسامح والوفاء بالعهود من أسس انتشار الإسلام وبقائه". أ فالواجب قانونيًا وديداكتيكيًا أن يلتزم الأستاذ بما

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

الإطار المرجعي لاختبار الامتحان الموحد الجهوي للسنة الأولى من سلك البكالوريا مادة التربية الإسلامية-2016 جميع الشعب؛ بتاريخ 21 نونبر 2016م. ص 4.

ورد في الإطار المرجعي فيضيف المفاهيم الغائبة في الكتاب المدرسي. فالإطار المرجعي من شأنه أن يقلّص الفجوة بين الكتابية ويوحّد التصور في الاشتغال الديداكتيكي بين السادة الأساتذة؛ مما يضمن إلى حد كبير تكافؤ الفرص بين المتعلمين في الامتحانات الإشهادية الجهوية.

- لوحظ وجود بعض الأخطاء المعرفية والعلمية في بعض الكتب المدرسية؛ فلا يقبل علميًا أن تقدّم المعرفة الشرعية ملتبسة وخاطئة في بعض الأحيان؛ ولا تعذر لجان التأليف في ذلك، فمن شرط المعرفة العلمية والمحتوى أن يكون صحيحًا. وقد وقع هذا ببعض الكتب المدرسية بالسلك الإعدادي خاصة في قواعد التجويد والأداء؛ إذ قُدّمت بعض التعاريف مشوهة ومحرفة، أو أحيانًا شرح بعض المفردات بشكل غير دقيق ولا علمي (مثال في كتاب المنار أولى باك: كوكبًا: نجمًا).
- ركاكة في الأسلوب في بعض الأحيان؛ خاصة في طرح الأسئلة أثناء تحديد المضامين أو في التحليل والمناقشة أو في الوضعيات التقويمية المقترحة (مثلًا في المنار ص: 15: ما معنى الساعة في هذا النص؟ مم تعتبر الساعة؟)...
- وجود تعسف كبير في لي أعناق بعض النصوص القرآنية ووضعها نصوصًا مؤطرة لدروس المداخل انطلاقًا من السورة؛ لكن مع بعد شاسع بينهما وغياب للخيط الرابط بين النصوص المقترحة والمفهوم المراد تدريسه. مثلًا: في المنار ص: 16 نص الانطلاق الآية 100 من سورة يوسف والموضوع صلح الحديبية؟
- صياغة أهداف تعلمية للدرس بعيدة عن الواقعية والعلمية؛ فصياغة الأهداف علم ومهارة وصناعة أيضًا؛ ومن شروط الأهداف التعلمية أن تكون قابلة للقياس، وواقعية، ومحددة، وفي زمن معين. فرغم اعتماد المقاربة بالكفايات؛ إلا أنّ الكفاية لا تتحقق في حصة أو حصتين أو درس ودرسين، فينئذ

المجلد:14 العدو:1 عارس 2025 يناير -مارس 2025

نتحدث عن أهداف تعلمية للدرس يعمل الأستاذ على التعاقد بشأنها مع المتعلمين وتضبط اشتغاله الديداكتيكي واستثمار جيد للغلاف الزمني المخصص. لكن أحيانًا نجد صياغة مضطربة للأهداف في الكتاب المدرسي؛ فمثلًا في كتاب الرحاب ص: 54 في درس فقه الأسرة الطلاق: الأحكام والمقاصد ضمن مدخل الاستجابة، نجد الهدف الثاني للدرس: "أتمثل قيمة التسريح بإحسان في الطلاق الشرعي" فكيف للمتعلم في السنة الأولى بكالوريا أن يتمثل قيمة التسريح بإحسان في الطلاق؟ فهل هذا جهل بمفهوم التمثل ودلالاته؟ أم هي السرعة والعجلة وغياب الدقة في تحديد الأهداف؟

ومن ذلك أيضًا في درس الزواج (مدخل الاستجابة) بكتاب المنار ص: 25 جاء في أسئلة التقويم والدعم:

"أحدّد القيم الأخلاقية والسلوكية المذكورة في المادة 51 من المدونة؛ وأبيّن مدى التزامي بها" فكيف لتلميذ الأولى بكالوريا أن يلتزم ببنود المادة 51 من المدونة ويبرهن على الالتزام بها؟

ومعلوم أنّ أهداف الدرس يجب الربط بينها وبين المحاور لبناء المفاهيم بطريقة سليمة وفق معايير وشروط المعرفة الشرعية. وهذا يتطلب مهارات عالية في النقل الديداكتيكي transposition didactique.

• بناء منهجي يعتريه بعض القصور: فتجد بعض الدروس في الكتاب المدرسي لم يتم بناؤها وفق تصور مفهومي دقيق (بناء متدرج وواضح للمفهوم)؛ ففي السنة الثانية بكالوريا في مدخل التزكية؛ العقيدة نجد درس الإلحاد بين الحقيقة والوهم من كتاب المنار ص: 47؛ يتحدث عن الإلحاد وتعريفه وأنواعه وأسباب انتشاره وفلسفته؛ بينما الإطار المرجعي للسنة الثانية قدم الدرس كالآتي:

"مفهوم الإلحاد وحقيقته- أنماط الإلحاد وشبهاته- الكون شاهد على وجود الخالق

(آيات الأنفس والآفاق)". أ في حين أنّ الهدف الرئيس من الدرس: اكتساب مهارة إثبات العقيدة ودحض أوهام الإلحاد؛ والاعتزاز بالإيمان بالله تعالى.

ومن الإشكالات الديداكتيكية المرتبطة بتوظيف الكتاب المدرسي: التمثل السلبي الذي يحمله المدرس نحو الكتاب، فمن خلال المتابعة الميدانية في التفتيش والإشراف التربوي؛ لوحظ أنّ أغلب الأساتذة يرتبطون بالكتاب المدرسي بشكل خطي وبحرّفية واضحة، رغم أنّ الكتاب خاص بالتلميذ؛ بينما الأستاذ يمكن أن يعدّد موارده ومصادره في الإعداد والتحضير والتخطيط لدرسه وفق سيناريو بيداغوجي محتمل (استثمار الجذاذة بشكل وظيفي). ولا يخفي أنّ هذا الارتباط الخطي له نتائج سلبية على مستوى الاشتغال الديداكتيكي؛ من بينها:

- الوقوع في التنميط والحرّفية: حيث لا يكاد المدرس يتجاوز ما هو مسطر في الكتاب المدرسي (مثلًا في شرح المفردات يقتصر على ما هو مقترح في الكتاب؛ في حين حينما نتحدث عن شرح الغريب أو المفردات الصعبة فالمقصود بها التي تشكل عقبة في الفهم بالنسبة للمتعلم؛ صعبة بالنسبة له وليس بالنسبة للمدرس أولجنة تأليف الكتاب المدرسي)، لوحظت عدة أخطاء في شرح بعض المفردات (الفاسق: الغريب)
- غياب الإبداع والحيوية في بناء التعلمات: نتيجة التقيد بما هو مسطر في الكتاب المدرسي؛ في حين أنّ الأصل هو الإبداع والتجديد والبحث عن كل ما يخدم الأهداف التعلمية من الدرس.
- اختلال التوازن في بعض الأحيان مع مستوى المتعلمين وسياق بناء التعلمات: فهناك عدة متغيرات تؤثر في اكتساب التعلمات: مستوى المتعلمين-البيئة الفيزيقية-المكتسبات السابقة-المحيط الاجتماعي والسياق الثقافي..، مما يقتضي

الإطار المرجعي لاختبار الامتحان الموحد الجهوي للبكالوريا الخاص بالمترشحين الأحرار. ص 4.

في كثير من الأحيان تكييف المعارف الواردة في الكتاب المدرسي مع مختلف المتغيرات بغية بناء سليم للتعلمات.

### إشكالية بناء المفاهيم الشرعية

مِنْ مداخل التدريس بالكفايات: مركزية المتعلم، التدريس بالوضعيات؛ التدريس بالمفهوم.

المفهوم المجرد: فكرة أو مجموعة من الأفكار يكتسبها الفرد على شكل رموز أو تعميمات لتجريدات معينة أو هو معلومات منظمة عن خصائص أشياء أو حوادث أو عمليات تختلف عن أشياء أو خصائص أخرى، أو هو فكرة أوصورة ذهنية يكونها الفرد عن أشياء أو حوادث في البيئة.

#### تشكل المفهوم: تُبنى المفاهيم من:

- تصورات تحصل من خلال الحواس الخمس (السمع- البصر٠٠٠)
- الذكريات والتخيلات (من نتائج الفكر الخيالي): إنّ أول أنماط المعرفة التي يكتسبها الطفل تنشأ من خبراته المباشرة التي يكتسبها عن طريق حواسه، ثم بعد ذلك يشكل صورًا ذهنية لهاته المدركات التي تعامل معها حيث نتكون لديه مفاهيم لهاته المدركات. هذا وللخبرة التي يكتسبها المتعلمون دور كبير في تشكيل المفاهيم المجردة الصحيحة.

#### أهمية تعلم المفاهيم:

- تعلم المفاهيم يشكل قاعدة متقدمة في عملية التعلم؛
- تحدید المفاهیم فی المستویات التعلیمیة المتتالیة بشکل محوری یساعد علی تطویر المناهج،
  - فهم مبادئ وأساسيات العلم أو المادة الدراسية يجعلها أكثر سهولة للتعلم؛
- فهم هذه المبادئ والأساسيات تزيد فاعلية التعلم وتنقل أثره لمواقف تعلمية جديدة؛

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

# مجلة السرية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي ... · . . . . . . منهاج مادة النربية الإسلامية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي

- تنظيم المادة في إطار هيكلي مفاهيمي يؤمن ضياعها ونسيانها بسهولة؛
- فهم أساسيات المادة ومبادئها والاحتفاظ بها من النسيان يسهل الانتقال من المعرفة السابقة للمتعلم إلى المعرفة اللاحقة له ويجعلها أمرًا ممكنًا؛
- المفاهيم تسهم في سهولة اختيار محتوى المنهاج الدراسي بحيث يكون المعيار الأساسي في اختيار المحتوى هو مدى علاقته في بناء المفاهيم واكتسابها وتعلمها؛
- لأنها تساعد المعلم والمتعلم على الفهم العميق لطبيعة المادة الدراسية؛ وبذلك يسهل تذكرها؛ كما تسمح مرونة المفاهيم على إضافة حقائق جديدة دون أن يطرأ أي خلل على جوهر العملية التعليمية التعلمية.

فإلى أيّ حد استجاب المنهاج الجديد للمادة لمسألة التدريس بالمفهوم في التربية الإسلامية؟

اعتمد المنهاج الجديد للمادة نظام المداخل الخمسة في بناء المحتوى: مدخل التزكية-مدخل الاقتداء-مدخل الاستجابة- مدخل القسط- مدخل الحكمة، وهي هيكلة مناسبة لبناء شبكة مفاهيمية ممتدة عبر الأسلاك الثلاثة، خاصة وأنه في تاريخ مادة التربية الإسلامية ولأول مرة تتمكن المادة من تحقيق منهاج متصل غير منفصل؛ وفق رؤية موحدة وتصور شامل. لكن يبقى الإشكال الديداكتيكي هو مدى قدرة الأستاذ على التدريس بالمفهوم في ظل التضخم المعرفي الذي تحدثنا عنه آنفًا. ثم أهمية تحديد المفاهيم المراد تدريسها بدقة حتى تسهل علمية التنفيذ والتدبير الديداكتيكي. لكن نجد بعض الضبابية في مجموعة من المفاهيم المقدمة في المنهاج الجديد:

- ✓ في مدخل القسط: "حق الله الوفاء بالأمانة والمسؤولية" أهل تقدم من خلال مفهومين منفصلين: الأمانة ثم المسؤولية أم مفهومًا واحدًا؟
- √ علاقة هذا المفهوم بالمفهوم الموالي في مدخل الحكمة: "الكفاءة والاستحقاق

المجلد:14 كاوس 2025 يناير -ماوس 2025

أ انظر كتاب السنة الأولى بكالوريا في رحاب التربية الإسلامية، ومنار التربية الإسلامية.

## مجلة السرية الإسلامية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي ... - . ... منهاج مادة النربية الإسلامية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي

أساس التكليف" ما حدود الاتصال والانفصال بين المفهومين؟ خاصة وعند استقراء الكتاب المدرسي نجد تكرارًا واضحًا في هذين الدرسين.

✓ درس الهجرة إلى المدينة بالسنة الثالثة إعدادي ضمن مدخل الاقتداء وعلاقته
 بدرس الهجرة المتجددة ضمن مدخل الحكمة.¹

#### إشكالية تدريس وتقويم القيم

من إيجابيات المنهاج الجديد أنه اعتمد قيمة مركزية وقيمًا ناظمة للمنهاج الجديد: التوحيد قيمة مركزية؛ وأربع قيم ناظمة: المحبة- الحرية- الاستقامة- الإحسان.



وإذا أخذنا منهاج مادة التربية الإسلامية كمثال ونموذج للمواد الحاملة للقيم؛ نجد في دفتر التحملات الذي أصدرته وزارة التربية الوطنية في يونيو 2016م بمناسبة مراجعة منهاج مادة التربية الإسلامية- ما يلي:

"المواصفات الخاصة بمحتوى الكتاب؛ (وذكرت الوثيقة من بينها):

ترسيخ القيم الإسلامية في بعدها الكوني كالقسط والرحمة والمحبة والتعارف؛ باعتبارها قيما ربانية تشترك فيها الإنسانية استنادا إلى منطلق كون الإسلام رسالة

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

أ منار التربية الإسلامية السنة ثالثة إعدادي، ص 16، وص 28، وانظر كتاب الرحاب أيضًا.

عالمية؛ ورسولها رحمة للعالمين". أ

فالوثيقة حدّدت قيمًا بعينها ينبغي تصريفها في الكتب المدرسية؛ لكن إلى أيّ حد استطاعت لجان وفرق التأليف مراعاة هذه القيم وفق الدروس والمواضيع المحددة؟ وهل تم استحضارها في بناء هذه الدروس ديداكتيكيًا؟.

الاشتغال الديداكتيكي وإدماج القيم: إنّ الإشكال الذي يعاني منه المنهاج التربوي المغربي بخصوص إدماج القيم في البرامج والمقررات الدراسية؛ هو غياب النسقية والانسجام بين المواد مما يؤثر بلا شك سلبًا على القيم التي تروم كل مادة تمريرها وإكسابها للمتعلمين. كما أننا نلحظ ضعف أو غياب الخيط الناظم للقيم عبر مستويات المنهاج الثلاثة؛ في حين نجد بعض النماذج من الأنظمة التربوية العالمية تعتمد قيمًا مركزية محددة تنبثق عنها مجموعة من القيم نتوزع مختلف المواد الدراسية الحاملة لها.

لكن الإشكال المذكور آنفًا يزداد تعقيدًا حينما ننتقل إلى التنزيل الديداكتيكي؛ فقد يكون المنهاج محكم البناء والانسجام، لكن تبقى عملية التنفيذ عليها الرهان في إكساب المتعلمين القيم المعلنة في المستويات العليا.

الإطار المرجعي سبيلُ ضبطِ الاشتغال الديداكتيكي للأستاذ: يُعد الإطار المرجعي للمادة وثيقة تضبط الاشتغال الديداكتيكي للأستاذ في ظل تجربة تعدد الكتاب المدرسي التي أتى بها الميثاق الوطني للتربية والتكوين، ففيه تُضبط الموارد الدراسية المدرسي التي ألى بها المقررة في المستوى المعين؛ وتعرف الكفايات والمهارات والمهارات المسطرة لهذا المستوى، كما تحدد شروط إنجاز التقويم. وإذا ما أخذنا الإطار المرجعي لمادة التربية الإسلامية كمثال فنجده يحدد مجالات المادة وكفاية

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

\_

وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني؛ مديرية المناهج- ملحق دفتر التحملات الخاص بتأليف وإنتاج الكتب المدرسية؛ كتاب التلميذ(ة)- مادة التربية الإسلامية، جميع المستويات الدراسية بسلك الثانوي التأهيلي، يونيو 2016م. ص: 2.

## مجلة الإسلامية وإشكالات الاشنغال الديداكنيكي ... . ... منهاج مادة النربية الإسلامية وإشكالات الاشنغال الديداكنيكي

المستوى؛ ثم موجهات لتقويم الكفاية؛ والمهارات الأساسية المستهدفة بالتقويم؛ حيث ذكر منها:

- اتخاذ مواقف نظریة أو سلوكیة مسؤولة فی وضعیات تواصلیة أو حیاتیة؛
  - بناء قيم المبادرة الإيجابية لتحقيق النفع العام؛
- تسديد السلوك وتوجيهه على أسس العقيدة الإسلامية ومبادئها وبوسائل الإقناع والحوار". 1

وفي تنظيم المجال حددت الوثيقة القيم الناظمة لمنهاج التربية الإسلامية للسنة الأولى من سلك البكالوريا كالآتى:

- القيمة المركزية: "التوحيد"
- القيم المتفرعة عنها: الحرية- الاستقامة- الإحسان- المحبة".<sup>2</sup>

والجميل في الوثيقة أنها خصّصت ستة نقط للمجال القيمي: ثلاث (3) نقط لاستخراج القيم وتوظيفها ونتضمن هذه العملية: تحديد المواقف والتعبير عنها اعتمادها في التقدير. ثم ثلاث نقط (3) أخرى لتحديد المواقف والتعبير عنها وتعليلها؛ ونتضمن هذه العملية: تحديد الموقف- التعبير عن الرأي- التعليل. والمواقف لا تحدد إلا انطلاقًا من القيم التي اكتسبها المتعلم ولارتباطها بالجانب الوجداني بالدرجة الأولى.

لكن مما يلاحظ على الوثيقة أنها صَنفت اتخاذَ المواقف وبناء القيم وتوجيه السلوك

وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني ، الإطار المرجعي لاختبار الامتحان الموحد الجهوي للسنة
 الأولى من سلك البكالوريا، 21 نونبر 2016م. مذكرة رقم 16/101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الإطار المرجعي ص 6.

<sup>3</sup> الإطار المرجعي، ص 7.

<sup>4</sup> المرجع نفسه؛ والصفحة نفسها.

وتسديده ضمن المهارات؛ وفي هذا من الخلط ما لا يخفى بين الموارد المكتسبة؛ حيث القيم والمواقف والاتجاهات عند المتعلمين هي ألصق بالجانب الوجداني وليس المهاري!، إنّ المعاينة الميدانية تدلّ على أنّ الممارسة الديداكتيكية تقتصر في أفضل الأحوال على تعليم وتلقين المعارف؛ وفي بعض الأحيان قد تتجاوز ذلك للجانب المهاري، أما الجانب الوجداني/ القيمي فشبه غائب عن الاشتغال الديداكتيكي didactique

- على مستوى التخطيط: والتخطيط يعبر عنه تحضير الأستاذ للسيناريو البيداغوجي المحتمل لتقديم الدرس؛ يعبر عن هذه العملية بالجذاذت التي ترسم الخطة العملية للتنفيذ؛ فعلى هذا المستوى تجد الجانب القيمي غائبًا من الجذاذة؛ هذا في المواد الحاملة للقيم بشكل مباشر ناهيك عن المواد الأخرى! فلا يكاد المدرس يتحدث عن القيم المراد تمريرها وتعليمها للمتعلم رغم التنصيص عليها في الإطار المرجعي مثلًا.
- على مستوى التنفيذ: تبعًا للمستوى السابق؛ إذا غابت القيم كأهداف يسعى الدرس إلى تحقيقها؛ فلا تجد لها أثرًا في التنفيذ داخل الفصل إلا لمامًا حينما ينبه المدرس إلى بعض القيم أو يستنكر على المتعلمين بعض السلوكات مثلًا. في حين أنّ المواد الحاملة للقيم تستهدف غرس قيم بعينها في نفوس المتعلمين وينبغي الاشتغال عليها (قيم دينية- قيم وطنية- قيم كونية ٠٠).
- على مستوى التقويم: مازال الإشكال العويص الذي تعاني منه المنظومة التربوية جملة هو مسألة التقويم؛ فرغم تبني المنظومة للمقاربة بالكفايات والتي من المفروض أن تستهدف تقويم الكفاية في شموليتها، غير أنّ واقع الممارسة والميدان يكشف بالوضوح التام أنّ التقويم في منظومتنا يستهدف المعارف ليس إلا. فأن تطلب من المتعلم أن يمسك الورقة والقلم وتطلب منه أن يجيب على

المجلد:14 العدو:1 عارس 2025 يناير -مارس 2025

# 

أسئلة معينة فلا يعدو تقويم البعد المعرفي فقط!

لذلك فإنّ التقويم في الممارسة الصفية يركز على المعارف بدرجة أولى ويغفل تقويم القيم مع أنّ هذه الأخيرة- عملية تقويم القيم- من الصعوبة بمكان.

#### قائمة المصادر والمراجع

- 1. أحمد أوزي المعجم الموسوعي الجديد لعلوم التربية؛ منشورات مجلة علوم التربية العدد 42. طبعة 2016م.
- 2. في رحاب التربية الإسلامية السنة الأولى بكالوريا، يوسف بنعجيبة ومن معه، طبعة 2017م.
- في رحاب التربية الإسلامية السنة الثالثة إعدادي، يوسف بنعجيبة ومن معه،
   طبعة 2017م.
- 4. في رحاب التربية الإسلامية السنة الثانية بكالوريا، يوسف بنعجيبة ومن معه،
   طبعة 2017م.
- 5. محمد الدريج؛ الكفايات في التعليم؛ سلسلة المعرفة للجميع، العدد 16 منشورات رمسيس الرباط؛ أكتوبر 2000م.
  - المملكة المغربية؛ المجلس الأعلى للتعليم؛ تقرير 2008م.
- 7. منار التربية الإسلامية، السنة الأولى بكالوريا. محمد طابخ ومن معه. طبعة 2016م.
- 8. منار التربية الإسلامية، السنة الثالثة إعدادي. محمد طابخ ومن معه. طبعة 2016م
- 9. منار التربية الإسلامية، السنة الثانية بكالوريا. محمد طابخ ومن معه. طبعة 2016م
- 10. المهدي المنجرة؛ قيمة القيم؛ مطبعة النجاح الجدية الدار البيضاء؛ الطبعة الثالثة 2008م.
  - 11. المؤتمر الثالث لوزراء التربية العرب. جامعة الدول العربية-الإدارة الثقافية 1968م.
- 12. وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني؛ الإطار المرجعي لاختبار الامتحان الموحد الجهوي للسنة الأولى من سلك البكالوريا؛ 21 نونبر 2016. مذكرة رقم 16/101.

## مجلة السامية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي — · — · — · منهاج مادة النربية الإسلامية وإشكالات الاشتغال الديداكتيكي

- 13. وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني؛ مديرية المناهج- ملحق دفتر التحملات الخاص بتأليف وإنتاج الكتب المدرسية؛ كتاب التلميذ(ة)- مادة التربية الإسلامية، جميع المستويات الدراسية بسلك الثانوي التأهيلي، يونيو 2016م.
- 14. وزارة التربية الوطنية؛ الكتاب الأبيض؛ لجان مراجعة المناهج التربوية المغربية للتعليم الابتدائي والثانوي الإعدادي والتأهيلي ربيع الأول 1423 يونيو 2002م.
  - 15. وزارة التربية الوطنية؛ الميثاق الوطني للتربية والتكوين؛ أكتوبر 1999م.
  - 16. وهابي عبد الرحيم؛ المناهج التعليمية ومنظومة القيم؛ مطبعة أنفو برانت فاس
- 17. Dictionnaire actuel de l'éducation. Guérin Montréal, Canada.2005

ISSN: 2321-7928

# التماسك البنيوي في سينية البحتري

 $^{-}$ د. خالد بريمة يوسف مرجب  $^{-}$ 

المستخلص: نشطت الدراسات البنيوية في العصر الحالي، واتجهت نحو الإنتاج الأدبي متخذه منه ميدانًا فسيحًا لتطبيق أسس ومبادئ البنيوية في العصر الحديث، وفي ركاب هذا التوجه جاءت هذه الدراسة: (التماسك البنيوي في سينية البحتري) كنموذج للدراسات البنيوية في رحاب الدراسات الأدبية، وقد هدفت الدراسة إلى إبراز تراث البحتري الشعري وإظهار ما بهذا التراث من جمال لغوي وبعد بنيوي، ومن خلال نماذج الدراسة المختارة من سينية البحتري توصل الباحث إلى عدة نتائج من أهمها، مقدرة البحتري الفائقة في استغلال جميع المستويات اللغوية (الصوتية، الصرفية، النحوية، الدلالية، والرمزية) في صياغة أفكاره ووضوح معانيه وترتبها في لغويًا متماسكًا ومتكاملًا، وقد أوصت الدراسة بإجراء المزيد من الدراسات اللغوية للنيوية في شعر البحتري وغيره من الشعراء العرب عبر العصور الأدبية المختلفة، لأنّ البنيوية في شعر البحتري وغيره من الشعراء العرب عبر العصور الأدبية المختلفة، لأنّ ذلك يسهم في إبراز التراث الأدبي العربي الكثيف ويعكس مدى أصالته من بين تراث الشعوب الأخرى.

الكلمات المفتاحية: التماسك- البنيوية- المستويات اللغوية- البناء اللغوي.

المقدمة: أصبحت الدراسات البنيوية والدلالية من أهم القضايا اللسانية التي شغلت بال اللغويين في العصر الحديث، فظهرت العديد من الدراسات الحديثة التي ربطت بين لسانيات النص والشعر، وقد كانت على درجة عالية من الدقة العلمية والمنهجية المصحوبتين بالوضوح والشمول، ومسايرة لوجهة علم اللغة في العصر الحديث وتعميقًا

أستاذ علم اللغة المشارك، كلية التربية، جامعة غرب كردفان، السودان

## مجلة العنيوي في سينية البحتري . . . . . . . . . . . . . التماسك البنيوي في سينية البحتري

لمبدأ البنيوية في رحاب الدراسات اللغوية، جاءت هذه الدراسة البنيوية لسينية البحتري التي ذاع صيتها وسار بذكرها الركبان. وهي من عيون شعر البحتري التي دلّت على نبوغه في الشعر، وقد حفلت السينية بمختلف المستويات اللغوية المتداخلة بنيويًا في انسجام غايةً في البيان والروعة والجمال.

فشعر البحتري عامةً والسينية بصورة خاصة موردً من موارد اللغة وميدانً فسيحً للدراسات اللغوية وذلك لأنّ الشعر عند البحتري ما هو إلا إبداعً لغويَّ أداته الرئيسة الألفاظ ومادته التي تشكله هي المعاني، وحول هذا البناء اللغوي الذي تشكله الألفاظ والمعاني في شعر البحتري والكيفية التي ينظم بها شعره، تدور هذه الدراسة.

سبب اختيار الموضوع: التراث الشعري عند البختري تراث ضخم مادته اللغوية فصيحة ورصينة، ولها عذوبة وجزالة في غاية الروعة والجمال، فأردت من خلال هذه الدراسة الوقوف على جمال ذلك السبك اللغوي الرصين ودراسته دراسة بنيوية تدل على ما في لغة البحتري الشعرية من ربط بنيوي بين الألفاظ والمعاني وسائر أجزاء البناء اللغوي في سينية البحتري.

مشكلة الدراسة: انطلقت الدراسة من مشكلة مفادها: هل تكامل عناصر البناء اللغوي في سينية البحتري بمستوياته المختلفة: الصوتية، الصرفية، النحوية، والدلالية، مكّن الشاعر من التعبير عن مراده ومبتغاه في كل أجزاء القصيدة؟

أهداف الدراسة: سعت الدراسة لتحقيق الأهداف الآتية:

- السعي للربط بين الدراسات اللغوية الحديثة والتراث الشعري العربي القديم.
  - 2. قراءة الشعر العربي في ضوء النظريات اللغوية الحديثة في علم اللغة.
    - التأكيد على أصالة التراث العربي في مجالات علم اللغة الحديث.
      - 4. تطبيق مبادئ علم اللغة الحديث في لغة البحتري الشعرية.

## مجلة العنيوي في سينية البحتري — · — · — · — · التماسك البنيوي في سينية البحتري

إظهار دور المستويات اللغوية المتماسكة في التعبير عن المعنى المراد في سينية البحتري.

أهمية الدراسة: تنبع أهمية الدراسة من كونها دراسة بنيوية ربطت التراث الأدبي العربي القديم بالدراسات اللغوية الحديثة، ومن خلال الدراسة والتحليل تبينت أصالة التراث العربي وما له من قدم سبقٍ في مختلف علوم اللغة الحديثة، فكل ما قيل عنه حديث في رحاب علم اللغة الحديث من علوم ونظريات لغوية وجدت قديمًا في التراث العربي القديم.

منهج الدراسة: اتبعت الدراسة المنهج الاستقرائي التحليلي، وذلك بأخذ نماذج من سينية البحتري بالدراسة والتحليل وفق النظرية البنيوية في رحاب علم اللغة الحديث، ويعتبر المنهج الاستقرائي التحليلي هو الأنسب لمثل هذه الدراسات البنيوية.

#### تعريف التماسك في اللغة والاصطلاح

التماسك لغةً: كلمة تماسك تعود في أصلها إلى الجذر اللغوي، (م س ك) وهو أصلُ لغويُ مطرد في اللغة، وجاء في المعاجم والقواميس اللغوية: مسك الشيء: أي أخذه بيده وقبضه، فيقال: أمسكت عليه ماله بمعنى حبسته، وأمسك عن الأمريعني كفَ عنه (ابن منظور، 1414هـ، مادة: م س ك).

وجاء في المعجم الوجيز: مسك بالشيء مسكًا إذا أخذ به وتعلق واعتصم، وتماسك البناء إذا قوي واشتد، والتماسك هو الترابط ومن ذلك التماسك الاجتماعي الذي يعني ترابط أفراد المجتمع ترابطًا اجتماعيًا وثيقًا، ويقال: إنه لذو مسكة وتماسك: أي ذو عقل (الزمخشري، أساس البلاغة، 1430هـ، مادة: م س ك.). والرجل يمدح نفسه فيقول: (زعزعني الدهر فتماسكت)

ومما جاء في معجم تاج العروس للزبيدي تحت باب (م س ك)، ومن صفاته صلّى الله عليه وسلّم إنه كان (بادنُّ متماسكُ): أي إنه مع بدانته كان متماسك اللحم، معتدل

#### مجلة الهنيوي في سينية البحتري . . . . . . . . . التماسك البنيوي في سينية البحتري

الخلق، كأن أعضاءه يمسك بعضها بعضًا (الزبيدي، تاج العروس، مادة: م س ك).

فكلمة تماسك في جميع هذه المعاجم والقواميس وغيرها، أينما وردت فهي تشير من حيث الدلالة إلى معانى: الصلابة والمتانة والقوة وترابط الأجزاء بعضها ببعض.

التماسك اصطلاحًا: يعرف التماسك اصطلاحًا بأنه: نظام تماسك وتترابط به الأجزاء أو الوحدات النصية لتكون النص (نخبة من اللغويين، المعجم الوسيط، 1392هـ، مادة: م س ك). وهو بمثابة الترابط العضوي بين عناصر النص والتلاحم فيما بينها، وعن طريق التماسك تكون الإفادة التامة والوضوح في فهم المعنى المراد من النص.

ومصطلح تماسك في الدراسات اللغوية العربية هو ترجمة للكلمة الإنجليزية Cohesion، والتي من معانيها: السبك، التضام، والالتئام (العمري، اتجاهات النقد الأدبي العربي في القرن العشرين، 2011م، ص59)، والبعض يرجع كلمة تماسك إلى ترجمة كلمة كلمة Oherence والتي تعني: الحبك، الانسجام، والاتساق (الخولي، فن القول، 1996م، ص154).

وقد فرَّق علماء اللغة بين المصطلحين ومرادفاتهما العربية بقولهم: إنَّ كلمة Coherence ومقابلاتها ومقابلاتها بالعربية تشير إلى التماسك الشكلي، أما كلمة Coherence ومقابلاتها العربية فهي تشير إلى التماسك الدلالي أو المعنوي. (تمام حسان، اللغة مبناها ومعناها، 1977م، ص123).

مفهوم البنيوية (Structuralism): البنيوية لغةً من الفعل بني يبني بمعني صورةً أو هيئة للبناء، أما في الاصطلاح فهي تيار فكري ونهج ميثودلوجي يهتم في المقام الأول بالعلوم الاجتماعية، وتهدف البنيوية إلى كشف الأنماط البنيوية التي تكمن وراء جميع الأشياء التي يعقلها الأنسان ويفكر فيها ويدركها ويحس بها.

وتقوم النظرية البنيوية على أساس أنها نظام سيميائي مستقل ومنظم ذاتيًا حيث يتم تحديد عناصره من خلال العلاقات المترابطة داخل النظام، والحكم على أيّ نصِ

لغوي يكون من خلال النظر إلى واقع النص ودراسة مستوياته المختلفة ومدى ترابطها مع بعضها البعض وفق المبادئ والقوانين اللغوية المنظمة للبنية الكلية للنص والتي نعرف عند علماء اللغة باسم (البنية الدلالية الكبرى للنص)، وفي هذه البنية الدلالية الكبرى تتجلى أهمية جميع المستويات اللغوية، (الصوتية، الصرفية، النحوية، الدلالية، والرمزية) (صبحي الفقي، علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، 2000م، ص17). ومصطلح التماسك البنيوي من المصطلحات الحديثة في الدراسات النصية عند علماء اللغة العرب، وبعد ظهوره قام الباحثون بإجراء العديد من الدراسات البنيوية في التراث العربي القديم، ومن خلال هذه الدراسات اللغوية الحديثة التي أجريت تبين أنّ التراث العربي القديم شعرًا ونثرًا كان ينظم على هدي هذا المنهج البنيوي الحديث وفي هذا دليلً على أصالة ذلك التراث اللغوي العربي القديم ومواكبته لكل جديدٍ يطرأ حديثًا في رحاب العلوم اللغوية.

ولما كان الشعر عند البحتري إبداعًا لغويًا أداته الرئيسة اللفظ ومادته التي يتشكل منها هي المعنى (عذوبة اللفظ وجمال المعنى) عمدت الدراسة إلى تطبيق ذلك المنهج البنيوي في شعره لإظهار روعة التماسك البنيوي في سائر قصائده مستشهدًا في ذلك باختيار نماذج من قصيدته الذائعة الصيت (سينية البحتري) والتي وصف فيها أيوان كسرى وصفًا غايةً في الروعة والجمال.

التعريف بالبحتري: هو أبو عبادة الوليد بن عبيد الله بن يحي بن عبيد الله بن سملان بن جابر بن أبي سلمة بن مسهر ابن الحارث المعروف بالبحتري نسبة إلى عشيرته الطائية بحتر (أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني، 37/2)، يكنى بأبي عبادة والبحتري لقب له، ولد بمنبج لذا يعرف تارة بالمنبجي، عاش طفولته فيها ثم رحل بعد ذلك إلى بغداد.

وقد توفرت للبحتري ثقافة شعرية واسعة مكّنته من ناصية الشعر حتى صار أحد كبار شعراء العصر العباسي، فالبحتري شاعرٌ بدوي الهوية والنشأة وقد آثر في شعره،

#### 

حلاوة اللفظ على طلب المعنى وكان يتجنب في شعره التعقيد ومستكره الألفاظ (الآمدي، الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري، 4/1) وفي ذلك نجده يقول:

والشعر يغنى عن صدقه كذبه منطقكم حدود كلفتمونا ما نوعه وما سببه ولم يكن ذو القروح يلهج بالمنطق لمحُ تكفى إشارته بالهذر طولت خطبه وليس وقد اشتهر البحترى بالفصاحة والبلاغة فانعكست تلك السمات في شعره، الذي اتسم بعدة خصائص منها، الدقة في الوصف والبراعة في التصوير مع جودة السبك فصارت أشعاره تعرف (بسلاسل الذهب)، كما يعدُّ البحتري من أطبع الشعراء العرب لما تميز به شعره من عذوبةٍ وجزالة، فقد وصفه ابن الأثير بقوله: (أحسن في سبك اللفظ على المعنى، وأراد أن يشعر فغنىَ، ولقد حاز طرفي الرقة والجمال على الإطلاق) (ابن الآثير، المثل السائر، 227/3). وتوفي البحتري بمسقط (منبج)، في عام أربعة وثمانين وقيل ثلاثة وثمانين ومائتين.

التماسك البنيوي في سينية البحتري: تعرف هذه القصيدة بقصيدة إيوان كسري وتعتبر هذه القصيدة من عيون قصائد الوصف في الشعر العربي وقد سلك البحتري في نظمها مسلك القدماء في النظم الذي يقوم على التجديد في المعاني مع المحافظة على الألفاظ والأساليب القديمة، وقد تجلّت في هذه القصيدة مقدرة البحتري الشعرية المتمثلة في عذوبة الألفاظ، سهولة المعاني، رونق الديباجة، وضوح التراكيب، وسعة الخيال وقربه، وقد تجسّدت كلّ هذه الأوصاف في السينية ثما جعلها تبدو كأنها بناء لغوي متماسك الأجزاء ومتلاحم الأفكار وهذا ما نجده عند الموهبين من الشعراء أمثال البحتري وغيره، وفي أي فقرة من فقرات السينية أو أيّ جزء من أجزائها تبدو مظاهر التماسك البنيوي بادية وجلية وذلك من خلال تلاحم وتماسك المستويات اللغوية المختلفة (الصوتية، الصرفية، النحوية، الدلالية، والرمزية)، فعلى المستوى الصوتي اختار

### مجلة الهنيوي في سينية البحتري . . . . . . . . . . التماسك البنيوي في سينية البحتري

البحتري في سينيته من الحروف أكثرها جرسًا وموسيقى، وفي المستويات الأخرى اختار من الألفاظ أقدرها على التعبير ومن المعاني أقربها إلى الفهم، ومن التراكيب أكثرها تلاؤمًا واتساقًا مع نظيراتها في السياق، كل ذلك جاء به البحتري في سينيته فبدت كلوحة لغوية متماسكة الأجزاء ومكتملة البناء وجاذبةً للأنظار.

تحليل السينية وفق مستويات التماسك البنيوي: في سبيل تحليل سينية البحتري تحليلًا بنيويًا ينظر إليها كبنية نصية كبرى نتألف من عدة بني صغري تترابط مع بعضها البعض بروابط لغوية معينة تؤدي إلى التماسك البنيوي في سائر أجزاء القصيدة، ولهذا الترابط أو التماسك البنيوي قوانينه ومبادئه التي تنظمه في أيّ بناء لغوي، وهنا نستعرض بعض النماذج الشعرية من سينية البحتري وفق هذه القوانين والمبادئ البنيوية.

### النماذج التطبيقية

#### 1. قال البحترى:

صنت نفسي عما يدنس نفسي وترفعت عن جدا كل جبس وتماسكت حين زعزعني الدهر التماسًا منه لتعسي ونكسي بغس طففتها الأيام تطفيف بخس بغس (ديوان البحتري)

يبتدر الشاعر قصيدته معبرًا عما يجيش بنفسه ومصورًا لما يعانيه من الحزن والألم بفعل المنع والحرمان وقد جسد ذلك في لوحة لغوية متماسكة البناء وذلك بتكامل مستويات اللغة المختلفة، فعلى المستوى الصوتي، اعتمد الشاعر على الموسيقى الداخلية فاختار من الحروف أكثرها تصويتًا وجرسًا ونغمًا فجاء بحروف الصفير (ص، ز، س) لما فيها من صوت زائد يشبه صوت الطائر، فقد وظف صوت السين الشديد لإظهار شدة الحزن والألم، وتكرار قافية السين المكسورة المسبوقة بالحرف الساكن

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

#### محالة البنيوي في سينية البحتري — · — · — · — التماسك البنيوي في سينية البحتري

زاد من ضراوة الموسيقى الداخلية وصار الجرس الموسيقي أكثر إيقاعًا ونغمًا (الفلاحي، لبناء الفني في شعر ابن جابر الأندلسي، 2017م، ص262).

وقد اختار لإظهار ذلك الحزن وإبرازه أن نظم هذه الأبيات على البحر الخفيف (فاعلاتن مستفعلن فاعلاتن فاعلاتن مستفعلن فاعلاتن)، إذ يعد البحر الخفيف من أنسب البحور للتعبير عن مشاعر الحزن والأسبى ولتصوير الانفعالات والخلجات النفسية.

فعن طريق قافية السين المكسورة والبحر الخفيف الشجي اكتمل البناء الصوتي في هذه الأبيات شكلًا ومضمونًا، فالسين المكسورة مع شدة الحزن والأسى توحي بكسر الخاطر والبحر الخفيف مع التعبير عن الحزن يوحي أيضًا بعمق الأسى الدفين، وهكذا تبدو البنية الصوتية متماسكة ومعبره عن الحزن.

أما على المستويين الصرفي والنحوي، نلاحظ أنّ التراكيب اللغوية صرفاً ونحواً تبدو متماسكة ومعبرة في هذه الأبيات، حيث استخدم الشاعر أفعال الماضي (صنت، تماسكت،....) وذلك لما توحي به هذه الأفعال من مشاعر، والضمير المتصل (تاء المتكلم) يمثل القمة في الاعتداد بالنفس والافتخار بها، فكثرت الجمل الفعلية في الأبيات والتي لها القدرة على التعبير عن حالة الشاعر النفسية، وقد تخللت هذه الجمل مجموعة من الحروف (حروف الجروف العاطفة)، فكل ذلك أدّى إلى تماسك البنية اللغوية وترابط الجمل وتناسقها وجعلها قادرة للتعبير عن المعنى (الحالة النفسية)، وتحولها من حالة إلى أخرى، وقد سخّر الشاعر كل هذه الأدوات اللغوية ليشكل السبك اللغوي المتماسك والمعبر عن مشاعره الوجدانية المثقلة بالحزن والأسي فهو شاعرً مطبوعً يمتلك القدرة في تطويع اللغة للتعبير عن أفكاره ومشاعره الوجدانية (إبراهيم خليل، في النقد الأدبي والألسني، 2020م، ص156).

أما على مستوى الدلالة والرمز فقد استطاع الشاعر أن ينفذ من خلال البنية الصوتية والتركيبية إلى رسم صورةٍ ذهنية يستطيع المتلقي أن يدرك من خلالها المعنى المراد

المجلد:14 العدو:1 421 يناير -مارس 2025

بصورة جلية، فالمستويات الصوتي والصرفي والنحوي والدلالي جميعها تبدو في لوحة لغوية متماسكة ومعبرة وفي غاية من الحسن والجمال، ولتقريب صورة المعنى أكثر في ذهن المتلقي أكثر الشاعر في الأبيات من استعمال التشبيهات والاستعارات والكايات وبعض المحسنات اللفظية، وعن طريق هذه الأساليب البلاغية المتنوعة غدت المعاني في هذه الأبيات من الوضوح كأنها أرواح تتحرك ونتنفس.

ومن صور تلك الأساليب البلاغية قوله: (زعزعني الدهر)، فالدهر هنا يبدو كأنه إنسان باطش ومتسلط يحاول جاهدًا زعزعته (اختباره بالذل والاحتقار) لكن الشاعر يستطيع الوقوف في وجه ذلك الظالم الباطش، فالصورة هنا تبدو ماثلةً في ذهن المتلقي حيث تضافرت جميع المعينات اللغوية من صوتية وصرفية ونحوية ودلالية ورمزية في رسمها، وهذا قمة في التماسك البنيوي المنشود في كل بناءٍ لغوي.

#### 2. قال البحتري:

حلل لم تكن كأطلال سعدي في قفارٍ من البسابس ملس نقل الدهر عهدهن عن الجد ة حتى رجعن أنضاء لبس فكأن الجرماز من عدم الأنه س وإخلاله بنيه رمس لو تراه علمت أن الليالي جعلت فيه مأتمًا بعد عرس (ديوان البحتري)

الأطلال لها مكانة خاصة في نفس كل شاعر عربي قديم فبها استفتحوا قصائدهم (المقدمة الطللية) فالأطلال عندهم دومًا تحمل دلالات النوي وفراق الأحباب، فعندما تظعن الحبيبة يأتي الشاعر على تلك الربوع التي كانت عامرة بالمحبوبة وربعها فيبكيها لأنها باتت أطلال بعد أن غادرتها المحبوبة، وفي هذه الأبيات سار البحتري على هدى الشعراء القدامي فشبه آثار آل ساسان العامرة وذات الحسن والجمال

### مجلة الينيوي في سينية البحتري . . . . . . . . . التماسك البنيوي في سينية البحتري

بأطلال سعدي وما بها من قفرٍ وقحلٍ وخراب، وهذا ما يعرف في البلاغة بتشبيه (الضد)، والضد يظهر حسنه الضد كما يقال (فضل حسن عباس، البلاغة فنونها وأفنانها، 1987م، ص17).

وفي البيت الثاني يصف الدهر بأنه أنسان مخرب يقوم بإلحاق الضرر والخراب بتلك الآثار فيتحول حالها من عمارٍ إلى خراب شأنها شأن الثياب التي صارت خرقة وممزقة بعد أن كانت جديدة الشكل وزاهية الألوان، فهذا التنوع في الأساليب اللغوية مع التكثيف الصوتي المنبعث من الموسيقى الداخلية للألفاظ علاوة على البعدين الصرفي والنحوي، أحدث تماسكًا بنيويًا قويًا تجسد بفعله المعنى في صورة ذهنية واضحة المعالم وملموسة الأبعاد في ذهن المتلقي، وهي صورة توحي دلالتها بشدة الألم والحزن على ما آل إليه حال تلك الصروح.

#### وفي قوله:

فكأن الجرماز من عدم الأن س وإخلاله بنيه رمس جاء الشاعر بأداة التشبيه (كأن)، وهي من أبلغ أدوات التشبيه في عقد المشابهة والمماثلة وذلك لما فيها من التوكيد واقتراب الصورة أكثر في ذهن المخاطب، فالجرماز الذي يعد مظهراً من مظاهر الحضارة الفارسية صار بمثابة الرمس وذلك لخلوه من الأنس وحركة الناس جيئة وذهابًا، فيا للحزن على تبدل حاله من حال إلى حال (المراغي، علوم البلاغة (البيان، المعاني، والبديع)، ص214). وقد عمق الشاعر الك الصورة الحزينة للجرماز بقوله:

لو تراه علمت أنّ الليالي جعلت فيه مأتمًا بعد عرس فقد جعل الشاعر تعاقب الليالي سببًا في ماحل بالجرماز، فهي التي صيرته بالخراب والدمار مأتمًا بعد أن كان في الماضي يعج بالعمران والأنس والأفراح كأنه دار

## 

عرس، فعن طريق أسلوب الاستعارة جسد الشاعر تلك الصورة الفنية الناطقة بالحزن والدالة على تبدل الحال من الفرج إلى السرور، وقد زاد من وضوح صورة المعنى وبيانها لدى المتلقي استعمال أسلوب الطباق (مأتم/عرس) فهو طباق بين حالتين متضادتين تشير إحداهما (مأتم) إلى كل المعاني الدالة على الحزن، وتشير الأخرى (عرس) إلى كل المعاني الدالة على الفرح والسرور.

فقد تعدّدت الأساليب البلاغية في هذه الأبيات من القصيدة لترسم لنا تلك الصورة الحزينة لقصر الجرماز وماحل به من قفر وضياع، وقد أبدع الشاعر في رسم هذه الصورة الفنية فهي غاية في الروعة والجمال وحسن التعبير، لأنها حوت أجمل الألفاظ وأحسن المعاني مع جودة السبك وحسن التراكيب، ومن خلال رسم الصورة الكلية الدالة على معنى (الحزن والأسى) تبدو الألفاظ منسابة بسلاسة، والمعاني منداحة برشاقة، والتراكيب منسجمة ومتماسكة، فمن شدة سبكها وتماسكها مع بعضها البعض لو انفصل منها لفظًا واحدًا أو معنى لانهارت الصورة الفنية بأكلها (يوسف الشيخ محمد، ديوان البحترى، 2000م، ص5).

### 3. قال البحتري:

وكأن الإيوان من عجب الصن عق جوبُ في جنب أرعن جلس يتظنى من الكأبة إذ يب دو لعيني مصبح أو ممسي مزعجًا بالفراق عن أنسٍ ألفٍ عرّ أو مرهقًا بتطليق عرس (ديوان البحتري)

في هذه الأبيات يحاول الشاعر رسم صورة فنيه للإيوان وقد حشد كل معينات الرسم والإبداع فأحكم الصورة وأتقنها عن طريق تكامل مستويات البناء اللغوي المتين، فعلى المستوى الصوتي فقد ضجت الأبيات بالموسيقى الداخلية الصاخبة تعبيرًا

المجلد:14 كورو:1 424 يناير -مارس 2025

## مجلة العنيوي في سينية البحتري — · — · — · — · التماسك البنيوي في سينية البحتري

بالصوت عن تعميق المعنى المراد، كما أنّ قافية السين في الأبيات مسترسلةً وهي بمثابة المفتاح الصوتي الحزين الذي يعبر عن ما بداخل البناء اللغوي من آلام وأحزان، وعلى مستوى التراكيب اللغوية فقد جسدت أداة التشبيه (كأن) الإيوان في دائرة تشبه الترس المستدير القائم على بناءٍ أو جبلِ عظيم.

وفي البيتين الثاني والثالث تتجلى روعة المماثلة والمقارنة والتشبيه حيث يبدو الإيوان كشخص حزين كئيب أزعجه فراق حبيب كان مصدر الأنس والفرح والسرور له، أو شخص أرهقه طلاق زوجته وأحزنه فتعدد أساليب التشبيه وما تحمله من شحنات الحزن والألم جسدت لنا حالة الإيوان ومعاناته في دلالات تعبيرية وإشارات واضحة المعنى والمقصد.

فتكامل المستويات البنيوية في هذه الأبيات المتمثل في التناغم اللفظي الموسيقي وتوظيف الأفعال في الجمل الدالة وبراعة التراكيب اللغوية المتمثلة في صور التقابل والتضاد، وتعدد صيغ الخطاب في هذه الأبيات، لدليل دامغ على قدرة الشاعر الفائقة في توظيف مستويات البناء اللغوي في التعبير عن المعنى المراد وتأكيده (عبد الوهاب الصابوني، شعراء ودواوين، ص214). وقد اشتهر البحتري في شعره بدقة الوصف وروعة التصوير فعندما يلجأ إلى الوصف في شعره يصور لك الموصوف وكأنه شيء شاخصً أمامك.

#### 4. قال البحترى:

عكست حظه الليالي وبات للمشتري فيه وهو كوكب نحس فهو يبدي تجلدًا وعليه كلكلُ من كلاكل الدهر مرسي لم يعبه أن بزّ من بسط الديباج واستل من ستور الدمستق (ديوان البحتري، ص162)

## مجلة العنيوي في سينية البحتري — · — · — · — · التماسك البنيوي في سينية البحتري

استمر الشاعر في وصفه للحالة التي صار عليها الإيوان ولتعميق تلك الصورة الحزينة في ذهن المتلقي أكثر الشاعر في هذه الأبيات من استخدام أصوات الصفير (حروف الصفير) الحاملة لدلالات المعاني، فهذه الأصوات ذات بعد نفسي لما لها من صفات (الليونة، الهمس، الرقة، والانكسار) (السيرافي، شرح كتاب سيبويه، 430/5)، وتوزيع هذه الأصوات في الأبيات بصورة منتظمة تبعه توزيعًا للزفرات والآهات في الفقرات، كما تكرّرت أيضًا في الأبيات الأصوات المجهورة (الدال، والراء) ذات الأثر القوي لتكشف بعمق أبعاد حالة الإيوان، وفي كل ذلك تتجلى مقدرة الشاعر الفائقة في استخدام البعد الصوتي لرسم المعنى في نفس المتلقى.

أما على المستويين الصرفي والنحوي، فقد أكثر من استخدام الجمل الفعلية للتعبير عن الحالة التي صار عليها الإيوان فقد تغير حاله من فرح وأنس إلى حزن ووحشة، ولتعميق ذلك المعنى لجأ الشاعر إلى حشد الأساليب البلاغية ومن ذلك أسلوب الاستعارة في قوله (عكست حظه الليالي) وأسلوب الكتاية في قوله (بات المشتري)، ومن خلال التراكيب اللغوية تبدو ظاهرة الحقول الدلالية ماثلة في رصف بعض الألفاظ (الديباج، الدمستق) (أحمد عزيز، أصول تراثية في نظرية الحقول الدلالية، 2015م، ص13)، فعن طريق كل هذه الأساليب اللغوية البنيوية استطاع الشاعر أن يرسم لنا صورة الإيوان صورةً حسيةً ملموسة ماثلة للعيان، والوصف الحسي هو أبلغ أنواع الوصف.

ورغم الويلات والمحن التي ألمت بالإيوان إلا أنه لا زال يقف صامدًا متجلدًا لا يأبه لتلك الظروف شأنه في ذلك شأن الشاعر الذي يقف قويًا متماسكًا رغم محاولة الدهر زعزعته وإذلاله، فتجلد الإيوان وصموده يعود إلى متانة بنائه وبراعة صنعه، كما أنّ تماسك الشاعر وثباته يعود إلى سمو أخلاقه ورفعة نفسه.

#### 5. قال البحتري:

ليس يدري أصنع إنسٍ لجنٍ سكنوه أم صنع جنٍ لأنس

### مجلة الهنيوي في سينية البحتري . . . . . . . . . . التماسك البنيوي في سينية البحتري

غير أني يشهد أن لم يك بانيه في الملوك بنكس وقيل: إنّ هذا البيت يعتبر من عيون القصيدة وفيه سار البحتري على هدي الشعراء العرب القدامي في عاداتهم الشعرية، كانوا ينسبون كل أمرٍ عجيب أو خارقٍ للعادة إلى الجن، ومما جاء في التراث الشعري القديم، أنّ وادي عبقر هو مكان تسكنه شعراء الجن، وكانوا يزعمون أنّ لكل شاعر جاهلي قرينًا من هذا الوادي يلقنه الشعر، وذكروا من الشعراء وقرنائهم، امرؤ القيس صاحبه أو قرينه لافظ بن لاحظ، النابغة الذبياني وصاحبه هاذر بن ماهر، الأعشى وصاحبه مسحل السكران بن جندل، عنترة بن شداد وصاحبه جالد بن ظل، وغيرهم من الشعراء الذبن لهم قرناء من الجن يلقنونهم الشعر (أبو زيد القرشي، جمهرة أشعار العرب). والقرآن الكريم عندما نزل على الرسول صلّى الله عليه وسلّم بهذه اللغة المعجزة قالوا هو قول شيطان رجيم، فردّ عليهم سبحانه وتعالى: "وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ، وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانِ رَّجِيهِ ، فَردّ عليهم سبحانه وتعالى: "وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ، وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانِ رَّجِيهِ ، فَأَيْنَ عليهم سبحانه وتعالى: "وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ، وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانِ رَّجِيهِ ، فَأَيْنَ

وقف الشاعر في هذه الأبيات وقد امتلأ حيرةً بروعة البناء وبراعة صنعه لدرجة إنه لم يعد يعرف من بناه لمن، أهم الجن بنوه للإنس أم الإنس بنوه للجن؟ ولترسيخ تلك الصورة من الحيرة في ذهن المتلقي تكرر أسلوب الاستفهام بغرض التعجب في السياق، وقد زادت علاقة الضد في الطباق (الإنس/ والجن) من تعميق الصورة الذهنية لدى المتلقي، وتكرار الطباق أيضًا يدلّ على قوة البناء وبراعة صنعه.

ففي هذه الأبيات تماسكت جميع المستويات اللغوية البنيوية من صوتية وصرفية ونحوية وتركيبية لترسم الدلالة الواضحة على روعة البناء وبراعة صنعة (روعة وبراعة تفوق مقدرة البشر)، وترمز إليه بصورة جلية غاية في الروعة والجمال.

#### 6. قال البحترى:

المجلد:14 — العرو:1 427 — يناير -مارس 2025

## مجلة الينيوي في سينية البحتري . . . . . . . . . التماسك البنيوي في سينية البحتري

فكأني بلعت آخر جسی أرى إذا المراتب والقوم وكأن ضاحین حسری من وقوف خلف الزحام وخنس الوفود وكأن وسط المقاصير القيان ولعس حو بين أول أمس وكأن اللقاء أول من أمس الفراق و و شك طامعٌ في لحوقهم صبح خمس وكأن إتباعًا يريد الذي (ديوان البحتري).

في هذه الأبيات يبدو البعد الصوتي ودوره ماثلًا للعيان في إبراز صورة المعنى فهي صورة تضج بالحيوية والصوت (صوت الزحام، صوت الفرار، صوت وقوف القوم وتزاحمهم عند الدخول على كسرى، وغير ذلك من الصور النابضة بالأصوات والحركة، كل هذه الصور زادت من تقوية المعنى وإبرازه في صورة ناطقة جلية.

تعددت في هذه الأبيات حروف الجر (من، في، حيث،....) وقد ساعدت هذه الحروف في خلق الترابط بين أجزاء البناء اللغوي فبات متجانسًا ومتماسكًا، كما ساعد ورودها بهذه الكثرة على تكثيف الموسيقى الداخلية التي تتخلل الألفاظ والتراكيب والتي تساعد في رسم المعنى صوتيًا في ذهن المتلقى.

وقد كثرت أساليب التشبيه، حيث وردت أداة التشبيه (كأن) التي تفيد المبالغة في التشبيه وتأكيده، والبحتري هنا لا يلجأ إلى التشبيه بوصفه تشبيهًا فحسب، بل يوظفه في رسم الصورة الفنية الموحية بالدلالات والمعاني (الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، 1985م، ص40) وفي ذلك دليلً على مقدرة الشاعر الفنية الفائقة في التصوير والتشخيص والتجسيم مما أضفى على شعره رونقًا فريدًا وديباجةً خاصة عرفت عند الجميع بـ(ديباجة البحتري).

فقد برع البحتري في استخدام الموسيقي الداخلية الشعرية أيما براعة ويبدو ذلك ماثلًا

المجلد:14 — العرو:1 428 — يناير -مارس 2025

## 

من خلال هذه الأبيات التي يدرك المتلقي معناها من خلال دلالتها الصوتية، وقد لجأ الشاعر إلى أسلوب التشبيه لتقريب المعاني وإبراز الفروق بين المتشابهات ويساعد ذلك كثيرًا في تصور المعنى وتكيفه، أيضًا استخدم الاستعارة لتحويل المعاني المجردة إلى صور حسية ملموسة مما يساعد على تصور الأفكار وفهمها بعمق، هذا الاستخدام المبدع للغة والذي تكاملت فيه كل المستويات البنيوية يعكس عبقرية البحتري وقدرته العالية على توظيف اللغة بشكل فني يعبر عن أعمق المعاني وأرقى المشاعر بأسلوب فني رفيع.

#### 7. قال البحتري:

عمرت للسرور دهرًا فصارت للتعزي رباعهم والتأسي فلها أن أعينها بدموع موقفاتٍ علي الصبابة حبس (ديوان البحتري)

في هذه الأبيات تبدو مقدرة الشاعر في تسخير البعد الصوتي في التماسك البنيوي والدلالة على المعنى المراد، فالتناغم الصوتي في الألفاظ (التعزي/ التأسي)، إلى جانب تكرار حروف الصفير وصوت السين الطاغي في القافية، كل هذه الأبعاد الصوتية سارت في نستي واتساقي يعكس قوة التماسك في البناء البنيوي والدلالة على المعنى المراد من خلال السياق.

وعلى مستوى الألفاظ والمعاني والتراكيب، نجد أنّ الألفاظ من خلال البناء اللغوي، ارتبطت بمعانيها ارتباطًا وثيقًا مع الترتيب، فقد ترتبت المعاني في الأذهان وفق ترتيب الألفاظ في السياق، وهذا الترتيب يدل على تمكن الشاعر من ناصية اللغة والإبداع فيها، كما يساعد أيضًا على جلاء المعنى ووضوحه، وهذا ما قال عنه الجرجاني: (.... أنّ اللفظ تبع المعنى في النظم، وإن الكلمة تترتب في النطق بسبب ترتب معانيها في النفس) (الجرجاني، دلائل الإعجاز، 1412هـ، ص55).

ومن خلال هذه الأبيات تطابقت حالة الشاعر وحال تلك الآثار فكلاهما يعتصر الألم والحزن بسبب ما آل إليه حال (حال الشاعر/ وحال الإيوان)، وقد استطاع البحتري أن يرسم صورة التطابق هذه بأسلوب لغوي بديع تنساب فيه الألفاظ والمعاني والتراكيب سلسة وسهلة لا يشوبها تعقيد أو يعكر صفوها لفظ أو معنى أو تركيب غريب، فجميعها يبدو متلاحمًا ومنسجمًا، وهذا إن دلّ فإنما يدلّ على مقدرة البحتري الفائقة في الانتقال باللغة من حيز الواقع والدلالة المعجمية إلى براحات أوسع توحي بالدلالة على المعنى وترمز إليه من خلال البناء اللغوي البنيوي الرصين الدال على المعنى والرامز إليه.

#### 8. قال البحترى:

ذاك عندي وليس الدار داري باقتراب منها ولا الجنس جنسي غير نعمي لأهلها عند أهلي غرسوا من ذكائها خير غرس أيدوا ملكنا وشدّوا قواه بحماةً تحت الستور حمس وأعانوا على كتائب أرياط بطعنٍ على النحور ودعس (ديوان البحتري)

في هذه الأبيات أراد الشاعر أن يعبر عن تلك الحالة الرذيلة التي هزّت مشاعره فاختار للتعبير عنها الألفاظ ذات الجرس الموسيقى المعبر مستقلًا أصواتها وجرسها للتعبير عما يريد من معان (عبد الفتاح نافع، عضوية الموسيقى في النص الشعري، 1985م، ص18)، فالألفاظ منتقاة والمعاني متخيرة والتراكيب مصطفاة للتعبير عن المعنى المراد.

ومن خلال هذه الأساليب اللغوية المتمثلة في (التشبيهات، الاستعارات، والكنايات،.....) الواردة في الأبيات أظهر الشاعر تبرمه وامتعاضه من تلك الحادثة

# مجلة العنيوي في سينية البحتري . . . . . . . . . . النماسك البنيوي في سينية البحتري

وعرض بأولئك الجنود الأتراك الذين خانوا العهد مبينًا سفالة خلقهم وشناعة ما فعلوه بولي نعمتهم ، فقد أعانوا الخليفة المنتصر في قتل أبيه ليخلو له الحكم والسلطان من بعده، ومثل هذه الدسائس السياسية (من قتل أو عزل) قد كثرت في قصور الخلافة العباسية وتكون دومًا بمعاونة الأتراك والفرس.

ولبلوغ الشاعر ما يريد من بناء لغوي متماسك في الشكل والمضمون سخر في هذه الأبيات إمكانات اللغة الصوتية أقصى ما يمكن (حروف الصفير، الحروف المجهورة، قافية السين،....) في تعبيره، إلى جانب انتقاء الألفاظ واختيار المعاني وتوظيفها في تراكيب لغوية متينة ورصينة دالة على المراد ومجسدة له، وقد عرض ذلك في لوحة فنية غاية في الروعة والجمال، فالبحتري عندما يستخدم الأساليب البلاغية المتنوعة لا يستخدم الأساليب البلاغية المتنوعة لا يستخدم الأساليب البلاغية المتنوعة لا يستخدم الأساليب البلاغية.

وكما بدأ البحتري قصيدته السينية بوصف نفسه بالترفع والتعالي عن الصغائر لأنه ذو نفس رفيعة وهمة عالية، أيضًا ختمها بمدح نفسه بذات الصفات وقد زاد على ذلك بأنّ نفسه نتعلق بأهل الشرف من أيّ جنس كانوا، فيقول:

وأراني من بعد أكلف بالأشراف طرًا من كل سنخ وجنس ولعل في تشابه فاتحة السينية وخاتمتها دليلً على تماسك القصيدة وتسلسل أفكارها، فالسينية في شكلها ومضمونها تبدو وكأنها وحدة بناء متماسك المستويات (الصوتية، الصرفية، الدلالية، والرمزية)، وقد أكدت تلك الدراسة من خلال هذه النماذج المختارة والتي خضعت للدراسة والتحليل، وإلى جانب ذلك فقد دللت هذه النماذج الشعرية على براعة البحتري في دقة الوصف وجمال التصوير، مع عذوبة الألفاظ وحلاوة المعاني وسلاسة التراكيب، ولم يك ذلك في سينيته فحسب بل نجده في سائر قصائده، فهو أحد فحول الشعراء في العصر العباسي.

المجلد:14 كاوس 2025 يناير -ماوس 2025

## مجلة العنيوي في سينية البحتري . . . . . . . . . . التماسك البنيوي في سينية البحتري

الخلاصة: الحمد لله والشكر له على نعمة التوفيق والسداد في إكمال هذه الورقة البحثية والتي تناولت فيها سينية البحتري بالدراسة والتحليل لبيان قوة التماسك البنيوي الذي تميزت به هذه السينية، فقمت باستعراض المستويات البنيوية (الصوتية، الصرفية، النحوية، الدلالية، والرمزية) من خلال بعض أبيات السينية كنماذج للتدليل.

ومن خلال هذه النماذج المختارة من السينية يبدو أنّ الشاعر قد جسد كل المستويات البنيوية في مبانها، عميقةً في معناها، متلاحمة في أجزائها، ومنسجمة في أفكارها، مما جعلها مصدرًا للعديد من الدراسات البنيوية في العصر الحديث.

وإلى جانب التماسك البنيوي الذي تميّزت به السينية، دللت النماذج أيضًا على ملكة الشاعر اللغوية ومقدرته الفائقة في تطويع اللغة للتعبير عن أفكاره شعرًا، فهذه الملكة اللغوية مردها إلى سعة اطلاع الشاعر على التراث العربي القديم وثقافات الشعوب الأخرى (التركية، والفارسية) وغيرها من الثقافات التي وجدت في الساحة العربية في فترة الدولة العباسية.

وقد انعكس كل ذلك في شعر البحتري فجاء شعره عذبًا سلسًا، حاز كل سمات الحسن والجمال.

النتائج: خرجت الدراسة بعدة نتائج من أهمها:

 يعد الشاعر البحتري من فحول الشعراء العصر العباسي لما تميز به إنتاجه الشعري من ضخامة وعذوبة وسلاسة.

 برع البحتري في الوصف وذلك لما له من مقدرة في براعة التصوير، فقصيدة الوصف تبدو عنده كأنها لوحة فنية متكاملة، ناطقة بالأفكار وموحية بالدلالات والمعاني.

3. تعنبر سينية البحتري من أروع قصائد الوصف في الشعر العربي، وفيها قد تكاملت

#### 

كل جوانب الإبداع اللغوي من ألفاظ ومعانٍ وتراكيب لغوية وغيرها.

- 4. تجسدت في سينية البحتري كل مستويات البناء البنيوي المتين المتمثلة في المستويات (الصوتية، الصوفية، النحوية، الدلالية، والرمزية) فهي مثالُ للبناء البنيوي المتين.
- 5. حوت السينية الأساليب البلاغية المتنوعة والتي طوعها الشاعر للتعبير عن حاله وحال إيوان كسرى، وعن طريق هذه الأساليب البلاغية رسم الشاعر صور الحزن والألم المتعددة.

#### التوصيات:

- 1- التراث اللغوي العربي القديم، تراث ضخم وأصيل يستدعي إجراء العديد من الدراسات اللغوية في رحابه للكشف عن مكنوناته اللغوية.
- 2- لا بد من إعادة قراءة التراث الأدبي القديم وشروحه وفق اتجاهات ومبادئ ونظريات علم اللغة الحديث.
- 3- ضرورة الاهتمام بالدراسات التطبيقية اللغوية في الشعر العربي القديم، وهذا يساعد في نشره وشرحه.

#### المصادر والمراجع

- 1- القرآن الكريم
- 2- إبراهيم خليل/ في النقد الأدبي والفني- دار الكندي للنشر والتوزيع، عمان، 2000م
- 3- إبراهيم عبد العزيز/ اتجاهات النقد الأدبي العربي في القرن العشرين- دار الآفاق العربية، القاهرة، 2011م.
- 4- ابن الأثير، أبو الفتح ضياء الدين نصر بن محمد بن عبد الكريم/ المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر- مطبعة مصطفى بابي الحلمي، مصر، 1355هـ.
- 5- ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم/ لسان العرب، ط3- دار صادر، بيروت، 1414هـ.
- 6- أبو الفرج الأصفهاني/ كتاب الأغاني، تحقيق/ محمود محمد شاكر- دار الكتب المصرية، 1916م.
- 7- أبو هلال العسكري/ كتاب الصناعتين، تحقيق/محمد البجاوي، المكتبة العصرية، بيروت، 2006م.
- 8- أحمد عزيز/ أصول تراثية في نظرية الحقول الدلالية- دار رسلان للطباعة والنشر، القاهرة، 2015م.
- 9- أحمد مصطفى المراعي/ علوم البلاغة (البيان، المعاني، البديع)- دار الكتب العلمية، بيروت، 2012م.
- 10- الآمدي، الحسن بن بشر/ الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري، تحقيق/السيد أحمد صقر،- مكتبة الخانجي، 1994م.
- 11- تمام حسان/ اللغة معناها ومبناها- الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1997م.
- 12- الجرجاني، عبد القاهر بن عبد الرحمن/ دلائل الإعجاز- مكتبة الخانجي/ مطبعة المدني، القاهرة، 1903م.

#### مجلة البنيوي في سينية البحتري . . . . . . . . . . النماسك البنيوي في سينية البحتري

- 13- الخطيب القزويني/ الإيضاح في علوم البلاغة- دار الكتب العلمية، بيروت، 1985م.
- 14- الخولي، أمين أنور الخولي/ كتاب فن القول- دار الكتب المصرية، القاهرة، 1996م.
- 15- صبحي إبراهيم الفقي/ علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق- دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 2000م.
- 16- عبد الفتاح صالح نافع/ عضوية الموسيقى في النص الشعري- مكتبة المنار الإسلامية، الأردن/ عمان، 1985م.
  - 17- عبد الوهاب الصابوني/ شعراء ودواوين- مكتبة الشرق، لبنان/ بيروت، 1980م.
- 18- الفلاحي، سلام علي الفلاحي/ البناء الفني في شعر ابن حابر الأندلسي- دار غيداء للطباعة والنشر، عمان، 2000م.
- 19- القاضي النعمان بن عبد المتعال/ أبو فراس الحمداني الموقف والتشكيل الجمالي-دار الثقافة للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 1980م.
- 20- مصطفي غلفان/ اللسانيات العامة، المجلة العربية للعلوم الإنسانية- جامعة الكويت، 20/3.

ISSN: 2321-7928

# الأستاذ ضياء الحسن الندوي رحمه الله تعالى وخدماته في ترويج اللغة العربية وآدابها في الهند

- د. محفوظ الرحمن<sup>1</sup>

الملخص: يتناول هذا المقال حياة الأستاذ سيد ضياء الحسن الندوي رحمه الله ومراحل دراسته وحياته التدريسية والأكاديمية ويذكر إسهامه في تأليف الكتب ومقالاته التي نشرت في المجلات الأردية والعربية وكذلك يقوم هذا المقال بدراسة استعراضية لكتب الأستاذ الندوي رحمه الله.

المدخل: أنجبت الهند كثيرًا من الكُتاب والعلماء والأساتذة والباحثين الكبار في العصور المختلفة الذين قاموا بخدماتهم الجليلة في نشر اللغة العربية والعلوم الإسلامية في الهند وأثروا المكتبات العربية بكتبهم ومؤلفاتهم في التفسير والحديث والفقه وغيرها من العلوم الأخرى، كذلك نجد عددًا ملحوظًا من شعراء هذه اللغة، وكُتّابها، الذين ألفوا كتبًا قيمة في النحو والصرف، والبلاغة، وعلم اللغة، والمعاجم والتاريخ وتاريخ الأدب العربي وما إلى ذلك.

ونجد بين هؤلاء المؤلفين والكتاب أسماء عديدة من الأساتذة في الجامعات والمدارس الذين لهم دور بارز في نشر الثقافة الإسلامية والأدبية في أدوار مختلفة وقدم بعض منهم خدماتهم من تأليف الكتب باللغة العربية، وخدم بعض منهم اللغة العربية وآدابها عن طريق تدريس اللغة العربية وثقافتها، ومن بين هؤلاء الأساتذة الأستاذ ضياء الحسن الندوي الذي نال الجائزة التقديرية من فخامة الرئيس عام 1998م، وقضى الأستاذ الندوي سنوات طويلة في خدمة اللغة العربية مدرسًا وكاتبًا، واستفاد منه عدد كبير من الأساتذة والدارسين والدارسات، سنتحدث في هذه الورقة عن

أستاذ مساعد، قسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الملية الإسلامية، الهند

مسيرته في الحياة، وخدماته العلمية وآثاره الأدبية.

نشأته: ولد الأستاذ سيد ضياء الحسن الندوي رحمه الله في اليوم الأول من شهر يونيو عام 1944م في أسرة كريمة ومثقفة في قرية برشدي فور في أعمال سلون بمديرية رائي بريلي، ولاية اترابراديش، الهند. أ

دراسته: تلقى الأستاذ تعاليمه من المرحلة الابتدائية إلى مرحلة العالمية والفضيلة في دار العلوم لندوة العلماء بلكناؤ، ثم التحق بالمدرسة الثانوية بالجامعة الملية الإسلامية وحصل على شهادة الثانوية منها عام 1962م ورجع إلى مدينة لكناؤ وحصل على شهادة "فاضل أدب" عام 1963م وأكمل البكالوريوس عام 1966م والماجستير عام 1968م ونال "دبير كامل" في عام 1970م من جامعة لكناؤ.2

حياته المهنية: بدأ الأستاذ مهام التدريس كأستاذ مؤقت في جامعة لكناؤ من عام 1968م إلى عام 1970م ثم التحق بقسم اللغة العربية وآدابها بالجامعة الملية الإسلامية كمحاضر اللغة العربية وآدابها في عام 1972م، ثم عين أستاذًا مشاركًا في نفس القسم في عام 1980م ثم انتقل إلى معهد اللغة الإنكليزية واللغات الأجنبية وعين هناك أستاذًا مشاركًا عام 1980م، وقضى به سنتين ثم عاد إلى قسم اللغة العربية بالجامعة الملية الإسلامية، نيودلهي بمنصب أستاذ مشارك وبعد ذلك أصبح أستاذًا في نفس الجامعة حيث ظلّ يخدم قسم اللغة العربية طيلة حياتها بكل نشاط واهتمام، حتى وافته المنية في شهر يناير عام 2003م، توتى الأستاذ رحمه الله مهام

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

ا سیّد ضیاء الحسن الندوي، عربی أدب بر اعظم أمریکه مین، مرکزی پبلیکیشنز، نئی دهلی،  $^{1}$  2023م، ص 263.

نفس المصدر، ص 263 وكتب الأستاذ سيد ضياء الحسن النوري زميل طفولة الأستاذ سيد ضياء الحسن الندوي وأحد أقرب أصدقائه عن حياته في اللغة الأردية وترجمها أ. د. عبدالماجد قاضي إلى اللغة العربية وضمها إلى كتاب "ومضات وإضاءات دراسات مستقلة وأبحاث مترجمة" بقلم الأستاذ سيد ضياء الحسن الندوي، البلاغ ببليكيشنز، نئى دلهي، 2017م، ص 24.

رئاسة القسم لمدة أكثر من ستة أعوام في المرة الأولى من 1990م إلى 1991م والمرة الثانية من عام 1996م إلى أنْ والمرة الثانية من عام 1996م، كما عين الأستاذ رحمه الله على منصب عميد كلية وافته المنية في عام 2002م، كما عين الأستاذ رحمه الله على منصب عميد كلية اللغات والعلوم الإنسانية بالجامعة الملية الإسلامية في عام 2002م، وبالإضافة إلى ذلك تولّى منصب عميد شؤون طلبة الجامعة وانتخب رئيس اتحاد أساتذة الجامعة الملية الإسلامية. كان الأستاذ مدير التحرير لمجلة "ثقافة الهند" ومجلة "كاروان أدب" الأردية وعين عضوًا في الهيئة التنفيذية لدار العلوم لندوة العلماء بمدينة لكناؤ وكان الأستاذ رحمه الله عضوًا للعديد من الهيئات الدراسية في الجامعات والمعاهد الهندية. الأستاذ رحمه الله عضوًا للعديد من الهيئات الدراسية في الجامعات والمعاهد الهندية. أو فافاته:

1. عربي أدب بر أعظم أمريكا مين" (الأدب العربي في قارة أمريكا): من أهم مؤلفاته "عربي أدب بر أعظم أمريكا مين" (الأدب العربي في قارة أمريكا)، طبع هذا الكتاب من مطبعة مركزي ببليكيشنز، نيو دلهي عام 2023م.

يبدأ الكتاب بتعريف الكتاب الذي كتبته السيدة رضية سلطانة واحدي وذكرت فيه أنّ هذا الكتاب صدر حاليًا حول عنوان: "عربي أدب بر أعظم أمريكا مين" (الأدب العربي في قارة أمريكا) بينما كان اسمه السابق "عربي أدب ديار غير مين" (الأدب العربي خارج الوطن العربي) والذي صدر في عام 1981م² من حيدرآباد وكانت الأخطاء الإملائية كثيرة في طبعته الأولى لذلك أرادت السيدة رضية سلطانة واحدي أن تنشر هذا الكتاب مرة ثانية بعد إصلاح الأخطاء الإملائية التي كانت في الكتاب وصدر الكتاب بعد أربعين سنة من مركزي ببليكيشنز بنيودلهي في عام 2023م وكما تكتب السيدة سلطانة واحدي: "هذا الكتاب "الأدب العربي في قارة أمريكا"، كان

<sup>1</sup> نفس المصدر، ص 25-26.

 $<sup>^{2}</sup>$  عربی أدب بر أعظم أمریکه میں، ص  $^{2}$ 

عنوانه السابق "عربي أدب ديار غير مين" (الأدب العربي خارج الوطن العربي) صدر عام 1981م. وكانت الأخطاء الكثيرة في طبعته الأولى. وكان يواجه القراء صعوبة كبيرة في القراءة. لقد كانت أمنيتي منذ البداية أن ينشر هذا الكتاب في صورة جديدة للقراء ولكن بعد انتظار طويل دام 40 عامًا، ينشر الكتاب وأنا آمل أن يكون الكتاب مفيدًا لمدرسي وطلّاب الأدب العربي وغيرهم من القراء".1

وقد كتب الأستاذ الدكتور عبد الحليم الندوي رحمه الله مقدمة الكتاب وتحدّث فيها بالتفصيل عن تاريخ أدب المهجر وخصائصه وأسلوب الأدباء والشعراء المهجريين وموضوعاتهم الأدبية المختلفة وكما ذكر الأستاذ رحمه الله ميزات هذا الكتاب في الأخير قدم التهنئة المباركة إلى الأستاذ السيد ضياء الحسن الندوي رحمه الله.

ثم يأتي التعريف بالكتاب الذي كتبه المؤلف بعنوان: "كچه اس كتاب كے بارك ميں" (شيء عن هذا الكتاب) وكتب الأستاذ عن سبب تأليف هذا الكتاب وكما يكتب: "وكان ذلك في شهر أغسطس عام 1973م، عندما كنت محاضرًا في قسم اللغة العربية بالجامعة الملية الإسلامية، أمرني الأستاذ الدكتور عبد الحليم الندوي، والذي كان رئيس القسم أيضًا في تلك الأيام بكتابة مقال تفصيلي عن موضوع أدب المهجر، وكان الأستاذ يريد أن يشمله في الموسوعة الأردية التي كان يرتبها ترقى أردو بورد (مجلس التنمية الأردية)، ولكن مرّت الأيام والليالي والشهور والسنوات، ولم أتمكن لسوء الحظ بأن أكمله، وإلا لكان هذا شرفًا عظيمًا لي اليوم، لقد كنت وسأظل دائمًا نادمًا بشدة على إغفالي، ولكن لم يغضب علي الأستاذ ولم يقل شيئًا حسب عادته الكريمة.

وعندما ذهب الأستاذ الدكتور عبد الحليم الندوي إلى حيدر آباد في إجازة طويلة من الجامعة الملية الإسلامية في شهر أكتوبر 1978م لإنشاء قسم اللغة العربية وتوتى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المصدر، ص 7.

رئاسته في المعهد المركزي للغة الإنجليزية واللغات الأجنبية، التابع للحكومة المركزية، وبعد ذهاب الأستاذ الندوي في ذلك الوقت شعرت ببعض الذنب، وبدأت كتابة هذا الموضوع ووفقني الله أن أبدأ هذا العمل". أ

وأكمل الأستاذ السيد ضياء الحسن الندوي هذا الكتاب في المعهد المركزي للغة الإنجليزية واللغات الأجنبية بمدينة حديرآباد.

قسم الأستاذ السيد ضياء الحسن الندوي رحمه الله هذا الكتاب في بابين وتناول في الباب الأول تعريف أدب المهجر وأسباب هجرة الأدباء والشعراء من ديارهم إلى أمريكا وتحدث الأستاذ عن إسهامات النوادي التي قامت بدور فعّال في ترويج الأدب العربي في غير الوطن العربي وكما كتب بالتفصيل عن الرابطة القلمية والعصبة الأندلسية وغيرهما من النوادي وتحدث عن نزعات الأدب المهجري الفكرية والأدبية وموضوعاته مثلًا: كثرة الحنين إلى الوطن والصداقة الإنسانية وحب الطبيعة وحرية الدين في الأدب المهجري كذلك ألقى المؤلف الضوء على الروايات والقصص التي كتبها الكُتَّاب المهجريون وبين أهم سماتها وكتب عن أثر الشعر الأندلسي في الشعر المهجري: "لم يقتصر تأثير الأندلس في المهجريين، أو يقف بهم الوثبة التحريرية للشعر العربى التي بدأها الأندلسيون، فهناك تأثيرات أخرى من استيحاء أمجاد العرب في ذلك الفردوس الذي أضاعه العرب،.... وأكثر ما نجد ذلك التأثير الاستيحائي في أدب المهجر الجنوبي؛ والسبب في ذلك هو أنَّ شعراء المهجر الجنوبي يعيشون بين أقوام ذوى صلة وثيقة بالإسبان- أهل الأندلس- وهذه الصلة وحدها كافية للتأثير العميق المباشر. يضاف إلى ذلك أنهم قد اتصلوا ببعض شعراء الإسبان الذين كانوا يذكرونهم بعهود الأندلس الغابرة، كالشاعر الإسباني الشهير فرنسيسكو فيلاسبازا، الذي عاش مدة من عمره في البرازيل، واتصل به عدد من شعراء العرب هناك،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المصدر، ص 19.

ومن بينهم فوزي المعلوف؛ وهو الذي وضع مقدمة المطولة الشعرية المشهورة (على بساط الريح)؛ وترجم المطولة شعرًا إلى اللغة الإسبانية. ويروى أنه كان يحب العرب كثيرًا، وقد رثى أيامهم في الأندلس بقصائد جميلة، وترجم له فوزي المعلوف قصيدة من هذه المراثي الأسبانية لمجد العرب، وهي بعنوان (غرناطة) هذا بعضها:

| غرناطة  |      | أواه    |                |      | غرناطة  |
|---------|------|---------|----------------|------|---------|
| صولتك   | من   | لك      | ثبيء           | ق نا | لم يب   |
| أدمع    | سوى  | ىاري    | <del>育</del> 」 | نهرك | هل      |
| دولتك   | من   | دال     | ما             | على  | تجري    |
| الرائحة |      | الغادية |                | -    | والنسما |
| نائحة   | زفرة | Ŋ       | Į              | هي   | هل      |

على أنه قد يكون هناك سبب ثالث يذكر شعراء المهجر بالأندلس، ويجعل لها في شعرهم ونثرهم مكانًا بارزًا، ذلك هو شعورهم بأنّ هنالك شبهًا بينهم وبين العرب القدامى الذين انطلقوا من مشرقهم البعيد إلى بلاد الأندلس القاصية، واستطاعوا أن يقيموا هنالك دولة للأدب العربي الرفيع، وأن يجددوا في ضروب الشعر تجديدًا رائعًا؛ فهم كذلك مغتربون في أقاصى الأرض، ولكنهم استطاعوا أن يقيموا للأدب العربي مملكة عظيمة، وأن يدهشوا المشرق العربي بأدبهم الجديد الباهر في بداياته، كما أدهشه من قبل أسلافهم العرب الأندلسيون بموشحاتهم الجميلة". أ

وكتب الأستاذ ضياء الحسن الندوي رحمه الله عن الزجل المهجري وذكر عن أهمته في المهجر الجنوبي وكتب عن الشعراء المهجريين الذين ساهموا في ترويج فن الزجل في جنوب أمريكا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المصدر، ص 121-122.

خصص المؤلّف الباب الثاني بحياة الأدباء والشعراء وكتب عن حياتهم وإسهامتهم في مجالاتهم المختلفة بما فيها الشعر والفنون النثرية المختلفة كما تحدّث عن أسلوبهم وخصائص أدبهم وشعرهم، وبعد ذلك كتب المؤلّف عن الأدباء الذين خدموا الصحافة في المهجر الأمريكي وذكر أسماء الصحف التي كانت تُصدر وتحدّث عن سماتهم البارزة.

وأدرج المؤلف فهارس الكتب المفيدة التي ألّفت حول الأدب المهجري وبعض حياة الأدباء المهجريين وعن أدبهم.

من نافلة القول: هذا أول كتاب أُلف في اللغة الأردية على أدب المهجر لقراء اللغة الأردية في أسلوب سلس وفي أسلوب علمي وأوضح الأستاذ رحمه الله كل ما كتبه بالأدلة وكما قام بتحليل بعض الأشياء بتقديم الأبيات العربية. تحدّث المؤلف عن الأدباء والشعراء الذين قاموا بدورهم في ترويج الأدب العربي في أمريكا وما كتب عنهم الكتّاب كثيرًا مع الأدباء والشعراء الذين هم يُعرفون كثيرًا في الأوساط الأدبية، وكما كتب المؤلف في آخر الكتاب فهارس الكتب التي نتعلق بالأدب المهجري والأدباء المهجريين. وما من شك في أنّ الكاتب اعتمد في هذا الكتاب اعتماد في هذا الكتاب اعتماد أي عتماد أدبيرًا على كتاب "أدب المهجر" للدكتور عيسى الناعوري كما اعترف المؤلف في مقدمة الكتاب، الكن هذا الكتاب مفيد للغاية لدارسي الأدب العربي ومدرّسيه،

2. أوراق پريشان (الأوراق المبعثرة): هذا الكتاب يشتمل على مجموعة المقالات الأردية التي كتبها الأستاذ سيد ضياء الحسن الندوي رحمه الله ونشرت بعضها قبل وفاته في المجلات الأردية وبعضها كانت موجودة في منزله ولم تنشر في حياته وقامت بجمعها زوجته السيدة رضية سلطانة واحدي ورتبتها حسب الموضوعات المختلفة في أبواب وطبعت هذه المجموعة من ايج ايس بريس آفسيت، دهلي عام 2008م.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المصدر، ص 20.

فالباب الأول يشتمل على الشخصيات ويتناول ست مقالات. كتب الأستاذ المقالة الأولى حول شخصية أبي الريحان محمد بن أحمد البيروني وقدّم فيها دراسة باب كتاب الهند الذي يختص بعقيدة التوحيد للهندوس خاصة وكذلك تحدث في بداية المقالة عن شخصية البيروني وأسفاره وحبه للعلم وذكر في آخر المقالة عناوين كل باب كتابه "ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة" في اللغة الأردية.

والمقالة الثانية تلقي الضوء على "مولانا جلال الدين رومي" وتشتمل على خمسين صفحة كتب المؤلف عن حياته ودراسته وأخلاقه وبيئته وثقافته وأساتذته ومعاصريه وكذلك قام تحليل مثنوية فيها.

وتحدث في المقالة الثالثة عن أشعار حافظ شيرازي العربية التي قرضها ضمن قصائده الفارسية وذكر قصيدته العربية الميمية.

وتتناول المقالة الرابعة للباب الأول شخصية الشيخ السيد أبي الحسن الندوي رحمه الله، كتب هذه المقالة بعد وفاة الشيخ الندوي رحمه الله، ففي بداية المقال ذكر انطباعاته الشخصية عن الشيخ رحمه الله، ثم ذكر التعازي التي أبدتها الشخصيات البارزة في الصحف الهندية والعالم العربي عن الشيخ الندوي رحمه الله بعد وفاته، وفي النهاية قدّم تعريفًا بكتب الشيخ المهمة بالإيجاز. 1

والمقالة الخامسة تتحدث عن شخصية الشاعر الأردي حفيظ الرحمن نشور واحدي وشعره وخصائصه، ونشرت هذه المقالة في شهر يوليو وأغسطس عام 2005م في مجلة "ماهنامة إمكان" التي تصدر عن مدينة لكناؤ.

والمقالة السادسة حول الأستاذ مشير الحق مدير جامعة كشمير الذي استشهد في

مجلر:14 — العرو:1 443 — يناير -مارس 2025 مجلر:14 — العرو:1 عرون عرون العرون ال

\_

الأستاذ سيد ضياء الحسن الندوي، أوراق پريشان، ایج ایس بریس آفسیت، دهلي، 2008م، ص 132-122.

ولاية كشمير، كتبها بعد أن مضت ثلاث سنوات على وفاة الأستاذ مشير الحق، ألقى الكاتب الضوء على حياته وإنجازاته وإسهاماته في المجالات العلمية وأخلاقه النبيلة ثم أعرب عن حزنه العميق على وفاته وغضبه على القاتلين الذين اختطفوا أستاذه وقتلوه في النهاية. 1

ويشتمل الباب الثاني على التعريف بكتاب ورواية ومجموعتي الشعر. كتب تعريفًا بالسيرة الذاتية "جهان خوشبو هى خوشبو تهى" للشاعر الأردي الشهير كليم أحمد عاجز.

وعرف الأستاذ في مقاله الثاني لهذا الباب بديوان الشاعر الأردي أبي المجاهد زاهد اسمه "يد بيضاء" وقام فيه بتحليل قصائده التي قرضها الشاعر حول الأغراض المختلفة في أسلوب أنيق حتى يمكن للقارئ بعد دراسة هذا المقال أن يعرف خصائص شعر الشاعر في هذا الديوان.

وكتب المؤلف تعريفًا برواية "شب رفته" للكاتب وارث رشيد قدوائي، تحدث فيه عن حبكة الرواية وفنها وأسلوبها.

ضمت السيدة سلطانة رضية في هذا الباب تقديم الأستاذ الذي كتبه لمجموعة ترجمة الأشعار الأردية من الأشعار العربية اسمها "عكس جمال" للأستاذ أبي مسعود أظهر الندوي.

وأفردت السيدة رضية سلطانة واحدي الباب الثالث بمقالات الكاتب التي كتبها حول دراسات الأدب العربي، فالمقال الأول حول الشعر العربي القديم وقدّمه في ندوة وطنية عقدتها جامعة مومبائي في شهر فبرائر عام 2002م. والمقال الثاني حول "النثر العربي الحديث وفنونه المختلفة" نشر هذا المقال في مجلة "رسالة جامعة" بالجامعة الملية الإسلامية، نيود لهي عام 1990م.

والمقال الثالث لهذا الباب كتبه حول الروائي الشهير نجيب محفوظ الحائز على جائزة

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المصدر، ص 145-154.

نوبل العالمية عام 1988م ورواياته بعنوان: "نجيب محفوظ في معيار النقد الفكري"، وكتب في بداية المقال عن فن الرواية وإسهامات الأدباء فيها وبعد ذلك ألقى الضوء على حياة نجيب محفوظ ثم قام بدراسة نقدية على رواياته ونشر المقال في مجلة "ذكر وفكر" الأردية في شهر مارس عام 1990م.

وأما الباب الرابع فخصّصت السيدة رضية سلطانة واحدي بمقالاته التي كتبها حول الموضوعات الإسلامية، حيث كتب المقال الأول حول السيرة النبوية بعنوان: "هو الذي نال لقب الرحمة بين الأنبياء" والمقال الثاني حول: "المنشور الأول لحقوق الإنسان: خطبة حجة الوداع". والمقال الثالث حول: "ما هي الصوفية؟ في ضوء المنظور الإسلامي".

والباب الأخير للكتاب يشتمل على مقالات حول موضوعات مختلفة بما فيها المقال الأول حول: "الجامعة الملية الإسلامية" ونشر هذا المقال في مجلة "ذكر وفكر" الشهرية في شهر يوليو عام 1990م والمقال الثاني حول: "الأسس اللغوية للحضارة الهندية المشتركة" ونشر المقال في مجلة "دعوت وعزيمت" الشهرية في شهر ديسمبر عام 1989م، وضمت السيدة سلطانة واحدي انطباعات الكاتب التي كتبها للاحتفال بعدد خاص لمجلة "نقوش" حول القرآن الكريم،

والمقال الرابع يتحدث عن البحث والتحقيق، قدّم الكاتب هذا المقال في ندوة مدينة تونك بولاية راجستهان عام 1993م ونشر المقال في مجلة "جنزل"، عام 1996م، والمقال الخامس حول: "دور اللغة العربية في تعزيز الوحدة الوطنية في ضوء الأدب المهجري" وعرّف الكاتب في المقال الخامس لهذا الباب بمراكز تعليم جنوب الهند، قدّم الكاتب هذا المقال في ندوة عقدها قسم الدراسات الإسلامية بالجامعة الإسلامية، نيودلهي، وفي آخر الباب ضمّت السيدة رضية سلطانة واحدي قصيدته المترجمة في اللغة الأردية التي ترجمها من قصيدة أدب الحديث النبوي للشيخ أبي

المجلد:14 كاوس 2025 كارس 2025

<sup>1</sup> نفس المصدر

محفوظ المعصومي رحمه الله ونشرت القصيدة في عدد خاص لمجلة "تجديد" في شهر يناير وفبراير عام 2005م.

هذه مقالات الأستاذ الأردية التي قامت بجمعها السيدة رضية سلطانة واحدي.

ق. ومضات وإضاءات: والكتاب الثالث "ومضات وإضاءات في اللغة العربية" وهي مجموعة المقالات المستقلة والمقالات المترجمة للأستاذ سيد ضياء الحسن الندوي رحمه الله التي قام الأستاذ عبد الماجد قاضي والسيدة رضية سلطانة واحدي بجمعمها وطبع هذا الكتاب من مطبعة البلاغ ببليكيشنز، أبو الفضل إينكليو، نيود لهي عام 2017م، نجد بعض المقالات في هذه المجموعة التي قدمها الأستاذ الندوي في الندوات وبعض منها كتبها للمجلات وأضيفت إلى هذا الكتاب الأبحاث العلمية التي ترجمها من اللغة الإنكليزية.

ينقسم الكتاب في جزئين يشتمل الجزء الأول على مقالات وبحوث مستقلة كتبها في اللغة العربية والجزء الثاني يتناول البحوث والمقالات التي ترجمها من اللغتين الإنكليزية والأردية.

وينقسم الجزءان للكتاب إلى فصول، فالفصل الأول يتناول المقالات التي نتعلق بدراسات الأدب وفيه سبع مقالات حول: أهمية الأدب العربي في فهم القرآن ومركزية الهدف في الأدب ونشأة الرواية وتطورها في الأدب العربي الحديث وزينب هيكل وهيكل زينب والعناصر البارزة للأدب المهجري ونجيب محفوظ وإعجابه بالحضارة الفرعونية والأدب الإسلامي واللغة الأردية والفصل الثاني يشتمل على دراسات الشعر وفيه أربع مقالات وهي: عمر بن الفارض وسعدي الشيرازي كما عرفناه من خلال شعره العربي والأمير خسرو وعبد الرحمن الكاشغري كشاعر.

والفصل الثالث حول دراسات في المناهج والتربية وفيه ست مقالات حول: دور القصة في تعليم اللغة العربية للناشئين (كما جربتها دارسًا ومدرسًا) وأهداف تعليم اللغة العربية

اذ ضياء الحسن الندوي رحمه الله تعالى

الكلام وفقًا للمراد ومقتضى الحال، وأن يكون سهلًا سائعًا للقُرَّاء ويمكن لنا أن نلاحظ هذا الاقتباس من كتاب "ومضات وإضاءات" الذي يدلّ على قوة بيانه وأدبه إذ يكتب: إنّ دراسة هذه الرواية تنم عن محبة هيكل لمصر واعتزازه بوطنه. إنه يصور الحياة الريفية في مصر تصويرًا دقيقًا، والدليل على ذلك هو الطريق الذي ابتدعه لكتابة هذه الرواية. ومن المعلوم أنّه لم تكتب رواية في مصر بل كتبت في باريس ولكن عندما جلس المؤلف لكتابة هذه الرواية التي تدل على حنينه لوطنه فإنه كان يغلق كل منافذ وشبابيك الغرفة التي كانت تطل على شوارع باريس المزدحمة ويعتبر نفسه كأنه في صميم بلاده فينقطع لحياة وثقافة مصر، وإنّ إقامته في فرنسا وتأثره بالثقافة الغربية عامة والفرنسية والروايات الروسية والإنجليزية العامل الرئيسي لكتابة الرواية، لأنه كان يقرأ الروايات الفرنسية والروايات الروسية والإنجليزية المترجمة إلى الفرنسية وذلك قد أثار كامن فكره ونشط قلمه لإيجاد رواية في الأدب العربي تكون نقطة انطلاق لموجة القصص والروايات". أ

علمًا بأنّ هذا الاقتباس يدلّ على أسلوب الأستاذ الندوي رحمه الله الأدبي الأنيق وغزارته العلمية ويمكن للقارئ أن يفهه بدون أيّ مشكلة.

وقام الأستاذ بزيارات علمية وأدبية وثقافية إلى العديد من بلدان العالم منها سوريا وباكستان وإندونيسيا والمغرب والجزائر وتركيا للمشاركة في المؤتمرات والندوات وقدّم مقالاته العلمية فيها.<sup>2</sup>

هذه نبذة عن حياة الأستاذ سيد ضياء الحسن الندوي رحمه الله الذي أسهم في ترويج اللغة العربية وآدابها ونشر ثقافتها في الهند إسهامًا كبيرًا من خلال التدريس والتأليف، مما يجعله شخصية علمية ممتازة في مجال تدريس اللغة العربية وترويجها في الهند.

المجلد:14 كارس 2025 كارس 2025

\_

الأستاذ سيد ضياء الحسن الندوي، ومضات وإضاءات دراسات مستقلة وأبحاث مترجمة، البلاغ ببليكيشنز، نئى دلهي، 2017م، ص 46-47.

 $<sup>^{2}</sup>$ عربي أدب بر أعظم أمريكه مين، ص 264.

ISSN: 2321-7928

#### استعراض كتاب:

## النحو الكافي مع الإعراب الشافي (للدكتور الحافظ سيّد بديع الدين الصابري)

 $^{-}$ د. محمد فضل الله شریف $^{-}$ 

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على نبيه الكريم محمد بن عبد الله وعلى آله وأصحابه أجمعين ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين أما بعد!

فإنّ الله عزّ وجلّ قد شرف اللغة العربية بأنْ جعلها لغة القرآن الكريم، ولما كان القرآن كأبًا منزلًا من الله لهداية البشرية كلها مشتملًا على العقيدة والشريعة اللتين هما أساس حياة المسلمين، كان اهتمامهم باللغة العربية دراسة وبحثاً في كل عصر من عصور المسلمين، ولما اتسعت دائرة الإسلام في بلاد العالم ودخل فيها الأعاجم صعب عليهم قراءة القرآن، فوضع العلماء قواعد النحو والصرف لئلا يقع قرّاء القرآن في الأخطاء اللفظية - وكان حظ العلماء المسلمين أوفر في الاشتغال بقواعد النحو والصرف دراسة وتأليفًا، وقد ألّفوا في ذلك مصنّفات قيّمة مطولة ومختصرة، وهي كثيرة بعضها مستوعبة لأبحاث النحو ولكنها معقدة تخلّ ذهن القارئ وبعضها غير مستوعبة بل هي قاصرة عن جمع المباحث. فنظراً لهذا الخلل قام الدكتور الحافظ سيّد بديع الدين الصابري البروفيسور بالقسم العربي بالجامعة العثمانية بتأليف كتاب جامع في النحو بأسلوب سهل موفياً لرغبات الطلاب والمشتغلين بالنحو العربي سمّاه "النحو الكافي مع الإعراب الشافي" ومن حسن حظي أنني تشرفت بالتلمذ عليه في اللغة العربية.

أستاذ مساعد، كلية ايه كيه ايم الشرقية التابعة بالجامعة العثمانية، غاتشي غوره حيدر آباد  $^{1}$ 

سيرة المؤلف: الدكتور الحافظ سيّد بديع الدين الصابري من العلماء المعاصرين في حيدرآباد عرف بجلالة علمه وبراعته في الأدب العربي وقرضه للشعر العربي، له جهود عظيمة مباركة في التدريس بالجامعة العثمانية وتأليف كتب علميّة ومقالات علميّة متنوعة.

تلقّى تعليمه الابتدائي على أبيه، وحفظ القرآن الكريم في الجامعة النظامية ثم درس العلوم الإسلامية واللغة العربية وآدابها موفيًا جميع مقرّرات الجامعة في الجامعة النظامية نفسها، ولكنه مازال راغبًا في التضلع والتمهر في الأدب العربي فالتحق بالجامعة العثمانية، وأكمل مرحلة الماجستير عام 1987م، ثم استعد لمرحلة الدكتوراة فقدّم رسالة الدكتوراة بعنوان "مساهمة الصحابة والصحابيات في الشعر العربي" قام فيها بدراسة تحليلية نقدية. حصل على شهادة الدكتوراة عام 1996م.

انضم إلى سلك التدريس كمدرّس في الجامعة النظامية عام 1987م ولم يزل يدرّس إلى أن وصل منصب شيخ الأدب بالنيابة ثم اتجه نحو الجامعة العثمانية وانضم إلى مجموعة أعضاء التدريس في قسم الأدب العربي بالجامعة العثمانية كمحاضر سنة 1992م ولم يزل يصعد في نشاطات التدريس حتى عيّن رئيسًا للقسم العربي عام 2007م كما تم تعينيه أستاذًا في القسم العربي عام 2009م، ثم عيّن مرة ثانية رئيسًا للقسم العربي عام 2012م، تقاعد في شهر مارس عام 2023م بحسن خدمة التدريس في الجامعة العثمانية. شارك الدكتور في المؤتمرات العلمية والأدبية والندوات الدولية والوطنية العديدة وألقى فيها المحاضرات النافعة والمقالات القيمة.

ولم يكن حظه في التأليف أقل من حظه في التدريس فقام بتأليف كتاب مفيد في علم الصرف باسم "التصريف الواضح" في جزءين، ونال هذا الكتاب إقبالًا واسعًا وقبولًا عامًا في المعاهد التعليمية حتى أدخل في المقررات الدراسية لبعض الجامعات الحكومية والأهلية والمدارس الدينية. كما ألّف كتابًا جامعًا نفيسًا في علم النحو باسم

المجلد:14 كاوس 2025 كارس 2025

"النحو الكافي مع الإعراب الشافي" وهو كتاب أريد عرضه في هذا المقال.

ومع تضلعه في اللغة العربية امتاز بفن الترجمة وبذل فيها جهودًا مضنية فترجم كتاب "الأربعين" لمولانا محمد عبد الوهاب عندليب إلى اللغة الإنجليزية والأردية في أربعة أجزاء، كما قام بترجمة تفسير الملتقط للشيخ بنده نواز گيسو دراز إلى اللغة الأردية، وقد طبع الجزء الأول منه.

وتمتاز شخصية الدكتور الصابري بالتذوق بالشعر العربي فله قصائد قصيرة في موضوعات الحمد والمدح والوصف، غير أنّ موضوعه الرئيسي في الشعر هو المديح النبوي ومدح رجال العلم، يمتاز شعره بجزالة الألفاظ وعلوّ المعاني والتشبيه والاستعارة والتواضع والتقوى بأسلوب سهل. ومن أبياته في المديح النبوي:

خلق الإله نبيه من نوره هو أول في الخلق قبل ظهوره هو قاسم الخيرات مالك كوثر جعل الإله الكون تابع أثره انشق وجه القمر من إيمائه وأعاد قرص الشمس من أستاره

## كتاب "النحو الكافي مع الإعراب الشافي"

من أهم ما قام بتأليفه الدكتور سيّد بديع الدين الصابري كتابه "النحو الكافي مع الإعراب الشافي" وهو كتاب مبسط قيّم يتناول جميع موضوعات النحو العربي بأسلوب حديث ولغة سهلة، يشتمل الكتاب على جزءين بعد مقدمة وعلى عشرة أبواب: فالجزء الأول يتناول خمسة أبواب، وقبل الخوض في الباب الأول قدّم المؤلف حديثًا مشبعًا عن النحو والإعراب نطق فيه عن معنى النحو لغة واصطلاحًا وعن واضع النحو والأسماء الأخرى التي أطلقت على النحو، وعن طبقات علماء النحو وأهم المؤلفات فيه، ونشأة علم الإعراب وأهم المؤلفات فيه، ونشأة علم الإعراب وأهم المؤلفات فيه، فهذا كله بمثابة مدخل لكتاب النحو هذا،

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

أما الباب الأول: الكلمة والكلام والمركبات فيشتمل على بيان الكلمة وأقسامها، والمركب التام والمركب الناقص، والباب الثاني: أقسام الاسم وهو يشمل أقسام الاسم من حيث التذكير والتأنيث والصحيح وغير الصحيح والمفرد والمثنى والجمع والتنكير والتعريف ببيان أنواع المعرفة كلها، والباب الثالث: الإعراب والبناء، وهو يتناول بيان الأسماء المعربة والأسماء المبنية ببيان مواضع كل منهما، وكذلك الأفعال المبنية والمعربة بتفصيل الأفعال الخمسة وإعرابها وبيان الممنوع من الصرف، وأقسام الجمل من حيث محل الإعراب وعدمه، والباب الرابع: المرفوعات، ويشمل الفاعل الجمل من حيث محل الإعراب وعدمه، والباب الرابع: المرفوعات، ويشمل الفاعل ونيان أسماء ما ولا المشبهتين بليس والمرفوع بلا النافية للجنس، والباب الخامس: المنصوبات، ويتحدث عن المفاعيل الخمسة والحال والتمييز والمستثنى وخبر كان وأخواتها وخبر ما ولا المشبهتين بليس واسم لا النافية للجنس.

وعلى هذا الباب ينتهي الجزء الأول من الكتاب، وقد طبع هذا الجزء أولًا في 2016م الموافق لعام 1437هـ في 271 صفحة في مقاس متوسط، وقام بنشره قادرى ببليكشنز بحيدرآباد (الهند).

وأما الجزء الثاني فهو أيضًا يشتمل على خمسة أبواب؛ الباب السادس بعد المقدمة عن المجرورات، ويتناول المجرور بحروف الجر والمجرور بالإضافة ببيان حروف القسم وجوابه، وأحكام الأسماء الملازمة للإضافة إلى المفرد وأحكام الأسماء المضافة إلى المجلة، والباب السابع: التوابع، ويتحدث عن النعت وأنواعه، وعطف النسق وحروفه، والتوكيد وأحكامه والبدل وأقسامه، وعطف البيان وبيان الفرق بين البدل وعطف البيان، والباب الثامن: مباحث الاسم، ويتكلم بالتفصيل عن الأسماء المبنية من اسم الفعل وأسماء الأصوات والظروف المبنية وأدوات الشرط الجازمة وغير الجازمة وأحكام الجزم، وأسماء الاستفهام، والكنايات، وأسماء العدد وأقسامها، وبيان الأسماء التي تعمل عمل الفعل من المصدر واسم الفاعل واسم المفعول والصفة المشبهة واسم التي تعمل عمل الفعل من المصدر واسم الفاعل واسم المفعول والصفة المشبهة واسم

التفضيل وصيغ المبالغة وكيفية عملها عمل الفعل. الباب التاسع: أساليب الجملة الفعلية، ويحوي بيان المنادى وأقسامه من المستغاث والمندوب والمرخم، والتحذير والإغراء، والاختصاص، والاشتغال، وموضوع تنازع الفعلين، وبيان الأفعال المتعدية وأقسامها من أفعال القلوب وأفعال التحويل وبعض أحكامها، وفعلي التعجب، وأفعال المدح والذم. والباب العاشر: الحرف وأقسامه، ويفصل أنواع الحروف وهي حرفا الاستفهام، وأحرف الجواب، وحرف الردع والزجر وأحرف التحضيض، وأحرف العرض، وأحرف التنبيه، والحروف المصدرية، وأحرف الزيادة، وحرفا التفسير، وأحرف التمني، وحرف الترجي، وأحرف التعليل، وحرف التوقع، وأحرف الاستقبال، وأحرف التوكيد، والعرامات، وحروف الطلب، وحرف المفاجاة، وتاء التأنيث الساكنة، والتنوين، وهاء السكت. وقد ضمن المؤلف آخر هذا الباب الأخير أكثر الأدوات النحوية ببيان معانيها المشهورة، بالترتيب الهجائي ليسهل على الدارس الرجوع إليها. وعلى هذا الباب ينتهي الجزء الثاني من الكتاب وقد طبع هذا الجزء أوّلًا في 2022م الموافق لعام 1444ه في 839 الثاني من الكتاب وقد طبع هذا الجزء أوّلًا في 2022م الموافق لعام 1444ه في 839 صفحة بنفس مقاس الجزء الأول، وقام بنشره قادري ببليكيشنز بجيدرآباد (الهند).

أهمية الكتاب: معلوم أنّ كتب النحو القديمة مبسطة ومؤلفة بأسلوب معقد قد يشكل على الدارس قراءتها، وفي بعض الأحيان لا يستطيع الاستفادة بها كل الاستفادة، بينما قسط كبير من الكتب النحوية شروح لبعض هذه الكتب الموجزة المعقدة، فهي صيغت حلًا للنصوص النحوية دون التركيز على المسائل النحوية كشرح الجامي للكافية مثلًا وفي العصر الحاضر حاول بعض العلماء صياغة المسائل النحوية بمنهج جديد مفيد بدءًا بالأمثلة مضمنًا التدريبات المفيدة، فجاء كتاب "النحو الواضح" غير أنّ هذا المنهج الجديد قد لا يفيد كل الدارسين، حيث أنّ الدخول المباشر في الأمثلة ثم التنبأ على القاعدة قد يشكل على الدارس.

وفي هذا الوضع السائد للكتب النحوية ظهر كتاب "النحو الكافي مع الإعراب الشافي" في حلة جديدة جامعة بين القديم والجديد آخذًا بكثير مما يفيد الدارسين مبوبًا

### مجلة الهند . . . . . . . . . . . . . . . . النحو الكافي مع الإعراب الشافي

في عشرة أبواب تجمع المسائل النحوية كلها موردًا الأمثلة بجمل سهلة، محاولًا إيرادها من القرآن الكريم بعيدًا عن كل الغموض والتعقيد. ومن هنا جاءت أهمية الكتاب وعموم فائدته لكل الدارسين.

مزايا الكتاب: إنّ كتاب "النحو الكافي مع الإعراب الشافي" يحمل في طيه مزايا عديدة وخصائص كثيرة، وكلها تزيد الدارسين فائدة ونفعًا وهو أكبر هدف لمؤلف كتاب، وهذه المزايا أجملها فيما يلي:

- 1- التمرينات: يأتي المؤلف بعد بيان المسائل النحوية لموضوع خاص مع الأمثلة بتمرينات ترسخ القواعد في ذهن الدارس، وقسط كبير منها آيات قرآنية، وتضاف جمل أخرى أيضًا سهلة، فمثلًا يقول بعد بيان قواعد المبتدأ والخبر بالأمثلة: "بين أنواع الخبر في الجمل الآتية:
  - 1. ٱلرَّحْمَانُ ۞ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ.
  - 2. هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ.
    - 3. أُولَتبِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّنْ رَّبّهمُ.
      - 4. وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَرُّ.
        - 5. هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَىٰ.
        - 6. التجار شعارهم الصدق.
          - 7. الشر قليله كثير.
          - 8. الحياء من الإيمان.
      - 9. الكريم يعفو عند المقدرة.
    - 10. الشح أن تبخل بمال غيرك".<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النحو الكافي مع الإعراب الشافي، 160/1، قادري ببليكيشنز حيدرآباد، ط1، 2016م

هكذا جاء المؤلف بعد بيان موضوع من موضوعات النحو بتمرينات عديدة، مما يساعد على الدارس التركيز على المسائل النحوية.

2- وضع الجداول للتركيز على الموضوع: وليست هذه الجداول إلا في المسائل المتشعبة التي لا بد لاستيعابها من جدول، وقد أشار المؤلف إلى ذكرها وفائدتها في المقدمة قائلًا: "واستخدمت الجداول لإيضاح الدروس كلما دعت الحاجة إليها". أ وأذكر على سبيل المثال جدولًا من جداول الكتاب جاء في سياق لا النافية للجنس:

| اعتبار لا الثانية | اعتبار لا الأولى | أمثلة                         |
|-------------------|------------------|-------------------------------|
| نافية للجنس       | نافية للجنس      | 1. لا حولَ ولا قوةَ إلا بالله |
|                   |                  |                               |
| مشبهة بليس        | مشبهة بليس       | 2. لا حولٌ ولا قوةٌ إلا بالله |
| مشبهة بليس        | نافية للجنس      | 3. لا حولَ ولا قوةً إلا بالله |
| نافية للجنس       | مشبهة بليس       | 4. لا حولٌ ولا قوةَ إلا بالله |
| العطف بالواو      | نافية للجنس      | 5. لا حولَ ولا قوةً إلا بالله |
| على محل اسم لا    |                  |                               |

نماذج الإعراب: قد أكثر المؤلف ذكر نماذج إعرابية بعد كل درس من دروس النحو وهي بمثابة تدريبات عملية للدارس على حفظ القواعد النحوية من واقع النصوص العربية، وأكثرها من القرآن الكريم مع أمثلة أخرى من العبارات العامة. وقد أشار إلى ذلك في مقدمة الكتاب قائلًا: "وأكثرت فيها نماذج إعرابية من القرآن المجيد مع أمثلة أخرى بعد كل درس من دروس النحو، لأنَّ كتاب الله هو المصدر الأول للنحو العربي". 2

\_العرو:1 455 -يناير -مارس 2025

المصدر نفسه (مقدمة الكتاب)، ص 9

المصدر نفسه (مقدّمة الكتاب)، ص  $^2$ 

وأذكر هنا بعض النماذج الإعرابية في بيان عمل الصفة المشبهة واسم التفضيل وعمل الفعل من واقع الكتاب:

- إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (البقرة: 20): إن: حرف مشبه بالفعل. الله: لفظ الجلالة اسم (إن) منصوب. على كل: جار ومجرور متعلق بالصفة المشبهة (قدير) شبئ: مجرور بالإضافة. قدير: خبر "إن" مرفوع بالضمة.
- 2. وَٱللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (آل عمران: 153): الواو: استثنافية. الله: لفظ الجلالة مبتدأ مرفوع. خبير: خبر المبتدأ. بما: جار ومجرور متعلق بـ"خبير". ما: اسم موصول مبني في محل جر. تعملون: فعل وفاعل صلة الموصول لا محل لها من الإعراب.
- 3. رَبُّكُمْ اَعْلَمُ بِكُمْ (الإسراء: 54) ربم: مبتدأ مرفوع ، و"كم" ضمير متصل في محل جر بالإضافة. أعلم: اسم تفضيل. خبر مرفوع بضمة غير منونة لأنه ممنوع من الصرف. بكم: جار ومجرور متعلق ب "أعلم". 1

والجدير بالذكر أنّ هذه النماذج الإعرابية كثيرة منتشرة في مسائل النحو في الكتاب.

4. الاهتمام البالغ بذكر الآيات القرآنية: أكبر ماعني به المؤلف في إيراد الأمثلة أو ذكر النماذج الإعرابية هو إكثار الآيات القرآنية بالدرجة الأولى ثم ذكر الأمثلة من الجمل العامة السهلة. وهذه العناية تميز الكتاب بالاعتماد على الآيات القرآنية في ذكر الأمثلة، فأذكر على ذلك مثالًا من بيان كان وأخواتها، فأثناء ذكر استعمالات هذه الأفعال الناقصة قال المؤلف: "وقد يستعمل كل فعل من (أصبح وأضحى وأمسى وظل) بمعنى صار، كقوله تعالى: "فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِرَ إِخْوَنَا" وَظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًّا وَهُو كَظِيمً"- مادام:

المجلد:14 — العدو:1 — عارس 2025 — يناير -مارس 2025

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، 22/2

#### محلة الهنب . . . . . . . . . . . النحو الكافي مع الإعراب الشافي

للدلالة على توقيت أمر بمدة ثبوت خبرها لفاعلها، كقوله تعالى: "وَأَوْصْنِيْ بِالصَّلْوةِ وَالزَّكُوةِ مَا دُمْتُ حَيَّا".

ليس للنفي، مثل: ليس الرجل بخيلًا. وتزاد الباء كثيرًا في خبر ليس، مثل: "اَلَيْسَ الصَّبْحُ بِقَرِيْبِ". أ

وهكذا في نماذج إعراب كان وأخواتها ذكر إعراب الآيات العديدة فقال: "1- وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا: الواو: حرف عطف- كان: فعل ماض ناقص: الله: لفظ الجلالة مرفوع لأنه اسم (كان). سميعًا: خبر كان منصوب. عليمًا: خبر ثان منصوب.

2- وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوًا أَحَدُّ: الواو: حرف عطف، لم: حرف نفي وجزم، يكن : فعل مضارع ناقص مجزوم بلم، له: اللام حرف جر والهاء ضمير متصل في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف حال من (كفوا) كفوا: خبر (يكن) مقدم منصوب، أحد: اسم (يكن) مرفوع متأخر".2

وفي نفس الموضوع أتى في التمرين بآيات قرآنية على النحو التالي: "بين الأفعال الناقصة والتامة، وعين أنواع الخبر من المفرد والجملة وشبه الجملة في الجمل الآتية:

- 1. أَلَآ إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ۞
- 2. إِنَّمَا أَمْرُهُ وَ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ و كُن فَيَكُونُ ٨٠.
  - 3. وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ٥٠.
  - وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ "٠٠

المجلد:14 كارس 2025 يناير -مارس 2025

<sup>1</sup> المصدر نفسه، 164/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، 168/1

<sup>3</sup> المصدر نفسه، 172/1

التذييل بالهامش لمزيد شرح الموضوع: فأثناء بيان قاعدة نحوية أو تعريف مصطلح من المصطلحات النحوية قد يحتاج الأمر إلى مزيد إيضاح وشرح فيشرحه المؤلف في الهامش، وقلما يكون مثل هذا، لأنَّ أسلوب المؤلف في الكتاب واضح سهل لا يحتاج إلى مزيد الشرح. وقد أشار المؤلف إلى تذييله بالهوامش في مقدمة الكتاب قائلًا: "واهتممت بالهوامش التي تشرح القواعد التي يصعب فهمها على الطالب مع التعليقات الجزئية". أ

ومن هذه الهوامش القليلة ماكتب بعد تعريف البدل حين عرفه: "البدل هو التابع المقصود بالنسبة والحكم بلا واسطة عاطف بينه وبين متبوعه" فكتب في الهامش موضَّا: "المقصود بالنسبة يخرج النعت والتوكيد وعطف البيان، لأنَّ كلُّ واحد منهما مكمل للمقصود بالنسبة لا مقصود بها، و"بلا واسطة" يخرج المعطوف بالواو ونحوهما، فإنَّ كل واحد منهما مقصود بالنسبة ولكن بواسطة حرف العطف، نحو: جاء زيد بل عمرو، فإن عمروا هو المقصود بالنسبة بواسطة "بل".^

5- أسلوب الكتاب: يمتاز أسلوب الكتاب بلغة سهلة واضحة يسهل على الدارس فهمها دون صعوبة، وعبارات الكتاب واضحة غاية الوضوح في بيان المسائل النحوية، فمثلًا يشرح المؤلف موضوع تنازع الفعلين الذي يستصعبه عامة الطلاب والدارسين ولا يرون فيه فائدة ولا ضرورة، بل يرون أنه نادر في النصوص العربية، فيشرح المؤلف الموضوع بأسلوب ممتع يقول:

"التنازع هو عبارة عن توجه عاملين أو أكثر إلى معمول واحد أو أكثر، ويقع تنازع الفعلين غالبًا في معمول واحد، فيتقدم عاملان على اسم يطلب كل واحد منهما أن يكون معمولًا له، نحو: قام وذهب زيد"، فكل من الفعلين

458 تيناير -مارس 2025

المصدر نفسه (مقدمة الكتاب)، ص 9

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه (هامش الكتاب)، 94/2

(قام وذهب) يطلب زيدا أن يكون فاعلًا له، ونبهت ونصحت زيدًا، فيطلب الفعلان زيدًا أن يكون مفعولًا له، وقد يكون التنازع في الجر، نحو: آمنت واستعنت بالله، ومثال تنازع الأفعال الثلاثة في معمولين قول النبي صلَّى الله عليه وسلم: تسبحون وتحمدون وتكبرون دبر كل صلاة ثلاثًا وثلاثين "فكل من الأفعال الثلاثة تطلب (دبر كل صلاة) أن يكون ظرفًا له، وتطلب (ثلاثًا وثلاثين) أن يكون مفعولًا مطلقًا له". أ

وهذا الأسلوب السهل يعني الاحتراز عن التعقيد والأسلوب المعقد الموجود في بعض الكتب النحوية القديمة. ومن هنا يرغب الطالب إذا بدأ موضوعًا من موضوعات الكتاب في استمرار القراءة.

6- صياغة جديدة في ترتيب الكتاب: إنَّ الباحث يرى بعض الكتب النحوية أنها رتبّت على ترتيب المعرب والمبنى أساسًا ثم قسمت على تضمنهما من الأسماء والأفعال والحروف والكلم الأخرى، وبعضها ألَّفت على ترتيب الكلمة والكلام ثم تقسيم الكلمة إلى اسم وفعل وحرف وبيان المعرب والمبني في كل منها غير أنّ مؤلف هذا الكتاب رتّبه حيث جعل مباحث الكلمة والكلام، وأقسام الاسم، والمعرب والمبنى والمرفوعات والمنصوبات من الأسماء في الجزء الأول، وجعل المجرورات والتوابع والأسماء المبنية وأساليب الجملة الفعلية وأقسام الحروف في الجزء الثاني. ولعله فعل ذلك تلبية لرغبات الدارسين وتسهيلًا لانتفاعهم من المسائل النحوية حيث أنّ كل ما جاء في الجزء الأول بدءا من بيان الكلمة والكلام هو أول مادة علمية يحتاج إليها الدارس ثم إذا تضخمت المادة العلمية فيه يدخل في موضوعات أوسع.

ولا شك أنَّ هذا الاختيار من المؤلف وترتيبه لكتابه له قيمة علمية وأهمية كبيرة

459 -يناير -م<u>ارس 2025</u>

<sup>1</sup> المصدر نفسه، 259/2

تعدُّ من مزايا الكتاب.

7- الشمول: ومن ميزات هذا الكتاب أنّ المؤلف لم يترك في كتابه مسألة من مسائل النحو إلا وذكرها وشرحها بالمنهج الذي اتبعه، محترزًا عن الشواذ واختلافات النحاة في المسئلة النحوية، وأرى أنه أحسن في هذا الأمر حيث إنّ ذكر آراء النحاة لا يفيد كثيرًا لاسيما أولئك الطلاب الذين لا يريدون أن يخوضوا في الآراء وإنما يريدون أن يتعلموا اللغة العربية لغة القرآن الكريم عن طريق النحو العربي.

هذه هي أهم الميزات لكتاب "النحو الكافي مع الإعراب الشافي" بجزئيه التي حاولت الاطلاع عليها. وبناء على أهمية الكتاب في علم النحو وامتيازه بالميزات التي ذكرتها موجزًا أستطيع أن أقول إنّ الكتاب جيد في النحو جامع بين القديم والحديث نافع جدا للطلاب.

وإنني أرى أنّ المؤلف في النماذج الإعرابية أكثر وأطال الأمثلة للنماذج ولعله فعل ذلك نظرًا إلى مستوى ضعاف الطلاب حتى يتمكن لهم التمرن على الإعراب في العبارات العربية ولاسيما الآيات القرآنية.

خلاصة الكلام أنّ شخصية الدكتور سيد بديع الدين الصابري شخصية علمية وأدبية قضى حياته مشتغلًا بالتدريس والتأليف والترجمة فتجلّت مؤهلاته العلمية واكتسب بالتدريس خبرات واسعة عملت على تأليف كتابه هذا في النحو بأسلوب فريد نافع، وكتابه هذا يحتل مكانة متميزة بين كتب النحو لاشتماله على ميزات وخصائص لاحظتها أثناء دراسة الكتاب.

ISSN: 2321-7928

#### تقريظ كتاب:

## منتهى المقال في شرح حديث لا تشدّ الرحال (للمفتي صدر الدين آزرده)

- المفتي أبو محمد سعد الله المرادابادي<sup>1</sup>

لمعانبًا كشّافُ كلّ ظلام أم زهرةً ما أظهرتْ بكام أفطافها لم تجن في الأكام جرحتْ فؤادَ متم بسمام قد عُلقتْ بحديثِ خيرِ أنام ومسجدِ الموصوفِ بالخاتام حيث احتوى تحقيق كلّ مقام خيرَ الكتابِ وجدتُ بالإلهام فيها بما هو دافعُ الأوهام الالذي هو فاتقُ الأعلام السلسال قد أزرى أبا التمّام السلسال قد أزرى أبا التمّام المسلسال قد أزرى أبا التمّام

هذي نجومً من سماءِ كلام أو درّةً ما استعملت بنظارة أو دوحةً ميّادةً من حبّة بل ظبيةً بيضاءً من لحظاتها لا بل رسالة صدرٍ كبّل عصره فيْ شدّ رحلٍ للمقدّس والحرام فهو المقالُ له محلَّ شامخً قد كنتُ فيْ تاريخها متفكّرًا صد درّ بديعها إذ قد أتى طريخها مقاله لا يبلغُ العلماءُ كنهَ مقاله سُحِرَ البديعَ بنثره وبنظمه

المفتي أبو محمد سعد الله المرادابادي (م 24 رمضان 1294هـ) كان من جهابذة علماء زمانه. تقلّب في مناصب حكومية عديدة. له مؤلفات شتى من أبرزها "نوادر البيان في علم القرآن" و"القول الفضل في همزة الوصل" و"شرح ضابطة التهذيب" و"ميزان الأفكار شرح معيار الأشعار" و"شرح قصيدة لامية". له سبق معلوم في قرض التقاريظ على كتب العلماء.

#### 

إذ أنه قد صار بدر تمام ولا الخسوف ولا حجاب غمام بل مَنْ تقدّمه من الأعلام بحر العلوم وفوق كلّ إمام وأنا الغلام له وأيّ غلام ملجاي فيْ الدارينِ كهفُ أنام من ذلك المخدوم قبل حماميْ ما ناحتِ الورقاءُ فوق بسام¹

بُحْ بُحْ النورِ كَاله وجماله لكنه ما عابه نقصُ المحاقِ قد فاقَ مولانا على أقرانه صدرُ الأفاضل والأماجد كلهم مولاي فيْ كلّ الأمورِ وسيّديْ هو قبلةُ الآمالِ كعبةُ منيتيْ يومًا أقبّلُ أيديًا للا زالَ غيثُ فيوضه متقاطرًا

<sup>1</sup> منتهى المقال في شرح حديث لا تشدّ الرحال، ص 63

ISSN No. 2321-7928

14:01

## Majalla-tul-Hind

(Arabic Quarterly Peer-Reviewed Journal)

(Vol.: 14 Issue: 01)

Editor

Dr. Aurang Zeb Azmi

Associate Editor

Dr. Heifa Shakri

Assistant Editor

Dr. Mohd Moatasim Azmi

## Maulana Azad Ideal Educational Trust

**Bolpur, West Bengal, India**